
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: L'Église romaine jugée par un de ses prêtres

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403355

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403355
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


548

L'EGLISE ROMAINE
JUGÉE PAR UN DE SES PRÊTRES.

Lettre d'un prêtre catholique - romain à un jeune abbé.

Novembre 1895.

Mon cher ami et cher confrère,

J'ai appris aA*ec une vi\re satisfaction par votre longue et

cependant trop courte lettre, que vous avez cette année
sagement utilisé Aros vacances, et mis en pratique les conseils de

ma vieille amitié.

*) Une Eglise qui confesse ses torts et ses fautes, loin de s'abaisser, s'honore

devant les hommes et se grandit devant le Christ. Telle est certainement la pensée qui

a inspiré à son honorable auteur cette très intéressante et très précieuse lettre, qui

sans doute n'est qu'un aveu particulier, mais qui cependant exprime exactement la

pensée intime d'une quantité d'ecclésiastiques romains,- ce qui prouve que, même

encore maintenant, même en dehors de l'Eglise ancienne-catholique, il y a, jusque
dans les cadres de l'Eglise romaine, des catholiques vraiment orthodoxes et en réalité

ennemis des erreurs papistes. Lorsque les ecclésiastiques romains, qui voient les fautes

et les erreurs de leur Eglise particulière, auront le courage de s'unir entre eux et de

proclamer leur conviction, leur Eglise sera sauvée, parce qu'elle sera alors dans la

nécessité morale de faire son mea culpa et de rentrer dans l'Eglise universelle. Puisse

cet exemple d'un confrère clairvoyant, instruit et loyal, trouver de nombreux imitateurs

Nous ne publions cette lettre, dont nous conservons précieusement l'original,

que parce que nous y sommes autorisé par son auteur; et si nous taisons son no

c'est uniquement pour écarter de lui la terrible persécution dont il serait 1 objet

la part de Rome, de son évêque et de ses autres coreligionnaires. Pour nous,

anciens-catholiques, qui pouvons proclamer hautement la vérité, remercions Uieu

nous avoir rendu la liberté : laqueus contrit-us est et nos liberati sumus. (Es. 123, 70

La Direction.



— 549 —

Vous avez profité des deux mois de relâche à vos
occupations administratives, pour visiter la Suisse, de Genève jusqu'à
Lucerne, et vous rendre compte, en le prenant sur le vif, du
mouvement religieux qui n'est pas l'un des moindres attraits
de ce pittoresque et délicieux pays.

Sans trop craindre nos censures ecclésiastiques, vous avez
lu des livres hérétiques, des brochures catholiques-nationales,
orthodoxes et autres. Bien plus, métamorphosé en simple
laïque, vous vous êtes mêlé à la foule du prêche, aux fidèles
des divers cultes pour les offices. Vous vous êtes glissé jusque
dans les salles de conférences, et peu s'en est fallu que Arous

n'ayez communié à l'église russe. Autant de crimes dont je
vous absous de grand cœur, non seulement parce que je les
ai commis moi-même, mais aussi parce que je tiens pour noble
et digne l'étude de nos divergences avec tous nos frères
chrétiens, étude qui, faite sur place, ne peut, j'en suis convaincu,
que nous faire estimer ceux que nous damnons trop vite, faute
de les connaître.

En tout cas, votre temps cette fois a été bien plus sérieusement

employé, croyez-moi, qu'à promener votre oisiveté aux
villes d'eau, et à vous mêler au monde interlope des casinos,
ou des cercles aux petits chevaux.

Voici du reste que votre esprit s'est élevé sous l'influence
des constatations que a^ous avez faites; Azoici que vos idées se

sont étendues, et que votre horizon intellectuel s'est élargi
considérablement. Si bien, que vous voilà pris d'un beau zèle pour
ces dissidents « qui ont de la tenue, de la A-aleur, de la dialectique,

de l'éloquence», et pour lesquels ATotre cœur subit à

présent un certain faible. « Car ce sont des frères, dites-vous ;

et quel malheur qu'ils aient créé la discorde qui nous sépare,
nous divise et nous désole »

J'applaudis franchement à a-os généreux sentiments, et je
vous félicite, par surcroît, de l'élévation de vos vues, qui vous
permettent de sortir des ornières creusées autour de nos grands
ou petits clochers, où nous sommes en général habitués à tourner
comme des poissons placides dans leur bassin.

Vues d'en bas, les choses perdent de leur aspect, tandis
que, considérées de haut, leur plan s'élargit, s'explique, et
presque toujours s'harmonise dans les détails comme dans
l'ensemble.



— 550 —

A votre exemple, combien je déplore ces déchirements,
ces discordes, ces haines entre les disciples du même Christ,
entre les membres de la même famille, souvent au sujet de

questions les plus futiles! Eh quoi, répété-je parfois, en
considérant les grandes dissensions de la famille chrétienne, voici
un Père céleste qui compte des enfants comme l'on compte
des étoiles au ciel ; il est pour chacun plein d'indulgence, de

libéralité et d'amour. Avec un cœur tout paternel il agrée leurs
adorations, leurs hommages, d'où qu'ils Adennent, pourvu qu'ils
soient sincères, sans acception de langue ni de liturgie, car
les formes ne sont rien à qui ne tient compte que de la
reconnaissance et de l'amour.

Et, par une aberration désastreuse autant que folle, voici
ces enfants et ces frères, tous pleins de respect pour leur
Père commun, qui se combattent cependant, s'anathématisent
et s'égorgent sans trêve, sans merci; non point par jalousie
comme fit Caïn, mais uniquement parce qu'il existe entre eux

divergence sur quelques croyances, diversité de rites et de

coutumes, variété dans le culte, et différence dans la manière
d'honorer Dieu.

En vérité, mon ami, nous sommes aussi atroces que les

bêtes ; et il y a des moments où, l'histoire de nos malheurs à

la main, je me demande si, en un sens, les musulmans ne

valent pas plus que nous, et s'ils n'ont point vraiment quelques
raisons de nous comparer à des chiens, parce que, l'on n'en

peut douter, nous avons adopté dans nos antagonismes les

mœurs de ces animaux.
Dans chaque confession chrétienne néanmoins, il se trouve

nombre d'esprits sensés pour constater les ravages et les ruines

que nos dissensions ont laissés le long des siècles, tant dans

le domaine politique que dans le domaine religieux.
Plusieurs, comme nous, se sont même plu à faire les plus

belles peintures de la paix, de la concorde, ainsi que des bienfaits

qui en résulteraient pour la société tout entière. Seulement,

comme vous le faites aussi, chacun d'eux ne s'évertue

qu'à mettre au jour les torts du voisin, qu'à donner du reliei

aux travers des autres, qu'à se soustraire finalement à la lourde

responsabilité de la fratricide guerre.
Or, à présent que j'ai tourné mon cap des tempêtes, que

l'âge et l'expérience ont refroidi la fougue irréfléchie et le zèle



— 551 —

déplacé, ma pensée se retourne et me presse de constater qu'il
y a des torts partout, et que le sage chrétien devrait
commencer par reconnaître les siens avant d'incriminer ceux des
autres.

Plus je tourne dans ce cercle d'idées, plus je me
persuade qu'il n'y a pas de meilleur moyen d'arriver à la
mutuelle estime qu'un bon retour sur soi-même, qu'une
application sincère à découvrir la poutre qui obstrue notre œil au
lieu de nous obstiner à chercher la paille dans celui du
prochain.

Pourquoi la sagesse du philosophe, qui consistait dans la
connaissance de soi-même, ne serait-elle plus de mise aujourd'hui

pour des gens qui ont l'âme assez haute et le cœur trop
bien placé pour craindre de s'abaisser en descendant à un
aA^eu

Comme épilogue donc à a^os fructueuses observations,
comme complément nécessaire à votre provende de religieux
touriste, je vais, avec toute la familiarité et la franchise qui
caractérisent l'échange de nos impressions, vous indiquer
quelques-unes des ombres qui obscurcissent le ciel de notre Eglise,
quelques-uns des torts immenses qui ont le plus contribué de

notre part à creuser l'abîme entre nous et les divers membres
de la société chrétienne.

Et tout d'abord, en suivant l'ordre chronologique de nos
discordes, quand je porte mes regards vers cette Eglise orientale,

encore si florissante aujourd'hui, quand je songe à cette
considérable portion de la famille chrétienne rejetée loin de

nous par de misérables querelles, je me sens livré à la plus
étrange surprise. Et malgré tout mon respect pour notre Eglise
d'Occident, qui a aussi ses gloires, il m'est impossible de ne
pas déplorer profondément la futilité des prétextes, ainsi que
la violence des procédés mis en œuvre par les papes dans ce
fâcheux différend; impossible de ne point blâmer le but par
trop politique et trop mondain, poursuivi par la cour de Rome
à cette époque.

Sans remonter plus haut que le neuvième siècle dans l'histoire

de nos dissidences avec nos frères du rite grec, nous
savons, mon cher ami, que notre malheureux et dernier conflit

avec eux prit naissance au sujet de l'élévation du célèbre
Photius au siège patriarcal de Constantinople. Dans un mouve-



— 552 —

ment révolutionnaire et inopiné, comme il s'en produit fréquemment

dans le peuple, surtout aux époques de surexcitation
religieuse, la foule, sur l'agrément ou l'initiative de l'empereur,
dépose son pontife et le chasse, disait-on, à cause de son
fanatisme pour les images, mais principalement à cause de ses

dispositions favorables pour les vues et les entreprises de la cour de

Rome à ce moment.
Après cet acte d'autorité, la foule et le clergé, obéissant

au sentiment d'inspiration qui les porte vers le plus digne,
vont d'un commun accord arracher Photius à ses remarquables
études, et le contraignent, quoique simple laïque, à accepter
la redoutable succession d'Ignace. En quelques jours, le sage
et savant philosophe parcourt les divers degrés du sacerdoce

et finalement se trouve investi de la haute dignité de patriarche.
Mais le pape, ayant reçu notification de ce changement si

subitement survenu, déclare, comme vous savez, l'élection du

nouveau titulaire absolument irrégulière, contraire aux lois

canoniques et nulle de plein droit. — Et, partant de là, il
intrigua de toutes façons pour perdre Photius aux yeux des

fidèles et le déposséder de ses eminentes fonctions.
Or, cher confrère, avec toute la liberté d'esprit que

laissent le désintéressement et le souci de la vérité seule, j'avoue,
à notre confusion, que le pape, dont nous sommes solidaires,

commit en cette circonstance une faute grave et nous fit assumer

une regrettable responsabilité.
L'ordination du nouveau patriarche avait été sans doute

irrégulière, et Photius avait été le premier à en gémir ; cependant

elle n'était point nulle pour cela, et cette dérogation aux

lois canoniques, parfaitement explicable du reste, vu les

circonstances, n'excuse pas une si formidable levée de bouchers,

ni un déploiement si considérable d'anathèmes. D'autant moins

que plusieurs éminents personnages, comme saint Ambroise et

saint Grégoire de Naziance, avaient été promus à l'épiscopat
dans des conditions pareilles, sans que le clergé romain ait

jamais songé à leur reprocher d'avoir été élus selon 1 usage

de l'Eglise d'Orient, tout au contraire.
Assurément si le pape Nicolas Ier eût été animé du zèle

apostolique et de l'intérêt général de la chrétienté, il se serait

inspiré de ces précédents et, au lieu de déchaîner la discorde,

il se serait appliqué à la condescendance, aux sentiments fra-



— 553 —

ternels qui rapprochent au lieu d'éloigner. Il aurait considéré
que sur des questions d'ordre secondaire qui ne touchent point
à la foi, à la doctrine, l'Eglise d'Orient avait ses usages, ses

coutumes, son administration intérieure; que finalement elle
était maîtresse chez elle, et que c'était un empiétement de

pouvoir que de vouloir s'immiscer dans ses affaires particulières,
ou trancher d'autorité là où devait régner la plus saine et la
plus sainte liberté.

Si, dis-je, le pape eût été Aréritablement infaillible, ou plus
modestement médiocre diplomate, il aurait compris que
derrière Photius, ou plus exactement devant lui, se trouvaient
l'empereur et les 318 évêques réunis à Constantinople, qui
tous aAraient approuvé l'élection et applaudi au choix du
nouveau dignitaire, il aurait d'un coup d'œil prévu le désastre
que préparait sa résistance, et aurait reculé devant les suites
d'une telle rupture.

Au lieu de cela, ce pape imprudent se montra de plus en

plus aigri, cassant et intraitable, multipliant les appellations
blessantes, traitant l'empereur de suppôt de satan et le
patriarche d'eunuque. Si bien qu'il est permis de se demander
ce qu'aurait pu faire de pire un pontife brouillon, qui se serait
donné la mission bizarre de semer des germes de dissensions
et de pousser aux extrêmes la noble et fière Eglise d'Orient.

Et, ce qui ne contribue pas peu à rendre perplexes les fidèles

les plus attachés à notre Eglise, c'est que cette élection même
de Photius, jugée illégitime par le pape Nicolas, fut précisément

déclarée valide et légitime un peu plus tard sous le
pontificat de Jean VIII, qui écrivit textuellement à l'empereur
Basile : « A l'exemple des patriarches d'Alexandrie, d'Antioche
«et de Jérusalem, nous recevons Photius comme évêque de
«votre capitale, pour frère et pour collègue, et désirant étein-
« dre tout schisme dans l'Eglise, nous le relevons de toutes
«les censures prononcées contre lui. Nous cassons les actes
« de notre prédécesseur et déclarons que les légats n'ont souscrit

les actes du concile qui condamnait Photius que pour
«complaire à ce pape hypocrite, et non pour obéir à la jus-
« tice. »

Vous faisant grâce, mon cher abbé, de toutes les réflexions
que me suggère l'opposition si complète de deux papes infaillibles,

je me permets seulement de vous demander si, après ce



— 554 —

rapide exposé, vous croyez sérieusement que ce soient les

Orientaux qui ont créé les dissensions, et si nous n'avons pas
à nous reprocher plus qu'eux la rupture et la discorde?

Après cela il n'est pas inutile d'ajouter que ce conflit du

genre le plus personnel ralluma les anciennes discussions qui
divisaient les deux Eglises au sujet de diverses questions qui
nous divisent encore, et où la logique et la raison ne semblent
guère militer en notre faveur.

L'une des plus importantes, parce qu'elle touche à la
doctrine, est relative à la procession du Saint-Esprit, question
particulièrement délicate où s'est épuisé le génie des plus saArants

théologiens sans que le mystère ait été sondé ni éclairé.
Les Orientaux soutiennent selon l'ancienne croyance que

le Saint-Esprit procède seulement du Père; et les Occidentaux
prétendent qu'il procède à la fois du Père et du Fils. Et c'est

pourquoi, par euphonie, je pense, autant que par amour de

la doctrine, ils ont ajouté le fameux terme « Filioque » au
premier texte du symbole.

Vous ne vous attendez point, certes, à me voir toucher à

la question de fond, ou essayer seulement de pénétrer dans ce

dédale compliqué d'où, faute d'issue, l'on risque de ne plus
sortir.

Mais, il est un point particulièrement simple que je tiens
à rappeler parce qu'il est ici le seul important, savoir: que le

Concile de Nicée, véritablement œcuménique, et auquel nous

devons le symbole de la foi, porte simplement que le Saint-

Esprit procède du Père. Il semble, d'après cela, et la chose

est certaine, que les articles, les actes de ce concile doivent

être respectés comme autant de textes sacrés, et que nul ne

doit se montrer assez téméraire pour y ajouter ou en retrancher

quoi que ce soit.
Cependant, malgré la déférence due à un document

doctrinal de cette importance, le clergé de notre Eglise n a pas

craint d'y faire correction, et d'y intercaler un mot de son

invention. Non seulement cela, mais nous avons eu encore

la prétention inouïe de vouloir imposer cette innovation aux

Orientaux, sous peine d'hérésie et de naufrage dans la foi.

La prétention était exorbitante, comme plusieurs papes le

reconnurent sagement dans la suite. Aussi les Orientaux
résistèrent-ils avec fermeté, d'où je n'hésite point à affirmer qu ils



000

ont gardé le beau rôle contre nous en cette occasion ; et, si
cette intempestive controverse n'a pas peu contribué à les
éloigner de nous, c'est encore nous, cher ami, qui sommes
responsables de cette inconcevable scission.

Poursuivant 1'enumeration de nos divergences, je pourrais
aussi vous entretenir de la question toujours pressante du
mariage des prêtres, mariage que l'Eglise grecque a regardé
de tout temps comme un préservatif puissant et moral contre
le plus tenace et le plus insidieux de tous les vices, tandis
que l'Eglise romaine le considère comme une souillure.

Je pourrais gémir avec vous sur le triste sort de ces
hommes que leur vœu de célibat condamne aux tortures de la
plus indomptable des passions, sans leur donner jamais le
moyen d'y porter remède. Que n'aurais-je pas à dire sur les
irréfutables raisons que nos frères d'Orient ont de ne pas
laisser le malheureux prêtre en dehors des lois sacrées de la
nature, privé par un vœu imprudent des joies légitimes de la
famille, et condamné à des luttes terribles où succombe, hélas
un si grand nombre? Quel sujet n'aurions-nous pas de nous
étonner de l'aberration profonde d'une Eglise qui exige de ses
prêtres tous les attributs, tous les caractères de la virilité, et
qui, par une ironie barbare, les oblige à agir comme s'ils en
étaient privés!

Mais, l'évidence des faits est tellement forte, et la poussée
des divers scandales a si constamment donné raison aux
coutumes orientales sur ce point que les papes modernes se sont
dessaisis de leur rigueur et ont accordé le mariage aux prêtres

des communions romaines en Arménie, au Liban, etc. Il
n'est point douteux que la réforme ne finisse par s'étendre
même en Occident, pour donner le droit commun à des
milliers de parias qui béniront le ciel en poussant le cri de
délivrance.

Je pourrais aussi vous montrer toute la futilité de cette
surprenante discussion sur le pain levé et le pain azyme, qui
fit de Michel Cérularius presque un martyr. Et, si le sujet
n'était pas si respectable, puisqu'il a trait à l'eucharistie, nous
Pourrions aisément railler les thèses de nos théologiens,
prétendant que le pain levé est corrompu, rempli d'animalcules
qui nuisent à la présence de Jésus-Christ et aux sacrements!

Revue intern, de Théologie, Heft 15, 1896. °~



— 556 —

Aurions-nous, je atous demande, beaucoup d'efforts
d'imagination à faire pour trouver dans chacun de nos savants
autant de précurseurs du célèbre Pasteur, qui croyait avoir seul
fait la découverte des microbes et des bactéries dans ses

bouillons de culture?
Mais, je passe sans insister sur ces mesquines controverses,

d'autant plus volontiers qu'il ne faudrait pas supposer que ces
divisions scandaleuses, qui ont excité de si grands troubles
dans la chrétienté, aient eu pour motifs sérieux de ridicules
querelles sur la procession du Saint-Esprit, sur le pain azyme,
ou autres questions aussi peu importantes. Ces disputes
n'étaient que des prétextes spécieux pour cacher aux yeux des

peuples l'ambition constante des pontifes romains, qui
aspiraient à la domination de l'Eglise tout entière.

L'importance que leur donnait leur situation à Rome leur
avait fait oublier qu'ils n'avaient commencé qu'à être évêques
de cette ville ; et, à l'exemple des empereurs qui commandaient

en despotes sur les nations, les papes ne rêvaient que
souveraineté sur les Eglises et suprématie universelle. La
résistance était difficile et d'autant plus dangereuse qu'aux
foudres spirituelles qui ne manquaient point de portée alors,
venait se joindre autrement efficace la force armée que la
faiblesse des princes mettait au service des entreprises de la

papauté.
Et c'est pour avoir voulu s'immiscer dans l'administration

de l'Eglise d'Orient, pour avoir voulu étendre sur elle son

omnipotence comme sur la plupart des autres Eglises, que les

pontifes de Rome ont suscité la longue et fatale querelle qui

a séparé irrévocablement les deux principales Eglises, et creusé

presque un abîme entre Rome et Constantinople.
D'où il est facile de conclure, mon cher abbé, que l'Eglise

grecque ne saurait être blâmée d'avoir lutté pour son
indépendance religieuse, ses traditions apostoliques, d'avoir même

fait schisme avec nous, puisqu'elle ne pouvait l'éviter que par
l'effacement, l'abdication et la servitude.

Je ne prétends pas néanmoins innocenter entièrement les

Orientaux, qui ont à leur passif une large part dans les abus

et les violences commis au cours de nos coupables discordes.

Non. Mais la faute initiale, la responsabilité capitale de ce

malheureux conflit appartiennent à l'amour exagéré de nos

pontifes romains pour le pouvoir.



— 557 —

C'est là, cher ami, la tache originelle de notre Eglise, et
je ne sais dans quel Jourdain nous irons puiser l'onde sainte
qui nous en lavera, et nous rendra, avec la paix de la
conscience, avec notre innocence première, la pureté doctrinale
et la sainteté chrétienne.

Durus est hic sermo, allez-vous dire Eh oui, mais le
salut est dans l'aveu et non dans la dissimulation systématique,
et non dans l'apologie à outrance, telles qu'on ne les pratique
que trop autour de nous.

Mais, cher collègue, après avoir perdu dans d'opiniâtres
contestations le bénéfice de la communion fraternelle avec les
chrétiens d'Orient, notre Eglise s'est vue de nouveau scindée
en deux au XVIe siècle par des discussions plus ardentes que
jamais et plus criminelles encore que la première fois, de telle
sorte que l'héritage catholique sous l'influence néfaste de
prétentions désordonnées est devenu semblable au domaine qu'un
père de famille aurait chèrement acquis et que la cupidité des
enfants morcellent à l'infini quand la succession est ouverte.

Or, dans ce conflit acharné avec les protestants, il s'en
faut encpre que nous soyons exempts de reproches et indemnes

de tout méfait. Nos fautes à leur égard ont été, au
contraire, si graves et si lourdes que je me demande aA^ec confusion
si ce n'est pas nous qui sommes les seuls coupables dans cet
inévitable déchirement.

Il est incontestable, par exemple, que le premier tort à

notre charge, en cette triste occurence, a été de rendre depuis
longtemps non seulement possible, mais encore désirable presque

ce lamentable schisme. Les abus de pouvoir de la cour
de Rome avaient tellement semé le long des siècles tout ce
qu'il faut pour récolter des tempêtes que nous ne devons pas
être surpris d'avoir vu à la fin éclater l'orage.

Depuis que les intrigues de la politique avaient donné un
patrimoine à saint Pierre et une souveraineté temporelle aux
papes, ces derniers, oubliant que le royaume de Dieu n'est
pas de ce monde, s'étaient laissé éblouir par les splendeurs
de la puissance terrestre; et leur zèle, au lieu de s'appliquer
à leur mission apostolique, ne se portait qu'à rivaliser de faste
avec les princes et les empereurs. Aux pontifes qui avaient
été si grands quand ils se contentaient d'un réduit aux
catacombes, avaient succédé des papes-rois auxquels il fallait à



— 558 —

présent le prestige d'un triple diadème, des troupes, des Etats,
des palais et tout l'éclat d'une cour mondaine. Tous les parasites

qui spontanément surgissent autour des trônes pour les
souiller s'étaient introduits avec la puissance dans la demeure
des représentants de Dieu et y occupaient une place d'honneur.
Les courtisanes elles-mêmes y accédaient par les grandes portes,

tandis que, si Jésus-Christ en personne se fût présenté aux
palais de ses vicaires, c'est à peine s'il eût été reçu par
l'escalier de service.

A l'exemple des prédicateurs du temps que la contagion
n'avait pas atteints et qui gémissaient sur la déchéance de

l'Eglise, si Lacordaire eût vécu en ces tristes jours, il eût bien

pu dire, dans une de ses virulentes apostrophes, que bien avant
de visiter Versailles, Stamboul, à l'époque des Médicis et des

Borgia, avait visité Rome, qu'il s'y était trouvé à l'aise, et qu'au
lit des saints martyrs Sardanapale était couché.

Mais sa voix se fût perdue dans le bruit des fêtes et des

festins, et sa personne eût été livrée aux tribunaux de l'Inquisition

peut-être. Les plus sages représentations ne pouvaient
changer les désordres de la famille d'Alexandre VI ; et, malgré
les plus éloquents rappels aux traditions chrétiennes, Jules II
n'en mettait pas moins sa gloire à être plutôt l'émule de Ta-

merlan que le représentant de Jésus-Christ.
Les protestations dignes et autorisées ne manquèrent point

non plus à Léon X, et cependant ce pontife, ministre d'un Dieu
humble qui a élevé la pauvreté au premier rang des vertus

chrétiennes, employa tout son génie diplomatique à éclipser

par sa magnificence royale celle des cours de France et

d'Espagne, à la fois.
Et, comme vous ne l'ignorez pas, mon cher ami, cette

fringale de luxe et de grandeurs, cette fièvre de mondanité

devaient coûter des sueurs, des larmes au peuple et aux fidèles

afin de boucler tant bien que mal un budget fantastique où les

seuls frais de table du saint Père atteignaient le chiffre fabuleux

de sept millions par an. Les ressources étaient considérables,

sans doute, et les expédients du fisc pontifical presque

surnaturels pour s'en procurer. Mais le Pactole lui-même n'est

pas intarissable, et tant de vaniteuses conceptions eurent bientôt

englouti les trésors entassés dans les caves du Vatican.

Les ressources ordinaires devenant insuffisantes, ce fut alors



— 559 —

que le pape en vint à employer les moyens extraordinaires;
qu'il exhuma l'ancienne taxe des crimes et organisa sur une
vaste échelle l'exploitation des indulgences. Il institua dans
chaque province des fermiers généraux des grâces divines, en
même temps qu'il déléguait des légions de moines pour expliquer

aux ignorants les merveilleux effets du pouvoir des clefs,
qui commence toujours par ouvrir les bourses avant d'ouvrir
le paradis. Le ciel était cette fois au service de la terre, et
il n'est pas étonnant que ce soit à ce sujet que partit le coup
de foudre qui a si longuement retenti dans le monde.

Martin Luther fut sans doute l'agent occasionnel qui
déchaîna la tempête, mais les véritables artisans de la catastrophe

furent les abus de notre Eglise et les prévarications de nos
pontifes. A défaut du moine augustin, d'autres réformateurs,
moins entraînants peut-être, auraient surgi, et l'œuvre de
protestation aurait atteint les mêmes résultats, parce que
l'indignation était générale et toute prête à éclater au premier
signal.

Après ce simple coup d'œil sur les origines du schisme

protestant, nous conclurons donc, cher confrère, qu'un peu
d'humilité et beaucoup de regrets ne messiéraient point vis-à-
vis de ces chrétiens ardents qui se sont éloignés de nous avec
beaucoup d'éclat, je l'accorde, mais non sans motif plausible,
ni cause légitime.

De plus, cher collègue, à côté de ces aspirations
antichrétiennes à la domination temporelle, nous trouvons chez

nos pontifes des prétentions non moins blâmables à une
domination bien plus étrange, savoir : la souveraineté sur la pensée
des fidèles, sur leur esprit, sur leur conscience, ce qui revient
à dire que dans toute question philosophique, théologique ou

simplement scientifique, le catholique doit avant tout s'informer
de ce qu'en pense le pape.

Peu importe le degré d'instruction du pontife, peu importent

les brigues intéressées de ses conseillers : la vérité, selon

notre système, émane toujours de ses jugements, de ses
décrets. Fussiez-vous, mon ami, aussi savant que Galilée, eus-

siez-vous découvert le mouvement de la terre, qu'avant de

prendre a^os conclusions, qu'avant de vous persuader que vous
êtes sûr de vous, et que vous ne vous êtes point trompé, il
vous faudrait encore avoir l'approbation du pape et vous sou-



— 560 —

mettre, vous rétracter, s'il vous avisait que vous êtes dans
l'erreur.

Comme vous voyez, ce régime de subordination est l'é-
reintement de l'esprit, l'endiguement de la pensée, qui ne
peuvent se mouvoir sans s'orienter vers les girouettes du Vatican.
La seule liberté laissée à l'intelligence consiste à examiner les

preuves, les arguments sur lesquels notre Eglise assoit ses

dogmes officiels, et encore à condition bien entendu de les

trouver sans cesse concluants, plausibles et sans réplique.
C'est la liberté de l'admiration perpétuelle, devant laquelle
s'efface elle-même celle du légendaire Pandore, qui
imperturbablement et sans trêve redisait en présence de son chef la
fameuse formule : Brigadier, vous avez raison.

Car l'on ne peut sortir de là. De sorte que, par une déviation
à jamais regrettable, c'est au nom de l'Evangile, c'est-à-dire, au

nom d'une doctrine de liberté, d'émancipation et de progrès,
que nous travaillons avec une déplorable persistance à jeter
les races humaines dans un éternel esclavage. Le talent et le

génie n'ont plus d'initiative, plus d'essor, parce que notre Rome

papale a fait pour les intelligences ce qu'elle fait pour les

bas-chœurs de la chapelle sixtine : elle a abouti au régime des

castrats.
Cependant, cher ami, la nuit du moyen âge avait pris fin

au XVIe siècle ; la Renaissance importée des Grecs avait donné

l'élan aux études sérieuses, et l'imprimerie, récemment décou-

verte, en donnant un corps et des ailes à la pensée, poussait
tous les esprits à l'émancipation intellectuelle et à l'affranchissement

de la raison. Et, pendant ce temps, le soi-disant père
des lettres imposait le concordat au roi de France, annulait
la pragmatique sanction, et faisait" savoir au monde que les

conciles sont inférieurs au pape, qu'il a le pouvoir de biffer,
de lacérer toutes les déclarations des assemblées ecclésiastiques,
et que tous les fidèles doivent au Saint-Siège une obéissance

aveugle et absolue.
Contre ces tendances à l'étouffement, une révolution

intellectuelle se produisit, aussi importante et plus noble que celle

qui a eu lieu plus tard en France dans le domaine politique.
Luther proclama les droits de la raison, comme plus tard on

proclama les droits de l'homme dans la nuit du 4 août, et il

devint l'apôtre du libre examen.



— 561 —

Son principe a donné lieu à des excès, mais il était
inspiré par l'enseignement évangélique, basé sur les plus saines
traditions et appuyé sur les considérations de la plus élémentaire

justice.
Car l'Auteur de la nature humaine, qui nous a investis des

admirables attributs de l'intelligence et de la raison, Dieu qui
nous a dotés de cet amour invincible de la liberté qui est une
des marques les plus certaines de notre royauté ici-bas, ne
pouvait se contredire dans l'organisation religieuse en nous
obligeant à déchoir, à abdiquer nos eminentes facultés pour
suivre docilement les jugements, les indications, j'allais dire
les fantaisies d'un premier pasteur, qui n'en est pas moins
homme, quoique pontile. Et je n'hésite point à affirmer que
j'estime plus la pensée des millions de fidèles que celle d'un
seul, fût-il pape et souverain.

Donc, mon ami, je tiens pour une erreur nos prétentions au
monopole de la lumière, et pour un avilissement les lisières
que notre Eglise impose à notre esprit. J'aAroue de plus que
les protestants ont raison contre nous en ne les acceptant pas ;

et j'ajoute que c'était bien le langage du bon sens que Lamartine
nous faisait entendre, à nous, catholiques-romains, quand il
écrivait dans Jocelyn:

« Vous croyez posséder seuls les clartés divines,
Vous croyez qu'il fait nuit derrière vos collines,
Qu'à votre jour celui qui ne s'éclaire pas
Marche aveugle et sans ciel dans l'ombre du trépas:
Or, sachez que Dieu seul, source de la lumière,
La répand sur toute âme et sur toute paupière;
Que chaque homme a son jour, chaque âge sa clarté,
Chaque rayon d'en haut sa part de vérité. »

Eh bien! non, mon jeune et cher confrère, notre Eglise
n'a point reconnu qu'en dehors d'elle il pût y avoir de vérité,
ni de lumière. Malgré les enseignements des siècles et malgré
ses désastres, elle est restée ce qu'elle était au moyen âge,
autoritaire et intransigeante, aimant mieux perdre ses enfants
plutôt que l'ombre même de son prestige. Et voilà pourquoi
elle n'a jamais admis de discussion avec les protestants dans
les conciles, et que, si elle leur a adressé parfois des requêtes,
ainsi qu'aux autres schismatiques, c'était uniquement pour les

engager à la soumission, à l'obéissance, les regardant comme
des enfants prodigues qui n'ont d'autre liberté que celle du



— 562 —

repentir, ni d'autre devoir que celui de réintégrer le toit
paternel, où l'on voudra bien leur accorder le pardon.

Et ces appels à l'abaissement ayant toujours été reçus
avec fierté par les adhérents de la Réforme, nous en sommes
arrivés, cher confrère, à commettre vis-à-vis d'eux une faute
qui nous a conduits à d'atroces et innombrables forfaits; nous
avons voulu les soumettre par la force, la violence. Comme
ils n'ont point fléchi, nous en avons fait des légions de

martyrs. Les lueurs sinistres des bûchers élevés par notre
fanatisme sur toutes les places de l'Europe et ailleurs jettent encore

trop de jour à travers l'histoire sur notre cruauté pour qu'il
soit nécessaire d'insister.

Néanmoins il est bien permis de se demander comment
des pontifes se disant infaillibles ont pu tomber dans cette
énormité de vouloir imposer la foi comment ils ont pu errer
sur l'interprétation des textes au point d'établir leur doctrine
homicide sur ces deux mots de saint Luc dans la parabole
des invités: compelle intrare. Car, ironie cruelle, c'est un

étrange moyen de faire entrer les gens que de les jeter dehors,
de les persécuter, de les exterminer.

Quel chemin, cher ami, a dû parcourir la morale
chrétienne, pour que des prêtres, voués à une vie de douceur, de

charité, en soient arrivés à persécuter des hommes souvent
d'une vertu évangélique, et comme s'ils étaient des monstres!
Et cependant ils ont tué autant qu'ils ont pu, ces apôtres
indignes! ils ont tué par le glaive de la langue, par le poison
de la délation d'abord, et par le supplice ensuite, sans regret,
sans remords

Etrange doctrine en vérité qui consiste à se traduire en

haine contre le prochain pour prouver à Dieu de l'amour!
Quelle morale aussi! Et cette doctrine, et cette morale sont

des œuvres, et des œuvres de honte ; car si la Convention est

la souillure de la Révolution, l'Inquisition, avec plus de raison

encore, est la souillure de l'Eglise romaine.
Soyons donc modestes, cher confrère, à l'égard des

protestants, car s'ils sont hérétiques sur quelques points, nous le

sommes plus qu'eux, nous qui avons travesti l'Eglise primitive,
et faussé l'esprit chrétien dans ce qu'il a de plus essentiel:

la tolérance et la charité. L'abbé *

(A suivre.)


	L'Église romaine jugée par un de ses prêtres

