
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: Der Streit um die Konsekrationsform auf dem Konzil zu Florenz

Autor: Watterich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403354

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403354
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


538

DER

STREIT UM DIE KONSEKRATIONSFORM
AUF DEM

KONZIL ZU FLORENZ.

Wie die morgenländische Konsekrationsform des heiligen
Abendmahls entstanden, wie danach von Gelasius I. eine neue

Form eingeführt und von Rom aus dem ganzen Abendlande

auferlegt Avorden ist, habe ich in meiner Schrift „Der
Konsekrationsmoment im heiligen Abendmahl und seine Geschichte" *)

gezeigt. Die_Neuerung im Abendland, und damit die liturgische
Spaltung der Christenheit in zwei Lager, war seit dem Ende

des elften Jahrhunderts gesichert. Das weitere Geschick der

Konsekrationsform zu verfolgen, lag nicht in der Absicht meiner

Untersuchung. Die Resultate genügen. Zweckmässig indes

erschien es, durch Hinweis auf das Konzil von Florenz die

Bedeutung des mitten durchs Heiligtum gehenden Risses auch für

diejenigen, die derselbe nicht beunruhigt, festzustellen.2)
Allein die zu Florenz über den Gegenstand gepflogenen

Verhandlungen zwischen den Vertretern der beiden einander

ausschliessenden Konsekrationsformen beanspruchen, trotzdem

sich ZAvei Anschauungen und Gestaltungen fertig gegenüberstanden,

doch ein eigentümliches Interesse insofern, als dies das

erste und bisher einzige Mal Avar, dass sie beiderseits öffentlich

und feierlich miteinander sich in eingehender Diskussion massen.

1) Heidelberg, C. Winters Universitätsbuchhandlung', 1896.

2) Seiten III und 240—241, 312—314,



— 539 —

Bis dahin hatten sie bereits Jahrhunderte hindurch, diese im
Westen, jene im Osten bestanden, ohne einander zu befehden.
Die Angriffe von lateinischer Seite auf die konsekratorische
Epiklese der Griechen, wovon in der Mitte des 14. Jahrhunderts
Kabasilas im 29. Kapitel seiner „Auslegung der göttlichen
Liturgie" spricht*), kennen Avir zAvar nicht, aber sie sind möglicherweise

gar nicht litterarisch aufgetreten, sondern innerhalb der
griechischen Patriarchate von lateinischer Geistlichkeit, wie sie
seit den Kreuzzügen, namentlich dem vierten, sich eingedrängt
hatte, mündlich ausgegangen. Die Unionsverhandlungen auf
der Synode zu Lyon 12742) zeigen keine Spur von Erwähnung
des betreffenden Gegensatzes. Die Diskussion, wie sie zu Florenz
stattgefunden hat, ist aber um so interessanter, weil dort die]
römische Kirche überhaupt zum erstenmal sich herabliess, von dem-

Besitz ihrer Konsekrationsform, natürlich in ihrer Weise, amtlich
Rechenschaft zu geben. Dazu hatte das Morgenland bereits im
4. Jahrhundert durch Basilius einen freilich recht schwachem
Versuch gemacht, der aber wenigstens den Vorzug hatte, dass

er die Lösung nicht auf dem Wege der Spekulation, sondern
auf dem Boden der Geschichte suchte3).

Als Quellen über die Verhandlungen zu Florenz stehen
uns 3 Berichte von hervorragenden Mitanwesenden und
Mitwirkenden des Konzils zu Gebote : der (griechische) des
unionsfreundlichen Erzbischofs Dorotheus von Mitylene47), der (ebenfalls
griechische) des Ober-Ekklesiarchen Diakons Sylvester Syropulos^)
und der (lateinische) des römischen Patriziers und AdATokaten
des Apostolischen Konsistoriums Andreas de sanata Cruce6) ; sie

ergänzen und kontrollieren sich gegenseitig.
Wie es seit dem Angriff Leos von Achrida und des

Patriarchen Michael Caerularius auf die römische Kirche7) üblich

*) Vergi. „Der Konsekrationsmoment etc.", S. 308 ff.
2) Vergi. Mansi XXIV, Harduin VII.
3) Vergi. „Der Konsekrationsmoment" etc., S. 70—72 und 251—252, Beilage

IX.
") Harduin, Acta conciliorum, Paris 1714, torn. IX, col. 401 ff. Vergi. Th.

Trommann, Kritische Beiträge zur Geschichte der Florentiner Kircheneinigung,
Halle a/S. 1872, S. 63 ff., besonders 69 ff.

°) Vera historia unionis non verae, per Sylvestrum Syropulum, ed. R. Creyghton,
Hagae 1660. Vergi. Frommann, Kritische Beiträge, S. 63 ff.

G) Harduin, Acta conciliorum, t. IX, col. 669 ff.
7) Im Jahre 1053.

Revue intern, de Théologie. Heft 15, 1896. 36



— 540 —

geAvesen, so stellten die Griechen auch jetzt als den die Liturgie
betreffenden Diff'erenzpunkt den Gebrauch des ungesäuerten
Brotes bei den Lateinern auf, während sie selbst, um sich von
den Juden zu unterscheiden, sich des gesäuerten bedienten. Allein
die Lateiner knüpften an diese rein äusserlich rituelle Nebenfrage

sofort als eigentliche Hauptanklage den Vorwurf anx) :

/wie die Griechen dazu kämen, in der Liturgie nach den Worten
j Christi noch (in der Epiklese) um die Konsekration (durch den

heiligen Geist) zu bitten Diese sei ja schon durch die Worte
Christi ATollzogen Auf diese Weise Avar die römische Form
ohne BeAveis als selbstverständlich erklärt, und die Griechen,
statt nach einer Begründung zu fragen, liessen sich in die

Defensive drängen. Sie Avussten sich vor der Anerkennung
der lateinischen Form, deren Unhaltbarkeit ïïiid späte Ent-

stehungszeit sie nicht durchschauten, nicht zu retten. Sie

gaben der imponierenden Sicherheit der Lateiner nach und

gestanden, im flagranten Widerspruch mit ihrer eigenen,
uralten Liturgie, dass die Konsekration durch die Worte Christi

geschehe. Um aber auch die Epiklese nicht preisgeben zu

müssen, halfen sie sich mit der seit Johannes von Damaskus

aufgekommenen schAvächlichen Behauptung, die Worte Christi
konsekrierten allerdings wohl, aber dass die in ihnen keimhaft
liegende konsekratorische Kraft zur Wirksamkeit erwache,
dazu diene eben die Epiklese. Übrigens, fügten sie (nach Ka-

basilas2) hinzu, beteten ja auch die Lateiner nach den Worten
Christi: „Jube haec perferri per manus sancti angeli tui in

sublime altare tuum "

So bildete die Frage von der Konsekrationsform einen

Hauptpunkt der Verhandlung, Avelchen der Papst Eugen in
einer Reihe mit dem päpstlichen Primat als Traktandum
aufführte, ohne den es keine Union geben könne.3) Andererseits

widersetzte sich der gelehrteste und gewandteste Sprecher der

Griechen, Erzbischof Markus von Ephesus, und, von ihm

bestärkt4), der Kaiser auf das Entschiedenste der Preisgebung

1) Am 9. Juni, vgl. Dorotheus, col. 404 ff. Andreas, col. 963 ff.

2) In Magna pp. vv. biblioteca, ed. Fe la Bignè, t. XII, pg. 448 ff-, und

„Der Konsekrationsmoment" etc., Beilage XL.
3) Vgl. Dorotheus, col. 409 (12. Juni). Andreas, col. 963 ff.

_
4) Er betrachtete, ganz wie die Lateiner, die Frage als [let&mv — *«* osiv

xai to ttsqI rov'cov Ag %i)v xuAoXixgv rr.osTv Gvvoâov. Syropulos,



— 541 —

der Epiklese. Viele Tage wurde hierüber gestritten. Die
Lateiner zogen mit einem den Griechen Aveit überlegenen
scholastisch-dialektischen Rüstzeug zu Felde. Ihre Art, sich zu
\Terteidigen und die Griechen ins Unrecht zu setzen, verdient
unsere volle Aufmerksamkeit, sie ist charakteristisch. Weniger
der griechische Bericht von Dorotheus, als der lateinische von
Andreas de sta. Cruce gewährt uns einen Einblick in das
einzelne der Redeschlacht, in welcher von lateinischer Seite der
Magister Johannes Turrecremata A^om Dominikanerorden im
Namen des Papstes sprach.

Auf seiner Vorlage, sagte er, stehe als Postulat der Union
das Bekenntnis, dass die Worte des Herrn allein konsekrieren.
Die „Autoritäten", die er dafür anführte, Avaren Chrysostomus,
Johannes ATon Damaskus (verAvegenerAveise), Dionysius der
Areopagite (der das Gegenteil sagt), (Pseudo-)Ambrosius, Augustinus
(der an dieser Stelle das Gegenteil sagt*). Dann setzte er vom
eigenen ein : „Eine \Tollkommene Form könne doch Gott allein
schaffen, Avie sie bei diesem Sakrament unerlässlich sei —,
also! Ferner nach Augustinus müsse „zum Element das Wort
kommen", aber doch geAviss nicht ein Priester-, sondern ein
GottesAvort. Und — mit Avelcher Form haben Christus und
die Apostel konsekriert? Mit „des Basilius1, des Priesters Wort,
d. h. Gebet? Es giebt keine Einheit der Kirche ohne die Einheit

in dem, Avas das Wesen der Sakramente ausmacht, das aber
zu bestimmen, steht nur dem Herrn zu. Gar in diesem
Sakramente, dem höchsten von allen, ist die Einheit besonders not-
loenclig (wie ganz anders hat Gelasius I. gedacht!). Folglich
sind in diesem Sakramente die Worte Christi zur Konsekration
wesentlich und notAvendig. Wer dazu einen „Zusatz" für
notwendig hält, der verändert die Konsekration der Kirche,
zerstört die Einheit im Sakramente. Die Berufung auf Basilius
als den Verfasser des griechischen Messbuches hilft nichts. Denn
erstens hat doch der Test nicht in allen Teilen den gleichen
Wert, keinesfalls den gleichen mit Christi Worten. Niemand

pg. 124—125. Der Kaiser trug dem Markus auf, über die Epiklese eine Schrift
zu verfassen. Syropulos, Sectio X, cp. 2, pg. 279. Diese Schrift liegt uns in
den 1560 zu Paris bei Guill. Morel, kl. Fol., erschienenen Aaxovqyiai rwv
ctyiwv TcuxbQOiv vor, pg. 138—144 (vgl. „Der Konsekrationsmoment" etc., pg. 241
und N. 3 und 4).

') „Der Konsekrationsmoment", S. 76, N. 2.



— 542 —

wird glauben, Basilius oder irgend ein Heiliger habe gesagt,
die Konsekration geschehe auf andere Weise als durch Christi
Worte." Man sieht, der päpstliche Theologe setzte fortwährend
als bewiesen voraus, was er erst beweisen sollte, und die
Griechen ahnten nicht, dass das onus probandi vor ihnen den

Lateinern aufzulegen war.
Der Papst bestätigte die Rede Turrecrematas und fügte, die

Griechen zu beschwichtigen, hinzu, die Erklärung über die
Konsekrationsform müsse im Dekret stehen — nicht wegen der

griechischen Geistlichkeit, die ja denselben Glauben hätte wie
die Lateiner, sondern wegen der Bauern (rustici). Aber der
Kaiser weigerte sich und drang auf die Abreise. Seine

Entgegnung hat Andreas nicht mitgeteilt. Da wir indessen aus

Syropulos' Bericht wissen, dass er dem Markus die Abfassung
einer Schrift zur Verteidigung des morgenländischen
Standpunktes in der Frage befohlen hat und diese Schrift uns
erhalten ist, so dürfen wir die Darstellung derselben als die des

Kaisers ansehen. In der Aufschrift derselben scheint nun zwar
diekonsekratorische Kraft den Worten Christi bloss „nicht allein",
aber immerhin doch teilweise zugestanden zu sein. Die
Abhandlung selbst betont sogleich in den ersten Sätzen den lediglich

erzählenden, epischen Charakter *) des Abendmahlsberichtes,
auf welchen dann die Konsekration durch die Epiklese folge,
und belegt diese Behauptung durch den Wortlaut der Ana-

phoren in der Clementinischen Liturgie und in denen des

Jakobus, des Basilius und des Chrysostomus. Allerdings soll durch
die Erzählung vom Abendmahl Brot und Wein sozusagen zur
Konsekration (slg rrp> g,s%aßoh]v) eine Kraft, eine Weihe, eine

Disposition eingeflösst werden (eine an den Damascener
erinnernde, scheinbare Konzession) ; aber die Konsekration selbst

j tritt erst auf das Gebet und die Segnung des Priesters ein. Der

heilige Geist erst stellt, herabkommend, die Vereinigung der vom

Herrn beim ersten Abendmahl gesprochenen Worte mit den jetzt
vom Priester gesprochenen her und vollbringt auf die Epiklese

die Konsekration. Die Herrenworte Averden also über Brot

und Wein als zur Wandlung bestimmt, als die Wandlung
andeutend, vorbildend (âvxkvna), als durch sie noch nicht konsekriert

gesprochen (rvnov -viva xal stxóra cp&Qovia). Diese aus dem

*) AiqygiittTC/Mc.



— 543 —

Worte der Liturgie des Basilius (dvrkvna)J) hergenommene
Auffassung stützt Markus dann aber, konsequenter als seine
schwachmütigen, sich auf ihrer Fahnenflucht hinter den schwächsten

Stellen desselben Vaters deckenden Kollegen (Dorotheus
von Mitylene, Bessarion von Nicaea und andere), auf die
klassische Stelle des heiligen Chrysostomus in seinem Buch vom
Priestertum2), auf das klare Wort der Liturgie und auf das

von Dionysius dem Areopagiten und anderen bezeugte
allgemeine BeAvusstsein von der konsekratorischen Kraft der
Epiklese. Somit hatte der Kaiser seinen Protest nach Kräften
gerechtfertigt.

In seiner Antwort3) bemerkte Turrecreniata, „der Papst und
die lateinischen Bischöfe hätten sich über den Widerstand des

Kaisers gewundert. Die Einfügung des Satzes von der
Konsekration ins Unionsdekret sei ja unerlässlich aus vier Gründen :

1. um seiner Wahrheit, 2. um seiner Notioendigkeit, 3. um der
Nützlichkeit und 4. um der damit zu besiegelnden Liebe Avillen.
Die Wahrheit gehe aus den von ihm angeführten Vätern, ferner
aus Eusebius von Emesa, aus Thomas von Aquin hervor. Der
Messkanon sei, nach dem letztgenannten, vom heiligen Petrus
mit einem kurzen Gebete ausgestattet, hernach von vielen
heiligen Lehrern immer mehr erweitert worden, aber keiner
habe damit die Konsekration einführen Avollen, die stets
dieselbe geblieben sei, nämlich mit den Worten Christi. Das
und nichts anderes meine auch Johannes von Damascus mit
der Epiklese (per invocationem non intelligit Damascenus aliam
orationem, quae sequatur verba Christi in confectione, sed
invocationem intelligit secundum sententiam Dionysii formam
sacramenti, quae consistit in verbis Christi Unde ultimo capite
de ecclesiastica hierarchia formam sacramentorum vocat verba
Christi, quae conficiunt sacramentum; et hanc putant formam
invocationis Basilius weiter hat nie gesagt, mit der Epiklese
werde konsekriert, ein so heiliger Mann kann nicht geglaubt
haben, ein von ihm verfertigtes Gebet sei im stände, ein so grosses
Sakrament zu Avirken! Die Worte Christi bedürfen keines
Zusatzes, um AAdrksam zu sein. Ferner sind die Worte des
Basilius nur ein Gebet, enthalten also das nicht, was sie nennen.

*) Vgl. „Der Konsekrationsmoment", S. 91 und 258—259.
HI, 11, „Der Konsekrationsmoment", S. 251.

3) Harduin, col. 974.



— 544 —

Endlich enthalten sie, genau angesehen, einen ganz andern
Sinn. Ihr Sinn ist nicht der, dass etwas geschehe, was schon

geschehen ist sondern dass die Wirkung des Sakramentes
uns zu teil werde dass wir mit Christo Ein Leib Averden.

Basilius sagt: „Wir bitten und flehen, sende den heiligen Geist
auf uns und auf diese vorhandenen Gaben, auf dass sie uns
heilsam seien", und dieses Brot, d. h. diese Christgläubigen, die
durch dieses Brot versinnbildet sind (I. Kor. X, 17, St.
Augustinus), Ein Leib mit dem Leibe Christi und von deinem Geiste
belebt werde; denn niemand lebt im Geiste Christi, der nicht
Christi Leib geworden ist." Und Aveiter heisst es: „dass (Leib
und Blut Christi) den Gemeinden gereiche zur Sündenvergebung
und zur Erbschaft des eAvigen Lebens". Demnach, fuhr Turre-
cremata, nachdem er den Eindruck seiner Worte auf die Griechen
bemerkt hatte, fort, lautet die Epiklese des Basilius, richtig
gelesen : „Mache, dass dein mystischer Leib (die Gläubigen nämlich)

durch den Genuss deines Avahren Leibes erlange
Sündenvergebung, Gnade des heiligen Geistes und die CAAÜge

Seligkeit." Das ist der Sinn der Worte bei Basilius und Chrysostomus

und so ist keine Differenz ZAvischen euch und uns.

Aber auch die Notwendigkeit, dass der Punkt im Dekret muss

aufgeführt Averden, weil er zu den unerlässlichen Bedingungen
der Union gehört, liegt klar. Einmal Aveil derselbe durch die

langen, auf so grossem Konzil darüber gepflogenen Verhandlungen

nun nicht einfach A^on der Tagesordnung, als sei er

plötzlich in nichts zerfallen, verschwinden darf, Avenn nicht
manchem böse ZAveifel aufsteigen sollen. Die synodale
Übereinstimmung muss zum klaren und bindenden Ausdruck kommen.
Ferner aber handelt es sich um nichts Geringeres, als um die

Übereinstimmung über das, AA'as zu einem Sakramente gehört!
Materie, Spender, Intention Avollen Avir anführen, — die Form

allein, die HauptsacJie, nicht? — Nun beachten wir auch, Avie

nützlich die Erklärung im Dekret sein wird. Dann erst AA'issen

die weniger gebildeten Priester und alle Gläubigen, beider

Kirchen, woran sie in betreff der Konsekration mit den Worten

Christi sind. Endlich sei in der vorgeschlagenen Fassung keiner

der beiden Kirchen zu nahe getreten und die Liebe gewahrt-

Hierauf ergriff noch einmal der Papst das Wort : „Die
Konsekration betreffend, kann kein Vernünftiger glauben, sie

geschehe anders, als durch die Worte Christi, und nicht durch



— 545 —

ein Gebet eines Heiligen. Sonst hätte ja vor dem oder den
Heiligen gar keine Konsekration stattgehabt, und das wage
gewiss niemand zu sagen. Also bitte und ermahne ich, erwäget
gewissenhaft die Gründe und kommet mit dem Kaiser zum
richtigen Schlüsse."

An dieser Konferenz hatten Markus atoii Ephesus und, darin
mit ihm eines Sinnes, auch der Kaiser nicht teilgenommen.
Seine Prälaten wussten, dass er nicht nachgab. Deshalb erhob
sich Isiclor von Russland, um noch einmal ihren ursprünglichen
Standpunkt, der übrigens von der Mehrheit sachlich aufgegeben
Avar, darzulegen und die Weigerung des Kaisers in betreff der
Aufnahme des einen Satzes in das Dekret in seiner (schwächlichen)

Art zu rechtfertigen : „Wenn nach dem vom Magister
(Turrecremata) Vorgetragenen noch ein Gegensatz bestünde,
so musste ich. weit ausholen. Da wir aber einig sind, darf ich
mich kurz fassen. Unser Messbuch haben wir von Basilius
und Chrysostomus überkommen. Es Avar ATor dem Schisma im
Gebrauch und nichts ist darin geändert Avorden. Nie hat die
abendländische Kirche etwas daran ausgesetzt. Wir waren ja
einig. Wir glauben, dass das Wort Christi die Konsekration
vollzieht. Hat nun der Priester das Wort gesprochen, so bittet
er, dass sein Wort Eins werde mit Christi Wort, der heilige
Geist möge diese Vereinigung und dadurch die Konsekration
vollbringen; so soll die Epiklese die Worte Christi, die der
Priester gesprochen, zur vollen Wirkung führen. Christi WTorte
sind die Saatkörner, die nicht fehlen dürfen, wenn die Frucht
kommen soll. Dass die Saat aufgehe, dazu bedarf's noch anderer
Dinge. Davon ist der Tau das Nötigste, und dieser ist der
heilige Geist, um den darum die Epiklese fleht. Da wir denn
ja einig sind, so gehört auch kein Satz darüber in die Urkunde.
Auch wegen des Volkes besteht kein Bedürfnis; das Volk weiss
ganz gut, dass die Sache sich so verhält, wie ich sie dargelegt
habe. Deshalb bitte ich, von der Einfügung absehen zu wollen."

Hier zeigte sich klar, dass die ursprüngliche Aufstellung
des Streitpunktes vom Sakramente der Eucharistie auf lateinischer

Seite weit mehr der Konsekrationsform, als der Frage,
ob das Brot gesäuert oder ungesäuert sein müsse, gegolten hat.
Diese wurde mit leichter Mühe in einem gegenseitigen Nachgeben

erledigt, während es Wochen angestrengter Diskussionen
bedurfte, um zu finden, dass an ein eigentliches Nachgeben
nicht zu denken sei.



— 546 —

In seiner Antwort wiederholte Turrecremata nochmals die
beiderseits vorgebrachten Gründe, endigte aber mit dem Spruch,
„die der Griechen bewiesen nicht, deshalb sei auch ihr Protest
gegen die Einführung des Satzes, dass sie die Konsekrationsform

mit Christi Worten annähmen, ins Unionsdekret, haltlos.
Da nun dieser Punkt eins der Hauptgeheimnisse unseres Glaubens

beträfe, so mussten die vier Erfordernisse zum Sakrament der
Eucharistie ohne Ausnahme, insbesondere die (Konsekrations-)Form,
ins Dekret gesetzt werden."

Der Papst schloss die Sitzung mit der Mahnung, sich zu
verständigen. Aber das Resultat der Bemühungen entsprach
dem Drängen der Lateiner nicht. Der Kaiser gab nicht nach,
so heftig und hartnäckig auch die Lateiner zusetzten. Diese
mussten schliesslich, um nicht alles Erreichte aufs Spiel zu

setzen, auf die Erklärung des Hauptpunktes betreffs der Eucharistie,

nämlich der Konsekrationsform, die sie als wesentlich zum
Sakrament bezeichnet hatten, gänzlich verzichten und selbst die

untergeordnete Differenz wegen gesäuerten oder ungesäuerten
Brotes urkundlich freigeben. Das Resultat der in vielen Verhandlungen

fortgesetzten Disputationen, deren Einzelheiten nicht
bekannt, vielleicht nicht einmal aufgezeichnet Avurden, teilte
der Kardinal Julian von St. Sabina, der von Anfang an stets

im Vordertreffen auf päpstlicher Seite gestanden, am 27. Juli
vor dem Papste und allen Bischöfen in seinem Generalbericht
mit: „Nachdem man sich in Bezug auf den Punkt, ob gesäuertes
oder ungesäuertes Brot zu gebrauchen, auf Freigabe geeinigt
habe, sei man vor der Differenz über die Konsekrationsform
gestanden, einer Differenz, die sozusagen die ganze Union zum

Scheitern zu bringen gedroht habe, und die ganz plötzlich sich

herausgestellt, während von ihr niemals die Rede gewesen seil
Denn als der Papst erfahren dass die Griechen sich einer

gewissen Epiklese bedienten, habe er anfragen lassen, ob diese

als Konsekration zu ATerstehen wäre. Die Auskunft habe

gelautet, die Griechen hätten von jeher die Worte Christi für
wesentlich zur Konsekration, und denjenigen für anathema

gehalten, der das nicht glaube. Da habe man denn diese

Erklärung ins Unionsdekret zu setzen verlangt. Das aber hätten

die Griechen als für ihre Kirche schimpflich, als hätten sie je
anders gedacht, entschieden abgelehnt. Bei einer neuen
Konferenz hätten dann die Griechen sich bereit erklart, mündlich

b



— 547 —

zu bekennen, dass die Worte Christi allein konsekrieren. Damit

habe sich der Papst auf Zureden seiner Prälaten zufrieden
gegeben."

Bei der definitiven Feststellung der Unionsurkunde gab es

noch eine Menge Streitigkeiten. Endlich am 4. Juli Avar der
Text zu stände gebracht und wurde auf Befehl des Papstes
verlesen. Am Tage danach sprach Bessarion für die Griechen
die rückhaltlose Übereinstimmung mit der lateinischen
Konsekrationsform aus. Der Kaiser Avar nicht anwesend. Der
Papst nahm die Erklärung gnädig an. Am 6. Juli wurde die
Union nach feierlichem päpstlichem Hochamt durch Vorlesung
des Dekrets, das auch der Kaiser mit seinen Bischöfen und
Grosswürdenträgern unterzeichnete, Markus allein ausgenommen,
„vollzogen".

Am 26. August verliess Kaiser Johannes Florenz, um sich
in Venedig nach der Heimat einzuschiffen. Mit ihm durfte
dieselbe Trireme Markus von Ephesus besteigenx) : zum Be-
Aveis, Avie Avenig sein Kaiser daran dachte, seinem tüchtigsten
und mutigsten Bischof, Avie der Papst verlangt hatte, den Prozess
zu machen.

Haben Avir in den beiderseits auf dem Konzil geführten
Disputationen ein Spiegelbild damaliger Avestöstücher Theologie,
welcher die Haupterfordernisse, biblische Treue und historische

Gründlichkeit, fehlten, so liegt uns auch klar zu Tage, warum
es zu keiner ernstgemeinten Einigung über alteingelebte
Anschauungen kommen konnte. Dass die im Bann der römischen
Macht befangenen Lateiner nicht über ihren, natürlich von
Petrus herstammenden, „Kanon" hinaussehen konnten und diesen
als Hauptrüstzeug immer und immer Avieder mit aller Kunst
der Scholastik in den Kampf führten, AAumdert uns nicht. Aber
dass die Griechen sich über die Entstehung des römischen
„Kanon" und gar A7on Petrus her nicht die Beweise ausbaten,
darf um so mehr auffallen, als sie, Avenn sie AA'ollten, durch
eben ihren grossen Liturgiker und Theologen Basilius in der
Lage gewesen wären, geradezu die Apostolicität der Epiklese2)
den gar siegesgewissen Lateinern entgegenzuhalten und so die
Schlacht zu Avenden. Watterich.

l) Syropulus, Sectio XI, pg. 312.
_2) Basilius, De spiritu sancto, cp. 27. Dieser „Traditionsbeweis", den die

Lateiner besonders lieben, würde seine Wirkung nicht verfehlt haben.


	Der Streit um die Konsekrationsform auf dem Konzil zu Florenz

