
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: Erklärungen von Prof. Ossinin in München und Bonn (1871 und 1875)

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


489

ERKLÄRUNGEN VON PROF. OSSININ

IN MÜNCHEN UND BONN

(1871 und 1875).

Professor Johann Terentiewitsch Ossinin war eine den
Altkatholiken wohlbekannte Persönlichkeit. Als hervorragender
Theologe nahm er einen lebhaften Anteil an den Kongressen
der altkatholischen Kirche ; an der 2. Bonner Unions-Konferenz
war er unser hervorragendster Wortführer und beteiligte sich
mit grossem Erfolg an der Redaktion der Einigungsformeln.

Professor J. Ossinin ist in Kopenhagen geboren, wo er
seine ersten Studien vollendete und Gelegenheithatte, verschiedene
ausländische Sprachen gründlich zu erlernen. 1857 verliess er,,
als erster Schüler, die St. Petersburger theologische Akademie ;

bald nach Absolvierung seiner Studien erhielt er daselbst die
Professur der vergleichenden Theologie. Der damalige Metropolit

von Petersburg, Gregor, hatte eben für diesen Zweig
der Theologie (wie überhaupt für interkonfessionelle Beziehungen)
ein reges Interesse und war dem talentvollen jungen Professor
gewogen. Die akademischen Vorträge Ossinins waren ein
Anziehungspunkt für seine zahlreichen Schüler und Zuhörer, um
so mehr, da gerade zu dieser Zeit (Anfang der 60er Jahre) die
Frage der Vereinigung der Kirchen in den theologischen Kreisen
von ganz Europa stark ventiliert wurde. Schon damals
beschäftigte sich Rom mit dem Oriente. Professor Ossinin
beteiligte sich bei der Lösung verschiedener theologischer
Streitfragen, die damals von den Theologen aufgestellt worden sind.
So schrieb er z. B. mehrere Artikel über das neue Dogma von



— 490 —

der unbefleckten Empfängnis der heiligen Jungfrau. (Der junge
Baccalaureus wählte diese Frage als Thema seiner Magister-
Dissertation.) Einen zweiten sehr ausführlichen Aufsatz schrieb
Ossinin als Antwort an den Jesuiten Gagarin (einen bekannten
russischen Apostaten), der eine Schrift veröffentlichte, wo er zu
beweisen suchte, dass dieses neue, grundlose Dogma von jeher
einen Bestandteil der orthodoxen orientalischen Lehre bildete
Die Falschheit der vom Fürsten Gagarin angeführten Daten
und die Irrtümlichkeit seiner Auseinandersetzungen beweist
Ossinin klar und unumstösslich.

Sein Interesse an den theologischen Streitfragen, welche
damals im katholischen Abendlande besprochen wurden, wurde
immer lebhafter. Ossinin schrieb über diesen Gegenstand sehr

viel; einer ganz speciellen Erwähnung würdig sind die Schriften:

„Ein Blick auf den Charakter und die Richtung der westlichen

Konfessionen", „Einige Worte über die päpstliche Unefhlbarkeit",
„Die Versuche der Protestanten, sich mit der orthodoxen
morgenländischen Kirche im XVI. Jahrhundert zu vereinigen", „Die

gegenwärtige Annäherung der angio-amerikanischen Kirche zur

orientalischen", „Ein Ueberblick der XXXIX Artikel des

anglikanischen Glaubensbekenntnisses", „Über die
anglikanischen Weihen". Ossinins Schriften zeichnen sich durch ihre

humane, echt christliche Gesinnung aus und können zur
Vermittlung der Kenntnis unserer Kirche und unserer Lehre dienen,

und zwar speciell für diejenigen abendländischen Gelehrten,
welche sich für die Wiedervereinigungs-Frage interessieren.

Einen ganz besonderen Wert legte Ossinin auf unsere

Beziehungen zum Altkatholizismus. Die altkatholische Bewegung
hatte er vorausgesehen und als ein logisch notwendiges Resultat

des Bestrebens der römischen Kurie und des Papsttums,

den Primat in Alleinherrschaft zu verwandeln, verstanden. Die

Bonner Konferenzen machten seinen Namen bekannt, und

mehrere von seinen Reden wurden ins Englische übersetzt und

in England und Amerika verbreitet.
Der Kreis seiner Schüler nahm beständig zu, bald

überschritt er den Raum der akademischen Mauern; Professoi

Ossinin wurde öfters eingeladen, Vorträge in den höchsten

Kreisen der Petersburgischen Gesellschaft zu halten, und wurde

zum Lehrer der Theologie der Grossfürsten Sergius und Paulus

(Söhne des Kaisers Alexander IL) und ihrer Schwester Maria



— 491 —

(der jetzigen Herzogin von Edinburgh) ernannt. Bald darauf
wurde ihm die Leitung sämtlicher Mädchen-Gymnasien in
Petersburg und Tsarskoe-Selo anvertraut. In dieser wichtigen
Stellung leistete Ossinin sehr viel. Mit fester Hand führte er
diese Anstalten, in einem echt christlichen und aufgeklärten
Sinne; und gewiss hat sich Ossinin als seiner schweren
Aufgabe gewachsen bewiesen. Endlich wurde er zum Mitglied der
grossen Kommission ernannt, welche über die Reorganisation
und Einrichtung der höheren Frauenschulen in ganz Russland
zu entscheiden hatte; auch in dieser hohen und verantwortlichen

Stellung leistete er die besten Dienste.
Die grossen Erfolge Ossinins auf diesem Felde, die hohe

Gunst der Kaiserin (sie steht in Russland an der Spitze der
höheren Mädchen-Schulen) waren aber kein Ersatz für das

Unglück, welches Ossinin in seinem Familienleben verfolgte. Er
war ein zarter, liebevoller Gatte und Vater. Er war zweimal
verheiratet und verlor seine beiden, noch jungen Gattinnen; er
hatte einen Sohn, ein vielversprechendes Kind, der ihm auch
vom Tode entrissen wurde ; endlich verlor er noch zwei Brüder......
Es war zu viel und Ossinin unterlag diesen schweren Prüfungen.
Er starb (1887) vom Schlage getroffen — und — als echter
Gelehrter — beim Studieren mit einem Buche in der Hand.

Auch war es nicht leicht, Ossinin zu ersetzen Er war ein
Mensch im vollsten Sinne dieses Wortes, ein gläubiger Christ,
ein tiefer Gelehrter, ein echter Sohn seiner Kirche und seines
Vaterlandes.

Diese ganz elementaren biographischen Daten erlaube ich
mir mit einem Auszuge aus einer Rede Ossinins zu schüessen,
welcher den Lesern der Internationalen theologischen Zeitschrift
interessant sein kann.

1871 wohnte Ossinin dem altkatholischen Kongresse in
München bei und war mit der altkatholischen Bewegung seit
ihrem Anfang gründlich bekannt. In einer der ersten Sitzungen
der Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufklärung (1872) sagte
er am Ende seiner Rede:

„Das, meine Herren, sind, in wenigen Worten, die
Ergebnisse dieser wichtigen religiösen Bewegung im Westen
Europas. Die Erscheinungen folgen rasch und unaufhaltsam,
es entsteht ein lebendiges, bedeutungsvolles Bild der
gegenwärtigen Lage der occidentalischen Kirchen und religiösen

Revue intern, de Théologie. Heft 15, 1896. 33



— 492 —

Gesellschaften. Sie werden von der unerbittlichen Logik der
Geschichte gezwungen, die Notwendigkeit der Herstellung der
alten Grundlagen der allgemeinen Kirche im Abendlande zu
fühlen und zu begreifen und in dieser Richtung zu arbeiten.
Können wir orthodoxe Morgenländer stumme und teilnahmlose,
indifferente Zuschauer dieser Erscheinungen bleiben? Zwar
können wir nicht den Ausgang dieser Bewegung voraussehen,
wir können nicht sagen, ob die Früchte dieser Bewegung den

gegenwärtigen Hoffnungen entsprechen werden ; jedenfalls aber

ist uns unsere Pflicht klar. Unsere Pflicht ist, im gemeinschaftlichen

Interesse der Kirche Christi, unsere Hand denjenigen zu

reichen, welchen unsere Hülfe von Nutzen und willkommen
sein kann. Es ist unsere Pflicht, nach Kräften zur Entscheidung
einer der wichtigsten Aufgaben des christlichen Lebens behülf-

lich zu sein, nämlich die gesetzmässige Bahn anzulegen, die zur
Einigung der gegenwärtig getrennten Kirchen führen soll. Sonst

wären wir ja unwürdig, den Namen der «Glieder unserer
heiligen allgemeinen apostolischen Kirche» zu führen." A. K.

I. Kongress in München (22.—24. September 1871):

I. Sitzung: „Als Mitglied der orientalischen altkatholischen
Kirche erlauben Sie mir, nur einige Worte zu sagen, um das,

was Sie hier von Herrn Professor Michelis gehört haben, zu
bestätigen. Unsere Kirche betrachtet sich als stehend auf der Basis der

alten ungetrennten katholischen Kirche, — und alles, was
bewiesen werden kann, als wesentlich der alten ungetrennten
Kirche gehörend, wird auch bis jetzt immer als wesentlich der

orientalischen Kirche angehörend angenommen. Deswegen
erachte ich es auch für meine Pflicht, das, was Professor Michelis

gesprochen hat von der Bedeutung der Unterschiede, meinerseits

vollständig zu bestätigen. Erstens was den Primat
anlangt, so hat die orientalische Kirche in ihrem Altertum und

eben auch später immer gesagt, dass sie den Bischof von Rom

als primus unter den christlichen Bischöfen annehmen könne

und wolle. Das wird durch die alten ökumenischen Konzilien

bezeugt und ward auch immer von unserer Kirche als Grundlage

des allgemeinen dogmatischen Bewusstseins angenommen.

Wir leugnen also nicht prinzipiell den Primat des Bischofs

von Rom; wir behaupten nur, dass der Bischof von Rom,

nachdem er nicht allein den Primat, sondern eine unge-



— 493 —

setzliche Suprematie angestrebt hat, sich dadurch von unserem
Standpunkte aus von dem gesetzlichen Primat selbst losgesagt
habe. Sobald der Bischof von Rom zu der ökumenischen Einheit

mit der allgemeinen Kirche auf den anderen ökumenischen
Prinzipien zurückkehrt, dann ist auch in unsern Augen vom
Standpunkt der orientalischen Christen sein Recht wieder
bestätigt. Also als primus oder Papst wird die Suprematie des
römischen Bischofs immer anerkannt, aber nicht eine Herrschaft,
nicht ein Absolutismus, der die individuelle Freiheit und die
allgemeine organische Entwickelung im Innern der Kirche
hemmt. Das Filioque (die Lehre vom Ausgange des hl. Geistes

vom Sohne) hat Herr Professor Michelis als einen wesentlichen
Unterschied der Kirchen erklärt. Ich muss das auch bestätigen.
Nicht allein in den alten Zeiten, sondern noch in der neuesten
ist es immer als wesentlicher Unterschied in unseren Augen
erschienen. Trotzdem meine ich aber auch, dass das nicht ein
unüberwindbarer Unterschied ist. Überhaupt giebt es unserer
Ansicht nach kein anderes Haupthindernis für die Annäherung
und Verbindung der Kirchen, als nur den Absolutismus und
die Unfehlbarkeit des römischen Bischofs. (Bravo.) Sobald
dieses Hindernis beseitigt sein wird, dann giebt es nach unserer
vollständigsten Überzeugung für den intelligenten Teil unserer
orientalischen Kirche nichts mehr, was als unüberwindbar zu
betrachten sei, so dass wir im Namen der christlichen Liebe,
der christlichen Freiheit und mit einem ehrlichen Streben nach
wirklicher Annäherung ohne Vorurteil nebeneinander gehen
können. (Bravo.)"

IL Unions-Konferenz in Bonn (10.—16. August 1875).

IL Sitzung ; Ossinin trug folgende, von den Orientalen tags
zuvor besprochene und gutgeheissene Sätze vor:

1. Bei allen Unionsversuchen und Verhandlungen zwischen
den Mitgliedern der orientalischen und der occidentalischen
Kirche ist nur dann die Hoffnung vorhanden, irgend einen
praktischen Erfolg zu erzielen, wenn man von beiden Seiten
auf die Basis der alten ungetrennten Kirche zurückzugehen
bereit ist. Es ist darum nur dann möglich, eine dogmatischkirchliche

Verständigung zwischen den beiden Schwesterkirchen
vorzubereiten, wenn beiderseits nur die Auktorität und Tradition
der alten ökumenischen Kirche als Grundlage und als Kriterium



— 494 —

des für die ganze christliche Welt verpflichtenden Lehrsystems
anerkannt wird. Dieser Standpunkt ist bei der Beurteilung
der die Kirchen trennenden .Differenzpunkte für die Vertreter
der orientalischen Kirchengemeinschaften um so natürlicher,
als die orientalische Kirche selbst sich eben darum die orthodoxe

nennt, weil sie ihr ganzes Lehrsystem als durch die
Bestimmungen der sieben alten ökumenischen Konzilien und durch
die mit diesen Konzilien übereinstimmende Lehre der alten
Kirchenväter abgeschlossen und für immer unantastbar ansieht.
Wenn wir also in der spätem Zeit, in der Zeit nach der Trennung

der Kirchen, entweder in der neuern theologischen Litteratur
des Orients oder in der abendländischen Scholastik etwas finden,

was als weitere Entwicklung und Auseinandersetzung der frühern
allgemein anerkannten Kirchenlehre angesehen werden kann,
so muss diese spätere Lehre, wenn auch nicht ignoriert, doch

nicht in dem Sinne als massgebend betrachtet werden, wie der

von der früheren ungetrennten Kirche angenommene und
bestätigte Standpunkt.

2. Auf clerBasis der alten ungetrennten Kirche stehend, müssen

die Vertreter eines im wahren christlichen Sinne unternommenen
Unionsversuches nur die Überlieferungen als allgemein bindend
oder obligatorisch anerkennen, welche in der alten Kirche eine

dogmatische Bedeutung und Auktorität besassen, nicht aber die

einander oft widersprechenden individuellen Meinungen, welche
nicht von der in ihrer Ökumenicität unfehlbaren Kirche
autorisiert worden, und darum auch nur als ein Ausdruck der

einst sehr produktiven Spekulation, nicht aber als Offenbarungslehre

zu betrachten sind. In necessariis unitas, in dubiis liber-

tas, in omnibus Caritas.
3. Als Dogmen und eo ipso als conditio sine qua non bei

allen in christlicher Liebe und Wahrheit unternommenen
Unionsbestrebungen sind nur die Lehrsätze anzusehen, welche ihrem

Ursprünge und Inhalte nach in der göttlichen Offenbarung

wurzeln und deshalb entweder
a. in der heil. Schrift auf eine deutliche, keine willkürliche

Interpretation zulassende Weise ausgedrückt sind, oder

b. durch ein ökumenisches Konzil bestätigt und definiert

sind, oder
c. durch das einstimmige Zeugnis der alten Kirchenväter als

eine von der göttlichen Offenbarung herrührende und



-- 495 —

deshalb im allgemeinen kirchlichen Bewusstsein
traditionell feststehende Wahrheit eine obligatorische
Bedeutung erhalten haben. Quod semper, quod ubique etc.

4. Im Gegensatze zu den Dogmen ist als ketzerisch oder
heterodox anzusehen :

a. was einer dogmatisch feststehenden Glaubenslehre logisch
(materiell) widerspricht, oder

b. eine dogmatische Bedeutung usurpiert, die es notorisch
nicht hat.

5. Alles, was weder dem Gebiete des Dogmatischen noch
dem des Heterodoxen angehört, kann als freie theologische
Meinung oder als Schulthesis unangetastet existieren, ohne die
Kirchengemeinschaft zu berühren.

6. Die patristischen Zeugnisse über eine dogmatische Streitfrage

müssen in dem Geiste interpretiert werden, in dem sie

geschrieben sind, und können nur im Zusammenhange mit den
historischen Zeitverhältnissen richtig verstanden werden.

7. Die dogmatische Kirchenlehre vom Ausgange des heiligen
Geistes gehört zu den geheimnisvollsten und dem menschlichen
Verstände am wenigsten zugänglichen Teilen der göttlichen
Offenbarung. Sie kann darum, vom kirchlichen Standpunkte
betrachtet, nicht durch philosophische Analyse bestätigt oder
entwickelt werden.

Zu Nr. 4 b führte Ossinin als Beispiel das römische Dogma
von der unbefleckten Empfängnis Maria an. Durch eine Frage
von Bischof Reinkens veranlasst, bemerkte Ossinin noch, dass
eine Ansicht, welche darum, weil sie eine dogmatische
Bedeutung usurpiere, die sie notorisch nicht habe, als häretisch
anzusehen sei, nicht mehr als heterodox angesehen werden
könne, wenn für sie dogmatische Bedeutung nicht beansprucht
werde.

Zu Nr. 7 wurde infolge einer Einwendung von Knoodt
bemerkt, dass die philosophische Analyse nicht als Quelle des
Dogmas anzusehen sei, dass also z. B. nicht durch philosophische
Argumentation aus der Lehre des Ausgangs des heiligen Geistes
vom Vater der Ausgang desselben auch vom Sohne als
dogmatischer Satz gefolgert werden dürfe.

Im übrigen wurden die von Ossinin vorgetragenen Sätze
ohne Widerspruch angenommen.



— 496 —

Aus den weiteren Besprechungen in dieser Konferenz ist
folgendes zu erwähnen:

Ossinin: Es wäre zu wünschen, dass die Altkatholiken sich
über ihre Auffassung der Auktorität der sieben ersten
allgemeinen Konzilien äusserten.

Döllinger : Nur die Konzilien der alten ungeteilten Kirche
haben den Charakter der Ökumenicität, nicht die später im
Abendlande gehaltenen Konzilien.

Bischof Reinkens: Selbstverständlich handelt es sich nur
um die dogmatischen Dekrete der ökumenischen Konzilien.

III. Sitzung : Ossinin : Ich befinde mich in einer ungünstigen
Situation, da ich nach einem so beredten Vortrage [Döllingers] in
einer mir fremden Sprache zu reden habe. Ich bin von meinen

Glaubensgenossen beauftragt, zu dem uns gestern übergebenen
Schema einige Bemerkungen vorzutragen. Die Angehörigen der

anatolischen Kirche, welche in diesem Jahre viel stärker und in
mehreren ihrer Teile als im vorigen Jahre vertreten ist, haben
dieses Schema gestern besprochen, und es freut mich, mitteilen
zu können, dass dasselbe viel Sympathie gefunden und unseren

Hoffnungen auf eine Verständigung, welche wir ohne alle
Hintergedanken erstreben, eine neue Stütze gegeben hat. Im
einzelnen bin ich beauftragt, einige Ausstellungen zu machen,
die ich vortragen werde, nachdem ich das Schema selbst
verlesen haben werde. Das Schema lautet also :

Wir glauben und lehren, dass in der heiligen Dreieinigkeit

nur ein Prinzip (ÙQ%rj) sei, und dass dieses Prinzip,
sowohl des Sohnes als des Geistes, der Vater sei, — das Wort

ccQyjj genommen nach der Erklärung des Johannes von
Damaskus, dass ctcxq nur das sei, was avaQ%ov ist.

Wir bekennen dass die anatolische Kirche ganz recht

hat, fest zu halten an dem Ausdrucke: „Der Geist geht vom

Vater aus", indem sie unter dem Ausgehen (sx-rcoQsvsGD-ai) jene

primordiale göttliche Thätigkeit versteht, kraft welcher der

mit der Entsendungsfähigkeit begabte Sohn und sofort auch

der Geist vom Vater ist.
Wir geben zu, dass das Verhältnis des Sohnes zum Geiste

nicht ganz dasselbe ist, wie das des Vaters zum Geiste, weil

dem Sohne die Paternität im weitern Sinne oder die

Eigenschaft, Quelle der göttlichen Personen zu sein, nicht zukommt,



— 497 —

sondern nur dem Vater. Insofern ist daher die anatolische
Kirche berechtigt, das procedere ab utroque oder a Patre
Filioque zurückzuweisen, da sie mit dem èxTToosveG&ai einen
von dem procedere der Lateiner verschiedenen Sinn verbindet,
nämlich den der einzig nur dem Vater zukommenden
Ursächlichkeit (govoç yÙQ ahioç 6 Ua%rtq), wogegen die
Lateiner den Unterschied zwischen der Aktion des Vaters und
der des Sohnes bezüglich des Geistes unbeachtet dessen und
nur die gemeinschaftliche Konkurrenz, das Zusammenwirken
des Vaters und des Sohnes in Ileraussetzung des heiligen
Geistes, bei ihrem procedere ab utroque im Auge behielten.

Bezüglich der zeitlichen Aussendung des Geistes durch
Sohn und Vater ist keine Differenz der Lehre zwischen Ost
und West vorhanden.

Zu dem ersten Satze bemerke ich : Das Wort avaQ%ov ist
zweideutig; es wird 1) von der Gottheit überhaupt, von allen
drei Personen gebraucht, im Gegensatze zu der Welt, welche
angefangen hat zu sein ; 2) speciell vom Vater im Unterschiede
vom Sohne und heil. Geiste. Johannes von Damaskus fügt
darum ärafoioc bei.

Döllinger: Wir können das âvaixioç auch beifügen.
Ossinin: Zu dem zweiten Satze bemerke ich, dass sxreo-

Qfvsodai nur von dem Verhältnisse des Vaters zum heiligen
Geiste, nicht von dem Verhältnisse des Vaters zum Sohne
gebraucht Avird. Das Wort „primordial" ist nach der Ansicht
einiger von uns nicht zulässig, weil dabei eine sekundäre
göttliche Thätigkeit vorausgesetzt wird. Auch das Wort
„Entsendungsfähigkeit" ist hier nicht gut gewählt. Die „Sendung"
des heiligen Geistes durch den Sohn ist etwas Zeitliches, weil
eine Wirkung des Erlösungswerkes ; hier ist aber bei „Entsendungsfähigkeit"

offenbar an etwas dem Sohne von Ewigkeit her
Eigenes, an das sxnoQevsadai gedacht.

Das im dritten Satze vorkommende Wort „Paternität"
gebrauchen wir nur von dem Verhältnisse des Vaters zum Sohne,
nicht vom Verhältnisse des Vaters zum heiligen Geiste.

Döllinger: Es steht da: „Paternität im weitern Sinne".
Ossinin: Wir möchten das Wort vermieden sehen, weil es

nicht ganz zutreffend ist. Übrigens ist es hier auch überflüssig,
da dabei steht: „oder die Eigenschaft Quelle der göttlichen
Personen zu sein". Richtiger würde sein: „Quelle einer göttlichen



_ 498 —

Person zu sein". Auch das Wörtchen „ganz" in dem Satze:
„dass das Verhältnis des Sohnes zum Geiste nicht ganz
dasselbe ist wie das des Vaters zum Geiste", möchten wir wegen
seiner Unbestimmtheit und Elasticität beseitigt sehen. — Dats
die Lateiner mit procedere einen andern Sinn verbinden als mit
exnoQsviOÜai, kann im allgemeinen nicht behauptet werden.
Man kann allerdings die beiden Ausdrücke unterscheiden ; aber
thatsächlich haben sie die Lateiner wenigstens nicht immer
unterschieden. Das sxnoQsveodai im Symbolum wird ja mit
procedere übersetzt, und bei allen Unionsversuchen war von
einer Unterscheidung der beiden Ausdrücke nie die Rede. Einige
lateinische Väter, namentlich Augustinus, haben allerdings dem

procedere eine weitere Bedeutung gegeben, als sxnoQsvsGAai hat;
aber man kann nicht allgemein sagen, die Lateiner verbänden
mit procedere einen andern Sinn. Soweit die älteste Zeit in
Betracht kommt, dürfen wir procedere nicht in einer andern
Bedeutung nehmen als cxTcoQevsGÜai. Im Morgenlande ist, wie
auch Herr von Döllinger hervorgehoben hat, der Teil der
christlichen Glaubenslehre, welchen man Theologie im engern Sinne

nennt, die Lehre von dem Wesen Gottes, von der Trinität und

von der Menschwerdung, zuerst und am eingehendsten
behandelt worden, und die älteren lateinischen Väter sind in
dieser Beziehung wesentlich von den Griechen abhängig.
Augustinus verstand wenig griechisch und schliesst sich weniger
an die griechischen Väter an. So erklärt es sich, dass mit

Augustinus eine Bedeutung des procedere aufkommt, welche

mit der des èxnoQsvsoâai sich nicht genau deckt, während das

Wort früher einfach als Übersetzung von sxtcoqsvsg&cu
gebraucht wurde. Jedenfalls kann nicht so allgemein gesagt
werden : „die anatolische Kirche verbinde mit dem sxno-

Qsvsoü-ai einen von dem procedere der Lateiner verschiedenen
Sinn".

Schliesslich bemerke ich, dass in dem letzten Satze des

Schemas statt „durch 'Sohn und Vater" besser gesagt würde

„durch Vater und Sohn".
V. Sitzung: Ossinin: Herr von Döllinger hat ganz recht,

wenn er sagt, es habe eine Zeit gegeben, wo man die Differenz

möglichst zu verschärfen, den Abgrund möglichst zu vertiefen
suchte. Wir treten aber in einem ganz andern Geiste an die

Frage heran ; wir wünschen aufrichtig eine Verständigung und



_ 499 —

freuen uns über einen jeden Schritt, der uns einander näher
bringt.

Wir Orientalen haben uns gestern über das von Herrn
von Döllinger uns eingehändigte Glaubensbekenntnis besprochen.
Es ist aber schwer, in kurzer Zeit aas reiche Material zu
bewältigen. Die Sache ist uns auch dadurch erschwert worden,
dass bei den einzelnen Sätzen des Glaubensbekenntnisses nicht
angegeben ist, wo und in welchem Zusammenhange sie sich
bei dem betreffenden Kirchenvater finden. Es kommt aber bei
der Auslegung einer Stelle eines Kirchenvaters nicht bloss auf
den Wortlaut derselben an ; eine gründliche Exegese hat
vielmehr auch folgende Regeln zu beachten: 1. bei weniger
deutlichen Stellen sind deutlichere Stellen desselben Kirchenvaters
zu berücksichtigen ; 2. es ist auf den Zusammenhang zu achten,
in welchem eine Stelle vorkommt; 3. auch der specieile Zweck,
den ein Kirchenvater bei der Abfassung der betreffenden Schrift
im Auge hatte, ist zu berücksichtigen. Man muss sich ferner
sorgfältig davor hüten, die eigenen Gedanken in eine Stelle
hinein zu interpretieren, und wenn man die Lehre der Väter
darlegen will, darf man sich nicht mit einzelnen Stellen einzelner
Schriftsteller begnügen.

Herr von Döllinger citiert besonders Athanasius, Gregor
von Nyssa, Basilius und Cyrillus von Alexandrien. Wir müssen
die griechischen Väter, welche die Lehre vom heiligen Geiste
behandeln, in drei Gruppen ordnen. Die erste Gruppe umfasst
Athanasius, Basilius und die beiden Gregore, welche nach
Beendigung des arianischen Streites gegen die Pneumatomachen
schrieben. Den Mittelpunkt der zweiten Gruppe bildet Cyrillus,
der als Vertreter der alexandrinischen Schule den nach dem
zweiten allgemeinen Konzil aus der antiochenischen Schule
erwachsenen Nestorianismus bekämpfte. Zu der dritten Gruppe
gehören Maximus und Johannes von Damaskus, der die
theologische Entwicklung abschliesst.

Auch nach dem Konzil von Nicäa musste noch der Aria-
iiismus bekämpft werden. Dies geschah durch Athanasius und
die drei Cappadocier. Sie bekämpften aber zugleich die
Pneumatomachen, welche in ähnlicher Weise die Gottheit des
heiligen Geistes bestritten, wie die Arianer die Gottheit des Sohnes,
und welche einen wesentlichen Unterschied zwischen dem
Sohne und dem heiligen Geiste behaupteten und, nachdem die



— 500 —

Wesenseinheit des Logos und des Vaters festgestellt war, die

Wesenseinheit der zweiten und der dritten göttlichen Person
bestritten (von dem Vater ist dabei nicht die Rede). Dieser
Häresie gegenüber machten die orthodoxen Väter geltend, dass

eine Wesenseinheit der zweiten und der dritten Person
anzunehmen, dem heiligen Geiste also die Homousie mit dem Sohne

zuzuschreiben sei, wie die Homousie des Sohnes mit dem Vater
festgestellt sei. Der heilige Athanasius widmet speciell einen

Brief an Serapion der Lehre vom heiligen Geiste. Er setzt

aber seinem Hauptzwecke gemäss hauptsächlich das kirchliche
Dogma von der Gottheit des heiligen Geistes auseinander und

spricht nur wenig von dem Ausgange des heiligen Geistes.

Indes erwähnt er oft den Ausgang des heiligen Geistes vom

Vater, spricht aber, soviel ich weiss, nicht ein einziges Mal

von einem Ausgange des heiligen Geistes vom Sohne. So z. B.

sagt er im ersten Briefe an Serapion: „Wenn sie (diejenigen,
welche den heiligen Geist lästern) richtig vom Logos dächten,
dann würden sie auch auf eine richtige Weise vom Geiste

denken, weicher vom Vater ausgeht und als dem Sohne eigen

von ihm (dem Sohne) den Jüngern und allen, die an ihn glauben,

gegeben wird." Ähnlich in dem dritten Briefe an Serapion:

„Der heilige Geist ist von Gott und wird so genannt. Wenn

nun aber der Sohn nicht ein Geschöpf ist, weil er von Gott

ist und nicht aus nichts, so ist es notwendig, dass auch der

heilige Geist nicht ein Geschöpf ist, denn wir bekennen, dass

auch er von Gott ist."
Die Schriften, welche Athanasius, Basilius und die beiden

Gregore der Lehre von dem heiligen Geiste widmen, enthalten

überhaupt nicht wenige Ausdrücke, welche, an und für sich

genommen, scheinbar die Meinung bestätigen, dass der heilige

Geist vom Sohne seine Existenz empfangen habe. So z. B.

wenn Athanasius in dem ersten Briefe an Serapion sagt: „Wenn

wegen der Einheit des Logos mit dem Vater sie (die Häretiker)

den Sohn nicht Geschöpf nennen wollen, warum nennen sie

dann den heiligen Geist Geschöpf, wenn der heilige Geist

dieselbe Einheit mit dem Sohne hat wie der Sohn mit dem Vater.

Dasselbe Verhältnis der Eigenheit, iâiovrjç, welches wir bei

dem Sohne zu dem Vater gefunden haben, finden wir auch bei

dem Geiste zum Sohne. Dasselbe Verhältnis, welches zwischen

dem Sohne und dem Vater existiert, findet auch statt zwischen

te



— 501 —

dem Geiste und dem Sohne. Wie der Sohn sagt: „Alles, was
der Vater hat, ist mein", so finden wir dieses alles auch durch
den Sohn im Geiste."

Diese und ähnliche Ausdrücke können allerdings leicht im
Sinne des Filioque erklärt werden: wenn der Geist in
demselben Verhältnisse zum Sohne steht, wie der Sohn zum Vater,
so scheint daraus die einfache Folgerung zu ziehen zu sein,
dass der heilige Geist das Sein ebenso vom Sohne empfange
wie der Sohn vom Vater. Wenn wir aber, statt willkürliche
Folgerungen zu ziehen, zuerst die Frage ins Auge fassen, warum
die Väter des vierten Jahrhunderts so oft die Einheit des

heiligen Geistes mit dem Sohne hervorheben, so sehen wir
folgendes: Indem die Vertreter der kirchlichen Orthodoxie die
Lehre von der Gottheit des heiligen Geistes gegen die damaligen
Häretiker verteidigen, müssen sie natürlich mehr von der Einheit

des Geistes mit dem Sohne sprechen als von der Einheit
des Geistes mit dem Vater. Die Häretiker des vierten
Jahrhunderts befolgten in ihren Irrlehren die Ordnung, in welcher
die drei göttlichen Personen immer genannt werden : sie suchten
erst zu beweisen, dass keine Wesenseinheit zwischen dem
Vater und dem Sohne sei ; dann behaupteten sie, dass der Sohn
und der heilige Geist dem Wesen nach verschieden seien.
Diesen Irrtümern mussten die Väter die entsprechenden Wahrheiten

entgegenstellen, und wenn sie also die falsche Lehre von
der untergeordneten, nicht wesensgleichen Stellung des heiligen
Geistes zum Sohne bestreiten wollten, so mussten sie besonders
den Gedanken hervorheben, dass der heilige Geist und der
Sohn untrennbar und ihrem göttlichen Wesen nach eins seien.

So viel über die Lehre der ersten Gruppe von griechischen
Vätern; über die beiden anderen Gruppen behalte ich mir vor,
später zu reden.


	Erklärungen von Prof. Ossinin in München und Bonn (1871 und 1875)

