Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: Erklarungen von Prof. Ossinin in Miinchen und Bonn (1871 und 1875)
Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403351

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 489 —

ERKLARUNGEN VON PROF. OSSININ

IN MUNCHEN UND BONN
(1871 und 1875).

Professor Johann Terentiewitsch Ossinin war eine den
Altkatholiken wohlbekannte Personlichkeit. Als hervorragender
Theologe nahm er einen lebhaften Anteil an den Kongressen
der altkatholischen Kirche; an der 2. Bonner Unions-Konferenz
war er unser hervorragendster Wortfithrer und beteiligte sich
mit grossem Erfolg an der Redaktion der Einigungsformeln.

Professor J. Ossinin ist in Kopenhagen geboren, wo er
seine ersten Studien vollendete und Gelegenheithatte, verschiedene
ausldndische Sprachen griindlich zu erlernen. 1837 verliess er,
als erster Schiiler, die St. Petersburger theologische Akademie ;
bald nach Absolvierung seiner Studien erhielt er daselbst die
Professur der vergleichenden Theologie. Der damalige Metro-
Polit von Petersburg, Gregor, hatte eben fir diesen Zweig
der Theologie (wie tiberhaupt fiir interkonfessionelle Beziehungen)
ein reges Interesse und war dem talentvollen jungen Professor
gewogen. Die akademischen Vortrige Ossining waren ein An-
Ziehungspunkt fiir seine zahlreichen Schiiler und Zuhérer, um
S0 mehr, da gerade zu dieser Zeit (Anfang der 60er Jahre) die
Frage der Vereinigung der Kirchen in den theologischen Kreisen
von ganz Europa stark ventiliert wurde. Schon damals be-
schiiftigte sich Rom mit dem Oriente. Professor Ossinin be-
teiligte sich bei der Losung verschiedener theologischer Streit-
fragen, die damals von den Theologen aufgestellt worden sind.
So schrieb er z. B. mehrere Artikel iiber das neue Dogma von



— 490 —

der unbefleckten Emptingnis der heiligen Jungfrau. (Der junge
Baccalaureus wihlte diese Frage als Thema seiner Magister-
Dissertation.) Einen zweiten sehr ausfithrlichen Aufsatz schrieb
Ossinin als Antwort an den Jesuiten Gagarin (einen bekannten
russischen Apostaten), der eine Schrift verdsffentlichte, wo er zu
beweisen suchte, dass dieses neue, grundlose Dogma von jeher
einen Bestandteil der orthodoxen orientalischen Lehre bildete (!).
Die Falschheit der vom Flrsten Gagarin angefithrten Daten
und die Irrttimlichkeit seiner Auseinandersetzungen beweist
Ossinin klar und unumstosslich.

Sein Interesse an den theologischen Streitfragen, welche
damals im katholischen Abendlande besprochen wurden, wurde
immer lebhafter. Ossinin schrieb iiber diesen Gegenstand sehr
viel; einer ganz speciellen Erwihnung wiirdig sind die Schriften:
,Ein Blick auf den Charakter und die Richtung der westlichen
Konfessionen, , Einige Worte tiber die pépstliche Unefhlbarkeit®,
,Die Versuche der Protestanten, sich mit der orthodoxen morgen-
landischen Kirche im XVI. Jahrhundert zu vereinigen“, ,Die
gegenwirtige Annidherung der anglo-amerikanischen Kirche zur
orientalischen¥, ,Ein Ueberblick der XXXIX Artikel des
anglikanischen Glaubensbekenntnisses“, ,Uber die anglika-
nischen Weihen“. Ossinins Schriften zeichnen sich durch ihre
humane, echt christliche Gesinnung aus und kénnen zur Ver-
mittlung der Kenntnis unserer Kirche und unserer Lehre dienen,
und zwar speciell fir diejenigen abendlindischen Gelehrten,
welche sich fiir die Wiedervereinigungs-Frage interessieren.

Einen ganz besonderen Wert legte Ossinin auf unsere Be-
ziehungen zum Altkatholizismus. Die altkatholische Beweguns
hatte er vorausgesehen und als ein logisch notwendiges Resul-
tat des Bestrebens der romischen Kurie und des Papsttums,
den Primat in Alleinherrschaft zu verwandeln, verstanden. Die
Bonner Konferenzen machten seinen Namen bekannt, und
mehrere von seinen Reden wurden ins Englische iibersetzt und
in England und Amerika verbreitet.

Der Kreis seiner Schiiler nahm bestindig zu, bald iiber-
schritt er den Raum der akademischen Mauern; Professor
Ossinin wurde ofters eingeladen, Vortrige in den héchsten
Kreisen der Petersburgischen Gesellschaft zu halten, und wurde
zum Lehrer der Theologie der Grossfiirsten Sergius und Pauh‘ls
(Sohne des Kaisers Alexander II.) und ihrer Schwester Maria



— 491 —

(der jetzigen Herzogin von Edinburgh) ernannt. Bald darauf
wurde ihm die Leitung s@mtlicher Méadchen-Gymnasien in
Petersburg und Tsarskoe-Selo anvertraut. In dieser wichtigen
Stellung leistete Ossinin sehr viel. Mit fester Hand fithrte er
diese Anstalten, in einem echt christlichen und aufgeklarten
Sinne; und gewiss hat sich Ossinin als seiner schweren Auf-
gabe gewachsen bewiesen. IEndlich wurde er zum Mitglied der
grossen Kommission ernannt, welche iiber die Reorganisation
und Einrichtung der hoheren Frauenschulen in ganz Russland
zu entscheiden hatte; auch in dieser hohen und verantwort-
lichen Stellung leistete er die besten Dienste.

Die grossen Erfolge Ossinins auf diesem Felde, die hohe
Gunst der Kaiserin (sie steht in Russland an der Spitze der
hoheren Madchen-Schulen) waren aber kein FErsatz fiir das
Ungliick, welches Ossinin in seinem Familienleben verfolgte. Er
war ein zarter, liebevoller Gatte und Vater. Er war zweimal
verheiratet und verlor seine beiden, noch jungen Gattinnen; er
hatte einen Sohn, ein vielversprechendes Kind, der ihm auch
vom Tode entrissen wurde; endlich verlor er noch zwei Brider. ... ..
Es war zu viel und Ossinin unterlag diesen schweren Priifungen.
Er starb (1887) vom Schiage getroffen — und — als echter
Gelehrter — beim Studieren mit einem Buche in der Hand,

Auch war es nicht leicht, Ossinin zu ersetzen! HEr war ein
Mensch im vollsten Sinne dieses Wortes, ein glaubiger Christ,
ein tiefer Gelehrter, ein echter Sohn seiner Kirche und seines
Vaterlandes.

Diese ganz elementaren biographischen Daten erlaube ich
mir mit einem Auszuge aus einer Rede Ossinins zu schliessen,
welcher den Lesern der Internationalen theologischen Zeitschrift
interessant sein kann.

1871 wohnte Ossinin dem altkatholischen Kongresse in
Minchen bei und war mit der altkatholischen Bewegung seit
ihrem Anfang grindlich bekannt. In einer der ersten Sitzungen
der Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufkldrung (1872) sagte
er am Ende seiner Rede:

..... nDas, meine Herren, sind, in wenigen Worten, die Er-
gebnisse dieser wichtigen religivsen Bewegung im Westen Eu-
Topas. Die Erscheinungen folgen rasch und unaufhaltsam,
© entsteht ein lebendiges, bedeutungsvolles Bild der gegen-
wartigen Lage der occidentalischen Kirchen und religiosen

Revue intern, de Théologie, Heft 15, 1896, 33



e A0

Gesellschaften. Sie werden von der unerbittlichen Logik der
Geschichte gezwungen, diec Notwendigkeit der Herstellung der
alten Grundlagen der allgemeinen Kirche im Abendlande zu
fihlen und zu begreifen und in dieser Richtung zu arbeiten.
Kénnen wir orthodoxe Morgenlinder stumme und teilnahmlose,
indifferente Zuschauer dieser HKrscheinungen bleiben? Zwar
kénnen wir nicht den Ausgang dieser Bewegung voraussehen,
wir kénnen nicht sagen, ob die Friichte dieser Bewegung den
gegenwirtigen Hoffnungen entsprechen werden; jedenfalls aber
ist uns unsere Pfiicht klar. Unsere Pflicht ist, im gemeinschaft-
lichen Interesse der Kirche Christi, unsere Hand denjenigen zu
reichen, welchen unsere Hilfe von Nutzen und willkommen
sein kann. s ist unsere Pflicht, nach Kraften zur Intscheidung
einer der wichtigsten Aufgaben des christlichen Lebens behiilf-
lich zu sein, namlich die gesetzmissige Bahn anzulegen, die zur
Einigung der gegenwirtig getrennten Kirchen fiihren soll. Sonst
wiren wir ja unwiirdig, den Namen der «Glieder unserer hei-
ligen allgemeinen apostolischen Kirche» zu fihren.* A. K.

I. Kongress in Miinchen (22.—24. September 1871):

1. Sitzung: ,Als Mitglied der orientalischen altkatholischen
Kirche erlauben Sie mir, nur einige Worte zu sagen, um das,
was Sie hier von Herrn Professor Michelis gehort haben, zu besté-
ticen. Unsere Kirche betrachtet sich als stehend auf der Basis der
alten ungetrennten katholischen Kirche, — und alles, was be-
wiesen werden kann, als wesentlich der alten ungetrennten
Kirche gehdrend, wird auch bis jetzt immer als wesentlich der
orientalischen Kirche angehérend angenommen. Deswegen eI
achte ich es auch fur meine Pflicht, das, was Professor Michelis
gesprochen hat von der Bedeutung der Unterschiede, meiner-
seits vollstindig zu bestitigen. Irstens was den Primat an-
langt, so hat die orientalische Kirche in ihrem Altertum und
eben auch spiter immer gesagt, dass sie den Bischof von Rom
als primus unter den christlichen Bischofen annehmen konne
und wolle. Das wird durch die alten Skumenischen Konzilien
bezeugt und ward auch immer von unserer Kirche als Grund-
lage des allgemeinen dogmatischen Bewusstseins angenommiel.
Wir leugnen also nicht prinzipiell den Primat des Bischofs
von Rom; wir behaupten nur, dass der Bischof von Rom,
nachdem er nicht allein den Primat, sondern eine unge



setzliche Suprematie angestrebt haf, sich dadurch von unserem
Standpunkte aus von dem gesetzlichen Primat selbst losgesagt
‘habe. Sobald der Bischof von Rom zu der ckumenischen Ein-
heit mit der allgemeinen Kirche auf den anderen ékumenischen
Prinzipien zuritickkehrt, dann ist auch in unsern Augen vom
Standpunkt der orientalischen Christen sein Recht wieder be-
statigt. Also als primus oder Papst wird die Suprematie des
rémischen Bischofs immer anerkannt, aber nicht eine Herrschaft,
nicht ein Absolutismus, der die individuelle Freiheit und die
allgemeine organische Entwickelung im Innern der XKirche
hemmt. Das Filioque (die L.ehre vom Ausgange des hl. Geistes
vom Sohne) hat Herr Professor Michelis als einen wesentlichen
Unterschied der Kirchen erklirt. Ich muss das auch bestitigen.
Nicht allein in den alten Zeiten, sondern noch in der neuesten
ist es immer als wesentlicher Unterschied in unseren Augen er-
schienen., Trotzdem meine ich aber auch, dass das nicht ein
uniiberwindbarer Unterschied ist. Uberhaupt giebt es unserer
Ansicht nach kein anderes Haupthindernis fiir die Annédherung
und Verbindung der Kirchen, als nur den Absolutismus und
die Unfehlbarkeit des romischen Bischofs. (Bravo.) Sobald
dieses Hindernis beseitigt sein wird, dann giebt es nach unserer
vollstandigsten Uberzeugung fir den intelligenten Teil unserer
orientalischen Kirche nichts mehr, was als uniitberwindbar zu
betrachten sei, so dass wir im Namen der christlichen Liebe,
der christlichen Freiheit und mit einem ehrlichen Streben nach
wirklicher Anniherung ohne Vorurteil nebeneinander gehen
kénnen. (Bravo.)“

II. Unions-Konferenz in Bonn (10.—16. August 1875).

L1, Sitzung ; Ossinin trug folgende, von den Orientalen tags
zuvor besprochene und gutgeheissene Siitze vor:

1. Bei allen Unionsversuchen und Verhandlungen zwischen
den Mitgliedern der orientalischen und der occidentalischen
Kirche ist nur dann die Hoffnung vorhanden, irgend einen
Praktischen Erfolg zu erzielen, wenn man von beiden Seiten
auf die Basis der alten ungetrennten Kirche zuriickzugehen
bereit ist. s ist darum nur dann méglich, eine dogmatisch-
kirchliche Verstandigung zwischen den beiden Schwesterkirchen
vorzubereiten, wenn beiderseits nur die Auktoritit und Tradition
der alten skumenischen Kirche als Grundlage und als Kriterium



— 404

des fur die ganze christliche Welt verpflichtenden Lehrsystems
anerkannt wird. Dieser Standpunkt ist bei der Beurteilung
der die Kirchen trennenden Differenzpunkte fir die Vertreter
der orientalischen Kirchengemeinschaften um so natiirlicher,
als die orientalische Kirche selbst sich eben darum die ortho-
doxe nennt, weil sie ihr ganzes Lehrsystem als durch die Be-
stimmungen der sieben alten tkumenischen Konzilien und durch
die mit diesen Konzilien Ubereinstimmende Lehre der alten
Kirchenviter abgeschlossen und fiir immer unantastbar ansieht.
Wenn wir also in der spatern Zeit, in der Zeit nach der Tren-
nung der Kirchen, entweder in der neuern theologischen Litteratur
des Orients oder in der abendlindischen Scholastik etwas finden,
was als weitere Entwicklung und Auseinandersetzung der frithern
allgemein anerkannten Kircheulechre angesehen werden kann,
so muss diese spiatere Lehre, wenn auch nicht ignoriert, doch
nicht in dem Sinne als massgebend betrachtet werden, wie der
von der fritheren ungetrennten Kirche angenommene und be-
stitigte Standpunkt.

2. Aufder Basis der alten ungetrennten Kirche stehend, missen
die Vertreter eines im wahren christlichen Sinne unternommenen
Unionsversuches nur die Uberlieferungen als allgemein bindend
oder obligatorisch anerkennen, welche in der alten Kirche eine
dogmatische Bedeutung und Auktoritit besassen, nicht aber die
einander oft widersprechenden individuellen Meinungen, welche
nicht von der in ihrer Okumenicitit unfehlbaren Kirche au-
torisiert worden, und darum auch nur als ein Ausdruck der
einst sehr produktiven Spekulation, nicht aber als Offenbarungs-
lehre zu betrachten sind. In necessariis unitas, in dubiis liber-
tas, in omnibus caritas.

3. Als Dogmen und eo ipso als conditio sine qua non bei
allen in christlicher Liebe und Wahrheit unternommenen Unions-
bestrebungen sind nur die Lehrsitze anzusehen, welche ihrem
Ursprunge und Inhalte nach in der gottlichen Offenbarung
wurzeln und deshalb entweder

a. in der heil. Schrift auf eine deutliche, keine willkiirliche
Interpretation zulassende Weise ausgedriickt sind, oder

b. durch ein okumenisches Konzil bestitigt und definiert
sind, oder

¢. durch das einstimmige Zeugnis der alten Kirchenvater als
eine von der gottlichen Offenbarung herrithrende und



i BGB e

deshalb im allgemeinen kirchlichen Bewusstsein tra-
ditionell feststehende Wahrheit eine obligatorische Be-
deutung erhaiten haben. Quod semper, quod ubique etc.
4. Im Gegensatze zu den Dogmen ist als ketzerisch oder
heterodox anzusehen:

a. was einer dogmatisch feststehenden Glaubenslehre logisch
(materiell) widerspricht, oder

b. eine dogmatische Bedeutung usurpiert, die es notorisch
nicht hat.

O. Alles, was weder dem Gebiete des Dogmatischen noch
dem des Heterodoxen angehort, kann als freie theologische
Meinung oder als Schulthesis unangetastet existieren, ohne die
Kirchengemeinschaft zu bertihren.

6. Die patristischen Zeugnisse tiber eine dogmatische Streit-
frage miissen in dem Geiste interpretiert werden, in dem sie
geschrieben sind, und kénnen nur im Zusammenhange mit den
historischen Zeitverhéltnissen richtig verstanden werden.

1. Die dogmatische Kirchenlehre vom Ausgange des heiligen
Geistes gehort zu den geheimnisvollsten und dem menschlichen
Verstande am wenigsten zuginglichen Teilen der gottlichen
Offenbarung. Sie kann darum, vom kirchlichen Standpunkte
betrachtet, nicht .durch philosophische Analyse bestitigt oder
entwickelt werden.

Zu Nr. 40 fithrte Ossinin als Beispiel das rémische Dogma
von der unbefleckten Empfangnis Marid an. Durch eine Frage
von Bischof Reinkens veranlasst, bemerkte Ossinin noch, dass
eine Ansicht, welche darum, weil sie eine dogmatische Be-
deutung usurpiere, die sie notorisch nicht habe, als héretisch
anzusehen sei, nicht mehr als heterodox angesehen werden
kdnne, wenn fiir sie dogmatische Bedeutung nicht beansprucht
werde.

Zu Nr. 7 wurde infolge einer Einwendung von Knoeodt be-
merkt, dass die philosophische Analyse nicht als Quelle des
Dogmas anzusehen sei, dass also z. B. nicht durch philosophische
Argumentation aus der Lehre des Ausgangs des heiligen Geistes
vom Vater der Ausgang desselben auch vom Sohne als dog-
Matischer Satz gefolgert werden diirfe.

Im tbrigen wurden die von Ossinin vorgetragenen Sitze
ohne Widerspruch angenommen,



— 496 —

Aus den weiteren Besprechungen in dieser Konferenz ist
folgendes zu erwéhnen:

Ossinin: s wire zu winschen, dass die Altkatholiken sich
tber ihre Auffassung der Auktoritit der sieben ersten allge-
meinen Konzilien dusserten.

Déllinger: Nur die Konzilien der alten ungeteilten Kirche
haben den Charakter der Okumenicitiat, nicht die spater im
Abendiande gehaltenen Konzilien.

Bischof Reinkens: Selbstverstandlich handelt es sich nur
um die dogmatischen Dekrete der tkumenischen Konzilien.

111, Sitzung : Ossinin: ich befinde mich in einer ungiinstigen
Situation, da ich nach einem so beredten Vortrage [Dollingers] in
einer mir fremden Sprache zu reden habe. Ich bin von meinen
(zlaubensgenossen beauftragt, zu dem uns gestern libergebenen
Schema einige Bemerkungen vorzutragen. Die Angehorigen der
anatolischen Kirche, welche in diesem Jahre viel starker und in
mehreren ihrer Teile als im vorigen Jahre vertreten ist, haben
dieses Schema gestern besprochen, und es freut mich, mitteilen
zu konnen, dass dasselbe viel Sympathie gefunden und unseren
Hoffnungen auf eine Verstandigung, welche wir ohne alle Hinter-
gedanken erstreben, eine neue Stiitze gegeben hat. Im ein-
zelnen bin ich beaufiragt, einige Ausstellungen zu machen,
die ich vortragen werde, nachdem ich das Schema selbst ver-
lesen haben werde. Das Schema lautet also:

Wir glauben und lehren, dass in der heiligen Dreieinig-
keit nur ein Prinzip (doyr) sei, und dass dieses Prinzip, 80-
wohl des Sohnes als des Geistes, der Vater sei, — das Wort
doyr genommen nach der Erklirung des Johannes von Da-
maskus, dass doyxr nur das sei, was aveoyov ist.

Wir bekennen, dass die anatolische Kirche ganz recht
hat, fest zu halten an dem Ausdrucke: ,Der Geist geht vom
Vater aus¥, indem sie unter dem Ausgehen (éxmogsdecdar) jene
primordiale gottliche Thiitigkeit versteht, kraft welcher der
mit der Entsendungsfihigkeit begabte Sohn und sofort auch
der Geist vom Vater ist.

Wir geben zu, dass das Verhiiltnis des Sohnes zum Geist'e
nicht ganz dasselbe ist, wie das des Vaters zum Geiste, weil
dem Sohne die Paternitit im weitern Sinne oder die Eigen-
schaft, Quelle der gottlichen Personen zu sein, nicht zukommt,

[y



sondern nur dem Vater. Insofern ist daher die anatolische
Kirche berechtigt, das procedere ab wtrogue oder a Patre
Filioque zurickzuweisen, da sie mit dem é&xmopsisoFer einen
von dem procedere der Lateiner verschiedenen Sinn verbindet,
néamlich den der einzig nur dem Vater zukommenden Ur-
sdchlichkeit (uovoc yee eitioc o Hatrp), wogegen die La-
teiner den Unterschied zwischen der Aktion des Vaters und
der des Sohnes beziiglich des Geistes unbeachtet liessen und
nur die gemeinschaftliche Konkurrenz, das Zusammenwirken
des Vaters und des Sohnes in Heraussetzung des heiligen
Geistes, bei threm procedere ab utroque im Auge behielten.

Beziiglich der zeitlichen Aussendung des Geistes durch
Sohn und Vater ist keine Differenz der Lehre zwischen Ost
und West vorhanden.

Zu dem ersten Satze bemerke ich: Das Wort avegyor ist
zweldeutig; es wird 1) von der Goftheit tiberhaupt, von allen
drei Personen gebraucht, im Gegensatze zu der Welt, welche
angefangen hat zu sein; 2) speciell vom Vater im Unterschiede
vom Sohne und heil. Geiste. Johannes von Damaskus figt
darum cvefrioc bel.

Dillinger: Wir konnen das eveiriog auch beiftigen.

Ossinin: Zu dem zweiten Satze bemerke ich, dass &xmo-
eeve0dce nur von dem Verhiltnisse des Vaters zum heiligen
Geiste, nicht von dem Verhiltnisse des Vaters zum Sohne ge-
braucht wird. Das Wort ,primordial® ist nach der Ansicht
einiger von uns nicht zulidssig, weil dabei eine sekundire gott-
liche Théitigkeit vorausgesetzt wird. Auch das Wort ,Ent-
sendungsfihigkeit* ist hier nicht gut gewahlt. Die ,Sendung
des heiligen Geistes durch den Sohn ist etwas Zeitliches, weil
eine Wirkung des Erlssungswerkes; hier ist aber bei , Entsendungs-
fahigkeit“ offenbar an etwas dem Sohne von Hwigkeit her
Eigenes, an das exmogevsodou gedacht.

Das im dritten Satze vorkommende Wort ,Paternitit® ge-
brauchen wir nur von dem Verhéltnisse des Vaters zum Sohne,
nicht vom Verhiltnisse des Vaters zum heiligen Geiste.

Déllinger: Es steht da: ,Paternitit im weitern Sinne®.

Ossinin: Wir mochten das Wort vermieden sehen, weil es
nicht ganz zutreffend ist. I"Ibrigens ist es hier auch tberflissig,
da dabei steht: ,oder die Eigenschaft Quelle der gottlichen Per-
sonen zu sein“. Richtiger wiirde sein: ,Quelle einer gottlichen



498 —

Person zu sein“. Auch das Wortchen ,ganz®“ in dem Satze:
,dass das Verhilinis des Sohnes zum Geiste nicht ganz das-
selbe ist wie das des Vaters zum Geiste*, mochten wir wegen
seiner Unbestimmtheit und Elasticitiit beseitigt sehen. — Dass
die Lateiner mit procedere einen andern Sinn verbinden als mit
gxmopsvedder, Kann im allgemeinen nicht behauptet werden.
Man kann allerdings die beiden Ausdriicke unterscheiden; aber
thatsdchlich haben sie die Lateiner wenigstens nicht immer
unterschieden. Das ¢&xmopevc69ar im Symbolum wird ja mit
procedere lbersetzt, und bei allen Unionsversuchen war von
einer Unterscheidung der beiden Ausdriicke nie die Rede. Einige
lateinische Viiter, namentlich Augustinus, haben allerdings dem
procedere eine weitere Bedeutung gegeben, als sxmogsicodan hat,
aber man kann nicht allgemein sagen, die Lateiner verbinden
mit procedere einen andern Sinn. Soweit die &lteste Zeit in
Betracht kommt, durfen wir procedere nicht in einer andern
Bedeutung nehmen als dxmogeicoder. Im Morgenlande ist, wie
auch Herr von Doéllinger hervorgehoben hat, der Teil der christ-
lichen Glaubenslehre, welchen man Theologie im engern Sinne
nennt, die Lehre von dem Wesen Gottes, von der Trinitat und
von der Menschwerdung, zuerst und am eingehendsten be-
handelt worden, und die &lteren lateinischen Viter sind in
dieser Beziehung wesentlich von den Griechen abhdngig.
Augustinus verstand wenig griechisch und schliesst sich weniger
an die griechischen Viter an. So erklirt es sich, dass mit
Augustinus eine Bedeutung des procedere aufkommt, welche
mit der des fxmopevecden sich nicht genau deckt, wihrend das
Wort frither einfach als Ubersetzung von éxmopsisoden ge-
braucht wurde. Jedenfalls kann nicht so allgemein gesagt
werden: ,die anatolische Kirche verbinde mit dem fxmo-
psveddar einen von dem procedere der Lateiner verschiedenen
Sinn®,

Schliesslich bemerke ich, dass in dem letzten Satze des
Schemas statt ,durch Sohn und Vater® besser gesagt wirde
ydurch Vater und Sohn*.

V. Sitzung: Ossinin: Herr von Déllinger hat ganz recht,
wenn er sagt, es habe eine Zeit gegeben, wo man die Differen
moglichst zu verscharfen, den Abgrund moglichst zu vertiefen
suchte. Wir treten aber in einem ganz andern Geiste an die
Frage heran; wir wiinschen aufrichtig eine Verstindigung und



— Ay —

freuen uns iiber einen jeden Schritt, der uns einander ndher
bringt. _
Wir Orientalen haben uns gestern tber das von Herrn
von Dollinger uns eingehiindigte Glaubensbekenntnis besprochen.
Es ist aber schwer, in kurzer Zeit das reiche Material zu be-
wiltigen. Die Sache ist uns auch dadurch erschwert worden,
dass bei den einzelnen Sétzen des Glaubensbekenntnisses nicht
angegeben ist, wo und in welchem Zusammenhange sie sich
bei dem betreffenden Kirchenvater finden. Es kommt aber bei
der Auslegung einer Stelle eines Kirchenvaters nicht bloss auf
den Wortlaut derselben an; eine griindliche Exegese hat viel-
mehr auch folgende Regeln zu beachten: 1. bei weniger deut-
lichen Stellen sind deutlichere Stellen desselben Kirchenvaters
zu beriicksichtigen; 2. es ist auf den Zusammenhang zu achten,
in welchem eine Stelle vorkommt; 3. auch der specielle Zweck,
den ein Kirchenvater bei der Abfassung der betreffenden Schrift
im Auge hatte, ist zu beriicksichtigen. Man muss sich ferner
sorgfaltig davor hiiten, die eigenen Gedanken in eine Stelie
hinein zu interpretieren, und wenn man die Lehre der Viter
darlegen will, darf man sich nicht mit einzelnen Stellen einzelner
Schriftsteller begniigen.

Herr von Dollinger citiert besonders Athanasius, Gregor
von Nyssa, Basilius und Cyrillus von Alexandrien. Wir miissen
die griechischen Viter, welche die Lehre vom heiligen Geiste
behandeln, in drei Gruppen ordnen. Die erste Gruppe umfasst
Athanasius, Basilius und die beiden Gregore, welche nach Be-
endigung des arianischen Streites gegen die Pneumatomachen
schrieben. Den Mittelpunkt der zweiten Gruppe bildet Cyrillus,
der als Verireter der alexandrinischen Schule den nach dem
zweiten allgemeinen Konzil aus der antiochenischen Schule er-
wachsenen Nestorianismus bekéimpfte. Zu der dritten Gruppe
gehoren Maximus und Johannes von Damaskus, der die theo-
logische Entwicklung abschliesst.

Auch nach dem Konzil von Nicda musste noch der Aria-
nismus bekamptt werden. Dies geschah durch Athanasius und
die drei Cappadocier. Sie bekampften aber zugleich die Pneu-
Matomachen, welche in dhnlicher Weise die Gottheit des hei-
ligen Geistes bestritten, wie die Arianer die Gottheit des Sohnes,
und  welche einen wesentlichen Unterschied zwischen dem
Sohne und dem heiligen Geiste behaupteten und, nachdem die



— b00 —

Wesenseinheit des Logos und des Vaters festgestellt war, die
Wesenseinheit der zweiten und der dritten goéttlichen Person
bestritten (von dem Vater ist dabei nicht die Rede). Dieser
Hiresie gegenliber machten die orthodoxen Viter geltend, dass
eine Wesenseinheit der zweiten und der dritten Person anzu-
nehmen, dem heiligen Geiste also die Homousie mit dem Sohne
zuzuschreiben sei, wie die Homousie des Sohnes mit dem Vater
festgestellt sei. Der heilige Athanasius widmet speciell einen
Brief an Serapion der Lehre vom heiligen Geiste. Ir setzt
aber seinem Hauptzwecke gemiiss hauptsiachlich das kirchliche
Dogma von der Gottheit des heiligen Geistes auseinander und
spricht nur wenig von dem Ausgange des heiligen Geistes,
Indes erwahnt er oft den Ausgang des heiligen Geistes vom
Vater, spricht aber, soviel ich weiss, nicht ein einziges Mal
von einem Ausgange des heiligen Geistes vom Sohne. So z. B.
sagt er im ersten Briefe an Serapion: ,Wenn sie (diejenigen,
welche den heiligen Geist lastern) richtig vom Logos déchten,
dann wiirden sie auch auf eine richtige Weise vom Geiste
denken, welcher vom Vater ausgeht und als dem Sohne eigen
von ihm (dem Sohne) den Jingern und allen, die an ihn glauben,
gegeben wird.* Ahnlich in dem dritten Briefe an Serapion:
,Der heilige Geist ist von Gott und wird so genannt. Wenn
nun aber der Sohn nicht ecin Geschopf ist, weil er von Gott
ist und nicht aus nichts, so ist es notwendig, dass auch der
heilige Geist nicht ein Geschopf ist, denn wir bekennen, dass
auch er von Gott ist.”

Die Schriften, welche Athanasius, Basilius und die beiden
Gregore der Lehre von dem heiligen Geiste widmen, enthalten
itherhaupt nicht wenige Ausdricke, welche, an und fiir sich
genommen, scheinbar die Meinung bestitigen, dass der heilige
(reist vom Sohne seine Existenz empfangen habe. So z. B
wenn Athanasius in dem ersten Briefe an Serapion sagt: , wenn
wegen der Einheit des Logos mit dem Vater sie (die Hé’mretike'l’)
den Sohn nicht Geschopf nennen wollen, warum nennen &}16_
dann den heiligen Geist Geschopf, wenn der heilige Geist die-
selbe Einheit mit dem Sohne hat wie der Sohn mit dem Vater?
Dasselbe Verhiltnis der Kigenheit, ¢diderg, welches wir be%
dem Sohne zu dem Vater gefunden haben, finden wir auch bel
dem Ceiste zum Sohne. Dasselbe Verhiltnis, welches zwischen
dem Sohne und dem Vater existiert, findet auch statt zwischen



— 501 —

dem Geiste und dem Sohne. Wie der Sohn sagt: ,Alles, was
der Vater hat, ist mein®, so finden wir dieses alles auch durch
den Sohn im Geiste.“

Diese und dhnliche Ausdriicke konnen allerdings leicht im
Sinne des [fliogue erkliart werden: wenn der Geist in dem-
selben Verhéltnisse zum Sohne steht, wie der Sohn zum Vater,
so scheint daraus die einfache Folgerung zu ziehen zu sein,
dass der heilige Geist das Sein ebenso vom Sohne empfange
wie der Sohn vom Vater. Wenn wir aber, statt willkurliche
Folgerungen zu ziehen, zuerst die Frage ins Auge fassen, warum
die Viter des vierten Jahrhunderts so oft die Einheit des
heiligen Geistes mit dem Sohne hervorheben, so sehen wir fol-
gendes: Indem die Vertreter der kirchlichen Orthodoxie die
Lehre von der Gottheit des heiligen (feistes gegen die damaligen
Héretiker verteidigen, miissen sie natiirlich mehr von der Ein-
heit des Geistes mit dem Sohne sprechen als von der Einheit
des Geistes mit dem Vater. Die Héaretiker des vierten Jahr-
hunderts befolgten in ihren Irrlehren die Ordnung, in welcher
die drei gottlichen Personen immer genannt werden : sie suchten
erst zu beweisen, dass keine Wesenseinheit zwischen dem
Vater und dem Sohne sei; dann behaupteten sie, dass der Sohn
und der heilige Geist dem Wesen nach verschieden seien.
Diesen Irrtiimern mussten die Viter die entsprechenden Wahr-
heiten entgegenstellen, und wenn sie also die falsche Lehre von
der untergeoraneten, nicht wesensgleichen Stellung des heiligen
Geistes zum Sohne bestreiten wollten, so mussten sie besonders
den Gedanken hervorheben, dass der heilige Geist und der
Sohn untrennbar und ihrem gottlichen Wesen nach eins seien.

So viel tber die Lehre der ersten Gruppe von griechischen
Vitern; tber die beiden anderen Gruppen behalte ich mir vor,
spéter zu reden.




	Erklärungen von Prof. Ossinin in München und Bonn (1871 und 1875)

