
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: L'ancienne et la nouvelle Église : en occident, au IXe siècle

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403350

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


463 —

L'ANCIENNE ET LA NOUVELLE ÉGLISE

EN OCCIDENT, AU IXe SIÈCLE.

On sait bien d'une manière générale que la période des

sept conciles œcuméniques qui se termine, avec le deuxième
concile de Nicée, en l'an 787, forme un tout indivis ; que, pendant

ce laps de temps, l'Eglise universelle, soit en Orient,
soit en Occident, est restée une et indivisée dans son ensemble,
malgré les agitations intérieures et les divisions secondaires
ou partielles qu'elle a eues à subir; que ce n'est qu'au IXe siècle
que de graves innovations ont été commises en Occident,
innovations allant peu à peu jusqu'à l'altération, en matière de

discipline, de constitution ecclésiastique, de culte et même de
dogme ; qu'ainsi le IXe siècle est un siècle de transition dans
lequel l'ancienne Eglise s'altère pour faire place à une
nouvelle Eglise, qui heureusement n'a jamais réussi à étouffer
l'ancienne, mais qui est devenue nombreuse, puissante, active,
militante, perturbatrice, sans cesse envahissante, jusqu'à
provoquer en Europe des divisions incessantes et des guerres de
religion particulièrement déplorables ; qu'au IXe siècle s'opère
par conséquent un travail d'incubation, qui n'est pas encore
1 œuvre épanouie des XIIIe et XIVe siècles, qui n'est même
Pas encore l'œuvre déjà développée du XIe, mais qui laisse
cependant déjà voir cette œuvre en formation.

C'est cet aspect général du IXe siècle que je voudrais
dessiner avec plus de précision, en entrant, par une analyse
aussi claire que les documents de l'époque le permettent, dans
les détails les plus caractéristiques. Toutefois, ce sujet étant



— 464 —

très vaste, je devrai, dans cette première étude, me borner à

de simples indications.

I. — Et d'abord, l'axe de l'empire du monde, qui depuis
le départ de Constantin en Orient était en Orient, se déplace
visiblement vers l'Occident, à partir du couronnement de

Charlemagne comme empereur d'Occident. Pendant quatre
siècles, tous les regards ont été tournés vers Constantinople
comme vers le pôle de la politique et de la haute culture. Les
barbares qui ont envahi l'Occident, y ont apporté des ténèbres
et de la grossièreté, et arrêté par là même la civilisation, qui

y a rétrogradé. Mais cet état de choses cesse avec l'avènement
de la famille des Carlovingiens au trône. L'éclat que répandent
sur la Gaule Charles Martel, Pépin et surtout Charlemagne,
éblouit en quelque sorte l'Europe et met dans l'ombre
Constantinople. Non seulement le nouvel empereur d'Occident
entend bien être maître chez lui et l'est de fait, mais il étend

encore son influence et même son autorité jusqu'en Orient.
Byzance a de puissants voisins qui la jalousent et des ennemis

qui la détestent, surtout pendant le règne de Nicéphore Ier

(802—811): Haroûn-al-Reschid d'un côté, les Bulgares de l'autre,
épuisent de plus en plus les forces défaillantes de l'empire
byzantin. « Aucune époque, dit le chroniqueur Théophane, ne

fut aussi calamiteuse pour les chrétiens que le règne de

Nicéphore. » Charlemagne, au contraire, grandissait. Il était lié

d'amitié avec le Khalife de Bagdad. Dès l'an 800, au moment
de son couronnement, il avait reçu à Rome les envoyés du

patriarche de Jérusalem, qui lui offrait les clefs du saint sépulcre,

celle de la cité et l'étendard de la ville, et qui lui demandait

ainsi son patronage, comme l'évêque de Rome avait prié

autrefois Charles Martel de prendre sous sa protection la

papauté. Peu après, le souverain de Perse lui fit don de la

propriété des Lieux saints. Par des présents habilement distribués,

Charlemagne accrut sa clientèle en Asie et en Afrique,
dans toutes les provinces séparées de l'obédience de Byzance.

Les Avares, les Huns lui envoyèrent des ambassades pour

implorer son secours; il envoya une armée chez les Bohèmes

pour contenir leurs invasions. Bref, le souverain d'Aix-la-Chapelle

était alors plus influent que celui de Constantinople.



— 465 —

Or, le souverain d'Aix-la-Chapelle étant le couronné de

l'évêque de Rome, il est aisé de comprendre que l'évêque de
Rome devait naturellement bénéficier de cette situation
nouvelle. Il sut s'élever en même temps que Charlemagne, et
étendre comme lui son influence et même son autorité.
L'accroissement de l'empire d'Occident devint ainsi, par la force
des choses, l'accroissement de la papauté romaine.

Il est vrai que cet état de choses ne dura pas, et que,
lorsque les Charles Martel et les Charles le Grand furent
remplacés par les Charles le Chauve et les Charles le Gros,
lorsque les faibles descendants de Charlemagne compromirent
l'empire d'Occident par leurs divisions de famille et par
leur manque de capacité et de caractère, l'empereur de

Constantinople eut beau jeu pour reprendre sa revanche; l'empereur
Basile, en effet, à partir de 877, n'y manqua pas, et, sachant
faire oublier les crimes par lesquels il était arrivé au pouvoir,
il sut rendre à son autorité, en Italie, un prestige assez grand
pour que le pape Jean VIII se tournât secrètement et habilement

vers lui, implorant même son assistance contre les bandes
de Lambert de Spolète l).

Mais, néanmoins, le mouvement était donné, et s'il fut
bien ralenti pendant quelque temps en politique, il se maintint
en ce qui concerne les choses ecclésiastiques et la papauté,
grâce à l'habileté de Jean VIII et de ses successeurs, qui
maintinrent toujours en effet leurs prétentions temporelles et
spirituelles d'après le plan que leur avait tracé Nicolas Ier. Même
au milieu des honteux abaissements dans lesquels la papauté
s'est avilie à la fin du IXe siècle et pendant le cours du Xe,
cette papauté souillée de boue et de sang, dépouillée de prestige

autant que de vertu, sut cependant, tant l'ignorance générale

et la corruption étaient grandes, conserver aux yeux des

populations dégradées ce qu'elle appelait ses droits. La bataille
était momentanément gagnée, ou plutôt les marrons étaient
tirés du feu.

R. — Ce qui frappe en second lieu, en étudiant cette
époque, c'est le fait de la division entre l'Orient et l'Occident,
et même entre les deux Eglises. Ce second fait est d'une
certaine manière la conséquence du premier: car on voit, d'une

Voir l'Empire byzantin et la Monarchie pratique, par A. Gasquet,
P- 476—479 ; Paris, Hachette, 1888.



— 466 —

part, les empereurs d'Orient, jaloux et irrités de la création
de l'empire d'Occident, chercher à maintenir dans leurs actes
officiels le monopole de leur titre impérial et de leur autorité,
même en Occident, et, d'autre part, les évêques de Rome
chercher à imposer aux patriarches d'Orient, à celui de

Constantinople surtout, leurs nouvelles prétentions et leur nouvelle
autorité, prétentions et autorité que les Orientaux, Photius à

leur tête, et même Ignace (dans la question bulgare), repoussèrent

énergiquement.
Les écrivains papistes ont accrédité en Occident l'expression

«schisme d'Orient». C'est une erreur manifeste: car il est

manifeste que c'est la papauté romaine qui, par ses innovations,
s'est séparée de l'ancienne Eglise et qui a fait schisme. Elle
accuse autrui de son propre crime, mais son crime apparaît
enfin de plus en plus, grâce à la vérité historique qui chaque

jour s'impose davantage.
Il est à considérer qu'aucune des discussions, soit

dogmatiques, soit plus souvent théologiques, qui ont troublé l'Eglise
pendant les huit premiers siècles, n'a réussi à rompre l'union
religieuse entre l'Orient chrétien et l'Occident chrétien.

La question du Filioque faillit amener cette rupture ; mais

comme les Occidentaux, longtemps divisés eux-mêmes sur ce

point, ne purent jamais en faire ni une doctrine universelle
ni un vrai dogme, la rupture n'eut pas lieu. Charlemagne,
grand partisan du Filioque, voulait bien jouer au dogmatiseur
et faire acte d'autorité religieuse, mais il n'aurait jamais
consenti à pousser les choses jusqu'à cette extrémité: car la base

de son plan d'action était l'union.
La question du culte des images, qui divisa les Orientaux

entre eux et les Occidentaux entre eux, faillit aussi amener

une séparation entre l'Eglise d'Orient et l'Eglise d'Occident,

et cela grâce à l'immixtion malheureuse de Charlemagne. L
influence considérable qu'exerça l'impératrice Irène en Orient,

il voulut l'exercer en Occident, mais en sens contraire : tandis

que l'impératrice Irène s'efforçait de rétablir le culte des images,

Charlemagne s'efforçait de le combattre, tel du moins qu'il

le voyait trop généralement pratiqué. Les Livres Carolins et

le synode de Francfort de 794 font connaître clairement son

opinion, opinion qui ne fut ni celle du pape Adrien, ni celle

de ses successeurs, et qui fut de nouveau affirmée au synode

de Paris de 825, sous Louis le Débonnaire.



— 467 —

Et néanmoins, malgré cette attitude séparatiste dans cette
question particulière, Charlemagne voulait en général la paix,
et la paix par l'union des Eglises d'Orient et d'Occident. Cette
union était pour lui un gage de stabilité pour l'union politique
de l'empire d'Orient et de l'empire d'Occident. «En se
reconnaissant orthodoxes, les sujets de Charlemagne comme ceux
de Nicéphore ne verront en eux que des frères. La fraternité
chrétienne préparera et consolidera la fraternité politique.
Dans les idées mystiques du premier moyen âge, il n'y a
qu'un empire, qui est l'empire de Dieu. L'unanimité est dans
les desseins de la Providence. Un seul empire, deux empereurs
égaux, fraternellement unis par les liens temporels et par les
liens spirituels tels sont les éléments de la conception
politique de Charlemagne A »

M. Gasquet prétend que, dans cette conception de Charlemagne,

le pape devait, «comme représentant de la catholicité »,

servir de « médiateur » entre les deux empereurs. Ceci ne me
semble pas fondé, et voici pourquoi.

D'abord, Charlemagne devait savoir que l'Orient, qui avait
toujours considéré le patriarche de Rome comme simple
représentant de YEglise occidentale, ne l'avait jamais considéré et
ne le considérerait jamais comme représentant de la catholicité;

et puisqu'il voulait une paix positive et pratique avec
l'Orient, il ne pouvait pas y mettre comme condition essentielle
une chimère, une pure impossibilité. Il eût ruiné par la base,
ipso facto, tout son plan de conciliation.

Ensuite, il connaissait suffisamment les visées de la
papauté pour savoir qu'un pape « médiateur » serait vite transformé

en pape «patron». Or, il ne voulait certainement à
aucun prix d'un pape patron. Déjà mécontent d'avoir été contrecarré

par le pape Adrien Ier dans la question des images, plus
mécontent encore de se sentir la créature du pape Léon III,
qui avait arrangé de main de maître l'affaire de son élévation
à l'empire et de sa consécration, il ne pouvait pas logiquement
vouloir donner au pape un rôle qui eût certainement amoindri
le sien.

Enfin, des textes positifs prouvent qu'il a voulu la paix et
l'union « en Dieu et dans l'amour du Christ » et nullement dans
le pape : « Ad constituendam nobis pacem et fœderanda atque

A. Gasquet, ouvr. cité, p. 312.



adunanda haec duo in Christi caritate *). » Tel est le vrai sens
du pacte d'alliance de 813. «Deo mediante adunatissimus »,

dit le capitulaire de Kiersy-sur-Oise en 877. «Vera cum Dei
voluntate concordia», dit un autre capitulaire de 869. «L'amour
en Dieu ou en Christ, avoue M. Gasquet lui-même (p. 310), est
le fondement de la concorde sociale ; dans tous les textes du

IXe siècle se trouvent les termes in Deo ou in Christo Caritas-».

Dans aucun de ces textes il n'est question ni du pape, ni
même de l'Eglise, mais seulement de Dieu et du Christ. Et
ailleurs, quand Charlemagne parle de l'Eglise, il entend seulement

l'Eglise catholique ou universelle : « Ecclesiam suam
catholicam sanctam et immaculatam, quae toto orbe diffusa

est in nostro tempore adunare atque pacificare dignatus
est2).» Il importe même de remarquer que, dans une lettre de

Louis II à l'empereur Basile, l'Eglise constituée sur la terre
est considérée comme étant une partie intégrante de l'empire
un : « Unum est imperium Patris et Filii et Spiritus sancti,

cujus pars est Ecclesia constituta in terris». Plus tard, les

papes prétendront le contraire, à savoir, que les royaumes et

les empires sont dans l'Eglise comme des parties intégrantes
de l'Eglise, parties soumises aux papes comme chefs de l'Eglise.
Mais, à l'époque que nous étudions, la papauté, si nouvelle et

si hardie qu'elle soit, n'ose pas encore émettre cette théorie
de l'Eglise englobant et tendant à absorber les Etats.

Tout en étant « fraternellement » unis en vue de la défense

de leurs intérêts matériels et de leur foi commune, les deux

empires d'Orient et d'Occident, ainsi que les deux Eglises,
conservaient leurs caractères propres, conformément à leurs

traditions et à leurs manières d'entendre les choses politiques
et les choses ecclésiastiques.

M. Gasquet a ainsi caractérisé l'Eglise de Byzance à cette

époque. Peut-être force-t-il un peu la note ; néanmoins, étant

donnés d'une manière générale les faits et gestes des Justinien,
des Léon l'Isaurien, et plus tard des Michel Paléologue, des

Andronic le jeune, des Jean VIII Paléologue, etc., son jugement

ne saurait être écarté. «Jamais gouvernement, dit-il, n'eut un

caractère théocratique plus marqué que le gouvernement
impérial de Byzance; nulle part la religion ne fut plus étroite-

l) Ep. Carol. XXIX. 2) Ep. Carol. XL.



— 469 —

ment associée à la vie publique qu'à Byzance. Mais ce caractère
théocratique s'attachait à la personne même de l'empereur;
c'est en lui que l'Eglise et l'Etat reconnaissaient leur chef1).
Héritiers des anciens pontifices maximi, les empereurs byzantins
continuèrent à exercer, au sein même du christianisme, une
sorte de sacerdoce laïque2). De là leurs prétentions à
interpréter le dogme, à imposer leurs décisions théologiques aux
évêques et aux conciles ; de là les nombreuses hérésies qu'ils
propagèrent en les appuyant du prestige de la puissance
publique s). De là vient aussi la condition inférieure et subalterne
des patriarches de Constantinople, qui, placés directement sous
la main des Césars, exposés aux vicissitudes de leur faveur
ou de leur disgrâce, ne purent jamais émanciper l'Eglise orientale

de la tutelle impériale, et durent se résigner à n'être
guère que les instruments des volontés du pouvoir4).»

En Occident, l'empire est chrétien aussi; mais, à l'époque
de Charlemagne, il n'est pas aussi théocratique que le prétend
M. Gasquet. Tandis qu'en Orient le caractère laïque et le
caractère religieux restent confondus dans la personne impériale,
en Occident l'empire existe en deux personnes: l'empereur et
le pape. Le concile de Paris de 829 dit : « Totius sanctas Dei
ecclesiœ corpus in diras eximias person as in sacerdotalem
videlicet et regalem divisum esse novimus». Le concile
de Thionville de 844 dit aussi : « Bene nostis ab ilio qui solus
merito et rex et sacerdos fieri potuit, ita Ecclesiam dispositam
esse ut pontificali auctoritate et regali potestate gubernetur».
On voit clairement que la papauté est étroitement associée
à l'empire. Mais il est inexact de dire, d'après ces textes,
qu elle est « comme la pierre angulaire, la clef de voûte de
l'édifice » ; que « l'évêque de Rome est le garant de l'ordre

Il faut dire, pour être exact: leur chef politique ; car jamais l'Eglise d'Orient
ue s est séparée de l'Eglise indivisée, qui n'a jamais reconnu d'autre chef religieux
que Jésus-Christ.

Il faut dire encore, pour être exact, que ce n'étaient pas seulement les
empereurs qui exerçaient cette sorte de sacerdoce laïque général, mais tous les fidèles,
1ui, par leur baptême, étaient incorporés au Christ sauveur et pontife, et participaient
ainsi dans une certaine mesure au sacerdoce de J.-C, mesure toutefois inférieure et
subordonnée à celle du sacrement de l'ordre.

Il faut dire : plusieurs d'entre eux, et non ils d'une manière générale.
Ouvr. cité, p. 309. — Il faut ajouter, pour être exact, qu'il y a eu dans

église orientale, même à Constantinople, des patriarches qui ont su résister à
l'autorité impériale, lorsque celle-ci violait la foi de l'Eglise.



— 470 —

social fondé par Charlemagne1)». Ce sera la visée des papes
à partir de Nicolas Ier et surtout de Grégoire VII ; mais avant
Nicolas Ier il n'en est pas encore question; et telle n'était
certainement pas la pensée de Charlemagne, de vouloir
subordonner son autorité impériale et son empire à l'arbitraire
du pape.

Remarquons-le aussi, c'est pendant la période de l'union

que naquit l'idée de la croisade, de la vraie croisade,
généreuse, fraternelle et toute chrétienne, non celle que les papes

reprendront plus tard à leur profit personnel et en vue de la
subordination des Eglises d'Orient à leur autorité. Cette idée

de la croisade est venue à l'esprit de l'empereur Théophile
(829—842), lorsque, voyant son armée taillée en pièces à

Amorium par le Khalife de Bagdad, il dépêcha à Louis le

Pieux (ou le Débonnaire) un de ses parents, le patrice Théodose,

pour le presser de lui envoyer des secours ; le concours
de Venise devait aussi lui être acquis. « Théophile, dit M.

Gasquet, méditait une croisade de toute la chrétienté d'Orient et

d'Occident contre les musulmans. Il est surprenant que les

chroniqueurs francs, si exacts à mentionner toutes les ambassades

byzantines, ne nous disent pas un mot de celle-là et du

grand projet qu'elle comportait La mort du patrice Théodose,

mais plus sûrement encore celle de Louis le Pieux (840),

et les guerres civiles qui en furent la suite, empêchèrent ces

résolutions d'aboutir 2). »

La rupture commença par la politique, entre les deux

empires ou plutôt entre les deux empereurs. Le pacte de fraternelle

concorde qu'avait inauguré Charlemagne et qu'avaient

accepté Nicéphore et Michel le Curopalate, ne se maintint

que pendant la première moitié du IXe siècle, tant que l'empire

byzantin, attaqué par les Bulgares et par les Arabes, se sentit

faible vis-à-vis de la puissance franque8). Mais, dès que le

sentiment de cette faiblesse disparut, dès que les descendants

de Charlemagne, divisés entre eux, ne surent plus imposer le

respect aux Orientaux, ceux-ci reprirent leurs anciennes idées

de domination universelle, rejetèrent le pacte de 813 et

considérèrent l'empereur d'Occident comme un simple barbale,

usurpateur d'un titre et d'une autorité qui ne lui appartenait pas.

J) Gasquet, p. 310. 2) P. 327—328. 3) P. 319—328.



— 471 —

Louis II est toujours resté fidèle au pacte de Charlemagne ;

pas plus que Charlemagne, Louis le Pieux, Lothaire Ier, il ne

prit le titre d'empereur universel; l'empereur d'Occident
s'intitulait simplement empereur des Romains, comme il appelait
l'empereur d'Orient empereur des Grecs. C'est l'empereur
Michel III l'Ivrogne, c'est surtout son successeur, l'empereur
Basile Ier, qui, à mesure que l'influence franque diminua et

que la leur augmenta, violèrent le pacte susdit et affectèrent
de se considérer comme les seuls empereurs, refusant ce titre
à Louis II, à Charles le Chauve, à Charles le Gros, et ne leur
donnant que celui de roi1).

Le pape Nicolas Ier saisit avec empressement l'occasion
de réprimer l'ambition et l'orgueil de l'empereur byzantin.
Dans une lettre violente adressée à l'empereur MichellTvrogne,
il lui écrivit : « Considérez combien il est ridicule à vous de

prendre le nom d'empereur des Romains sans connaître même
la langue romaine Cessez de vous appeler l'empereur des

Romains, puisque ceux dont vous prétendez être l'empereur
sont, selon vous, des barbares. » Et, chose curieuse, c'est
précisément ce pape Nicolas Ier, si ardent à repousser les prétentions
de l'empereur d'Orient à la domination universelle, c'est lui,
dis-je, qui va manifester ces mêmes prétentions comme simple
patriarche d'Occident. C'est lui qui va essayer de jouer dans
l'Eglise, vis-à-vis des Orientaux, le même rôle que l'empereur
d'Orient voulait jouer, dans l'empire, vis-à-vis des Occidentaux.
Telle est la véritable origine du césaro-papisme, que
Grégoire VII développera au XIe siècle, et que Innocent III
affirmera au XIIIe comme une chose de droit divin, évidente,
incontestable

La rupture entre les deux Eglises n'a donc pas eu pour
cause, comme quelques-uns l'ont prétendu, la querelle des
images, ni même le Filioque, mais l'institution, par Nicolas Ier,
de la papauté nouvelle, papauté schismatique dès son origine,
et qui ne tarda pas à devenir hérétique, dès qu'elle s'imposa
comme un dogme et qu'une fois transformée en institution de
droit divin, elle s'adjugea le droit de transformer en dogmes
les doctrines qui étaient à sa convenance.

Ainsi, premièrement, c'est Nicolas Ier qui fut le premier
auteur du schisme entre les deux Eglises; c'est lui qui,

l) Gasquet, p. 404—407, 413—420, 424—426.



— 472 —

quelque temps avant de mourir (867), alluma en Occident le
feu contre les orthodoxes orientaux, en excitant les Ratramne
de Corbie, les Enée de Paris, les Eudes de Beauvais, etc., à

prendre la plume contre les Grecs, non pas à réfuter ce que
leurs griefs contre les Occidentaux pouvaient avoir d'excessif
(ce n'eût été que juste), mais à vouloir avoir raison quand

même, là même où l'on avait tort, et à aggraver ainsi le mal

au lieu de l'apaiser. Photius n'a pas accusé les Occidentaux
en général, mais seulement ceux qui voulaient altérer le
symbole en y introduisant le Filioque, et ceux qui violaient les

traditions de l'ancienne Eglise, ainsi que la constitution de

l'Eglise, en créant à Rome une papauté nouvelle antichrétienne.
Photius en a appelé aux orthodoxes d'Occident restés fidèles

à l'ancienne Eglise, il a tendu la main à tous les Occidentaux

qui luttaient contre le césaro-papisme de Nicolas Ier, aux évêques
de Lorraine, à l'Eglise germanique, à l'Eglise de Ravenne, etc.

Loin d'avoir fait écho aux prétentions arrogantes de Basile,

il a fait donner le titre d'empereur à Louis II, dans le synode
de Constantinople de 866. Il voulait donc la paix et l'union,
mais dans l'ordre et dans la vérité. C'est Nicolas Ier qui a

causé le désordre et la scission.
En second lieu, la rupture politique entre les deux

empereurs, bien qu'elle tienne à d'autres causes, doit être attribuée

aussi à la politique des papes, politique toute d'égoïsme, de

jalousie, d'ambition, de division. M. Gasquet lui-même, bien

que fort dévoué à la papauté et à Nicolas Ier en particulier,
a cependant fait l'aveu suivant, à propos de l'échec du

mariage projeté entre la fille de l'empereur Louis II et le fils

de l'empereur Basile. « Depuis le règne de Pépin jusqu'à la

fin de l'empire carolingien, a-t-il dit, pas une des propositions
de ce genre ne put aboutir. Les Byzantins prirent l'initiative
de cinq demandes de mariage, au moins, avec la famille
carolingienne ; elles échouèrent toutes. Une sorte de fatalité maligne

déconcerta tous les efforts de leur diplomatie. Ces mariages

déplaisaient fort aux pontifes de Rome ; ce sont eux qui firent

rompre les fiançailles de Gisèle, fille de Pépin, et de Rothrude,

fille de Charlemagne. Il semble que l'union des deux empires

leur ait paru un danger pour leur indépendance x). »

') Ouvr. cité, p. 414



— 473 —

Donc tout ce qui touche à la papauté dans le cours du
IXe siècle doit être étudié de près, à cause de son extrême
importance.

III. — L'extension du pouvoir temporel des papes est aussi
un des faits les plus caractéristiques du IXe siècle.

La papauté au VIIIe siècle était devenue, à partir de

Grégoire II, toute politique. Le pape ne s'est plus contenté
alors d'être l'évêque de Rome, simple sujet de l'empire, soumis
à la juridiction d'un duc romain relevant de l'exarque ; il a

commencé à vouloir se soustraire à l'autorité impériale, et
même à la convoiter. Sa grande application, dès cette époque,
a été de trouver les moyens, tout en affectant à l'occasion
respect et même obéissance envers l'empereur, de s'emparer
du patriciat, et de nommer patrices des hommes de son choix
qui consentissent à le protéger et même à le rendre indépendant

soit contre les Lombards, soit contre l'empereur. C'est
ainsi que Grégoire III donna, de son propre chef, le titre de
patrice des Romains à Charles Martel ; véritable usurpation de
l'autorité impériale. Le rôle de Zacharie envers Pépin tendit
au même but. Etienne III et Etienne IV furent plus politiques
encore et plus absorbés par leur convoitise de l'autorité
temporelle et d'un Etat pontifical. Les donations de Pépin et de

Charlemagne, la ruine du royaume lombard, la création d'un
empire d'Occident, le couronnement de Charlemagne par le
pape, achevèrent de transformer la papauté et d'en faire une
institution plus politique que spirituelle.

Pour se rendre un compte exact des évolutions et des

progrès de la papauté temporelle et politique aux VIIIe et IXe
siècles, il faut d'abord se rappeler ce qu'était l'évêque de Rome
auparavant, par exemple, au temps de Vigile (f 555), qui,
simple sujet de l'empereur de Constantinople, n'osait même
pas donner le pallium à l'achevêque d'Arles, Auxanius, parce que
«l'octroi du pallium, qui concédait une sorte de magistrature
politique au métropolitain, appartenait encore à cette époque
à l'empereur, regardé comme la source unique d'où dérivait
toute délégation de l'autorité publique1).» En 741, le pape
Grégoire III n'était plus aussi timide; il octroyait de lui-même,

A, Gasquet, ouvr. cité, p. 179.



— 474 —

•comme il vient d'être dit et sans y être aucunement autorisé

par l'empereur, bien plus contre l'empereur même, le titre de

patrice des Romains à Charles Martel. En 800, le pape Léon III
ne donne plus seulement le titre de patrice, il donne à Charlemagne

la couronne impériale même, prétextant que l'empire
était alors vacant, puisqu'il n'était occupé que par une femme,

l'impératrice Irène! Le prétexte n'était pas admissible, puisque

l'autorité impériale d'Irène avait été ratifiée légalement
par le sénat et le peuple. Léon III sentit bien lui-même l'illégalité

de sa conduite, lorsque, pour la réparer, il proposa le

mariage de l'empereur Charlemagne et de l'impératrice Irène,

mariage toutefois qui n'eut pas lieu.
Mais la violation du droit ne détruit pas le droit. «Il est

acquis, dit M. Gasquet, que, au IXe siècle encore, l'opinion
publique considérait l'empereur comme le suzerain naturel de

l'évêque de Rome, et que c'était à lui, en matière criminelle,
qu'il appartenait régulièrement de juger. Loin qu'il parût
étrange que le pape portât son différend à Byzance*), il
semblait extraordinaire aux hommes de ce temps que justice
ne fût pas faite par l'empereur2).» Bientôt ce dernier scrupule

disparaîtra, et l'empereur d'Occident aura remplacé complètement

en Italie l'empereur d'Orient.
Au VIIIe siècle, les papes, tout en reconnaissant en théorie,

et aussi en pratique quand cela leur était utile, les droits de

l'empereur de Constantinople sur l'Italie, s'efforcèrent de

gagner le concours des rois francs pour ruiner l'autorité
impériale, comme ils réussirent à ruiner le royaume lombard de

la même façon. Au IXe, lorsque l'œuvre fut de fait accomplie,

lorsque le pape et l'empereur d'Occident furent en face l'un

de l'autre, leur ancienne alliance, n'ayant plus de raison d'être,

disparut, et ils commencèrent par se jalouser et s'envier
réciproquement, en attendant qu'ils se détestassent et se
combattissent: ce fut, en perspective, non plus Y alliance du sacerdoce

et de l'empire, mais la lutte du sacerdoce et de l'empire. A

vrai dire, elle commença déjà après le couronnement de

') Léon III, après avoir échappé aux neveux de son prédécesseur Adrien, qui,

appuyés sur la faction aristocratique, avaient donné l'ordre de lui couper la lan&

et de lui crever les yeux, venait d'être enlevé de Rome par le nouveau duc

Spolète, Winigise, et, d'après le moine de Saint-Gall, il aurait réclamé justice au

souverain de Byzance avant de la réclamer au roi des Francs.
2) Ouvr. cité, p. 281—282.



— 475 —

Charlemagne : car, bien que Léon III lui rendît hommage
jusqu'à «se prosterner devant lui et l'adorerx) », cependant
Charlemagne était loin d'être satisfait. Eginhard rapporte
qu'«il affirmait que, malgré la solennité de la fête, il ne
serait pas entré dans l'église s'il avait soupçonné les intentions
du pontife». Il est certain que la nomination et le couronnement

ne s'étaient pas faits d'une manière correcte, et que
Charlemagne devait se hâter d'y remédier pour l'avenir. « La
double cérémonie de l'exaltation et de la consécration fut en
effet indivise, et le pape eut l'initiative de l'une et de l'autre.
Rien ne distingua la formalité politique de la formalité religieuse ;

l'approbation de la foule suivit immédiatement le couronnement
et ne fit que sanctionner le fait accompli. Les écrivains postérieurs

de Byzance ne manquent pas de faire valoir cette
différence entre le couronnement des empereurs d'Orient et
de ceux d'Occident, et de marquer en quoi l'initiative du pape
fut plus grave que celle du patriarche. C'était à leurs yeux
ravaler la majesté impériale que la subordonner au pouvoir
pontifical. L'empereur tient directement de Dieu. C'était aussi
confondre par une usurpation dangereuse les attributions
spirituelles et les temporelles. «Imposer les mains et consacrer
l'empereur appartiennent à l'Eglise; mais la consécration ne
confère pas l'empire. Un empereur réduit à tenir la bride du
cheval du pontife n'est plus, dit Cinnamus, que l'écuyer du
pape. » De telles réflexions devaient traverser l'esprit de

Charlemagne pendant la cérémonie du couronnement. Quel
que fût son dévouement au saint-siège, ce dévouement n'avait
jamais été aveugle; peut-être pensait-il que c'était trop devoir
au premier de ses sujets, que de tenir de lui l'empire. Il y
avait là un précédent dangereux, dont l'évêque de Rome
pourrait un jour tirer parti au détriment du successeur de sa
puissance. Aussi prit-il soin dans la suite que le fait ne se
renouvelât plus et qu'une tradition ne pût s'établir. Quand il
éleva, de son vivant, son fils Louis à l'empire, il le fit acclamer
par ses leudes, et lui ordonna de prendre lui-même la couronne
sur l'autel et de la placer sur sa tête. La cérémonie religieuse
ne vint que par surcroît, et plusieurs années après la proclamation

du jeune prince. Les choses se passèrent de la même
façon lors de l'exaltation de son petit-fils Lothaire2).»

') r. 282. 3) p. 283—284.
Revue intern, de Théologie, Heft 15, 1S9G. 32



— 476 —

Donc, d'une part, il ne restait, au IXe siècle, rien ou à

peu près rien de l'ancienne papauté encore soumise à l'autorité

de l'empereur de Constantinople, et, d'autre part, la
nouvelle papauté politique, se sentant forte de son domaine
temporel, forte surtout des titres politiques qu'elle avait conférés
d'elle-même, forte d'avoir créé de son propre chef l'empereur
d'Occident dans la personne de Charlemagne, se mit en état
de tirer peu à peu les conséquences de ses actes transformés
en droits, de faire valoir en toutes circonstances la prétendue
autorité qu'elle s'était arrogée, et de préparer ainsi timidement
et habilement sa domination sur les royaumes et les empires,

qu'elle affirmera plus tard avec audace. Le IXe siècle a été

sur ce point un siècle de transformation manifeste.
La Constitution de Lothaire Ier, de 824, doit être rappelée.

L'article 4 montre, au-dessus des juges établis dans le
territoire romain, des tribunaux ambulatoires d'appel, composés de

missi impériaux et pontificaux, qui sont reponsables devant

l'empereur et dont les sentences sont réformables par lui.

L'article 8 montre les juges impériaux et les juges pontificaux
recevant également leurs instructions de l'empereur, qui est la

source d'où toute justice émane. Les documents de l'époque

montrent l'empereur tenant lui-même ses assises à Rome, les

missi impériaux donnant droit à des moines qui réclamaient

au pape Grégoire IV plusieurs territoires injustement retenus

par lui, et le pape mécontent interjetant appel de cette
sentence et s'en remettant à la décision de l'empereur A Lothaire Ie*

imposa aux Romains la Constitution de 824 et exigea d'eux

un serment solennel de fidélité et d'obéissance, dont la formule

exigeait la présence des légats impériaux avant la consécration

pontificale2).
Le Libellus de imperatoria potestate in urbe Roma montre,

à l'époque de la querelle de Louis II et du pape Nicolas Ier,

un légat impérial à Rome, logé à demeure dans le palais de

St-Pierre, tenant ses assises près du Latran, exerçant sa

juridiction sur tout le territoire romain, recevant en appel toutes

les causes, et pouvant requérir les juges de la ville de faire

justice à ceux qui se disaient lésés, même par les parents

du pape3).

:) Voir Gasquet, p. 440—441. 2) Ibid., p. 447. s) 1J- 441—442-



— 477 —

La Donation de Charles le Chauve, lors du couronnement
de ce dernier (875), abandonna au pape les droits régaliens
(jura regni) que les précédents empereurs avaient exercés sur
Rome, mais seulement en ce sens que l'assistance des légats
impériaux à l'élection et peut-être aussi à la consécration des

papes n'était plus nécessaire, et non en ce sens que la justice
impériale fût abolie à Rome à partir de cette date2). Voici
d'ailleurs ce qu"en dit le Libellus: «Dès son arrivée à Rome,
Charles le Chauve renouvela avec les Romains le pacte
impérial, leur abandonnant les droits régaliens et les coutumes
royales ; il leur attribua des revenus sur les trois monastères
de Saint-Sauveur, de la bienheureuse vierge Marie de la
Sabine et de Saint-André du mont Soracte, et les droits du fisc
sur quantité d'autres monastères. Il leur concéda les
patrimoines du Samnium et de la Calabre et en même temps toutes
les cités du Bénéventin; de plus le duché de Spolète tout entier
avec les deux villes de Toscane, Aricie et Clusium, que le duc
avait l'habitude d'ajouter à ses possesions héréditaires, de sorte
que ce prince, qui exerçait auparavant les fonctions de vice-
roi, parut depuis lors le sujet des Romains. Il consentit à

l'éloignement des légats impériaux et renonça à leur assiduité
et à leur présence pendant les élections apostoliques. Que dire
de plus? Il accorda tout ce qu'ils voulurent, comme on fait
largesse de biens mal acquis et dont la possession n'est pas
espérée2). »

La concession faite par Charles le Chauve au sujet de
l'élection et peut-être aussi de la consécration des papes, n'était
que la conséquence de l'audace des papes et des Romains,
ainsi que de la faiblesse des précédents empereurs. Déjà pendant

les dix dernières années du règne de Lothaire Ier, à

partir du moment (844) où cet empereur céda à son fils aîné
Louis II le royaume d'Italie, et surtout à partir du moment où
celui-ci fut associé à l'empire (849) et où, son père mort, il
fut seul le dépositaire de l'autorité impériale (855), nous
voyons les papes et les Romains lutter contre l'empereur et
chercher à s'affranchir de la présence de ses légats. On ne
le comprend que trop ; c'est la logique de l'insatiable ambition

romaine. A distance, le pape et l'empereur s'entendaient;

>) 1'. 440—450. 2) 1'. 434—435- Cf. p. 45S.



— 478 —

mais dès que Louis II séjourna à Pavie comme roi d'Italie et surtout
comme empereur, la proximité devint trop grande et trop gênante!
Le pape, qui voulait bien avoir un défenseur en cas de besoin,
ne voulait pas avoir de maître; il n'avait pu supporter ni
les exarques grecs, ni les rois lombards ; il ne pouvait pas
supporter davantage un royaume franc d'Italie, encore moins
un roi d'Italie qui fût de plus rehaussé par la dignité
impériale. La lutte contre le roi et empereur Louis II était donc

inévitable, d'autant plus que Louis II, ardent et fier, estimait
au-dessous de sa dignité le lot qui lui était échu dans le
partage, avec ses deux frères, de l'héritage de son père, et qu'il
voulait s'en dédommager en augmentant autant que possible
sa puissance en Italie, par conséquent en réduisant le plus
possible celle du pape. C'est ainsi que Louis II devint, par la
force des circonstances, l'adversaire déterminé des ambitions

temporelles de la papauté J).

Donc, dès 844, l'ingérence de Louis se fit sentir dans

l'élection des papes. Sergius ayant été consacré sans qu'on
attendît la présence des légats impériaux, Louis accourut à

Rome, accompagné de l'évêque de Metz, Drogon, et de presque
tout l'épiscopat lombard, et prit l'initiative d'un synode où

furent examinées les pièces de l'élection de Sergius; après

quoi, on renouvela la défense de procéder à la consécration
des pontifes avant la jussion impériale et hors de la présence
des légats. Mais ce fut en vain. Cette défense fut violée trois

ans après, à la mort de Sergius, et Léon IV, à peine élu, fut

consacré précipitamment, au mépris des défenses impériales.
A la mort de Léon IV, les impériaux qui s'étaient prononcés

pour Anastase, durent, devant les résistances du peuple qui
tenait pour Benoît III, consentir à la consécration de ce dernier.

Au fond, c'était le roi qui était amoindri. Louis voulut
absolument prendre sa revanche en 858 et imposa aux Romains

son candidat à lui, le diacre Nicolas. Hélas! il eut la main

malheureuse, et ses illusions durèrent peu. Le serviteur docile

qu'il avait cru faire élire, oublia vite ses anciennes sympathies

et ses engagements de parti, et se montra un adversaire

intrépide. Toutes les condescendances impériales n'avaient fait

que fortifier les ambitions du parti papiste.

l) P- 335-



— 479 —

Il est manifeste que, dans toutes ces élections, les
Romains, fatigués du joug impérial, de l'occidental aussi bien
que de l'oriental, tendaient à reprendre leur droit primitif de
choisir eux-mêmes leur évêque et de s'administrer comme Eglise
particulière indépendante. Mais ils oubliaient, d'autre part, que,
du moment qu'ils consentaient à ce que leur évêque fût aussi
le patriarche de l'Occident et même à ce qu'il jouât un rôle
politique de plus en plus considérable dans le royaume d'Italie
et dans l'empire d'Occident, ni le roi d'Italie ni l'empereur
d'Occident ne pouvaient se désintéresser de son élection et de

sa conduite, et devaient par conséquent avoir le droit de
s'immiscer dans leurs affaires et de leur imposer des conditions.

C'est à combattre cette immixtion et à repousser ces
conditions que les papes employèrent toute leur autorité, soit
temporelle, soit spirituelle, soutenus par le peuple romain,
qui était naturellement désireux de pouvoir faire à son aise
sa petite émeute à chaque élection, et qui détestait les
impériaux comme tels, quels qu'ils fussent. C'est ainsi qu'en
général la cause des papes était, dans une certaine mesure,
populaire. Marin et Etienne VII furent aussi élus et consacrés
«contre l'autorité des canons1)».

Après Nicolas Ier, c'est Jean VIII qui contribua le plus
non seulement à secouer le joug vis-à-vis de l'empereur d'Occident2),

mais encore à accroître extérieurement l'autorité
temporelle du pape. C'est lui qui, de son chef, donna la couronne
impériale à Charles le Chauve (875), au mépris des droits de
Louis le Germanique qui était l'aîné. Au synode de Ravenne
de 877, Jean VIII prétexta qu'une inspiration avait déjà révélé
à Nicolas les desseins de Dieu sur le roi des Francs et de
Neustrie 3). Il accrédita ainsi l'opinion que les empereurs et à

plus forte raison les rois tiennent leur autorité, non de la
naissance, mais de Dieu par le canal du pape. Tandis qu'à
Byzance le patriarche se bornait à consacrer l'empereur, à
Rome le pape le créait par son propre choix et le consacrait *).
Sans doute, le pape n'était pas encore pour cela roi de Rome,
nous l'avons vu, même sous le régime de la Donation de
Charles le Chauve ; mais il s'y acheminait le plus possible. A
la mort de Charles le Chauve (877), Jean VIII voulut d'abord

:) Annales de Fulda, an. 883. 2) Gasquet, p, 427. s) P. 432—434. 4)P. 437—438.



faire ses conditions à Carloman, puis à Charles le Gros1);
avant de s'embarquer pour Marseille, il s'était fait précéder
d'une lettre à Louis le Bègue (fils de Charles le Chauve), dans
laquelle, pour prix des secours qu'il lui demandait, il lui
promettait formellement l'empire2). Et pendant qu'il négociait
ainsi avec les princes carolingiens, cherchant à exciter leur
rivalité et à rendre plus ardente leur soif de l'empire, il se

tournait secrètement vers l'empereur d'Orient, dont il aurait
peut-être préféré la suzeraineté éloignée et quasi nominale,
aux velléités d'émancipation des fils de Louis le Germanique.
Toutefois ce rusé pape fut pris dans ses propres filets ; il ne

dupa ni Basile ni Charles le Gros. Celui-ci, un beau jour,
précipitamment, arriva à Rome, paya d'audace, et le pape dut le

couronner César et Auguste sans conditions et sans que la

Donation de Charles le Chauve eût été confirmée par lui (881).

La situation avait donc changé subitement; ce n'était plus au

pape de faire des conditions, mais à lui d'en recevoir3).
On voit par ces péripéties comment la papauté temporelle,

au IXe siècle, se fortifia et s'accrut, malgré les arrêts et

quelquefois les reculs qu'elle dut subir de temps en temps, et

comment ses premières difficultés avec les empereurs d'Occident

tournèrent au fond à son avantage.

IV. — C'est dans ce berceau de la papauté temporelle et

politique qu'est née la nouvelle papauté spirituelle, celle qui

commence avec Nicolas Ier, son véritable père.
En se voyant maître d'un territoire relativement étendu,

en disposant à peu près à son gré des Romains et de leur

ville, en se considérant non seulement comme affranchi de

l'autorité impériale de Byzance, mais encore comme le
distributeur des titres de patrice et même d'empereur, le pape,
devenu une puissance politique, s'est cru autorisé à être aussi

et à plus forte raison une puissance spirituelle. Sa primauté

honorifique, telle qu'elle avait été admise jusque-là dans l'Eglise

universelle, ne lui parut plus suffisante; de simple primauté

d'honneur il en fit une primauté de juridiction: juridiction
d'abord dans toute l'Eglise, puis sur toute l'Eglise; juridiction
d'abord limitée aux causes majeures, puis étendue à toutes

l) p. 460—463. 3) p. 464—466. 3) p.



— 481 —

les causes, et universelle; juridiction d'abord extraordinaire,
puis ordinaire; juridiction d'abord relative et subordonnée au
jugement de l'Eglise, puis absolue, sans contrôle d'aucune
autorité supérieure, sans limites envers qui que ce soit. Telle
est la papauté nouvelle.

M. Gasquet, quoique très dévoué à la cause de Rome et
en particulier à celle de Nicolas Ier '), a été contraint d'avouer
que la papauté est née, non d'un droit divin quelconque, mais
du vide laissé à Rome par Constantin lorsqu'il transporta le
siège de l'empire à Byzance. «L'empire éclipsé, le champ
restait libre pour la papauté qui naissait. Si l'empire eût duré
au lieu de son berceau, l'arbre de la papauté serait mort
étouffé dans son germe. L'évêque de Rome n'eût été qu'un
patriarche, en tout semblable à son collègue de Byzance,
dépendant, subalterne, écrasé par le voisinage de l'empereur2). »

Toutefois, ce patriarcat romain du IVe siècle et des quatre
siècles suivants n'a plus suffi à Nicolas, qui l'a entièrement
dénaturé en lui adjugeant des pouvoirs nouveaux et en lui
attribuant un rôle contraire à l'esprit de l'ancienne Eglise et
de l'Evangile.

Nicolas, de l'aveu même de M. Gasquet, a été «le
véritable précurseur de Grégoire VII3). » Une fois promu à l'évêché
de Rome par la faveur de Louis II, il « s'affranchit de ses

obligations envers le prince. » Il changea complètement la
constitution de l'Eglise. Car, « avant lui, la primatie (sic) du trône
de Saint-Pierre, reconnue par les canons et les conciles, restait
encore limitée, dans la pratique, par les usages et les privilèges

séculaires des Eglises locales et nationales. L'évêque
dans son diocèse, le métropolitain dans sa circonscription,
n'avaient guère à compter avec le pape pour le gouvernement
de leurs suffragants. Les différends qui touchaient à la discipline

ecclésiastique se vidaient dans les synodes diocésains et
provinciaux. Nicolas Ier entreprit de faire de la cour de Rome
le tribunal universel d'appel de la chrétienté, de restreindre
jusqu'à l'annuler la compétence des synodes particuliers, en
enlevant aux évêques la connaissance des causes majeures, en
rendant obligatoire dans ces assemblées la présence de ses

*) Quelques-unes de ses erreurs ont été réfutées dans le Catholique national des
1 et 21 septembre 1895, p. 90—91, 93—94.

2) Ouvr. cité, p. 15. 3) P. 349.



— 482 —

légats, constitués surveillants des évêques et juges suprêmes
des conflits soumis à leurs décisions, en attribuant au saint-
siège en dernier ressort l'examen et la ratification de ces
décisions synodales. Bien plus, comme vicaire du Christ, maître
de lier et de délier, comme juge du péché et des sacrements,
il prétendit exercer, aussi bien sur la conduite des laïques
que des clercs, une sorte de droit de contrôle et de coercition
qui constituait la papauté arbitre des querelles domestiques
des souverains, et gardienne sévère de la morale publique.
Rome, sous son pontificat, devint vraiment le centre de la

catholicité; pas une querelle ne surgit dans l'Eglise qui n'y
tît sentir son contre-coup et n'y provoquât une minutieuse

enquête ; pas une question de discipline, pas une question
d'interprétation doctrinale, qui n'y fût aussitôt évoquée et
tranchée avec une autorité souveraine:). » L'humeur « hautaine et

despotique » de Nicolas souleva des révoltes contre lui dans

tout l'Occident, chez la plupart des métropolitains. « Sa passion

dominatrice, son dédain des droits des Eglises particulières, sa

politique de centralisation à outrance, soulevaient partout, de

Ravenne comme de Pavie, des bords du Rhin comme des

provinces de Neustrie, des protestations amères contre ce

régime d'absolutisme, inauguré dans l'Eglise, au moment même,

où, clans les royaumes de l'Occident, l'affaiblisement de l'autorité
publique développait largement les instincts anarchiques de

la féodalité naissante 2). »

L'idée que Nicolas s'est faite de la papauté n'était plus
l'idée chrétienne du bon pasteur qui court à la recherche
de la brebis égarée; c'était l'idée toute payenne de la
domination romaine étendue à l'univers entier, à l'Orient aussi bien

qu'à l'Occident:
Illa inclyta Roma

Imperium terris, animos œquabit olympo.

His ego nec metas rerum nec tempora pono ;

Imperium sine fine dedi.

Tandis que, dans l'ancienne Eglise, on avait appliqué a

tous les apôtres les paroles de J.-C. à Pierre: «Jeté donnerai

les clefs du royaume des cieux», Nicolas enleva ces clefs

aux autres apôtres, les plaça entre les mains de Pierre seul,

') ï- 349—35°- 2) 1J- 372—373-



— 483 —

et déclara que Pierre c'était le pape et le pape seul. Le passage
où le Christ avait chargé les apôtres de lier et de délier,
Nicolas se l'adjugea à lui seul. Sa notion des patriarcats était
aussi toute nouvelle. Tandis que l'ancienne Eglise les avait
réglés d'après l'importance même des villes où ils étaient
établis, Nicolas les fit découler de l'autorité même de St. Pierre;
et comme il identifiait St. Pierre avec le pape, il en résultait
que les quatre patriarcats d'Orient devaient lui être absolument
soumis et qu'il avait le droit d'exercer chez eux, sur eux et
même contre eux sa propre autorité, à son gré. Il prétendait,
en effet, que St. Pierre a fondé l'épiscopat romain; qu'il a fondé
aussi le siège d'Alexandrie, en y déléguant son disciple Marc ;

qu'il a fondé également le patriarcat d'Antioche, puisqu'il l'a
occupé pendant sept ans. Tel est l'ordre dans lequel il désigna,
dans sa Consultation aux Bulgares, les trois vrais patriarches :

« Ce sont les sièges de Rome, d'Alexandrie et d'Antioche ;

le second siège est sans conteste Alexandrie. Quant aux
évêques de Constantinople et de Jérusalem, on les appelle
aussi patriarches, mais ils n'ont pas la même autorité que les
précédents; car aucun apôtre n'a institué l'Eglise de Constantinople

; le plus vénérable de tous les conciles, celui de Nicée,.
n'en fait pas mention; c'est seulement parce qu'on la
surnomme la nouvelle Rome et par un effet de la faveur des
princes plus que de la raison, que son évêque a pris le titre
de patriarche. »

On se demande comment et pourquoi Nicolas a pu
oublier que Pierre a aussi vécu, prêché et agi à Jérusalem, et
que par conséquent le patriarcat de cette ville aurait dû être
moins maltraité par lui. Ce patriarcat aurait même dû, à dire-
vrai, passer avant celui de Rome et celui d'Antioche. Mais,
une fois lancé dans l'arbitraire, Nicolas ne s'arrêtait devant
aucun caprice. Ses propres légats, jugeant sur les lieux mêmes
les causes pour lesquelles ils étaient délégués, se voyaient-ils
contraints de rendre justice aux adversaires de Nicolas, aussitôt

et sans autre forme de procès, sans avoir même examiné
leurs motifs, il les désavouait et les condamnait, et condamnait
de même ses adversaires justifiés par ses légats; c'est ce qui
est arrivé à Constantinople dans l'affaire de Photius, et à
Metz dans l'affaire du mariage de Lothaire II. Ce qui le gui-

ce n'était pas l'amour de la vérité et de la justice,dait,



_ 484 —

c'était uniquement l'accroissement de sa propre autorité; dès

que quelqu'un lui faisait ombrage, il l'attaquait avec audace,
le condamnait sans pudeur, et s'acharnait à le calomnier et
à le briser.

Lorsqu'on examine impartialement sa conduite et ses
arguments dans son différend avec Photius, dans l'affaire des

Bulgares, dans le procès de Lothaire II, dans ses difficultés avec
Hincmar au sujet de l'évêque Rothade de Soissons, dans ses

difficultés avec Jean de Ravenne, avec les évêques de

Lorraine, etc., non seulement on est frappé par l'injustice et la

violence de ses procédés, mais encore par les doctrines erronées
et quelquefois hérétiques qu'il professe pour essayer de les

justifier. Ce n'est pas le moment d'entrer dans des détails qui

allongeraient par trop cette étude. Je me bornerai à quelques

points.
Dès 863, les Bulgares avaient été évangélisés par Méthode

et par des prêtres de l'Eglise de Constantinople. Or, en 866,

Nicolas leur envoya des prêtres romains, «qui employèrent
leur zèle à effacer tout vestige de l'enseignement donné par
les moines de Byzance. Déjà Nicolas avait adressé à Bogoris
le formulaire de la foi romaine, accompagné d'instructions,
écrites à un point de vue aussi précis que pratique, mais qui

d'un bout à l'autre visent manifestement à mettre le prince

en défiance de l'orthodoxie byzantine et à ravaler la dignité
des patriarches de Constantinople. Les agents pontificaux
s'inspirèrent des mêmes sentiments hostiles. Considérant comme

nuls les sacrements conférés par les Grecs, ils baptisèrent et

confirmèrent de nouveau tous les Bulgares, « du plus petit au

plus grand» et remplacèrent, dans la liturgie, par les rites

latins, les usages introduits à la suite des instructions de

Photius. Ils firent plus. Ils s'emparèrent si bien de l'esprit
de Bogoris, qu'il chassa de son royaume, à leur instigation,

tous les missionaires byzantins. Dans la ferveur de son zèle,

il se dévoua lui et les siens à saint Pierre, en acceptant la

tonsure, en signe de vassalité x). » Laissons de côté le

mécontentement de l'empereur Louis II et l'irritation de l'empereur

Michel à la suite de ces procédés. Ne voyons les actes du

pape et de ses prêtres qu'au seul point de vue ecclésiastique

l) Gasquet, p. 369.



— 485 —

et théologique. L'expulsion des missionaires grecs d'une
province que les canons de Chalcédoine avaient attribuée au
siège de Byzance, le mépris hautement déclaré des sacrements
conférés par des prêtres légitimes, l'annulation sans aucun
motif de ces sacrements, le sacrilège et l'hérésie d'un second
baptême, la doctrine implicitement contenue dans ces actes,
à savoir que la grâce des sacrements n'est plus conférée par
le Christ, mais seulement par le prêtre autorisé par le pape,
toutes ces nouveautés étaient des profanations scandaleuses,
grosses d'erreurs pour l'avenir et qui altéraient déjà dans
l'Eglise romaine la vérité chrétienne et la nature de la
véritable Eglise.

Autre fait. La manière dont Nicolas traita le métropolitain
Hincmar de Reims dans l'affaire de Rothade de Soissons et
dans celle du prêtre Vulfad, fut aussi une violation positive
du droit. Hincmar se soumit, mais non sans protester dans
ses Annales, au sujet de cet évêque Rothade canoniquement
déposé par les évêques de cinq provinces et rétabli par Nicolas
« contre toutes les règles et par un coup d'autorité (non regu-
lariter, sed potentialiter) ». «C'est ainsi, ajouta-t-il, que, sans
interrogatoire, sans le consentement des premiers juges, mais
simplement par l'entremise du légat Arsénius, l'évêque déposé
fut rendu à son siège. » Et dans sa défense adressée à Nicolas,
Hincmar, tout en se soumettant, lui dénonça tristement « les

conséquences inévitables de la jurisprudence nouvelle introduite
dans l'Eglise, le mépris des laïques pour les jugements
ecclésiastiques, la ruine de l'autorité métropolitaine, l'anarchie des
diocèses où les évêques, sûrs de l'impunité, braveraient par
l'appel à Rome les remontrances de leurs supérieurs l). »

Signalons non seulement la protestation des deux
archevêques lorrains, Günther de Cologne et Thietgaud de Trêves,
qui, dans l'affaire de Lothaire II et de Valdrada, se plaignirent
à l'empereur Louis II d'avoir été condamnés par Nicolas contre
toutes les règles canoniques ; mais encore le manifeste suivant
adressé à tous les évêques par les évêques de Lorraine:
«Quoique Nicolas, qui se dit pape, apôtre entre les apôtres,
et se conduit comme s'il était l'empereur du monde, à l'instigation

de quelques hommes dont il favorise les menées, ait

') p- 383.



— 486 —

voulu nous condamner, nous avons résisté à ses folies, et

tout ce qu'il a tenté contre nous est retombé par la suite sur
sa tête. Nous vous envoyons ces articles qui vous feront
connaître nos griefs contre ledit pontife :

« Tu as essayé d'opprimer par des mesures violentes notre
indépendance, et sans synode, sans examen canonique, en

l'absence de tout accusateur et de tout témoin, sans discussion

contradictoire, sans déposition de preuves, sans aveu de notre
bouche, en l'absence des autres métropolitains et de nos
confrères diocésains, par le seul arbitraire de ta tyrannie, tu as

prononcé notre condamnation.
« Ta sentence maudite, contraire à tout sentiment de

bénignité paternelle et de fraternelle charité, injuste, irrégulière,
opposée aux règles canoniques, nous refusons de la recevoir.
Unis spirituellement à tous nos frères, nous la méprisons et

la rejetons. Et, à notre tour, nous te condamnons et t'anathé-
matisons et refusons de te recevoir dans notre communion,
heureux de demeurer dans la communion de toute l'Eglise et

dans la société de nos frères, que tu dédaignes, t'élevant par
ton arrogance au-dessus d'eux, te séquestrant dans l'isolement
de ton orgueil.

« C'est pourquoi, du haut de ta témérité, tu as retourné

contre toi même l'anathème. Tu t'es écrié : « Qui n'obéit pas

aux préceptes apostoliques, qu'il soit anathème. » Or, ces

préceptes tu les as maintes fois violés, et avec eux les lois divines

et les sacrés canons, quand tu as négligé de suivre les

traditions de tes saints prédécesseurs, les évêques de Rome »

Les innovations de Nicolas n'aboutissaient pas seulement au

scandale ; plusieurs résultats étaient aussi grotesques. Qu on

se représente le légat du pape, Arsénius, arrivant en France

ou en Germanie pour y mettre clergé et laïques à la raison,

paraissant en maître « comme s'il était lui-même le souverain

pontife», ne souffrant de personne ni discussion ni contradiction,

imposant partout des ordres, la bouche pleine de menaces ec

d'excommunication, réintégrant Rothade dans son diocèse,

blâmant publiquement le métropolitain. Hincmar, passant ensuite

en Lorraine, ramenant au roi Lothaire sa première femme

Teutberge, le forçant de lui remettre Valdrada qu'il devait

J) P- 383—384.



— 487 —

conduire à Rome, emmenant également avec lui l'épouse adultère

de Boson, Ingeltrude, qui, ses fautes expiées, devait
être rendue à son mari Ce qui empêche de rire, c'est que
l'autorité royale s'inclinait sous la menace des foudres de ce
nouveau Jupiter.

Nicolas eut la chance extraordinaire de n'avoir eu devant
lui, en Occident, pour arrêter ses empiétements, qu'une famille
royale qui tenait des papes mêmes ses titres à la royauté et
à l'empire, et qui, par déférence, ne croyait pas pouvoir
pousser son opposition à l'extrême. Nicolas le savait et il en
abusa. Il eut encore la bonne fortune d'avoir affaire à un
Louis II, qui, malgré ses essais de résistance et sa prétendue
réputation de fermeté, manquait d'enérgie, fort inférieur en
caractère à sa femme Ingelberge, ignorant, quelquefois même
niaisement scrupuleux et incapable en tout cas de tenir tête
à un adversaire aussi résolu que Nicolas. Lothaire II était
léger et même véreux. Charles le Chauve, vaniteux et jaloux,
aurait tout livré à Nicolas, pourvu qu'il en reçût le titre de
Basileus et qu'il pût se draper à l'orientale dans son palais.
Hincmar lui-même, qui eût pu, s'il eût osé et s'il eût voulu, se

mettre à la tête du parti national, grouper les éléments
conservateurs et sauver ainsi les traditions de l'Eglise de France,
Hincmar, hélas! manquait, lui aussi, de caractère; il voyait,
savait, protestait de la plume, et encore! mais il n'était pas
l'homme d'action intrépide, qui lutte, coûte que coûte, jusqu'à
la mort, pour son devoir. Cet homme d'action intrépide, ce
fut Photius, la gloire non seulement de l'Eglise orientale au
IXe siècle, mais de l'Eglise universelle; c'est lui qui seul a eu
l'énergie, l'héroïsme, de tenir tête au perturbateur romain, au
père de la papauté schismatique, hérétique et antichrétienne.
Malgré toutes les injures et toutes les calomnies dont il a été
abreuvé et précisément à cause de ces calomnies mêmes, il
doit être réhabilité et glorifié comme il le mérite; il l'a déjà
été par les Guettée et les Ivantzoff-Platonoff, il le sera de plus
en plus, à mesure que les historiens occidentaux se dégageront
davantage des préjugés papistes qui obscurcissent encore l'histoire
dans les pays soumis à la papauté. Déjà M. Gasquet lui-même,
malgré son injustice criante envers Photius, a dû avouer qu'il
fut l'homme le plus remarquable de son temps par l'universalité

de sa science et par l'incontestable supériorité de son



_ 488 —

esprit ; qu'il exerça un ascendant extraordinaire x) ; que, quant
aux accusations dont il a été l'objet, on doit « constater qu'au
IXe siècle tous les partis se renvoient des accusations de

cette nature, et que les apologistes de la papauté ne les ont

pas plus épargnées à Hincmar de Reims qu'au patriarche de

Constantinople2). » Et plus loin, au sujet du synode de

Constantinople de 867 qu'on a accusé de fausseté: «Il convient
de n'ajouter foi à ces accusations que sous le bénéfice d'une

réserve prudente 3). » M. Gasquet n'hésite pas non plus à

concéder que les successeurs de Grégoire 1er « n'ont pas imité sa

réserve et sa modestie4). » Intelligenti pauca.
Si Adrien II s'est montré bienveillant vis-à-vis des victimes

de Nicolas Ier, il ne faut pas se méprendre sur la portée de

sa bienveillance. Ce n'a été qu'un changement de ton et de

forme dans l'administration, mais non un changement de

principes. Les doctrines sont restées les mêmes. Jean VIII, lui

aussi, les a maintenues. La suite des événements n'a fait que
les développer et les aggraver ; en sorte que l'on peut dire

qu'à partir du pontificat de Nicolas Ier une nouvelle Eglise
romaine a été fondée dans l'Eglise d'Occident et contre
l'ancienne Eglise universelle.

Sans doute, bien avant Nicolas, il y eut des papes
dominateurs, ambitieux, avides de pouvoir, vaniteux, orgueilleux,
disposés à exagérer le plus possible la situation privilégiée
qu'ils avaient dans une ville aussi illustre et aussi importante

que Rome; toutefois, ce ne fut de leur part, pour accroître

leurs privilèges et leur influence, qu'aspirations et efforts,

aspirations souvent vaines, efforts souvent impuissants et

toujours plus ou moins réprimés. De fait, les plus audacieux

trouvèrent toujours devant eux une pierre d'achoppement. Ce

ne fut, je le répète, qu'à partir de Nicolas que la papauté,

favorisée par des circonstances exceptionnelles, prit un caractère

nouveau et devint dans l'Eglise d'Occident une institution, en

transformant sa simple primauté d'honneur en autorité suprême.

E. MlCHAUD.

(A suivre.)

]) P. 351. 2) P. 352. 3) P. 372. ") P. 361.


	L'ancienne et la nouvelle Église : en occident, au IXe siècle

