Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: L'ancienne et la nouvelle Eglise : en occident, au IXe siécle
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

’ANCIENNE ET LA NOUVELLE EGLISE

EN OCCIDENT, AU IX° SIECLE.

On sait bien d'une maniére générale que la période des
sept conciles cecuméniques qui se termine, avec le deuxiéme
concile de Nicée, en 'an 787, forme un tout indivis; que, pen-
dant ce laps de temps, 1'Eglise universelle, soit en Orient,
soit en Occident, est restée une et indivisée dans son ensemble,
malgré les agitations intérieures et les divisions secondaires
ou partielles qu’elle a eues & subir; que ce n'est qu'au IX® siecle
que de graves innovations ont été commises en Occident, in-
novations allant peu & peu jusqu'a laltération, en matiere de
discipline, de constitution ecclésiastique, de culte et méme de
dogme; qu'ainsi le IX® siecle est un siecle de transition dans
lequel l'ancienne Eglise s’altére pour faire place a4 une nou-
velle Eglise, qui heureusement n’a jamais réussi a étouffer
Pancienne, mais qui est devenue nombreuse, puissante, active,
militante, perturbatrice, sans cesse envahissante, jusqu'a pro-
voquer en Europe des divisions incessantes et des guerres de
religion particulidrement déplorables; qu'au IXe siecle s'opere
par conséquent un travail d'incubation, qui n’est pas encore
Uceuvre épanouie des XIII® et XIVe siecles, qui n'est méme
bas encore T'ceuvre déja développée du XI°, mais qui laisse
cependant déja voir cette ceuvre en formation.

Clest cet aspect geénéral du IXe siecle que je voudrais
dessiner avec plus de précision, en entrant, par une analyse
aussi claire que les documents de I'époque le permettent, dans
les détails les plus caractéristiques. Toutefois, ce sujet étant



— 464 —

tres vaste, je devrai, dans cette premiere étude, me borner a
de simples indications.

[. — Et d'abord, l'axe de l'empire du monde, qui depuis
le départ de Constantin en Orient était en Orient, se déplace
visiblement vers 1’Occident, a partir du couronnement de
Charlemagne comme empereur d'Occident. Pendant quatre
siecles, tous les regards ont été tournés vers Constantinople
comme vers le pdle de la politique et de la haute culture. Les
barbares qui ont envahi I'Occident, vy ont apporté des ténébres
et de la grossiereté, et arrété par la méme la civilisation, qui
y a rétrogradé. Mais cet ¢état de choses cesse avec 'avénement
de la famille des Carlovingiens au trone. [’¢clat que répandent
sur la Gaule Charles Martel, Pépin et surtout Charlemagne,
¢blouit en quelque sorte 'Europe et met dans I'ombre Cons-
tantinople. Non seulement le nouvel empereur d'Occident en-
tend bien étre maitre chez lui et l'est de fait, mais il étend
encore son influence et méme son autorité jusqu'en Orient.
Byzance a de puissants voisins qui la jalousent et des ennemis
qui la détestent, surtout pendant le regne de Nicéphore I¥
(802—811): Harofin-al-Reschid d'un coté, les Bulgares de 'autre,
épuisent de plus en plus les forces défaillantes de 'empire
byzantin. « Aucune époque, dit le chroniqueur Théophane, ne
fut aussi calamiteuse pour les chrétiens que le regne de Nicé-
phore.» Charlemagne, au contraire, grandissait. Il était lié
d’amiti¢ avec le Khalife de Bagdad. Des 'an 800, au moment
de son couronnement, il avait recu a Rome les envoyés du
patriarche de Jérusalem, qui lui offrait les clefs du saint sépul-
cre, celle de la cité et 'étendard de la ville, et qui lui deman-
dait ainsi son patronage, comme 'évéque de Rome avait prié
autrefois Charles Martel de prendre sous sa protection 1a
papauté. Peu apres, le souverain de Perse lui fit don de 1?1
propriété des Lieux saints. Par des présents habilement distrl-
bués, Charlemagne accrut sa clientele en Asie et en Afrique,
dans toutes les provinces séparées de l'obédience de Byzance.
Les Avares, les Huns lui envoy2rent des ambassades pour
implorer son secours; il envoya une armée chez les Bohémes
pour contenir leurs invasions. Bref, le souverain d’Aix-la-Cha-
pelle était alors plus influent que celui de Constantinople.



Or, le souverain d’Aix-la-Chapelle étant le couronné de
I'évéque de Rome, il est aisé de comprendre que 1'évéque de
Rome devait naturellement bénéficier de cette situation nou-
velle. Il sut s'élever en méme temps que Charlemagne, et
étendre comme lui son influence et méme son autorité. L'ac-
croissement de l'empire d'Occident devint ainsi, par la force
des choses, 'accroissement de la papauté romaine.

Il est vrai que cet ¢tat de choses ne dura pas, et que,
lorsque les Charles Martel et les Charles le Grand furent
remplacés par les Charles le Chauve et les Charles le Gros,
lorsque les faibles descendants de Charlemagne compromirent
I'empire d'Occident par leurs divisions de famille et par
leur manque de capacité et de caractére, lempereur de Cons-
tantinople eut beau jeu pour reprendre sa revanche; 'empereur
Basile, en effet, & partir de 877, n'y manqua pas, et, sachant
faire oublier les crimes par lesquels il était arrivé au pouvoir,
il sut rendre a son autorité, en Italie, un prestige assez grand
pour que le pape Jean VIII se tournit secrétement et habile-
ment vers lui, implorant méme son assistance contre les bandes
de Lambert de Spolete ).

Mais, néanmoins, le mouvement était donné, et s'il fut
bien ralenti pendant quelque temps en politique, il se maintint
€n ce qui concerne les choses ecclésiastiques et la papauté,
grace a I'habileté de Jean VIII et de ses successeurs, qui main-
tinrent toujours en effet leurs prétentions temporelles et spiri-
tuelles d’apres le plan que leur avait tracé Nicolas I°*. Méme
au milieu des honteux abaissements dans lesquels la papauté
s'est avilie a la fin du IX° siecle et pendant le cours du X,
Cette papauté souillée de boue et de sang, dépouillée de pres-
tige autant que de vertu, sut cependant, tant 'ignorance géné-
rale et la corruption étaient grandes, conserver aux yeux des
Populations dégradées ce qu’elle appelait ses droits. La bataille

€tait momentanément gagnée, ou plutdt les marrons étaient
tirés du feu.

II. — Ce qui frappe en second lieu, en étudiant cette
€poque, cest le fait de la division entre I'Orient et I'Occident,
el méme entre les deux Eglises. Ce second fait est d'une cer-

taine maniere 1a conséquence du premier: car on voit, d'une
\—M

) Voir CEmpive  byzantin et lo Monarchic frangue, par A. Gasquet,
P 476—479; Paris, Hachette, 1888.



— 466 —

part, les empereurs d’Orient, jaloux et irrités de la création
de l'empire d'Occident, chercher & maintenir dans leurs actes
officiels le monopole de leur titre impérial et de leur autorité,
méme en Occident, et, d'autre part, les évéques de Rome
chercher a imposer aux patriarches d’'Orient, a celui de Con-
stantinople surtout, leurs nouvelles prétentions et leur nouvelle
autorité, prétentions et autorité que les Orientaux, Photius a
leur téte, et méme Ignace (dans la question bulgare), repous-
seérent énergiquement.

Les écrivains papistes ont accrédité en Occident I'expression
«schisme d'Orient». C’est une erreur manifeste: car il est
manifeste que c’est la papauté romaine qui, par ses innovations,
s'est séparée de lancienne Eglise et qui a fait schisme. Elle
accuse autrui de son propre crime, mais son crime apparait
enfin de plus en plus, griace a la vérité historique qui chaque
jour s'impose davantage. ‘

Il est a considérer qu'aucune des discussions, soit dog-
matiques, soit plus souvent théologiques, qui ont troublé 1'Eglise
pendant les huit premiers siecles, n’a réussi a rompre l'union
religieuse entre 1'Orient chrétien et 1'Occident chrétien.

La question du Filiogue faillit amener cette rupture; mais
comme les Occidentaux, longtemps divisés eux-mémes sur ce
point, ne purent jamais en faire ni une doctrine universelle
ni un vrai dogme, la rupture n'eut pas lieu. Charlemagne,
grand partisan du Filiogue, voulait bien jouer au dogmatiseur
et faire acte d’autorité religieuse, mais il n'aurait jamais con-
senti a4 pousser les choses jusqu'a cette extrémité: car la base
de son plan d'action était 1'union.

La question du culte des images, qui divisa les OrientauX
entre eux et les Occidentaux entre eux, faillit aussi amener
une séparation entre I'Eglise d’Orient et I'Eglise d’Occident,
et cela grace a I'immixtion malheureuse de Charlemagne. L'in-
fluence considérable qu’exerca limpératrice Iréne en Orien.t)
il voulut l'exercer en Occident, mais en sens contraire: tandis
que l'impératrice Iréne s’efforcait de rétablir le culte des image’%
Charlemagne s'efforcait de le combattre, tel du moins qu il
le voyait trop généralement pratiqué. Les Livres carolins et
le synode de Francfort de 794 font connaitre clairement son
opinion, opinion qui ne fut ni celle du pape Adrien, ni celle
de ses successeurs, et qui fut de nouveau affirmee au synode
de Paris de 825, sous Louis le Débonnaire.



— 467 —

Et néanmoins, malgré cette attitude séparatiste dans cette
question particuliere, Charlemagne voulait en général la paix,
et la paix par 'union des Eglises d'Orient et d’Occident. Cette
union était pour lui un gage de stabilité pour 'union politique
de 'empire d'Orient et de I'empire d'Occident. «En se recon-
naissant orthodoxes, les sujets de Charlemagne comme ceux
de Nicéphore ne verront en eux que des fréeres. La fraternité
chrétienne préparera et consolidera la fraternité politique.
Dans les idées mystiques du premier moyen Aage, il n'y a
qu'un empire, qui est I'empire de Dieu. L’unanimité est dans
les desseins de la Providence. Un seul empire, deux empereurs
égaux, fraternellement unis par les liens temporels et par les
liens spirituels ..., tels sont les éléments de la conception
politique de Charlemagne?). »

M. Gasquet prétend que, dans cette conception de Charle-
magne, le pape devait, « comme représentant de la catholicité »,
servir de «meédiateur » entre les deux empereurs. Ceci ne me
semble pas fondé, et voici pourquoi.

D’abord, Charlemagne devait savoir que ’Orient, qui avait
toujours considéré le patriarche de Rome comme simple repré-
sentant de 1'Eglise occidentale, ne I'avait jamais considéré et
ne le considérerait jamais comme représentant de la catholi-
cité; et puisqu’il voulait une paix positive et pratique avec
I'Orient, il ne pouvait pas y mettre comme condition essentielle
une chimere, une pure impossibilité, Il efit ruiné par la base,
ipso facto, tout son plan de conciliation.

Ensuite, il connaissait suffisamment les visées de la pa-
pauté pour savoir qu'un pape «médiateur » serait vite trans-
formé en pape «patron». Or, il ne voulait certainement & au-
cun prix d’'un pape patron. Déja mécontent d’avoir été contre-
carré par le pape Adrien Ier dans la question des images, plus
mccontent encore de se sentir la créature du pape Léon III,
qui avait arrangé de main de maitre l'affaire de son élévation
4 'empire et de sa consécration, il ne pouvait pas logiquement
vouloir donner au pape un role qui efit certainement amoindri
le sien,

Enfin, des textes positifs prouvent qu’il a voulu la paix et
Punion «en Dieu et dans 'amour du Christ» et nullement dans
le pape: « Ad constituendam nobis pacem et feederanda atque

L
1
) Al Gasquet, ouwr. cité, p. 312.



— 468 —

adunanda haec duo 2w Christi caritate).» Tel est le vrai sens
du pacte d’alliance de 813. «Deo mediante adunatissimus »,
dit le capitulaire de Kiersy-sur-Oise en 877. «Vera cum Dei
voluntate concordia », dit un autre capitulaire de 869. «I.’amour
en Dieu ou en Christ, avoue M. Gasquet lui-méme (p. 310), est
le fondement de la concorde sociale; dans tous les textes du
IXe siecle se trouvent les termes inw Deo ou in Christo caritas».

Dans aucun de ces textes il n’est question ni du pape, ni
méme de I'Eglise, mais seulement de Dieu et du Christ. Et
ailleurs, quand Charlemagne parle de I'Eglise, il entend seule-
ment 1'Eglise catholique ou universelle: «FEcclesiam suam
catholicamm sanctam et immaculatam, quae toto orbe diffusa
est ... in nostro tempore adunare atque pacificare dignatus
est?).» Il importe méme de remarquer que, dans une lettre de
Louis Il a 'empereur Basile, I'Eglise constituée sur la terre
est considérée comme étant une partie intégrante de l'empire
un: «Unum est imperium Patris et Filii et Spiritus sancti,
cujus pars est Ecclesia constituta in terris». Plus tard, les
papes prétendront le contraire, & savoir, que les royaumes et
les empires sont dans 1'Eglise comme des parties intégrantes
de 'Eglise, parties soumises aux papes comme chefs de I'Eglise.
Mais, & I'époque que nous étudions, la papauté, si nouvelle et
si hardie qu’elle soit, n’ose pas encore émettre cette théorie
de T'Eglise englobant et tendant a absorber les Etats.

Tout en étant «fraternellement» unis en vue de la défense
de leurs intéréets matériels et de leur foi commune, les deux
empires d'Orient et d’Occident, ainsi que les deux Eglises,
conservaient leurs caractéres propres, conformément a leurs
traditions et & leurs maniéres d'entendre les choses politiques
et les choses ecclésiastiques.

M. Gasquet a ainsi caractérisé 'Eglise de Byzance & cette
époque. Peut-étre force-t-il un peu la note; néanmoins, etant
donnés d'une maniere générale les faits et gestes des Justinien,
des Léon !'Isaurien, et plus tard des Michel Paléologue, des
Andronic le jeune, des Jean VIII Paléologue, etc., son jugement
ne saurait étre écarté. «Jamais gouvernement, dit-il, n’eut -un
caractere théocratique plus marqué que le gouvernement 1m
périal de Byzance; nulle part la religion ne fut plus étroite-

Y Bp. Carol. XXIX. ?) Ep. Carol. XL.



— dBG —

ment associée & la vie publique qu'a Byzance. Mais ce caractere
théocratique s’attachait a la personne méme de l'empereur;
c'est en lui que I'Eglise et 'Etat reconnaissaient leur chef?).
Héritiers des anciens pontifices maximi, les empereurs byzantins
continueérent & exercer, au sein méme du christianisme, une
sorte de sacerdoce laique?). De la leurs prétentions a inter-
préter le dogme, & imposer leurs décisions théologiques aux
évéques et aux conciles; de 12 les nombreuses hérésies qu’ils
propagérent en les appuyant du prestige de la puissance pu-
blique *). De 1& vient aussi la condition inférieure et subalterne
des patriarches de Constantinople, qui, placés directement sous
la main des Césars, exposés aux vicissitudes de leur faveur
ou de leur disgrace, ne purent jamais émanciper I'Eglise orien-
tale de la tutelle impériale, et durent se résigner a4 n'étre
guere que les instruments des volontés du pouvoir4). »

En Occident, 'empire est chrétien aussi; mais, a I'époque
de Charlemagne, il n'est pas aussi théocratique que le prétend
M. Gasquet. Tandis qu'en Orient le caractére laique et le
caractere religieux restent confondus dans la personne impériale,
en Occident I'empire existe en deux personnes: 'empereur et
le pape. Le concile de Paris de 829 dit: « Totius sancte Dei
ecclesi corpus in duas eximias personas in sacerdotalem
videlicet et regalem ... divisum esse novimus». Le concile
de Thionville de 844 dit aussi: « Bene nostis ab illo qui solus
merito et rex et sacerdos fieri potuit, ita Ecclesiam dispositam
€Sse ut pontificali auctoritate et regali potestate gubernetur ».
On voit clairement que la papauté est étroitement associée
& Tempire. Mais il est inexact de dire, d’'apres ces textes,
qu'elle est «comme la pierre angulaire, la clef de votite de
Iédifice »; que «I'éveque de Rome est le garant de lordre

'} 11 faut dire, pour étre exact: leur chef poZitigue ; car jamais PEglise d’Orient
ne s’est séparée de I'Eglise indivisée, qui n’a jamais reconnu d'autre chef reZigicux
que Jésus-Christ,

) 1 faut dire encore, pour étre exact, que ce n’étaient pas seulement les em-
Pereurs qui exergaient cette sorte de sacerdoce laique géméral, mais tous les fideles,
M, par leur baptéme, étaient incorporés au Christ sauveur et pontife, et participaient
Aust dans une certaine mesure au sacerdoce de J.-C., mesure toutefois inférieure et
subordonnée 4 celle du sacrement de lordre.

) 1l faut dire: plusieurs d’entre eux, et non #4 d’une maniére générale.

- .4‘) Oz.wr. cité, p. 309, — Il faut ajouter, pour étre exact, qu’il }.' a eu dans
ghse orientale, méme & Constantinople, des patriarches qui ont su résister a l'au-
it impériale, lorsque celle-ci violait la foi de I'Eglise.



— 470 —

social fondé par Charlemagne?!)». Ce sera la visée des papes
a partir de Nicolas I¢* et surtout de Grégoire VII; mais avant
Nicolas I®* il n'en est pas encore question; et telle n’était cer-
tainement pas la pensée de Charlemagne, de vouloir subor-
donner son autorité impériale et son empire a Varbitraire
du pape.

Remarquons-le aussi, c'est pendant la période de l'union
que naquit 'idée de la croisade, de la vraie croisade, géné-
reuse, fraternelle et toute chrétienne, non celle que les papes
reprendront plus tard a4 leur profit personnel et en vue de la
subordination des Eglises d'Orient & leur autorité, Cette idée
de la croisade est venue 2 l'esprit de U'empereur Théophile
(829-—842), lorsque, voyant son armée taillée en pieces a
Amorium par le Khalife de Bagdad, il dépécha a Louis le
Pieux (ou le Débonnaire) un de ses parents, le patrice Théo-
dose, pout le presser de lui envoyer des secours; le concours
de Venise devait aussi lui étre acquis. « Théophile, dit M. Gas-
quet, méditait une croisade de toute la chrétienté d’Orient et
d’Occident contre les musulmans. Il est surprenant que les
chroniqueurs francs, si exacts a mentionner toutes les ambas-
sades byzantines, ne nous disent pas un mot de celle-la et du
grand projet qu'elle comportait ... La mort du patrice Théo-
dose, mais plus sfirement encore celle de Louis le Pieux (840),
et les guerres civiles qui en furent la suite, empécherent ces
résolutions d’aboutir 2). » |

La rupture commenca par la politique, entre les deux
empires ou plutdt entre les deux empereurs. Le pacte de frater-
nelle concorde qu'avait inauguré Charlemagne et qu'avaient
accepté Nicéphore et Michel le Curopalate, ne se maintint
que pendant la premiére moitié du IX°® siecle, tant que I'empire
byzantin, attaqué par les Bulgares et par les Arabes, se sentit
faible vis-a-vis de la puissance franque?. Mais, des que l€
sentiment de cette faiblesse disparut, des que les descendants
de Charlemagne, divisés entre eux, ne surent plus imposer le
respect aux Orientaux, ceux-ci reprirent leurs anciennes idées
de domination universelle, rejeterent le pacte de 813 et cOI-
sidérerent l'empereur d'Occident comme un simple barbare,
-usurpateur d’un titre et d'une autorité qui ne lui appartenait pas-

1) Gasquet, p. 310. %) P. 327—328, %) P, 319—328.



— 471 —

Louis II est toujours resté fidele au pacte de Charlemagne ;
pas plus que Charlemagne, Louis le Pieux, Lothaire I°, il ne
prit le titre d'empereur universel; l'empereur d'Occident s'in-
titulait simplement empereur des Romains, comme il appelait
'empereur d’Orient empereur des Grecs. Clest 'empereur
Michel III 1'lvrogne, c’est surtout son successeur, 'empereur
Basile I°f, qui, a mesure que linfluence franque diminua et
que la leur augmenta, violérent le pacte susdit et affecterent
de se considérer comme les seuls empereurs, refusant ce titre
a Louis II, & Charles le Chauve, a Charles le Gros, et ne leur
donnant que celui de roz?).

Le pape Nicolas I¢** saisit avec empressement 1’occasion
de réprimer T'ambition et T'orgueil de l'empereur byzantin.
Dans une lettre violente adressée a 'empereur Michel 'lvrogne,
il lui écrivit: « Considérez combien il est ridicule & vous de
prendre le nom d'empereur des Romains sans connaitre méme
la langue romaine ... Cessez de vous appeler I'empereur des
Romains, puisque ceux dont vous prétendez étre I'empereur
sont, selon vous, des barbares.» Et, chose curieuse, c'est pré-
cisément ce pape Nicolas I°r, si ardent & repousser les prétentions
de 'empereur d’Orient & la domination universelle, c'est lui,
dis-je, qui va manifester ces mémes prétentions comme simple
patriarche d’Occident. C'est lui qui va essayer de jouer dans
I'HEglise, vis-a-vis des Orientaux, le méme role que 'empereur
d'Orient voulait jouer, dans I'empire, vis-a-vis des Occidentaux.
Telle est 1a véritable origine du césaro-papisme, que Gré-
goire VII développera au XI° siecle, et que Innocent III
flfﬁrmera au XIII* comme une chose de droit divin, évidente,
Incontestable !

La rupture entre les deux Eglises n'a donc pas eu pour
Cause, comme quelques-uns l'ont prétendu, la querelle des
images, ni méme le Filioque, mais l'institution, par Nicolas I°",
de la papauté nouvelle, papauté schismatique des son origine,
€t qui ne tarda pas a devenir hérétique, dés qu'elle s'imposa
tomme un dogme et qu'une fois transformée en institution de
droit divin, elle s'adjugea le droit de transformer en dogmes
les doctrines qui étaient a sa convenance.

Ainsi, premitrement, c'est Nicolas I’ qui fut le premier
auteur du schisme entre les deux Eglises; c’est lui qui,

i

) Gasquet, p. 404—407, 413—420, 424—426.



472 —

quelque temps avant de mourir (867), alluma en Occident le
feu contre les orthodoxes orientaux, en excitant les Ratramne
de Corbie, les Enée de Paris, les Eudes de Beauvais, etc., a
prendre la plume contre les Grecs, non pas a réfuter ce que
leurs griefs contre les Occidentaux pouvaient avoir d’excessif
(ce n'elit été que juste), mais a4 vouloir avoir raison quand
méme, 14 méme ou 1'on avait tort, et & aggraver ainsi le mal
au lieu de l'apaiser. Photius n’a pas accusé les Occidentaux
en général, mais seulement ceux qui voulaient altérer le sym-
bole. en y introduisant le Filiogue, et ceux qui violaient les
traditions de l'ancienne Eglise, ainsi que la constitution de
I’Eglise, en créant & Rome une papauté nouvelle antichrétienne.
Photius en a appelé aux orthodoxes d’Occident restés fideles
a Pancienne Eglise, il a tendu la main a tous les Occidentaux
qui luttaient contre le césaro-papisme de Nicolas 1°f, aux évéques
de Lorraine, a I'Eglise germanique, & I'Eglise de Ravenne, etc.
Loin d'avoir fait écho aux prétentions arrogantes de DBasile,
il a fait donner le titre d’empereur a Louis 1I, dans le synode
de Constantinople de 866. Il voulait donc la paix et l'union,
mais dans lUordre et dans la vérité. C'est Nicolas I qui a
causé le désordre et la scission.

En second lieu, la rupture politique entre les deux em-
pereurs, bien qu'elle tienne 4 d’autres causes, doit étre attribuée
aussi a la politique des papes, politique toute d’égoisme, de
jalousie, d’ambition, de division. M. Gasquet lui-méme, bien
que fort dévoué a la papauté et a Nicolas I en particulier,
a cependant fait l'aveu suivant, a propos de Iéchec du
mariage projeté entre la fille de 'empereur Louis II et le fils
de Pempercur Basile. «Depuis le réegne de Pépin jusqu'a 1a
fin de 'empire carolingien, a-t-il dit, pas une des propositions
de ce genre ne put aboutir. Les Byzantins prirent linitiative
de cing demandes de mariage, au moins, avec la famille caro-
lingienne; elles échouerent toutes. Une sorte de fatalité maligne
déconcerta tous les efforts de leur diplomatie. Ces mariages
déplaisaient fort aux pontifes de Rome; ce sont eux qui firent
rompre les fiancailles de Gistle, fille de Pépin, et de RothrL}de,
fille de Charlemagne. Il semble que I'union des deux empires
leur ait paru un danger pour leur indépendance WP

Y OQuvr. cité, p. 414



— 473 —

Donec tout ce qui touche & la papauté dans le cours du
IXe siecle doit étre étudié de prés, 4 cause de son extréme
importance.

III. — L’extension du pouvoir temporel des papes est aussi
un des faits les plus caractéristiques du IX® siécle.

La papauté au VIII® siécle était devenue, a partir de
Grégoire 1I, toute politique. Le pape ne s'est plus contenté
alors d’étre 1'évéque de Rome, simple sujet de 'empire, soumis
a la juridiction d'un duc romain relevant de l'exarque; il a
commencé a vouloir se soustraire a l'autorité impériale, et
méme a la convoiter. Sa grande application, dés cette époque,
a ¢été de trouver les moyens, tout en affectant & 'occasion
respect et méme obéissance envers l'empereur, de s’emparer
du patriciat, et de nommer patrices des hommes de son choix
qui consentissent a le protéger et méme 2 le rendre indépen-
dant soit contre les Lombards, soit contre I'empereur. Cest
ainsi que Grégoire II1 donna, de son propre chef, le titre de
patrice des Romains a Charles Martel ; véritable usurpation de
Pautorité impériale. Le role de Zacharie envers Pépin tendit
au méme but. Etienne III et Etienne IV furent plus politiques
encore et plus absorbés par leur convoitise de 1'autorité tem-
porelle et d'un Etat pontifical. Les donations de Pépin et de
Charlemagne, la ruine du royaume lombard, la création d'un
empire d'Occident, le couronnement de Charlemagne par le
pape, acheverent de transformer la papauté et d’en faire une
institution plus politique que spirituelle,

Pour se rendre un compte exact des évolutions et des
progres de la papauté temporelle et politique aux VIII® et IX®
siecles, il faut d’abord se rappeler ce qu'était I'évéque de Rome
auparavant, par exemple, au temps de Vigile (f 555), qui,
- simple sujet de lempereur de Constantinople, n’osait méme
pas donner le pallium & I'achevéque d’Arles, Auxanius, parce que
«'octroi du pallium, qui concédait une sorte de magistrature
politique au métropolitain, appartenait encore a cette €poque
4 l'empereur, regardé comme la source unique d'olt dérivait
toute delégation de lautorité publique®).» En 741, le pape
Grégoire 111 n'était plus aussi timide; il octroyait de lui-méme,

—

) A. Gasquet, ouwr, cité, p. 179.



e P

comme 1l vient d'étre dit et sans y é&tre aucunement autorisé
par 'empereur, bien plus contre 'empereur méme, le titre de
patrice des Romains & Charles Martel. En 800, le pape Léon III
ne donne plus seulement le titre de patrice, i1l donne a Charle-
magne la couronne impériale méme, prétextant que I'empire
€tait alors vacant, puisqu'il n’était occupé que par une femme,
I'impératrice Iréne! Le prétexte n'était pas admissible, puis-
que l'autorité impériale d’Iréne avait été ratifiée légalement
par le sénat et le peuple. Léon III sentit bien lui-méme 1'illéga-
lit¢ de sa conduite, lorsque, pour la réparer, il proposa le
mariage de l'empereur Charlemagne et de l'impératrice Iréne,
mariage toutefois qui n'eut pas lieu.

Mais la violation du droit ne détruit pas le droit. «Il est
acquis, dit M. Gasquet, que, au IX® sitcle encore, l'opinion
publique considérait I'empereur comme le suzerain naturel de
I'évéque de Rome, et que c'était a lui, en matiere criminelle,
qu'il appartenait régulierement de juger. Loin qu'il parit
étrange que le pape portat son différend a Byzance?), il
semblait extraordinaire aux hommes de ce temps que justice
ne fat pas faite par empereur ?). » Bientot ce dernier scrupule
disparaitra, et 'empereur d’'Occident aura remplacé complete-
ment en Italie 'empereur d’Orient. :

Au VIII® siecle, les papes, tout en reconnaissant en théorie,
et aussi en pratique quand cela leur était utile, les droits de
I'empereur de Constantinople sur I'Italie, s'efforcerent de
gagner le concours des rois francs pour ruiner l'autorité im-
périale, comme ils réussirent a ruiner le royaume lombard de
la méme facon. Au IXe, lorsque l'ceuvre fut de fait accomplie,
lorsque le pape et 'empereur d'Occident furent en face l'un
de l'autre, leur ancienne alliance, n'ayant plus de raison d'étre,
disparut, et ils commencerent par se jalouser et s'envier réci
proquement, en attendant qu'ils se détestassent et se combat-
tissent: ce fut, en perspective, non plus 'alliance du sacerdoce
et de l'empire, mais la Zutte du sacerdoce et de l'empire. A
vrai dire, elle commenca déja apres le couronnement de

') Léon III, aprés avoir échappé aux neveux de son prédécesseur Adrien, qmh
appuyés sur la faction aristocratique, avaient donné I'ordre de lui couper la langueé
et de lui crever les yeux, venait d'étre enlevé de Rome par le nouveal d_uc de
Spolete, Winigise, et, d’aprés le moine de Saint-Gall, il aurait réclamé justice au
souverain de Byzance avant de la réclamer au roi des Francs.

2 Owwvr. cité, p. 281—282.



e HPE =

Charlemagne : car, bien que Léon III lui rendit hommage
jusqu’a «se prosterner devant lui et l'adorer?!)», cependant
Charlemagne ¢€tait loin d'étre satisfait. Eginhard rapporte
qu'«il affirmait que, malgré la solennité de la féte, il ne
serait pas entré dans I'église s'il avait soupconné les intentions
du pontife». Il est certain que la nomination et le couronne-
ment ne s'étaient pas faits d'une maniére correcte, et que
Charlemagne devait se hater d'y remédier pour I'avenir. «La
double cérémonie de l'exaltation et de la consécration fut en
effet indivise, et le pape eut l'initiative de 'une et de I'autre.
Rien ne distingua la formalité politique de la formalité religieuse ;
'approbation de la foule suivit immédiatement le couronnement
et ne fit que sanctionner le fait accompli. Les écrivains posté-
rieurs de Byzance ne manquent pas de faire valoir cette
différence entre le couronnement des empereurs d’Orient et
de ceux d’Occident, et de marquer en quoi l'initiative du pape
fut plus grave que celle du patriarche. C'était a leurs yeux
ravaler la majesté impériale que la subordonner au pouvoir
pontifical. L’empereur tient directement de Dieu. C'était aussi
confondre par une usurpation dangereuse les attributions spiri-
tuelles et les temporelles. «Imposer les mains et consacrer
Pempereur appartiennent a 1'Eglise; mais la consécration ne
confere pas 'empire. Un empereur réduit a tenir la bride du
cheval du pontife n'est plus, dit Cinnamus, que I'écuyer du
pape.» De telles réflexions devaient traverser lesprit de
Charlemagne pendant la cérémonie du couronnement. Quel
que fiit son dévouement au saint-siege, ce dévouement n'avait
jamais été aveugle; peut-étre pensait-il que c'était trop devoir
au premier de ses sujets, que de tenir de lui 'empire. Il y
avait 1a un précédent dangereux, dont l'évéque de Rome
pourrait un jour tirer parti au détriment du successeur de sa
Puissance. Aussi prit-il soin dans la suite que le fait ne se
renouvelat plus et qu'une tradition ne pflit s'établir. Quand il
€leva, de son vivant, son fils Louis & I'’empire, il le fit acclamer
par ses leudes, et lui ordonna de prendre lui-méme la couronne
sur Vautel et de la placer sur sa téte. La cérémonie religieuse
e vint que par surcroit, et plusieurs années apres la procla-
mation du jeune prince. Les choses se passtrent de la méme

facon lors de 1'exaltation de son petit-fils Lothaire ), »
Thee— e

) L. 282, %) P, 283—284.

- [}
Revue intern, de Théologie, Heft 15, 1596, 32



— 476 —

Donc, d’une part, il ne restait, au 1X® siecle, rien ou &
peu pres rien de l'ancienne papauté encore soumise & l'auto-
rité de I'empereur de Constantinople, et, d’autre part, la nou-
velle papauté politique, se sentant forte de son domaine tem-
porel, forte surtout des titres politiques qu’elle avait conférés
d’elle-méme, forte d’avoir créé de son propre chef I'empereur
d'Occident dans la personne de Charlemagne, se mit en état
de tirer peu a peu les conséquences de ses actes transformés
en droits, de faire valoir en toutes circonstances la prétendue
autorité qu’elle s’était arrogée, et de préparer ainsi timidement
et habilement sa domination sur les royaumes et les empires,
qu'elle affirmera plus tard avec audace. Le IX° siecle a été
sur ce point un sieécle de transformation manifeste.

La Constitution de Lothaire I**, de 824, doit étre rappelée.
L’article 4 montre, au-dessus des juges établis dans le terri-
toire romain, des tribunaux ambulatoires d'appel, composés de
miss? impériaux et pontificaux, qui sont reponsables devant
l'empereur et dont les sentences sont réformables par lui.
L’article 8 montre les juges impériaux et les juges pontificaux
recevant également leurs instructions de 'empereur, qui est la
source d'oll toute justice émane. Les documents de 1'époque
montrent 'empereur tenant lui-méme ses assises & Rome, les
missi impériaux donnant droit 4 des moines qui réclamaient
au pape Grégoire IV plusieurs territoires injustement retenus
par lui, et le pape mécontent interjetant appel de cette sen-
tence et s’en remettant & la décision de 'empereur !). Lothaire I”
imposa aux Romains la Constitution de 824 et exigea d'eux
un serment solennel de fidélité et d’obéissance, dont la formule
exigeait la présence des légats impériaux avant la consécration
pontificale #).

Le Libellus de imperalovia potestate in urbe Roma montre,
a Tépoque de la querelle de Louis I et du pape Nicolas Ier,
un légat impérial & Rome, logé & demeure dans le palai§ dfi
St-Pierre, tenant ses assises prés du Latran, exercant sa JuI’-
diction sur tout le territoire romain, recevant en appel touFes
les causes, et pouvant requérir les juges de la ville de faire
justice 2 ceux qui se disaient 1lésés, méme par les parents
du pape?®).

1) Voir Gasquet, p. 440—441. %) Jbid., p. 447. %) I. 441—442.



— W —

* La Donation de Charles le Chauve, lors du couronnement
de ce dernier (875), abandonna au pape les droits régaliens
(7uva vegni) que les précédents empereurs avaient exercés sur
Rome, mais seulement en ce sens que l'assistance des légats
impériaux a 1'¢lection et peut-étre aussi a la consécration des
papes n’é¢tait plus nécessaire, et non en ce sens que la justice
impériale ft abolie & Rome & partir de cette date?), Voici
d’ailleurs ce qu'en dit le ZLibellus: «Deés son arrivée & Rome,
Charles le Chauve renouvela avec les Romains le pacte im-
périal, leur abandonnant les droits régaliens et les coutumes
royales; il leur attribua des revenus sur les trois monastéres
de Saint-Sauveur, de la bienheureuse vierge Marie de la Sa-
bine et de Saint-André du mont Soracte, et les droits du fisc
sur quantité d’autres monasteres. Il leur concéda les patri-
moines du Samnium et de la Calabre et en méme temps toutes
les cités du Bénéventin; de plus le duché de Spolete tout entier
avec les deux villes de Toscane, Aricie et Clusium, que le duc
avait 'habitude d’ajouter & ses possesions héréditaires, de sorte
que ce prince, qui exercait auparavant les fonctions de vice-
roi, parut depuis lors le sujet des Romains. Il consentit a
Péloignement des 1égats impériaux et renonga a leur assiduité
et a leur présence pendant les élections apostoliques. Que dire
de plus? Tl accorda tout ce qu'ils voulurent, comme on fait
largesse de biens mal acquis et dont la possession n’est pas
espérée?), »

La concession faite par Charles le Chauve au sujet de
Pélection et peut-étre aussi de la consécration des papes, n'était
que la conséquence de l'audace des papes et des Romains,
ainsi que de la faiblesse des précédents empereurs. Déja pen-
dant les dix dernieres années du régne de Lothaire I, a
partir du moment (844) oul cet empereur céda & son fils ainé
Louis 1I le royaume d’Italie, et surtout a partir du moment oil
Celui-ci fut associé a l'empire (849) et oli, son pére mort, il
fut seul 1le dépositaire de lautorité impériale (855), nous
voyons les papes et les Romains lutter contre 'empereur et
chercher a s'affranchir de la présence de ses légats. On ne
le comprend que trop; clest la logique de linsatiable ambi-
tion romaine. A distance, le pape et 'empereur s’entendaient,

N

) P, 440—430. %) L. 434—435. Cf. p. 458



— 478 —

mais des que Louis 1l séjourna & Pavie comme roi d'Italie et surtout
comme empereur,la proximité devint trop grande et trop génante!
Le pape, qui voulait bien avoir un défenseur en cas de besoin,
ne voulait pas avoir de maitre; il n'avait pu supporter ni
les exarques grecs, ni les rois lombards; il ne pouvait pas
supporter davantage un rovaume franc d'ltalie, encore moins
un roi d'Italie qui fat de plus rehaussé par la dignité im-
périale. La lutte contre le roi et empereur Louis Il était donc
inévitable, d’autant plus que Louis II, ardent et fier, estimait
au-dessous de sa dignité le lot qui lui était échu dans le pat-
tage, avec ses deux fréres, de 1'héritage de son pere, et qu'il
voulait s’en dédommager en augmentant autant que possible
sa puissance en Italie, par conséquent en réduisant le plus
possible celle du pape. C'est ainsi que Louis II devint, par la
force des circonstances, l'adversaire déterminé des ambitions
temporelles de la papauté?l).

Donc, des 844, lingérence de Louis se fit sentir dans
I'élection des papes. Sergius ayant été consacré sans qu'on
attendit la présence des légats impériaux, Louis accourut a
Rome, accompagné de 'évéque de Metz, Drogon, et de presque
tout 1'épiscopat lombard, et prit linitiative d'un synode ol
furent examinées les pieces de 1'élection de Sergius; apres
quoi, on renouvela la défense de procéder a la consécration
des pontifes avant la jussion impériale et hors de la présence
des légats. Mais ce fut en vain. Cette défense fut violée trois
ans apreés, a4 la mort de Sergius, et Léon IV, a peine élu, fut
consacré précipitamment, au mépris des défenses impériales.
A la mort de Léon IV, les impériaux qui s'étaient prononces
pour Anastase, durent, devant les résistances du peuple qui
tenait pour Benoit III, consentir a la consécration de ce dernier.
Au fond, c’était le roi qui était amoindri. Louis voulut abso-
lument prendre sa revanche en 858 et imposa aux Romains
son candidat a 1lui, le diacre Nicolas. Heélas! il eut la main
malheureuse, et ses illusions durerent peu. Le serviteur doc:'ﬂe
qu'il avait cru faire €élire, oublia vite ses anciennes sympathl_es
et ses engagements de parti, et se montra un adversaire i
trépide. Toutes les condescendances impériales n'avaient fait
que fortifier les ambitions du parti papiste.

B P. 335.



— G

Il est manifeste que, dans toutes ces élections, les Ro-
mains, fatigués du joug impérial, de Voccidental aussi bien
que de l'oriental, tendaient a4 reprendre leur droit primitif de
choisir eux-mémes leur évéque et de s'administrer comme Eglise
particuliere indépendante. Mais ils oubliaient, d’autre part, que,
du moment qu'ils consentaient & ce que leur évéque flt aussi
le patriarche de 1'Occident et méme a ce qu'il joudt un role
politique de plus en plus considérable dans le royaume d’'ltalie
et dans l'empire d’Occident, ni le roi d'Italie ni 'empereur
d’Occident ne pouvaient se désintéresser de son élection et de
sa conduite, et devaient par conséquent avoir le droit de s’'im-
miscer dans leurs affaires et de leur imposer des conditions.

Cest & combattre cette immixtion et & repousser ces con-
ditions que les papes employérent toute leur autorité, soit
temporelle, soit spirituelle, soutenus par le peuple romain,
qui €tait naturellement désireux de pouvoir faire & son aise
sa petite émeute a chaque ¢élection, et qui détestait les im-
périaux comme tels, quels qu’ils fussent. C’est ainsi qu'en
général la cause des papes était, dans une certaine mesure,
populaire. Marin et Etienne VII furent aussi élus et consacrés
«contre 'autorité des canons?)».

Apres Nicolas 1¢*, c’est Jean VIII qui contribua le plus
non seulement a secouer le joug vis-a-vis de 'empereur d’Occi-
dent?), mais encore & accroitre extérieurement l'autorité tem-
porelle du pape. C'est lui qui, de son chef, donna la couronne
impériale a Charles le Chauve (875), au mépris des droits de
Louis le Germanique qui était I'ainé. Au synode de Ravenne
de 877, Jean VIII prétexta qu'une inspiration avait déja révélé
a Nicolas les desseins de Dieu sur le roi des Francs et de
Neustrie #). 11 accrédita ainsi opinion que les empereurs et 2
Plus forte raison les rois tiennent leur autorité, non de la
naissance, mais de Dieu par le canal du pape. Tandis qu'a
Byzance 1e patriarche se bornait a consacrer l'empereur, &
Rome e pape le créait par son propre choix et le consacrait *).
Sans doute, le pape n’était pas encore pour cela roi de Rome,
lous l'avons vu, méme sous le régime de la Donation de
Charles 1e Chauve; mais il s'y acheminait le plus possible. A
la mort de Charles le Chauve (877), Jean VIII voulut d'abord

—_—

Y Awnales de Fulda, an. 882. ?) Gasquet, p. 427. ¥) P. 432—434. *) P. 437—438.



— 480 —

faire ses conditions a Carloman, puis a Charles le Gros?);
avant de s’embarquer pour Marseille, il s'était fait précéder
d'une lettre & Louis le Begue (fils de Charles le Chauve), dans
laquelle, pour prix des secours qu'il lui demandait, il lui pro-
mettait formellement V'empire?). Et pendant qu'il négociait
ainsi avec les princes carolingiens, cherchant & exciter leur
rivalité et a rendre plus ardente leur soif de I'empire, il se
tournait secretement vers 'empereur d'Orient, dont il aurait
peut-étre préféré la suzeraineté éloignée et quasi nominale,
aux véll¢éités d’émancipation des fils de Louis le Germanique.
Toutefois ce rusé pape fut pris dans ses propres filets; il ne
dupa ni Basile ni Charles le Gros. Celui-ci, un beau jour, préci-
pitamment, arriva & Rome, paya d’audace, et le pape dut le
couronner César et Auguste sans conditions et sans que la
Donation de Charles le Chauve efit été confirmée par lui (881).
La situation avait donc changé subitement; ce n'était plus au
pape de faire des conditions, mais & Iui d’en recevoir?).

On voit par ces péripéties comment la papauté temporelle,
au IXe® siecle, se fortifia et s’accrut, malgré les arréts et
quelquefois les reculs qu’elle dut subir de temps en temps, et
comment ses premieres difficultés avec les empereurs d'Occi-
dent tournérent au fond a son avantage.

IV. — Clest dans ce berceau de la papauté temporelle et
politique qu'est née la nouvelle papauté spirituelle, celle qui
commence avec Nicolas I*, son véritable pére.

En se voyant maitre d'un territoire relativement étendu,
en disposant a4 peu prés a son gré des Romains et de leur
ville, en se considérant non seulement comme affranchi de
lautorité impériale de Byzance, mais encore comme le distri-
buteur des titres de patrice et méme d'empereur, le pape, det
venu une puissance politique, s'est cru autorisé a &tre aussl
et a4 plus forte raison une puissance spirituelle. Sa primauté
honorifique, telle qu'elle avait été admise jusque-la dans I'Eglise
universelle, ne lui parut plus suffisante; de simple primal.lté
d’honneur il en fit une primauté de juridiction: juridict%on
d’abord dans toute I'Eglise, puis sur toute 'Eglise; juridiction
d’abord limitée aux causes majeures, puis étendue a toutes

1 P. 460—463. ?) P. 464—466. %) P, 482.



— 481 —

les causes, et universelle; juridiction d’abord extraordinaire,
puis ordinaire; juridiction d’abord relative et subordonnée au
jugement de 1'Eglise, puis absolue, sans controle d’aucune
autorité supérieure, sans limites envers qui que ce soit. Telle
est la papauté nouvelle.

M. Gasquet, quoique trés dévoué 2 la cause de Rome et
en particulier & celle de Nicolas I°’f1), a été contraint d’avouer
que la papauté est née, non d’un droit divin quelconque, mais
du vide laissé & Rome par Constantin lorsqu’il transporta le
siege de lempire a Byzance. «l’empire éclipsé, le champ
restait libre pour la papauté qui naissait. Si 'empire efit duré
au lieu de son berceau, l'arbre de la papauté serait mort
¢touffé dans son germe. L’évéque de Rome n’elit été qu'un
patriarche, en tout semblable & son collegue de Byzance, dé-
pendant, subalterne, écrasé par le voisinage de 'empereur ?). »
Toutefois, ce patriarcat romain du IVe siecle et des quatre
siécles suivants n'a plus suffi a Nicolas, qui 'a entidrement
dénaturé en lui adjugeant des pouvoirs nouveaux et en lui
attribuant un role contraire & 'esprit de 'ancienne Eglise et
de 'Evangile.

Nicolas, de TI'aveu méme de M. Gasquet, a été «le véri-
table précurseur de Grégoire VII2).» Une fois promu a I'évéché
de Rome par la faveur de Louis II, il «s'affranchit de ses
obligations envers le prince.» Il changea compleétement la con-
stitution de 1'Eglise. Car, «avant lui, la primatie (s¢¢) du trone
de Saint-Pierre, reconnue par les canons et les conciles, restait
encore limitée, dans la pratique, par les usages et les privi-
leges séculaires des Eglises locales et nationales. L’évéque
dans son diocese, le métropolitain dans sa circonscription,
n'avaient gueére a compter avec le pape pour le gouvernement
de leurs suffragants. Les différends qui touchaient & la disci-
Pline ecclésiastique se vidaient dans les synodes diocésains et
provinciaux. Nicolas I** entreprit de faire de la cour de Rome
le tribunal universel d’appel de la chrétienté, de restreindre
jusqu'a l'annuler la compétence des synodes particuliers, en
enlevant aux évéques la connaissance des cawses majeures, en
rendant obligatoire dans ces assemblées la présence de ses

") Quelques-unes de ses erreurs ont été réfutées dans le Catholigue nationaldes
7 €t 21 septembre 1895, p. 9o—91, 93—94.
Y Owwvr. cité, p, 15. 8) P. 340.



légats, constitués surveillants des évéques et juges suprémes
des conflits soumis a leurs décisions, en attribuant au saint-
sitge en dernier ressort l'examen et la ratification de ces dé-
cisions synodales. Bien plus, comme vicaire du Christ, maitre
de lier et de délier, comme juge du péché et des sacrements,
il prétendit exercer, aussi bien sur la conduite des laiques
que des clercs, une sorte de droit de controle et de coercition
qui constituait la papauté arbitre des querelles domestiques
des souverains, et gardienne sévere de la morale publique.
Rome, sous son pontificat, devint vraiment le centre de la
catholicité; pas une querelle ne surgit dans U'Eglise qui n'y
tit sentir son contre-coup et n'y provoquiat une minutieuse
enquéte; pas une question de discipline, pas une question
d’interprétation doctrinale, qui n'y fit aussitot évoquée et tran-
chée avec une autorité souverainel).» L’humeur «hautaine et
despotique » de Nicolas souleva des révoltes contre lui dans
tout I'Occident, chez la plupart des métropolitains. « Sa passion
dominatrice, son dédain des droits des Eglises particuliéres, sa
politique de centralisation a outrance, soulevaient partout, de
Ravenne comme de Pavie, des bords du Rhin comme des
provinces de Neustrie, des protestations ameéres contre ce
régime d’absolutisme, inauguré dans 'Eglise, au moment méme,
oli, dans les royaumes de I’Occident, 'affaiblisement de 1'autorité
publique développait largement les instincts anarchiques de
la féodalité naissante ?). »

L'idée que Nicolas s'est faite de la papauté n’était plus
'idée chrétienne du bon pasteur qui court a la recherche
de la brebis égarée; c'était I'idée toute payenne de la domi-
nation romaine étendue a I'univers entier, & 1'Orient aussi bien
qu'a 'Occident:

Nla inclyta Roma

Imperium terris, animos sequabit olympo.

His ego nec metas rerum nec tempora pono;
Imperium sine fine dedi.

Tandis que, dans l'ancienne Eglise, on avait appliqllé%
tous les apotres les paroles de J.-C. a Pierre: «Je te donneral
les clefs du royaume des cieux», Nicolas enleva Ce€S clefs
aux autres apotres, les placa entre les mains de Pierre seul,

) P. 349—350. %) P. 372—373.



— 483 —

et déclara que Pierre c’était le pape et le pape seul. Le passage
ot le Christ avait chargé les apdtres de lier et de délier,
Nicolas se l'adjugea a lui seul. Sa notion des patriarcats était
aussi toute nouvelle. Tandis que l'ancienne Eglise les avait
réglés d'aprés limportance méme des villes ou ils étaient
établis, Nicolas les fit découler de 'autorité méme de St. Pierre;
et comme il identifiait St. Pierre avec le pape, il en résultait
que les quatre patriarcats d’Orient devaient lui étre absolument
soumis et qu'il avait le droit d'exercer chez eux, sur eux et
méme contre eux sa propre autorité, a son gré. Il prétendait,
en effet, que St. Pierre a fondé I'épiscopat romain; qu'il a fondé
aussi le siege d'Alexandrie, en y déléguant son disciple Marc;
qu'il a fondé également le patriarcat d’Antioche, puisqu’il 'a
occupé pendant sept ans. Tel est I'ordre dans lequel il désigna,
dans sa Cousultation aux Bulgares, les trois vrais patriarches:
«Ce sont les sitges de Rome, d’Alexandrie et d’Antioche;
le second sitge est sans conteste Alexandrie. Quant aux
¢véques de Constantinople et de Jérusalem, on les appelle
aussi patriarches, mais ils n'ont pas la méme autorité que les
précédents; car aucun apodtre n’a institué I'Eglise de Constan-
tinople; le plus vénérable de tous les conciles, celui de Nicée,
n'en fait pas mention; c'est seulement parce qu'on la sur-
nomme la nouvelle Rome et par un effet de la faveur des
princes plus que de la raison, que son évéque a pris le titre
de patriarche. »

On se demande comment et pourquoi Nicolas a pu ou-
blier que Pierre a aussi vécu, préché et agi a Jérusalem, et
que par conséquent le patriarcat de cette ville aurait da étre
moins maltraité par lui. Ce patriarcat aurait méme d@, a dire
vrai, passer avant celui de Rome et celui d’Antioche. Mais,
une fois lancé dans l'arbitraire, Nicolas ne s’arrétait devant
aucun caprice. Ses propres légats, jugeant sur les lieux mémes
les causes pour lesquelles ils étaient délégués, se voyaient-ils
Contraints de rendre justice aux adversaires de Nicolas, aussi-
ot et sans autre forme de proces, sans avoir méme examing
leurs motifs, il les désavouait et les condamnait, et condamnait
de méme ses adversaires justifiés par ses légats; c’est ce qui
est arrivée 3 Constantinople dans laffaire de Photius, et &
Metz dans Paffaire du mariage de Lothaire II. Ce qui le gui-
dait, ce mn’était pas l'amour de la vérité et de la justice,



484 —

¢’était uniquement l'accroissement de sa propre autorité; des
que quelqu'un lui faisait ombrage, il l'attaquait avec audace,
le condamnait sans pudeur, et s'acharnait & le calomnier et
a le briser.

Lorsqu'on examine impartialement sa conduite et ses argu-
ments dans son différend avec Photius, dans l'affaire des Bul-
gares, dans le procés de Lothaire II, dans ses difficultés avec
Hincmar au sujet de 1'évéque Rothade de Soissons, dans ses
difficultés avec Jean de Ravenne, avec les évéques de Lor-
raine, etc,, non seulement on est frappé par l'injustice et la
violence de ses procédés, mais encore par les doctrines erronées
et quelquefois hérétiques qu'il professe pour essayer de les
justifier. Ce n'est pas le moment d'entrer dans des détails qui
allongeraient par trop cette étude. Je me bornerai & quelques
points.

Des 863, les Bulgares avaient été évangélisés par Méthode
et par des prétres de I'Eglise de Constantinople. Or, en 866,
Nicolas leur envoya des prétres romains, «qui employerent
leur zele a effacer tout vestige de 'enseignement donné par
les moines de Byzance. Dé¢ja Nicolas avait adressé a Bogoris
le formulaire de la foi romaine, accompagné d’instructions,
écrites a4 un point de vue aussi précis que pratique, mais qui
d'un bout a lautre visent manifestement a mettre le prince
en défiance de lorthodoxie byzantine et & ravaler la dignité
des patriarches de Constantinople. Les agents pontificaux s'ins-
pireérent des mémes sentiments hostiles. Considérant comme
nuls les sacrements conférés par les Grecs, ils baptisérent et
confirmérent de nouveau tous les Bulgares, «du plus petit au
plus grand» et remplacerent, dans la liturgie, par les rites
latins, les usages introduits & la suite des instructions de
Photius. Ils firent plus. Ils s'emparérent si bien de l'esprif
de Bogoris, qu'il chassa de son royaume, a leur instigation,
tous les missionaires byzantins, Dans la ferveur de son zele,
il se dévoua lui et les siens a saint Pierre, en acceptant la
tonsure, en signe de vassalité).» Laissons de coté le mecon-
tentement de Pempereur Louis IT et lirritation de I'empereur
Michel a la suite de ces procédés. Ne voyons les actesl, du
pape et de ses prétres qu'au seul point de vue ecclésiastique

1) Gasquet, p. 360.



— 485 —

et théologique. L’expulsion des missionaires grecs d'une pro-
vince que les canons de Chalcédoine avaient attribuée au
siege de Byzance, le mépris hautement déclaré des sacrements
conférés par des prétres légitimes, l'annulation sans aucun
motif de ces sacrements, le sacrilege et 'hérésie d'un second
baptéme, la doctrine implicitement contenue dans ces actes,
a savoir que la grace des sacrements n’est plus conférée par
le Christ, mais seulement par le prétre autorisé par le pape,
toutes ces nouveautés étaient des profanations scandaleuses,
grosses d'erreurs pour l'avenir et qui altéraient déja dans
I'Eglise romaine la vérité chrétienne et la nature de la véri-
table Eglise. .

Autre fait. La maniére dont Nicolas traita le métropolitain
Hincmar de Reims dans Paffaire de Rothade de Soissons et
dans celle du prétre Vulfad, fut aussi une violation positive
du droit. Hincmar se soumit, mais non sans protester dans
ses Annales, au sujet de cet évéque Rothade canoniquement
déposé par les éveques de cing provinces et rétabli par Nicolas
«contre toutes les regles et par un coup d’autorité (non regu-
lariter, sed potentialiter)». «C'est ainsi, ajouta-t-il, que, sans
interrogatoire, sans le consentement des premiers juges, mais
simplement par l'entremise du légat Arsénius, 'éveéque déposé
fut rendu & son siege.» Et dans sa défense adressée a Nicolas,
Hincmar, tout en se soumettant, lui dénoncga tristement «les
conséquences inévitables de la jurisprudence nouvelle introduite
dans 1'Eglise, le mépris des laiques pour les jugements ecclé-
siastiques, la ruine de lautorité métropolitaine, 'anarchie des
dioceses on les éveéques, strs de limpunité, braveraient par
lappel & Rome les remontrances de leurs supérieurs?). »

Signalons non seulement la protestation des deux arche-
véques lorrains, Gunther de Cologne et Thietgaud de Treves,
qui, dans Tlaffaire de Lothaire II et de Valdrada, se plaignirent
a Pempereur Louis [T d’avoir été condamnés par Nicolas contre
toutes les regles canoniques; mais encore le manifeste suivant
adressé a tous les éveques par les évéques de Lorraine:
«Quoique Nicolas, qui se dit pape, apdtre entre les apotres,
et se conduit comme s'il était I'empereur du monde, a linsti-
gation de quelques hommes dont il favorise les menées, ait

—_——

.l) P, 383



— 186 —

voulu nous condamner, nous avons rveésisté a ses folies, et
tout ce qu'il a tenté contre nous est retombé par la suite sur
sa téte. Nous vous envoyons ces articles qui vous feront con-
naitre nos griefs contre ledit pontife:

« Tu as essayé d’opprimer par des mesures violentes notre
indépendance, et sans synode, sans examen canonique, en
I'absence de tout accusateur et de tout témoin, sans discussion
contradictoire, sans déposition de preuves, sans aveu de notre
bouche, en 'absence des autres métropolitains et de nos con-
fréeres diocésains, par le seul arbitraire de ta tyrannie, tu as
prononcé notre condamnation.

« Ta sentence maudite, contraire a tout sentiment de bé-
nignité paternelle et de fraternelle charité, injuste, irréguliere,
opposée aux regles canoniques, nous refusons de la recevoir.
Unis spirituellement & tous nos fréres, nous la méprisons et
la rejetons. Et, & notre tour, nous te condamnons et t'anathé-
matisons et refusons de te recevoir dans notre communion,
heureux de demeurer dans la communion de toute 1'Eglise et
dans la société de nos fréres, que tu dédaignes, t'¢levant par
ton arrogance au-dessus d’eux, te séquestrant dans l'isolement
de ton orgueil.

« C’est pourquoi, du haut de ta témérité, tu as retourne
contre toi méme P'anathéme. Tu t'es écri¢: « Qui n'obéit pas
aux préceptes apostoliques, qu’il soit anatheme.» Or, ces pré-
ceptes tu les as maintes fois vioiés, et avec eux les lois divines
et les sacrés canons, quand tu as négligé de suivre les tra-
ditions de tes saints prédécesseurs, les évéques de Rome’).»

Les innovations de Nicolas n’aboutissaient pas seulement att
scandale; plusieurs résultats étaient aussi grotesques. Qu’on
se représente le légat du pape, Arsénius, arrivant en France
ou en Germanie pour y mettre clergé et laiques a la raiso-n,
paraissant en maitre «comme s'il était lui-méme le souverail
pontife », ne souffrant de personne ni discussion ni contmdiction.,
imposant partout des ordres, la bouche pleine de menaces €t
d’excommunication, réintégrant Rothade dans son diocese, bla-
mant publiquement le métropolitain. Hincmar, passant ensuite
en Lorraine, ramenant au roi Lothaire sa premiere femme
Teutberge, le forcant de lui remettre Valdrada qu'il devait

Y P. 383—384.



e 487 —

conduire & Rome, emmenant également avec lui I'épouse adul-
tere de Boson, Ingeltrude, qui, ses fautes expiées, devait
&tre rendue a son mari! Ce qui empéche de rire, c'est que
Tautorité royale s’inclinait sous la menace des foudres de ce
nouveau Jupiter.

Nicolas eut la chance extraordinaire de n'avoir eu devant
tui, en Occident, pour arréter ses empiétements, qu'une famille
royale qui tenait des papes mémes ses titres a la royauté et
a4 l'empire, et qui, par détérence, ne croyait pas pouvoir
pousser son opposition & l'extréme. Nicolas le savait et il en
abusa. Il eut encore la bonne fortune d’avoir affaire a un
Louis II, qui, malgré ses essais de résistance et sa prétendue
réputation de fermeté, manquait d’enérgie, fort inférieur en
caractere a4 sa femme Ingelberge, ignorant, quelquefois méme
niaisement scrupuleux et incapable en tout cas de tenir téte
2 un adversaire aussi résolu que Nicolas. ILothaire II était
leger et méme véreux. Charles le Chauve, vaniteux et jaloux,
aurait tout livré a Nicolas, pourvu qu'il en regat le titre de
Basileus et qu'il plt se draper a l'orientale dans son palais.
Hincmar lui-méme, qui efit pu, s'il efit 0sé et s'il eft vouluy, se
mettre & la téte du parti national, grouper les éléments con-
servateurs et sauver ainsi les traditions de 'Eglise de France,
Hincmar, hélas! mangquait, lui aussi, de caractere; il voyait,
savait, protestait de la plume, et encore! mais il n'était pas
Phomme d’action intrépide, qui lutte, cofite que cofite, jusqu'a
la- mort, pour son devoir. Cet homme d’action intrépide, ce
fut Photius, la gloire non seulement de I'Eglise orientale au
IXe sigcle, mais de I'Eglise universelle; c’est Iui qui seul a eu
Uénergie, I'héroisme, de tenir téte au perturbateur romain, au
pere de la papauté schismatique, hérétique et antichrétienne,
Malgré toutes les injures et toutes les calomnies dont il a €té
abreuvé et précisément & cause de ces calomnies mémes, il
doit étre reéhabilité et glorifié comme il le mérite; il 'a déja
€t¢ par les Guettée et les Ivantzoff-Platonoff, il le sera de plus
€n plus, & mesure que les historiens occidentaux se dégageront
davantage des préjugeés papistes qui obscurcissent encore ’histoire
dans les pays soumis a la papauté. Déja M. Gasquet lui-méme,
malgré son injustice criante envers Photius, a di avouer qu'il
fut Ihomme le plus remarquable de son temps par l'univer-
salité de sa science et par l'incontestable supériorité de son



488 —

esprit; qu'il exerca un ascendant extraordinairel); que, quant
aux accusations dont il a ¢té 'objet, on doit « constater qu'au
IXe® siecle tous les partis se renvoient des accusations de
cette nature, et que les apologistes de la papauté ne les ont
pas plus épargnées & Hincmar de Reims qu'au patriarche de
Constantinople *.» Et plus loin, au sujet du synode de Cons
tantinople de 867 qu'on a accusé de fausseté: «Il convient
de n'ajouter foi & ces accusations que sous le bénéfice d'une
réserve prudente?).» M. Gasquet n'hésite pas non plus a con-
céder que les successeurs de Grégoire 1 «n’ont pas imité sa
réserve et sa modestiet). » /utelligenti pauca.

Si Adrien II s’est montré bienveillant vis-a-vis des victimes
de Nicolas I**, il ne faut pas se méprendre sur la portée de
sa bienveillance. Ce n'a été qu'un changement de ton et de
forme dans 'administration, mais non un changement de prin-
cipes. Les doctrines sont restées les mémes. Jean VIII, lui
aussi, les a maintenues. La suite des événements n’a fait que
les développer et les aggraver; en sorte que 'on peut dire
qu'a partir du pontificat de Nicolas I** une nouvelle Eglise
romaine a été fondée dans I'Eglise d’Occident et contre l'an-
cienne Eglise universelle.

Sans doute, bien avant Nicolas, il y eut des papes domi-
nateurs, ambitieux, avides de pouvoir, vaniteux, orgueilleux,
disposés a exagérer le plus possible la situation privilégice
qu'ils avaient dans une ville aussi illustre et aussi importante
que Rome; toutefois, ce ne fut de leur part, pour accroitre
leurs privileges et leur influence, qu'aspirations et efforts, as-
pirations souvent vaines, efforts souvent impuissants et tou-
jours plus ou moins réprimés. De fait, les plus audacieux
trouverent toujours devant eux une pierre d’achoppement. Ce
ne fut, je le répete, qu'a partir de Nicolas que la papauté,
favorisée par des circonstances exceptionnelles, prit un caractere
nouveau et devint dans I'Eglise d’Occident une institution, €n
transformant sa simple primauté d’honneur en autorité supréme.

E. MicHAUD.
(A swivre.)

) P, 331, %) DL 332, %) T o372, %) P 361




	L'ancienne et la nouvelle Église : en occident, au IXe siècle

