Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: Etudes eucharistiques [fin]

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403349

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403349
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— #4835

ETUDES EUCHARISTIQUES.

(Suite et fin,)

IV. Les Débats du IX® siécle.¥)

1.

Avant Paschase Radbert, aucun débat sérieux ne s'est pro-
duit, au IXesiecle, au sujet de 'eucharistie, mais seulement
quelques discussions de surface, simples souffles avant-coureurs
de T'orage. La doctrine commune, dans les Gaules, était celle
qu'Alcuin (+ v. 804) avait enseignée: que tout, dans ce sacre-
ment, ne doit &tre compris que spirituellement et divinement
(absit ut aliquid ibi aliter nisi divine et spiritualiter intelliga-
tur); que ce quiy est consommeé visiblement y est mangé et bu
en vérité spirituellement (in ipsa veritate spiritualiter mandu-
catur).

On redisait aussi avec 'évéque Théodulfe d’Orléans ( 821)
que «par l'oblation visible des prétres et par la consécration
invisible du St.-Esprit, le pain et le vin sont élevés a la dignité
du corps et du sang du Seigneur (in corporis et sanguinis Do-
mini transeunt dignitatem): le pain, parce que Jésus-Christ est
le pain vivant descendu du ciel, le vin, parce qu'il a dit: «Je
suis la vraie vigne ».

Sur ce fonds commun, les théologiens ajoutaient librement
les opinions mystiques qui étaient a leur convenance,; et si
elles déplaisaient a quelques-uns, ceux-ci les discutaient, les
condamnaient, essayaient méme quelquefois de les faire con-

damner dang un concile de la province; et les choses en res-
—\——-—_

*) Voir Ia Revue, no 12, p. ¥51-766; n°® 13, p. 130-150; n° 14, p. 281-204.



— 436 —

taient a4 peu preés la, sans qu'on se jetit a la téte 1'épithete
d'héretique. Ce procédé violent sera bientdt employé, il est vrai,
mais pour le moment il ne l'est pas encore.

Clest ainsi que Théodulfe, dans son de Ordine baptismi,
disait: «Cui sanguini admiscetur aqua, sive quia de latere Do-
mini cum sanguine fluxit, sive quia, ut majores intelligi volunt,
sicut per vinum Christus, ita et per aquam populus significatur,
Vinum enim et aqua inseparabiliter in calice miscentur, quia
et Ecclesia capiti suo Christo inseparabiliter juncta cohaeret. »
Et encore: «Ex osse dormientis protoplasti mulier aedificata
est, ex latere Christi in cruce dormientis Ecclesia formata est.
Profluxerunt enim ex ejus latere sanguis et aqua, duo sanctae
Ecclesiae praecipua sacramenta, ut in altero consecratio, in altero
mundatio eidem tribueretur Ecclesiae. Regeneramur namque
ex lavacro, ut consecramur ex sanguine.» Le bon évéque
donnait ainsi & penser que l'eau régénératrice du baptéme
tirait son efficacité de I'eau qui était sortie du coté du Christ
crucifié, et que le sang purificateur de leucharistie tire aussi
la sienne du sang sorti de ce méme coOté.

Amalaire, prétre de Metz, parlait également de 1'eucha-
ristie en toute liberté. Il est vrai qu'il ne s’appliquait pas
beaucoup a la doctrine; il préférait expliquer le sens mystique
des cérémonies Izturglques, et sur ce terrain il se laissait aller
a toutes les interprétations qui lui paraissaient convenables.
Autant il était exact a constater et A rapporter les cérémonies
et les prieres en usage de son temps (et sous ce rapport ses
écrits nous sont trés précieux), autant il était arbitraire et
méme fantaisiste & leur découvrir des sens allégoriques. Quant
au dogme méme, je le répéte, il l'indiquait comme en passant
et sans y insister; c’était chose regue et fort simple.

Gontrade 1ui ayant demandé s'il était permis de cracht?r
immédiatement aprés avoir communié, Amalaire lui répondit,
vers 827, que les «flegmatiques» ne sont pas exclus du sa-
crement de 'ordre; que les prétres «flegmatiques» ont besoin
de cracher Souvent et que si, pour raison de sant¢ et sans
aucun mépris envers le sacrement, ils crachent aprées. avoir
communié, ils n'offensent point en cela le Seigneur, quin 'a pas
cité le crachat parmi les choses impures qui souillent (Mafﬂ?
XV, 20). Le crachat vient de la nature et non du péché; il
ne saurait donc nuire au salut de celui qui ne confond pas le



— 437 —

pain et le vin consacrés avec les nourritures communes. Le
corps du Christ que 'on rec¢oit dans 'eucharistie va dans 'ame
pour la nourrir et la fortifier; c’est une nourriture spirituelle
qui n'est prise que spirituellement (spiritalis alimioniae sacra-
mentum nonnisi spiritu sumitur). II faut distinguer dans ce
sacrement «ce qui appartient a la nature et ce qui lui est
infus par la consécration (novit in hoc sacramento vis divinae
virtutis quid naturae reservaverit, quid benedictione effecerit,
quod consecratio infudit). »

Dans une lettre & Rantgare, évéque de Noyon, Amalaire
explique ainsi les mots « Hic est calix sanguinis novi et aeterni
Testamenti» : «Ce calice est en figure de mon corps, corps
dans lequel est le sang qui coulera de mon c0té pour accom-
plir 'ancienne loi; et ce sang, une fois versé, il y aura une
nouvelle alliance... Ce sang est nouveau; c'est pourquoi il
est appelé sang de la nouvelle alliance, parce que, lorsqu'il
sera répandu, les choses anciennes auront pris fin et de nou-
velles auront lieu. Le Seigneur dit: Si vous ne mangez la
chair du Fils de 'homme et si vous ne buvez son sang, vous
n'aurez point la vie en vous; c'est-a-dire, si vous ne participes
pas a ma passion et si Vous me croyes pas que je meurs pour
volre salut, vous n'aurez point la vie en vous..» Suivent ces
mots: « Vous devez croire ce mystere de foi, c'est-a-dire, vous
devez avoir cette foi, afin que par lui vous obteniez la rémis-
sion de tous les péchés. »

Dans ses Eclogae de officio missae, Amalaire est fort inté-
ressant, en ce sens qu'ayant a exposer quelles priéres doivent
ttre dites et quels signes de vénération doivent étre faits de-
Puis le Te igitur clementissime Pater jusqu’a la fin de la messe,
il ne mentionne aucune génuflexion. D'ot il suit qu'il n'y avait
bas encore de génuflexion dans la messe, telle gu'elle était ce-
Iébrée dans les Gaules au IXe siecle. 11 dit que le prétre doit
«s'incliner » vers I'autel en disant: Hawuc igitur oblationem jus-
qWa per Christum Dominum nostrum; il se releve alors. Lors-
que le prétre récite les paroles de linstitution eucharistique,
1 fait un signe de bénédiction sur le pain et sur le calice en
Prononcant le mot bemedixit; mais aucune génuflexion n'est
Mentionnée. En disant la priere Supplices te rogamus, le
Pretre «s'incline » de nouveau vers l'autel, et il se releve en
disant: ¢ quotquot ex hac altaris participatione. La cérémonie



qui précede immédiatement le Pater est celle-ci: apres les mots
Sed veniae quaesumus lavgitor admitte per Christum Dominum
nostrum, 'archidiacre «involvit calicem mappula, levat illum
contra domnum papam. Fer quem haec omnia, Domine,
semper bona creas. Hic ambo signat, id est oblationem et
calicem, tribus vicibus, singulis singulas faciens cruces, sa#nc-
tificas ¥, wvivificas 1, bemedicis , el praestas nobis. Hic levat
domnus papa oblationes duas usque ad oram calicis; et tan-
gens eum de oblationibus, tenente illum archidiacono. Fer ip-
sum el cum i1pso et in ipso est tibi Deo Patri ommipotenti in
umnitate Spivitus sancti omnis homnor et gloria. Tunc dicit in
altum: Fer omnia saecula saeculovum. Respondent: Awmen.
Tunc reponit oblationes in altare et dicit in altum: Oremus.
Deinde dicit: Praeceptis salutaribus moniti,» etc. A la com-
munion, aucune génuflexion non plus n'est mentionnée.

Ces détails liturgiques sont extrémement significatifs; et
ce quil y a de plus significatif encore, c'est le silence dans
lequel ils sont tenus par les écrivains papistes, qui générale-
ment veulent faire croire que I'ancienne Eglise a pratiqué en-
vers l'eucharistie, outre le culte de la communion, un culte
direct d’adoration par des génuflexions, des prostrations, etc.
Ce culte direct n’a pris naissance qu’au XI® siecle, a la suite
des condamnations dont Bérenger a été 1'objet.

Les Bénédictins, auteurs de Y Histoire Ilittéraive de la
Frawnce, ont affirmé qu’Amalaire a enseigné la transsubstantia-
tion au ch. 24 du Livre III de son De ecclesiasticis officiis. Ce
ch. 24 est intitulé: De institutione Dominica in conficiendo
corpus et sanguinem. Or, l'auteur y enseigne simplement que
I'immolation du Christ a été un sacrifice universel, parce que dans
le Christ ont été établies toutes les choses qui sont dans le
ciel et sur la terre. Il ajoute que ce méme sacrifice persévere
sur Pautel (idem sacrificium permanet in altari). Apres avoir
indiqué, dans le canon de la messe, plusieurs signes de croix
a faire, il ajoute: « Videtur mihi, si semel fuerit facta crux su-
per panem et vinum, posse sufficere, quia Dominus semel Cri-
cifixus est.» Puis il dit: «In eo pane commendavii Christus
corpus suum et in calice sanguinem suum... Credimus 11atq—
ram simplicem panis et vini mixti verti in naturam mtz’ona«b%-
lem scilicet corporis et sanguinis Christi.» Or, ol ¥ a-til
trace de la transsubstantiation papiste dans ce changement



439 —

de la nature du pain et du vin, qui, de simple qu'elle était,
devient rationnelle, c'est-a-dire intellectuelle et mystique? Non
seulement le mot «transsubstantiation» n'y est pas, mais la
chose y est évidemment moins encore que le mot. C’est sur
ce dernier texte que M. Mignon se fonde aussi pour affirmer
qu'Amalaire « propose clairement les dogmes de la présence
réelle et de la transsubstantiation ®)»; pour lui, présence réelle,
présence charnelle et transsubstantiation paraissent étre syno-
nymes! Voilda sur quels échafaudages repose tout I'édifice
papiste de la transubstantiation!

Au ch. 35 du Livre III (de parte oblatae quae remanet in
altari), Amalaire a écrit ce qui suit: « 7riforme est corpus
Christi, eorum scilicet qui gustaverunt mortem et morituri
sunt. Primum videlicet, sanctum et immaculatum, quod as-
sumptum est ex Maria virgine; alferum, quod ambulat in terra;
fertiwm, quod jacet in sepulcris. Per particulam oblatae im-
missae in calicem ostenditur Christi corpus quod jam resur-
rexit & mortuis; per comestam a sacerdote vel a populo,
ambulans adhuc super terram; per relictam in altari, jacens
in sepuleris. Idem corpus oblatam ducit secum ad sepulcrum,
et vocat illam sancta Ecclesia viaticum morientis, ut ostenda-
tur non eos debere qui in Christo moriuntur, deputari mortuos,
sed dormientes. »

Ces considérations arbitraires plaisaient a la piété d’Ama-
laire, et il se les permettait sans la moindre difficulté, comme
il se permettait d'expliquer & son gré, avec une grande liberté,
le sens mystique des cérémonies et des prieres liturgiques.
Les quatre livres de son De ecclesiasticis officiis sont effecti-
vement remplis d’interprétations personnelles. Au ch. 13 du
Livre I (Parasceve), par exemple, il enseigne que le Christ,
€n prenant la nature de 'homme, a assumé les quatre éléments:
la terre, eau, lair et le feu! Il s'attachait donc surtout aux
cotes mystiques des choses, trés peu au dogme méme. Clest
ainsi qu'on ne trouve rien de dogmatique, ni dans le ch. 15
du Livre Ier, intitulé cependant: «de praesentatione corporis
Domini in. altari et calicis cum vino non consecrato », ni dans
le ch. 34 du Livre IIIe, intitulé: de eucharistia.

—_—

*) Les origines de la scolastique et Hugues de St-Victor, t.11, p, 148.



440 —

On comprend aisément que ses opinions n’aient pas été
du golt de tous ses lecteurs. L’archevéque Agobard, de Lyon,
déja froissé de ce qu'il avait blamé le chant de I’église de Lyon,
écrivit contre le De ecclesiasticis officizs. Le diacre Florus le
dénon¢a au concile de Thionville en 835, mais sans pouvoir
le faire condamner; il n'y réussit qu’au concile de Quiercy en
838, et encore ce concile ne rejeta-t-il que les interprétations
fantaisistes qui ne pouvaient étre justifiées ni par les Ecritures,
ni par les Péres.

La pensée de Florus est clairement exprimée dans ses
trois opuscules contre Amalaire.

Dans le premier opuscule, il dénonce aux prélats les plus
éminents cet ouvrage sur les Offices ecclésiastiques, qui est,
dit-il, rempli d’'insanités (qui tantis vesaniis et erroribus con-
fertus est, ut quibuslibet etiam imperitis palam ridendus con-
spuendusque videatur;... in quo vere tam inepto eloquio, tam
absurdis sensibus, tam exquisitis et inauditis phantasiis involvitur,
ut putes eum lymphatico more bacchari). Au n® 4, Florus,
meélant Uouvrage en question a la lettre a Gontrade, inter-
prete ainsi la pensée d’Amalaire: « Docet praeceptor ipse Ama-
larius egregius ita corpus Christi esse triforme et tripartitum,
ut tria Christi corpora: primum quod ipse suscepit, secundum
in nobis qui super terram ambulamus, tertium in illis qui se-
pulti jacent. Asserit in mysterio sacrificii hac de causa tres de-
bere fieri partes: unam calicis pro Christo, alteram in patend
pro vivis, tertiam in altari pro mortuis. Dicit panrem illum
esse carnem Christi, sanguinem animam, ut sit totus Christus.
Haesitandum dicit, utrum corpus Christi de altari sumptum, in
corpore nostro maneat usque in diem sepulturae, an recipiatuf
invisibiliter in coelum, an quando venam incidimus, cum sanguine
profluat, an cum caeteris quae in os intrant, in secessum labg-
tur. Epistola ejus est in suo officiali libro, ad juvenem nescio
quem episcopum scripta, quae hoc continet: ubi etiam' de
sputis et flegmatibus spurcissime disputat, et cum sit tam so1‘d1d§6
mentis putidaeque doctrinae, se spiritalem jactat qui omnia
dijudicet et alios carnales et animales vocat.» -— Al n°.7,
Florus reproche & Amalaire de n’avoir pour lui ni 1'autorité
de 1'Ecriture, ni la tradition générale de I'Eglise, ni la doc-
trine des Peres. Il attaque ses explications mystiques QOmme
fantaisistes. Il qualifie d’inepte sa doctrine sur la division de



— 441 —

l'eucharistie et il lui oppose le mot de saint Paul: Unus panis,
unum corpus multi sumus. — Au n° 9, il appelle sordides les
pensées de son adversaire sur le sort du corps de Jésus-Christ
dans le communiant. « Prorsus panis ille sacrosanctae oblationis
corpus est Christi, non materie vel Specie visibili, sed virtute
et potentia spivituali.» «Grace & la consécration opérée par
la priere mystique, grace a l'infusion de la vertu divine dans
le pain et le vin, ce qui était pain et vin naturellement (natu-
raliter ex germine terreno) devient spivituellement corps du
Christ (speritualiter corpus Christi), c’est-a-dire mystere de notre
vie et de notre salut, dans lequel autre est ce que nous voyons
des yeux du corps et autre ce que nous voyons des yeux de
la foi, et dans lequel nous nous nourrissons, non seulement de
ce que notre bouche recoit, mais encore de ce que notre esprit
croit. Cette nourriture est donc une nourriture de 'esprit et
non du ventre (mentis ergo est cibus iste, non ventris); elle
n'est pas corrompue, mais elle demeure pour la vie éternelle...
Donc le corps du Christ #'est pas en espéce visible, mais en
vertu spirituelle (non est in specie visibili, sed in virtute spiri-
tali), et il ne saurait étre souillé corporellement.» Florus at-
taque ensuite les Cataphryges, coupables de manichéisme, les
Adamites, les Artonites, les Aquariens, etc.

- Dans son second opuscule, Florus revient encore sur la
doctrine d’ Amalaire en mentionnant de nouveaux détails (n° 5):
« Asserit Amalarius, inter alia, corpus Christi triforme et tripar-
titum esse, imo tria esse Christi corpora. Corpus Christi quod
in sacramento a fidelibus sumitur, vel in coelum invisibiliter
recipi, vel in corporibus sumentium manere usque in diem
Sepulturae, vel ex incisione venarum cum sanguine fluere, vel
in secessum labi opinatur. Diaconos, altari cum assistunt in-
clines, asserit significare apostolos in passione Domini metuentes
atque latitantes; subdiaconos, mulieres cruci intrepide assis-
tentes; presbyterum, Joseph ab Arimathia; archidiaconum, Ni-
codemum; calicem, sepulcrum; oblationem Dominici Corporis
dicit crucifixionem; lignum ipsum designare dicit doctores;
lignum unde pendet, crucem; funem quo attrahitur, fidem; tin-
tinnabulum quo resonat, linguam; manum trahentis cum leva-
tur, vitam contemplativam; cum deponitur, activam. Exorcis-
mos catechumenorum, ad spiritalem emundationis affectum sim-
pliciter depromendos, ad quinque sensus corporeos nimia



— 442 —

carnalitate convertit.» — Au n° 6, Florus en appelle a la
pureté de la foi: il rejette tout fantdome de superstition, toute
futilit¢ de dogme nébuleux (remota omni nebulosi dogmatis
vanitate). C'est dans la simplicité du culte que consiste 'hon-
neur de la religion et non dans des mysteres futiles (non in
mysteriis vanitatis). — Au n°® 7, Florus enseigne que, dans
U'eucharistie, «il ne faut absolument rien chercher que ce qui
est spirituel et immortel »; que la vraie communion spirituelle,
celle qui a rapport a la vertu du sacrement, doit étre faite
ainsi: « Qui manducat intus, non foris; qui manducat in corde,
non qui premit dente. Credere enim in eum, hoc est mandu-
care panem vivum;- qui credit manducat; invisibiliter saginatur,
quia et invisibiliter renascitur... Manet in mente fidelium in-
incorrupta venerabilis mysterii virtus et efficacissima potentia,
purgans delicta, emundans conscientias, perficiens gratiam re-
demptionis et salutis.» Florus en appelle au conseil de saint
Paul: «Conserve le dépot, évite les nouveautés profanes de
mots, » Il reproche & Amalaire d’errer, languissant et inquiet,
autour de questions nouvelles et d'inventions inutiles. Il insiste
sur la «vérité » de I'eucharistie (verissimum corporis et sangui-
nis mysterium); il ne parle ni de réalité charnelle, ni de subs-
tance matérielle, mais seulement de vérité. Plus loin, il réfute
ainsi Amalaire: «Quomodo unum coelestem panem in tria divi-
dit? aliud illic asserens esse Christum, aliud viventes fideles,
aliud jam defunctos. Et Christum quidem calicis particula
contineri, viventes in patenae fragmentis, defunctos autem in
tertia quadam altaris particula censeri. Ita errore sacrilego
implicatur ubi Dominus Jesus Christus asserit semetipsum 2
fidelibus manducari et vere carnem suam esse cibum, vere sal-
guinem suum potum, iste contendit vivos comedi, et defunct0§-
Arguit apostolus hunc errorem: Calix, inquiens, benedictionis
cui benedicimus, nonne communicatio sanguinis Christi? etfl-
Iste autem e contrario in presbyterorum concilio docet: sanguis
ille anima Christi est. Quid hac novitate profanius?» Florus
appelle Amalaire un inepte faiseur de fables (ineptus fabulatot).
— Enfin, au n° 21, il recommande de se méfier des documents
faux, des écritures apocryphes, qu'il faut non seulement prohi-
ber, mais jeter au feu, parce que les écrits de ce genre n'ont
que l'apparence de la piété et sont dans le fond remPhS de
venin.



— 443 —

En somme, Florus était un esprit plus positif et plus serré
qu'Amalaire. Florus s'occupait davantage de la tradition et il
voulait la défendre contre les nouveautés. Amalaire, qui était
plus soucieux de satisfaire son imagination et sa piété que de
préciser la stricte doctrine, se laissait aller a toutes les fan-
taisies de son mysticisme. Etait-il coupable pour cela de ma-
térialisme, comme Florus 1'en accuse? Je ne le pense pas. 11
était certainement spiritualiste dans la question eucharistique.
Seulement, tandis que Florus voulait que l'on ne parlat
que du corps spirituel de Jésus-Christ et de la communion
spirituelle, Amalaire, qui croyait, lui aussi, au corps «ration-
nel», c'est-a-dire spirituel et mystique de Jésus-Christ, voulait
aussi se rendre compte de ce que devenaient, dans le corps
du communiant, le pain et le vin consacrés dont la substance
naturelle existait toujours et dont la digestion naturelle était
un fait manifeste. Florus trouvait ces derniers détails grossiers;
mais Amalaire, qui était aussi positif en dehors de ses élucu-
brations mystiques, voulait s’en rendre compte, sans matéria-
liser pour cela le corps et le sang du Christ. Dans le fond,
tous deux étaient donc spiritualistes. Mais ce qu’il faut accor-
der a Florus, c'est qu’Amalaire a émis sur plusieurs points des
explications nouvelles et étranges, puériles mémes et ridicules,
¢videmment inacceptables.

Florus, en revenant & plusieurs reprises sur la doctrine
@’'Amalaire concernant le triple état du corps du Christ, nous
montre que c’est 1& le point principal qui, dans l'ouvrage
d'Amalaire, avait frappé les esprits. Clest ce point aussi que
Paschase Radbert a voulu relever et auquel il a voulu oppo-
ser la doctrine de l'unité du corps du Christ. En sorte que
lon peut considérer le passage en question comme ayant éte
Poccasion du livre de Paschase Radbert et, par conséquent,
comme le point de départ de tous les débats eucharistiques
qui ensuite sont nés les uns des autres. Tel, en insistant sur
Punité du corps du Christ, n'a plus vu dans 'eucharistie que
le corps charnel du Christ et n'a plus compris qu'une commu-
nion chamelle et qu'une transsubstantiation matérielle. Tel
autre, en insistant au contraire sur les différents états du corps
du Chrlst sur son état terrestre et charnel, sur son état ce-
leste et glorieux, sur son état sacramentel et spirituel, s'est
¢loigné de plus en plus de tout ce qui paraissait charnel et

[5]

Revue intern. de Théologie. Heft 15, 1896. 30



444 —

matériel, et s’est enfoncé toujours davantage dans le spiritua-
lisme poussé jusqu’au simple figurisme vide et dénué de toute
vérité. Ces deux courants extrémes et opposés ont leur point
de départ dans la dispute qui vient d’étre résumée et qui n'a
été qu'une simple escarmouche entre deux hommes plus divers
que différents; mais cette dispute va prendre sous la plume de
Paschase Radbert et sous celle de ses adversaires une exten-
sion et une importance beaucoup plus considérables.

IL.

Jai déja fait connaitre la pensée de Paschase, les deux
aspects de sa theése, ses torts dans sa maniére excessive
d'insister trop sur le cdté matériel de la question, ses argu-
ments spécieux et erronés, etc. !

Il a été soutenu notamment par Haymon, évéque d'Halber-
stadt, qui avait une certaine érudition pour son temps, mais
qui était étroit d'esprit, craignant la philosophie et la science,
attribuant les erreurs d’Origéne & son étude trop approfondie
des philosophes, concluant que les ecclésiastiques doivent
s'abstenir de cette étude dangereuse, ne pas s'enivrer dans
ces «inania pocula», ne pas se gonfler de ces «doctrines
bouffies (tumidis assertionibus inflati)». Clest ce théologien
trés antiphilosophe qui, pour prouver que le corps de J-C.
est matériellement tout entier dans chaque petit morceau de
pain, si petit soit-il, raisonnait ainsi: « Etenim granum tritici
in terram projectum et mortuum, iterum resurgens in fructus
multiplicationem, totum esse necesse est in singulis granis ab
€0 progenitis».

La logique d'Haymon, aussi peu serrée que celle de
Paschase, devait le rapprocher des arguments et des opinions
de ce dernier. La plupart de ses phrases commencent par des
ergo et des ffaque dénués de tout fondement; plus sa phra-
séologie était creuse, plus elle sonnait fort. On lit, dans SOT
opuscule De corpore et sanguine Domini: «Credimus z‘mW
et fideliter confitemur et tenemus quod substantia illa, panis
scilicet et vini, per operationem divinze virtutis, id est, natura
compOSé

'3 fait du
les le

Y Voir la Revue, n° 14, p. 281—204. L’ouvrage de Paschase,
en 831 pour Dinstruction des moines de la nouvelle Corbie en Saxe, n
bruit qu’aprés 844, époque & laquelle Paschase le revit et le présenta 4 Char
Chauve, qui le fit connaitre.



e A5 —

panis et vini substantialiter convertantur in aliam substantiam,
id est in carnem et sanguinem.» Et la preuve qu'il en donne,
c'est que Dieu, qui a pu créer les natures de rien, peut bien
les changer & son gré; et si le goit et 'apparence du pain
et du vin restent, c’est pour éviter 'horreur qu'on éprouverait
a manger la chair du Christ et & boire son sang. Haymon
toutefois reconnait que le pain et le vin sont des sacrements;
mais, dit-il, si on les appelle sacrements, c’est parce qu'ils
symbolisent 1'unité du corps de I'Eglise: «sicut enim panis
qui sacratus fit corpus Christi, ex multis granis fit unus panis,
et potus ille qui sanctificatus efficitur sanguis Christi, ex
multis acinis fit unus potus; sic omnes digne sumentes hoc
sacramentum ex multis unum corpus in Christo efficiunt. »
Haymon, trouvant que cette explication n'épuise pas le sujet,
en ajoute une autre: «Ce que nous mangeons, dit-il, parait
nous étre incorporé d'une certaine maniére. Donc cette man-
ducation corporelle et temporelle de la chair du Christ, cette
incorporation signifie la vision spirituelle et éternelle de
I'éternelle société et de la réfection par laquelle nous lui
-serons incorporés et unis sans fin.» Tels sont les passages les
plus saillants de l'opuscule d'Haymon.

Voyons maintenant les arguments des adversaires de
Paschase et remarquons tout d'abord que l'opposition dirigée
contre lui est partie non d’hommes obscurs et de chrétiens
suspects, mais de théologiens éminents, d'une intelligence
manifestement supérieure a la sienne et d'une science incon-
testable; et, de plus, que les Raban Maur, et méme les
Ratramne et les Scot Erigéne, en 1'e'poussar1t les innovations
de Paschase et les tendances manifestement matérialistes de
ses disciples, ont entendu défendre la foi traditionnelle de
UEglise, rester fideles a4 la doctrine des Peres et mettre en
Pratique la parole de S. Paul: «Conserve le dépot ». En sorte
que linnovation et la défection sont manifestement du coté
des Paschasiens. Les auteurs papistes qui veulent défendre a
tout prix la prétendue orthodoxie des Paschasiens et de leurs
Continuateurs des XI°e, XIIIc et XVI° siecles, faussent entié-
fement T'histoire, comme on va le voir par les textes mémes
que nous allons citer.

Le premier adversaire redoutable qui est entré en ligne
contre le moine de Corbie, est Raban Maur, archevéque de



— 446 —

Mayence. C'était un savant et un homme modéré, qui avait
bien & l'occasion, suivant l'esprit de son temps, sa pointe de
subtilité, mais qui, d’ordinaire, était positif, appliqué a la tra-
dition et incapable de se laisser entrainer a quelque exces
que ce flt, méme en dévotion. Dans sa XV® homélie (in Ccena
Domini), par exemple, il parle & peine de la Céne méme et
insiste surtout sur le lavement des pieds comme symbole de
la purification des péchés, purification que J.-C. a opérée lors-
qu'il a versé son sang pour le salut du monde. Au commen-
cement, il se borne a dire, en ce qui concerne la Céne, que,
plus encore que notre corps, notre ame a besoin d'une nour-
riture et que cette nourriture est la parole de Dieu; qu'il faut
s'en rassasier sans cesse et qu'elle surpasse la douceur méme
du miel !). Rien de plus.

Dans sa lettre [II°, a4 Eigil, abbé de Prom (ad Egilem
Prumiensem abbatem), il professe, avant tout (n. 1), que, le
Christ ayant dit: «Ma chair est vraiment unc nourriture et
mon sang ovraimeni un breuvage», il en résulte que dans
'eucharistie, le corps et le sang de J.-C. sont une wraie chair
et un vraf sang. Et revenant plus loin (n. 5) sur le mot vra,
il dit: «Et semblablement (similiter), celui qui est la wraie
vigne donne son sang & boire aux rameaux gui demeurent en
elle (palmitibus in ea manentibus dat bibendum sanguinem
suum), d’aprés ce qu'il a enseigné: Celui qui mange ma
chair et qui boit mon sang, demeure en moi et moi en lui.>»
Tel était le sens du mot vraZz dans Raban Maur.

Il déclare ensuite (n. 2) 7mouie I'assertion de Paschase, 2
savoir, que la chair dont il est question dans l'eucharistie ne
soit autre que celle qui est née de Marie, qui a souffert suf
la croix et qui est ressuscitée du tombeau. «Je déclare ouver
tement, dit-il, n'avoir jamais entendu, jamais vu, jamais lu
une pareille assertion; et je m’étonne plus encore que cette

doctrine soit imputée a2 S. Ambroise 2).» Donc, l'innovation est

; : - : : - i 2
1) «Sicut corpus sine quotidiano victu non potest vivere, ita nec anima, q

valde pretiosioris est conditionis, sine Dei verbo. Nam sicut caro redit ad terram, .de
qua sumpsit originem, ita anima ad ccelum, si semper divino eloquio, .quod ejus
cibus est, pascatur ac refciatur, quia hoc omnem suavitatem superat mellis, testaﬂti
propheta David qui ait: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, Domine, super me
ori meo!» (Psalm. CXVIII).

%) «Penitus fateor inauditum veperiri (in libro Paschasii), st
S. Ambrosii, quod non sit hzec alia caro Christi quam que nata est de
passa in cruce, et resurrexit de sepulcro.... Istud plane fateor naunguam m° "
audisse, vidisse, legisse; multumgue miratus sum hoc sanctum Ambrosium dixisse.

b nominé

Maria, €t
prius



e JAT

manifeste. Et Raban en appelle 4 Augustin qui a dit qu'on
ne saurait manger le Christ avec les dents (Christum vorari
fas dentibus non est); il enseigne expressément que la chair
du Christ, ¢tant ressuscitée et glorifiée, «ne peut ew aucune
maniéve étre dévorée (jam vorari nullo modo potest). »

Selon Raban (n. 3), <«awutre, spécialement, est le corps du
Seigneur, qui est consacré tous les jours par le Saint-Esprit,
de la substance du pain et du vin, pour la vie du monde, et
qui est ensuite offert en priere 4 Dieu le Pére par le prétre;
autre, spécialement, est le corps du Christ, qui est né de la
Vierge Marie et auquel le précédent est rapporté; awutre, spé-
ctalement, est le corps du Christ, & savoir, la sainte Eglise,
qui est le corps du Christ ). »

Raban s'éleve ensuite (n. 6) contre ceux qui prétendent
que le Christ souffre toutes les fois que le sacrifice de la
messe est célébré; il maintient que le Christ n’est mort qu'une
fois, et que, ressuscité et glorifié, il ne souffre ni ne meurt,
«Respondeat et dicat quisnam Domino passionem toties intu-
lerit, inferat et inferre deinceps habeat, utrum videlicet
sacerdos qui sacrificat, an Pater qui sacrificata sanctificat, an
Filius qui communicantes vivificat; an Spiritus sanctus per
quem ea creat et consecrat, et in quo sacerdos ista fieri sup-
plicat; an populus, id est Ecclesia et sponsa Christi quee
communicat? Patfet profecto Dominum Semel passum et moriuum,
nullatenus postmodum potuisse, vel posse (quod absit) pati,
dicente beato Petro apostolo: Christus semel pro peccatis
nostris passus est... Quemadmodum nequaguam tunc in Ceena
Sua passus est quando primitus ex pane et vino dignatus est
verum corpus et sanguinem suum creare, consecrare et disci-
pulis suis dare, manente integro humano corpore suo: ita
nullatenus postmodum passus est, patitur vel patietur, quoties
COTpus et sanguinem suum ex pane creat et vino.... Cum
Dominus in coena sua dedit manducandum corpus et bibendum
Sanguinem suum #ikil mali fuerit passus, cum tamen adhuc
CSset passibilis et mortalis, mulfo minus resurgens a mortuis

—
———

) « Specialiter alind esse corpus Domini, quod ex substantia panis ac vini pro
mundi vita quotidie per Spiritum sanctum consecratur, quod a sacerdote postmodum
Deo_ Patri suppliciter offertur; et aliud specializer corpus Christi, quod natum est de
M.m,m virgine, in quod istud transfertur; et aliud speciaiiter corpus Christi, sanctam
scilicet Ecclesiam, qui corpus Christi sumus. »



— B, —

postmodum passus est, patitur, vel patietur manens impassi-
bilis et immortalis, dicente apostolo: Christus resurgens a
mortuis jam non moritur; mors illi ultra non dominabitur. »

Raban raille Paschase, «ce pontife beaucoup trop loué
(ille nimis longe lateque laudatus pontifex)!». Puis (n. 7), reve-
nant sur la différence spéciale qu'il a précédemment signalée
entre le corps glorifié et le corps eucharistique du Christ, il
dit que cependant ce ne sont pas deux corps, mais un seul;
de méme qu’'il y a en J.-C. deux esprits, 1'un selon la divinité,
lautre selon 'humanité, esprits autres naturellement et cepen-
dant un personnellement (la personne du Christ étant une); de
méme encore qu'il y a, dans I'homme, 'homme extérieur qui
se corrompt et 'homme intérieur qui se renouvelle, lesquels,
tout en étant autres, ne sont pas deux hommes, mais un seul,
de méme enfin que la chair de !'époux est personnellement
autre que celle de 1'épouse, et que cependant c'est une seule
chair. Raban pousse encore plus loin ces subtilités lorsqu'il
ajoute: «Una est naturaliter caro dans, data, accipiens; vide-
licet invisibilis, vescenda, vescens; inconsumptibilis, sumenda,
sumens.» Le corps qui se donne, qui est invisible et incon-
somptible, c'est le corps céleste de J.-C.; le corps qui est
donné, qui doit étre recu et mangé, c'est son corps eucharis-
tique; le corps qui regoit, qui mange, qui prend, c'est son
corps ecclésiastique (I'Eglise).

Au ch. 33 de son Péuitentiul, Raban trouve «superflue»
la question suivante: l'eucharistie, aprés avoir été consommee,
est-clle rejetée comme les autres aliments et revient-elle
comme eux a son état premier? «Le Sauveur a dit que tout
ce qui entre dans la bouche passe dans le ventre et est rejete
dehors. Or, le sacrement du corps et du sang est formé de
choses visibles et corporelles, bien qu'il opére la sanctification
invisible et le salut tant du corps que de 'ame; quelle raison
y a-t-il donc pour que ce qui est digéré par l'estomac et C€
qui est rejeté dehors, revienne de nouveau a son €tat ancien,
puisque personne n'a affirmé que cela arrivat jamais?» Raban
en appelle a sa lettre a Eigil et déclare de nouveau errones
(non rite sentientes) ceux qui prétendent que le sacrement dl}
corps et du sang du Seigneur est le corps méme qui est D€
de Marie. 11 avertit ceux qui recoivent ce sacrement charnel-
lement et qui ne le comprennent pas spirituellement, que €€



A —

n'est pas 4 eux que la vie éternelle a été promise (ne autem
putarent sic in isto cibo et potu, quem carnaliter sumunt et
spiritualiter non intelligunt, in fide promitti vitam eternam).»

On ne saurait donc se méprendre sur la pensée de Raban
Maur, qui n’a jamais été ni attaqué ni réfuté, tant son ortho-
doxie était respectée.

i1l

Ratramne n’a pas été l'objet du méme respect que l'ar-
<chevéque de Mayence. Simple moine de Corbie (diocese de
Soissons), il a été attaqué par plusieurs théologiens papistes
des XVI° et XVII® siecles, notamment par le jésuite Harduin,
par la congrégation de I'Index, par Clément VIII, Bellarmin,
etc., et cela pour faire réaction contre les protestants, qui lui
ont imputé leur doctrine. Mais ces attaques sont & peu prés
abandonnées aujourd’hui. I1 faut considérer que Ratramne a
€té tenu pour orthodoxe par Sigebert, moine de Gemblours,
par Jean Trithéme, abbé de Spanheim (XV® siecle), etc.; qu'en
1571 les théologiens de Douai ont pensé que son écrit ne de-
vait pas étre prohibé (admissis quibusdam emendationibus);
que l'opinion de Marca, d’apres laquelle 'écrit de Scot Erigene
aurait ¢té I'ceuvre de Ratramne, n’a pas eu de partisans (sicut
passer solitarius in tecto); que le théologien parisien Jacques
Boileau a soutenu, en 1712, que le traité de Ratramne est
orthodoxe et catholique; que Mabillon 'a démontré aussi dans
sa préface des Actes des Bénédictins (§ 88, p. 45). En outre,
Tannotateur du texte de Ratramne dans 1'édition de Migne, a
fait 'aveu suivant: «I'Eglise catholique a toujours cru et
enseigné qu'il y avait dans leucharistie quelque figure et
qu'avec cette figure étaient recus le vrai corps et le vrai
sang du Christ. Dans l'eucharistie, le corps du Christ n'est
Pas un corps visible et soumis aux sens, qui puisse étre
bris¢ et broyé des dents, bien que quelques catholiques
laient pensé autrefois. » (Allusion au Synode de Rome de 1059.)

Guettée n’a pas dissimulé son étonnement «que le livre
de Ratramne ait été abandonné aux protestants comme un
livre hérétique ». « Des 1559, a-t-il écrit, les censeurs des livres
€tablis par le Concile de Trente classerent le livre de Ra-
tramne parmi les livres hérétiques. Le cardinal du Perron fut
du méme avis et fut copié depuis, & peu prés par tous ceux



— 450 —

qui en parlerent. Les théologiens de Douai cependant, des I'an
1571, avalent trouvé cet ouvrage bon, a part quelques expres-
sions qu'ils n’entendaient pas, parce que la question histori-
que n’était pas encore completement éclaircie. En 1653, de
Sainte-Beuve, professeur de Sorbonne, fut le premier qui se
déclara ouvertement pour le livre de Ratramne. On 'examina
alors d’un peu plus prés. D. Mabillon releva une foule de
fausses interprétations que les protestants lui avaient données
dans leurs traductions, et le livre du savani{ moine de Corbie
commenca a étre véhabilite comme il le mérite. Les auteurs de
la Perpétuité de la foi, malgré leur science, n’avaient pas une
idée juste du livre de Ratramne, qu'ils abandonnaient a cause
de son obscurité, et ils n'avaient pas parfaitement compris
la discussion qui s’éleva au IX° siecle sur I'eucharistie?).»

MM. labbé Mignon, dans ses Origines de la scolastique
(T. 1I, p. 153-154), s’est exprimé ainsi: «Paschase, pour éta-
blir la réalité du corps et du sang de J.-C. dans l'eucharistie,
parlait peu du signe ou de ce qui parait; il s’occupait surtout
de la reéalité substantielle... Ratramne, de son co6té, supposant
la réalité substantielle, parle davantage, trop, du signe, de
lapparence, figure et enveloppe de la réalité, et il se trouve
amené a dire que ce n'est pas le méme corps.. Au fond, si
la doctrine de Paschase était pure de toute erreur, le senti-
ment de Ratramne bien compris pouvait, lui aussi, étre sou-
tenu. »

Donc, dans le traité De corpore et sanguine Domini qu'il écri-
vit pour répondre au désir de Charles le Chauve, Ratramne
examine les deux questions qui agitaient I'opinion et auxquelles
on ramenait les theses alors critiquées dans I'ouvrage de Pa-
schase: 1° N'y a-t-il aucune figure dans l'eucharistie et touty
est-il sans voile au point que l'on apergoive par les sens €oI~
porels le corps méme et le sang de J.-C.? et 2°le corps re¢u
dans l'eucharistie est-il le méme que celui qui est né de Ma-
rie, qui a souffert, qui est mort, qui est ressuscit¢ et qui est
monté aux cieux? — Ce traité comprend 102 numeros, dont
les 49 premiers ont trait & la premiére question et les 53
autres a la seconde. Le défaut d'espace m’impose la nécessite
de ne citer que les principaux textes; je le regrette vivement,
car tout le traité est trés curieux et décisif.

Y\ La papauté hérétique, 1874, p. 144.



— 451 —

Au n° 4, Ratramne déclare qu'il veut non pas s'appuyer
sur son propre esprit, mais suivre les traces des Peres, et de
fait, il cite beaucoup S. Ambroise, S. Jérome, le B. Fulgence,
S. Augustin, etc.

Au n° 11, il combat le réalisme qui exclut toute figure; il
veut que l'on concilie la figure et la véritéd. «Car, §'il n'y a
rien de figuré, comme quelques-uns le disent, si tout est
vu en vérité, la foi n’a rien 4 y opérer, puisqu'il ne s'y passe
rien de spirituel et que tout ce qui y est y est regu corporel-
lement. »

Ne 12. «I.a nature spécifique du pain et du vin persévere
aprés la consécration. » — N° 14. Ceux qui n'admettent rien
de figurati{f ne sauraient expliquer le changement du pain et
du vin au corps et au sang de J.-C.: «Car le pain et le vin
n'ont rien de changé en eux (nihil habent in se permutatum),
et s’ils ne sont pas changés autrement, ils ne sont toujours
que ce qu'ils étaient avant la consécration.» — N° 15. «On ne
voit rien de changé en eux corporellement; donc il est néces-
saire que le changement se fasse autrement que corporelle-
ment (esse secundum aliud quam secundum corpus).» — N° 16.
«Puisqu'ils avouent que ce changement w'a pas lieu corporel-
lement, wmais spirvituellement, il est nécessaire de reconnaitre
quil a lieu figurativement (figurate facta commutatio): car
sous le voile du pain matériel et du vin matériel se trouve le
Corps spirituel et le sang spirituwel. Non qu’il y ait 1a deux
choses réelles diverses, un corps et un esprit; il n'y a qu'une
seule et méme chose, laquelle, vue dans l'ordre corporel (secun-
dum quod utrumque corporaliter contingitur), est créature
corporelle, et vue dans l'ordre spirituel (secundum potentiam
quod spiritualiter factze sunt), est le mystére du corps et du
sang du Christ. »

Du n® 17 au n° 21, Ratramne explique 1'eucharistie par le
baptéme : Dans le baptéme, il y a, outre l'eau, la vertu du
S. Esprit qui purifie 'ame; de méme, dans l'eucharistie, il ¥
4, outre les choses qui sont vues et qui nourrissent le corps
corruptible, il y a ce qui est cru, ce qui nourrit I'ame, ce qui
est immortel,

Ne 22, «La manne et 'eau du rocher, tout en étant une
lourriture matérielle et un breuvage matériel, ont été appelées
Par 'Apodtre nourriture spirituelle et breuvage spirituel. Pour-



— 452 —

quoi? Parce que dans ces substances covporelles était la puis-
sance spirituelle du Verbe qui nourrit et désaltere les ames
des croyants plus que leurs corps. Et comme cette nourriture
et ce breuvage préfiguraient le mysteére du corps futur et du
sang du Christ, mystére que I'Eglise célebre, S. Paul affirme
que nos peres ont mangé la méme nourriture spirituelle et
qu’ils ont bu le méme breuvage spirituel.» — N° 23, «Si tu
demandes quelle est cette méme nourriture, je te répondrai
que c'est celle-la méme que le peuple des croyants mange et
boit dans 1'Eglise. Il n'est pas permis de la dire autre, parce
qu'il n’'y a qu'un seul et méme Christ qui, dans le désert,
dans la nuée et dans la mer, a nourri le peuple de sa chair
et I'a désaltéré de son sang, et qui, maintenant, dans 1'Eglise,
nourrit le peuple des croyants du pain de son corps et le
désaltere de l'eau de son sang (populum credentium sui cor-
poris pane, sui sanguinis unda pascit atque potat).»

Ne 25. «Celui qui maintenant dans 1'Eglise, par sa vertu
toute-puissante, change spirituellement le pain et le vin en la
chair de son corps et en l'eau de son propre sang, celuila
autrefois a aussi fait, invisiblement, que la manne du ciel fat
son corps et que l'eau du rocher fit son propre sang.» Selon
Ratramne, c’était dans les deux cas la méme action spirituelle.
— Ne 28, La veille de sa mort, le Christ a dit: Ceci est mon
corps, etc., paroles qui étaient alors vraies comme maintenant.
Donc, avant de souffrir et de verser son sang, il a vraiment
donné a ses apotres son corps et son sang. Or, il est évident
quil ne les leur a pas donnés matériellement: «Hoc enim
scelus esset si, secundum quod infideles tunc acceperunt, 2
discipulis vel sanguis ejus biberetur vel caro comederetur.”
I1 ne saurait donc étre question d'une manducation charnelle. —
Ne 32, «Plusieurs commencent & enseigner (suboritur quaestio
quam plurimi proponentes) que ces choses se font non ¢#
figure, mais en vérité; en cela, ils contredisent les écrits d_ES
saints Peres.» Et Ratramne cite (n° 33 et n° 34) S. Augustl,
qui enseigne que boire matériellement le sang de J.-C. seraif
un crime et non un acte de religion. — N° 36. Ratramne
distingue le corps et le sang de J.-C. en tant que choses (ut
res), et les sacrements de ces choses ou mysteres qui sont
célébrés en mémoire (ob memoriam) de la passion du Saw-
veur.



_ 453 —

Ne 37. « Quoiqu'il n'y ait qu'un seul corps et un seul sang
du Seigneur, cependant les sacrements ont pris les wmoms des
choses mémes, de telle sorte qu'ils sownt dits corps et sang du
Christ (sacramenta ipsarum rerum <vocabula sumpserunt ut
dicantur corpus et sanguis Christi); ils sont ainsi appelés a
cause de la similitude des choses qu'ils représentent (propter
similitudinem rerum quas innuunt sic appellantur), comme on
appelle Paques et Résurrection les fétes qui se célebrent cha-
que année, bien que, le Christ n’ayant souffert qu'une fois et
n'étant ressuscité qu'une fois, les jours on il a souffert et ou
il est ressuscité soient passés et ne puissent plus étre rappe-
lés; on donne cependant ces noms & ces fétes parce qu'elles
rappellent le souvenir de la passion et de la résurrection du
Sauveur et qu'elles ont ainsi une ressemblance avec les jours
olt le Sauveur a souffert une fois et est ressuscité une fois.»
— N°38. De méme, dans les messes qu'on célebre, on doit s'as-
socier aux souffrances du Christ, souffrances «dont on repro-
duit I'image dans les sacrés mystéres (quarum imaginem in
sacris mysteriis praestolatur»). — N° 39, «L’oblation qui est
faite tous les jours par les fideles est faite sacramentellement,
€n mysteére (in mysterio), de telle sorte que ce que le Christ
a accompli en s’offrant une fois, est accompli (geritur) chaque
jour en souvenir (in memoriam) de sa passion par la célébra-
tion des mysteres,» — N°40. «Ces mysteres sont des « simili-
tudes», des «représentations». On les appelle corps et sang
du Christ, parce qu'ils prennent le nom de la chose dont ils
sont le sacrement. De 1a, cette explication du B. Isidore: On
emploie le mot sacrifice, comme si une chose sacrée était faite
(quasi sacrum factum), parce que cette chose est consacrée
Par la priere mystique en mémoire de la passion du Sauveur.
Clest pourquoi, pour lui obéir, nous appelons corps et sang du
Christ ce qui vient des fruits de la terre, ce qui est sanctifié
et devient sacrement par laction invisible de I'Esprit de Dieu.
Le pain et le vin sont ainsi comparés au corps et au sang
(Panis et vinum ideo corpori et sanguini comparantur), parce
e, de méme que la substance de ce pain visible et de ce
Vifl nourrit et désaltere ’homme extérieur, ainsi le Verbe de
Dieu, qui est 1e pain vivant, nourrit les ames des fideles par
la Participation de Jui-méme.» — N° 49, «Le corps et le sang
du Christ sont des figures d’'aprés leur aspect visible (figu-



N T, —

ree sunt secundum speciem visibilem); mais, d'aprés la sub-
stance invisible, c'est-a-dire d’aprés la puissance du Verbe di-
vin, ils sont vraiment le corps et le sang du Christ. Clest
pourquoi ils nourrissent le corps d'aprés leur nature visible
(secundum visibilem creaturam); mais, d’aprés la vertu d'une
substance plus puissante (juxta potentioris virtutem substan-
tiee), ils nourrissent et sanctifient les dmes des fideles.» Dong,
d’aprés Ratramne, la nature du pain et du vin subsiste dans
la consécration, qui, sans la détruire aucunement, lui ajoute
la vertu de la substance divine ou la puissance du Verbe
divin,

Ne 51. Ratramne reproduit ce texte de S. Ambroise: «Ce
pain vivant qui descend du ciel, communique la substance de
la vie élernelle (vite eeternae substantiam subministrat).» On
le voit, il n’est nullement question dune disparition de la
substance du pain, encore moins d'une transformation maté-
rielle de cette substance en la substance du corps du Christ.
— N° 54. Ratramne enseigne expressément que le changement
eucharistique n'altere en rien les substances du pain et du
vin: «car ce que le pain et le vin étaient avant la consécra-
tion dans leur substance de choses créées, ils le sont encore
aprés (nam secundum creaturarum substantiam quod fuerunt
ante consecrationem, hoc et postea consistunt).»

Ne 57. «Avec quelle diligence et quelle prudence S. Am-
broise n'a-t-il pas distingué la vraie chair du Christ, celle qui
a été crucifiée et a été ensevelie, et celle qui est recue dans
le sacrement et dont il dit qu’elle est vraiment le sacrement
de celle-1a, distinguant ainsi le sacrement de la chaiy de la
vérité de la chaiy (vere ergo carnis illius sacramentum est
distinguens sacramentum carnis a veritate carwnis)... Ambroise
enseigne ainsi manifestement aux fideles que la chair dans
laquelle le Christ a été crucifié et enseveli, n'est pas un mys
tere, mais la vérit¢é de la nature (non mysterium sed veritas
naturae); tandis que la chair qui contient maintenant en mys
tere la similitude de celle-la, n’est pas de la chair en natur,e,
mais en sacrement (non specie caro sed sacramento); le pain
existe en nature, et le vrai corps du Christ en sacrement (in
specie panis est, in sacramento verum Christi corpus).” —
Ne 59, «S. Ambroise dit: Le Christ est dans ce sacrement. 1‘1
ne dit pas: Ce pain et ce vin est le Christ. S'il le disait, 1l



affirmerait (ce qui n’est pas, quod absit!) que le Christ est
corruptible et sujet & la mort: car tout ce qui est pergu ou
golité corporellement dans cette nourriture, est manifestement
sujet & la corruption.» — N° 60. «C'est a la vérité le corps
du Christ, mais un corps spirituel et non corporel (corpus non
corporale sed spirituale); c’est le sang du Christ, mais un sang
spirituel et non corporel. Donc rien ne doit ici étre considéré
corporellement, mais spirituellement: c'est le corps du Christ,
mais non corporellement; c’est le sang du Christ, mais non
corporellement. » — N° 62. «Le corps que le Christ a pris de
la Vierge Marie était un corps vrai, visible et palpable. Mais
le corps qui est appelé mystere de Dieu, n'est pas corporel,
mais spirituel (at vero corpus quod mysterium Dei dicitur, non
est corporale, sed spirituale); et s’il est spirituel, il n’est ni
visible ni palpable. Aussi le B. Ambroise ajoute-t-il: «Le
corps du Christ est le corps de I'Esprit divin.» Or, I'Esprit
divin n’est rien de corporel, rien de corruptible, rien de pal-
pable.» — N° 65. «D’ol il résulte évidemment que rien dans
cette nourriture, rien dans ce breuvage ne doit étre considéré
(sentiendum) corporellement, mais que tout doit &tre compris
spirituellement (sed totum spiritualiter attendendum).» —
N° 69. «Donec, d'aprés le trés savant Ambroise, grande est la
différence (multa differentia) qui sépare le corps dans lequel
le Christ a souffert, et le corps qui est offert tous les jours
par les fideles dans le mystere de la passion du Christ. »

Ne 70. Ratramne invoque aussi l'autorité de St. Jérome,
qui a écrit: «Le sang et la chair du Christ sont compris de
deux manieres: ou bien il s'agit de la chair spirituelle et
divine dont le Christ méme a dit: Ma chair est vraiment une
hourriture et mon sang est vraiment un breuvage; ou bien
il Sagit de la. chair qui a été crucifiée et du sang qui a été
répandu par la lance du soldat.» — N° 71. «Ces deux corps
different autant entre eux que different les choses corporelles
€t les choses spirituelles, les choses visibles et les choses
invisibles, les choses divines et les choses humaines. Et puis-
quils different entre eux, ils ne sont donc pas le méme.» —
N° 75, «Le vin représente ].-C., 'eau le peuple; il faut unir
l'eau et le vin, J-C. et le peuple. Donc, si le vin sanctifié est
changé corporellement au sang du Christ, il faut croire pa-
reillement que l'eau qui a été mélée au vin est aussi changée



— 456 —

corporellement au sang du peuple chrétien... Mais nous
voyons que rien dans l'eau n'est changé matériellement; donc
rien non plus n’est changé matériellement dans le vin. Clest
spirituellement que l'on comprend tout ce qui dans !eau
est rapporté au corps du peuple; donc pareillement, il est né-
cessaire que i'on entende spirituellement tout ce qui dans le
vin est rapporté au sang du Christ.» — N° 94, «Ce corps
qui est sur l'autel du Seigneur, est figure, parce qu’il est sa-
crement, »

Telle est la doctrine de Ratramne. Appuyé sur les Peéres,
principalement sur St. Ambroise et St. Augustin, il enseigne
que leucharistie, comme sacrement et comme sacrifice, est
une figure, une similitude, une image, un souvenir du corps
matériel du Christ qui a souffert sur la croix, du sang mate-
riel qu'il a versé dans sa passion, et aussi des fideles aux-
quels sa mort a communiqué la vie (utriusque corporis, id est
et Christi, quod passum est et resurrexit, et populi in Christo
renati atque de mortuis vivificati, figuram gestat). Il est évi-
dent, d’ailleurs, que, pour lui, ces termes n'indiquent pas des
choses vides et de pures fantaisies, mais des vérités spirituel-
les et divines, parfaitement objectives. Ratramne est aussi
loin du figurisme illusoire que du matérialisme et du transub-
stantialisme: il est dans la vérité catholique, telle que les
Peres Tont enseignée. Quant aux théologiens papistes qui pré-
tendent concilier sa doctrine avec la théorie de la présence
charnelle et de la transsubstantiation matérielle, ils sont ma-
nifestement et grossiérement dans Perreur.

Iv.

Aprés Ratramne vient Scot Erigeéne. — Quelle a été la
valeur théologique de Scot Erigene? Na-t-il été, comme dit
M. Mignon (II, 154), qu'un «pseudo-théologien» et umn «S0-
phiste» ? Quel role a-t-il joué et quelle influence a-t-il exercce
en philosophie et en théologie? A-t-il eu raison ou tort dans
son débat, sur la prédestination, contre Gotteschalk? A-t-il €t€
calomnié, et que faut-il penser de I'hostilité dont il a été 'objet de
la part du pape Nicolas Ier, le grand ennemi aussi de Photius,
et de la part de toute I'école fondée par Nicolas I, ainsi que
des théologiens qui 'ont attaqué surtout parce qu'ils le jallou-
saient? Ce sont 1a des questions que je n’ai pas & examinet



— 457 —

ici. Je n’examinerai pas non plus ce qui a €été écrit a son
sujet par MM. Lauf, Baehr, H.-J. Floss, Saint-René Taillandier,
Ravaisson, etc. Il ne s’agit ici que de la doctrine gu'il a en-
seignée sur 1'eucharistie,

A-t-il écrit, lui aussi, un traité sur 'eucharistie, pour ré-
pondre au désir qui lui avait ¢té exprimé par Charles le
Chauve? Ce traité a-t-il été perdu ou détruit? Ou bien Scot
n'a-t-il réellement écrit sur l'eucharistie que ce qui se trouve
disséminé dans ses divers ouvrages? La place me manque
pour discuter ces questions. Je me bornerai aux deux points
suivants, qui suffisent d'ailleurs au but que poursuit la Revue:
constater ce que Scot a réellement enseigné, et en indiquer
la valeur. _

D’abord, est-il exact de dire avec M. Mignon (p. 154-155)
qu'il n'a vu dans l'eucharistie que le signe, ce qui parait; que,
pour lui, le sacrement du corps et du sang de J.-C. n’est
que la figure du Sauveur ou le mémorial de sa passion; et
que Hincmar l'a accusé d’avoir enseigné cette doctrine? Ces
imputations sont erronées. '

Voici, en effet, comment est résumée la doctrine eucha-
ristique de Scot dans létude anonyme (Commentatio de
Joanne Scoto Erigena) jointe par Migne a 1'édition des ceu-
vres de Scot, col. 1-88. Au ch. 4 de la I*® partie, il est démon-
tré que Scot n’a fait que reproduire la pensée de Ratramne
sur la distinction a faire entre le corps charnel de J.-C. et
son corps sacrementel ou spirituel, celui-la appelé corps en
Vérilé (in veritate), et celui-ci em figure ou en mystere (in
specie); de sorte qu'en disant que le changement du pain et
du vin ne se fait pas «in veritate», il a manifestement voulu
dire qu'il ne se fait pas matériellement ou charnellement,
mais seulement «in specie», c'est-a-dire spirituellement. Tel
etait, dans le langage théologique de Scot, le sens des
mots species et veritas, appliqués a l'eucharistie: im specie si-
gnifiait «mystiquement, spiritucllement, non matériellement,
non charnellement »; i wveritate signifiait, au contraire, « maté-
riellement, charnellement, non spirituellement, non mystique-
ment». Ceci est tres important & noter, si l'on ne veut pas
dénaturer la pensée de Scot. Scot savait certainement que les
Peres avaient tres souvent employé le mot «vérité» et quel-
quefois le mot «réalité » pour donner & la présence eucharis-



— 458 —

tique du Christ le sens d'une objectivité efficace, objectivité
efficace qu'il acceptait certainement, autant que Ratramne et
que Raban Maur. Mais comme les Paschasiens commencaient
a attribuer au mot « vérité» le sens de présence matérielle et
charnelle, il le rejetait, pour s’en tenir au mot Species, pris
dans le sens de présence spirituelle et mystique, qui était le
sens de l'ancienne Eglise. Ce n’est donc pas Scot qui a innové,
mais le parti matérialiste des Paschasiens.

D’aprés Ascelin, Scot disait: «Specie geruntur ista, non
veritate », conformément a cette priere de Ratramne: «Per-
ficiant in nobis, Domine, quaesumus, tua sacramenta, quod
continent, ut quae nunc specie gerimus, rerum veritate capia-
mus.» «Dicit quod in specie gerantur ista, non in veritate, id
est, per similitudinem, non per ipsius rei manifestationem.
Differunt autem a se species et veritas. Quapropter corpus et
sanguis, quod in Ecclesia geritur, differt ab illo corpore ef
sanguine, quod in Christi corpore per resurrectionem jam
glorificatum cognoscitur.» L’auteur de I'étude en question
ajoute: «Quae sunt in hoc loco fidei nostrae contraria? Ipse
Lanfrancus, acervimus Bevengavii adversarius, simili vatione
docutus est. Ubi hoc loco Ratramnus, sui ipsius verbis usus,
« specie, inquit, geruntur ista, non veritate», Ecclesiae verba
secundum Ecclesiae sententiam explicat. » Et encore: «Beren-
garius panis vinique substantiam non remanere negabat. Ra-
tramnus, etsi obscura interdum atque ambigua utitur oratione,
hac tamen in re a catholicee Ecclesiz sensu non recessit.»
Et l'auteur trouve qu'une vraie et réelle présence de J.-C.
dans l'eucharistie a été suffisamment affirmée par Scot, voire
méme par Bérenger: «Id vero (veram ac realem Christi in
eucharistia praesentiam omnino negare), cum nec Berenga-
rius ausus sit docere, nec a Berengarii adversariis in Scoto
culpatum inveniatur, in illo ipsius libro quem Berengarius
habuit, nostra quidem sententia, repertum non est.»

MM. Ravaisson et Saint-René Taillandier ont publi€ B
fragment anonyme sur leucharistie, fragment qu'ils ont tiré
d'un manuscrit du XI® siecle de la bibliotheque d’Avranch-es
et quils ont attribué a Scot Erigéene. Comme il n’est point
certain que ce fragment soit de Scot, je m'abstiens de I'ana-
lyser ici et je me borne & constater qu’il ne fait que confir-
mer la doctrine précédente: qu'il reproduit les idées mémes



— 450 =

de Ratramne, notamment celles des n°® 75, 62, 65, 71, 94; et
qu'il s'appuie principalement sur l'autorité d’'Augustin.

M. Ravaisson a aussi attribué a Scot les propositions sui-
vantes: «Spiritualiter Salvatorem immolamus, et intellectua-
liter mente, non dente, comedimus. Spiritualis homo negat
Christum carnem esse, quam jam in spiritum versam esse in-
telligit. Caro ipsius exaltata est et mutata in animam ratio-
nalem 1. »

Le III® fragment de Scot sur 'évangile de Jean (VI, 5-14)
ne touche pas au dogme; c’'est une explication allégorique
et mystique des 5 pains d'orge, des 2 poissons, des 5000 assis-
tants, des 12 corbeilles, etc.; explication trés originale, mais
absolument fantaisiste et parfois ridicule.

Dans ses «Expositions sur la hiérarchie céleste de St.
Denis», ch. 1, Scot montre dans I'eucharistie «I'image typique
de notre participation spirituelle a Jésus, que nous compre-
nons fidelement par la seule intelligence (typicam esse simi-
litudinem spiritualis participationis Jesu, quem fideliter solo
intellectu gustamus, hoc est intelligimus)... et aussi par la foi
(per ﬁdem) »

Il est donc erroné de dire que Scot n’a vu dans I'eucha-
ristie qu'une figure vide. Il est erroné aussi de prétendre
que Hincmar lui ait imputé cette doctrine. Hincmar s'est
‘borné 4 dire (de Praedest. C. 31): «Sunt qui contra fidei ca-
tholicae veritatem dicunt quod sacramentum altaris non verum
corpus et verus sanguis sit Domini, sed fawfum memoria veri
Corporis et sanguinis est. » I1 ne cite nullement Scot. On sait d’ail-
leurs que Hincmar professait pour la science de Scot la plus
haute estime, au point de le prier de réfuter Gotteschalk; il
n'est donc pas vraisemblable qu'il I'ait attaqué dans la ques-
tion eucharistique. |

S'il s'agissait de savoir ce qu'on doit penser des opinions
toutes personnelles de Scot, par exemple, de ses interpréta-
tions mystiques de I"évangile des 5 pains et des 2 poissons, on
bourrait, je crois, sans étre aussi séveére que le moine de
Fleuri, Adrevald, qui lui a reproché des «inepties», y voir
des subtilités plus ingénieuses que solides et méme plus futi-

les qu'utiles. Mais telle n'est pas la question. La vraie ques-
e T

') Catalogue général des manuscrits des bibliothéques publiques des départements,
T. 1, 1849, p. 503 et suiv.

Revue intern. de Théologie. Ieft 15, 1896, 31



460 —

tion est de savoir ce que Scot a enseigné sur l'eucharistie,
en tant que témoin de la foi de son époque et comme écho
de la tradition et des Peéres; il s’agit de savoir comment il a
compris, lui, trés versé dans les langues grecque et latine, lui
que Charles le Chauve appelait «le Malitre» et qui était
I’Alcuin de sa cour, comment il a compris, dis-je, la doctrine
des Peres, particulierement des Peres alexandrins pour les-
quels il a toujours éprouvé un attrait particulier. Cela seul
nous importe ici. Or, nous 'avons établi avec précision, et il
est impossible de n'en pas tenir compte, méme quand on au-
rait peu d’estime pour les subtilités, les méthodes et les fa-
cons de raisonner auxquelles il s’est livré dans ses ouvrages
philosophiques et mystiques, toutes choses qui, par leur bizar-
rerie, lui ont valu a4 bon droit le titre de Pére de la scolas-
tique.

Je n’ai point a citer ici Heriger, abbé de Laubes, qui ap-
partient au X° siecle. Mais il est bon de rappeler qu’il a écrit, Iui
aussi, contre Paschase Radbert et qu'il a enseigné «que le
corps eucharistique n'est pas du tout le méme que celui qui
est n¢ de Marie, et que le Christ ne souffre aucunement dans
les messes qui sont célébrées »,

V.

Concluons ces FEludes.

Nous avons indiqué en quoi consiste le dogme eucharis-
tique, en citant les paroles mémes du Christ. Nous avons cité
ensuite les principaux textes dans lesquels les Peres et les
docteurs des huit premiers siécles ont exprimé et précisé leur
interprétation, c’est-a-dire leur manigre de comprendre les pa-
roles du Christ. Puis, nous avons retracé lhistoire des pre-
midres discussions, au IX¢ sidcle; discussions d’abord assez
vagues entre Amalaire et Florus, puis plus accentuées entre
Paschase Radbert et Haymon dune part, et, d’autre part,
Raban Maur, Ratramne, Scot Erigéne, etc.

Ces discussions nous ont fait assister a la formation méme
‘du matérialisme eucharistique, lequel s'est systématisé plus tar d
et a fini non par détruire, mais par vaincre dans beaucoup d'a-
mes le spiritualisme de 1’anc1enne Eglise, grace surtout aux efforts
combinés des moines et des papes. Cest bien, effectivement,
dans ces discussions qu’a pris naissance le transsubstantmhsme



— 461 —

occidental, qui passe aujourd’hui, aux yeux des catholiques-
romains, pour la seule doctrine vraiment catholique, et qui,
de fait, en est la corruption, méme grossiére. Ce point d’his-
toire est capital. Qu’on veuille bien remarquer que nous n’a-
vons pas disserié sur la valeur des opinions des théologiens
au sujet de l'eucharistie, mais que nous avons simplement
constaté quelle a été, de fait, la doctrine de 'ancienne Eglise
sur ce point. Nous avons produit les textes mémes, textes que
la plupart des écrivains romanistes ou romanisés cachent, et
pour cause. Notre constatation a ¢été, ce nous semble, aussi
péremptoire que franche.

Il importait qu’il en ft ainsi et que chacun fit mis a
méme de prendre connaissance des textes et de les contréler, et
cela non seulement pour le triomphe de la vérité chrétienne
sur ce point particulier, mais encore pour le triomphe de la
grande cause de l'union des Eglises. Car, il faut le reconnai-
tre, méme dans les Eglises ou le dogme officiel est pur, il
existe des théologiens qui, comme particuliers, ont subi l'in-
fluence romaine et s'imaginent que le transsubstantialisme
occidental des XII® et XIIT® sieécles est la doctrine méme
de VYancienne Eglise. 11 fallait les désabuser (si toutefois le
fanatisme et l'obscurantisme peuvent étre désabusés), en les
mettant en face méme de lhistoire, en face méme des pre-
mitres apparitions de la doctrine qu'ils soutiennent, en face
méme des oppositions qu'elle a soulevées et des réfutations
dont elle a été lobjet. Il est demontré, historiquement, que
le transsubstantialisme en question n’a jamais été un dogme
de l'ancienne Eglise, et de plus, qu'au IXe® sidcle, époque ou
son germe a commencé a apparaitre, il a été combattu
comme une nouveauté «inoufe» et comme une erreur par
des docteurs que I'Eglise romaine elleméme n’a jamais 0sé
traiter d’hérétiques. Et puisque 'union des Eglises ne saurait
se faire que par lacceptation du dogme, qui est un, il est
clair quil ne saurait étre question d'imposer la transsubstantia-
tion & qui que ce soit.

Nous aurions pu rendre la démonstration, sinon plus évi-
dente, du moins plus compléte, en poursuivant l'histoire des
doctrines eucharistiques jusqu’a I'époque actuelle, en étudiant
de pres les débats entre Bérenger et Lanfranc, entre Michel Cé-
rulaire et le cardinal Humbert, ainsi que les innovations et les



= 46T

mystifications du XIII® siecle, la réaction protestante du XVIe
siecle contre ces exceés de superstition; réaction qui fut mal-
heureusement excessive dans son ensemble, opérée sans cri-
terium slr, et qui a provoqué a son tour, au XVII® siecle, de
nouvelles exagérations dans le sens papiste. Cette étude his-
torique nous aurait ainsi conduits & la conclusion évidente
que le devoir de la réforme catholique au XIX® siecle est,
d’abord, de se tenir 4 égale distance des deux erreurs qui
troublent I'Eglise, le matérialisme papiste et le figurisme vide
d’'un grand nombre de protestants; ensuite, de remonter ces
deux courants néfastes jusqu'au dela de la source qui les a
produits, et de revenir ainsi sur le terrain de l'ancienne
Eglise, ot la foi et la piété étaient d'autant plus solides
qu’elles étaient plus simples, absolument étrangéres a toutes
les spéculations futiles et & toutes les subtilités ridicules de la
scolastique. Disons-le avec modestie, mais aussi avec la ijoie
attachée a l'accomplissement de toute grande ccuvre, l'ancien
catholicisme, n’efit-il fait que travailler au rétablissement du
dogme catholique dans sa simplicité premiere et dans sa vraie
lumiere, en le dégageant des additions et des altérations dont
il a été Tobjet dans le cours des siecles et dans le trouble
des passions humaines, aurait déja, par cette ceuvre aussi né-
cessaire que difficile, bien mérité du christianisme et de I'Eglise.

E. Micuaub.




	Études eucharistiques [fin]

