Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: Abendmahl, Wandlung, Messe
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403348

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

i
/

{

420 —

ABENDMAHL, WANDLUNG, MESSE.

Die Leser werden hoffentlich die nachstehenden Betrach-
tungen nicht als einen storenden Eingriff in die lehrreichen
und wertvollen Untersuchungen des Herausgebers dieser Zeit-
schrift, Herrn Prof. Michaud, und Herrn Prof. Watterich (das
Passah des neuen Bundes, Baden-Baden 1889 ; der Konsekrations-
moment im h. Abendmahl, Heidelberg 1896) ansehen. Es wiirde
mich freuen, wenn sie in dem einen oder andern Punkte eine
Erganzung der mit so viel Umsicht und Sachkenntnis angestellten
Erorterungen zu erblicken verméchten. Sicher werden sie fir
vieles eine wieder von andern - Gesmhtslaunkten ausoehende
Bestitigung erhalten.

Dass Christus bei dem letzten Abendmahl tiber Brot und
Wein die geheimnisvollen Worte gesprochen: Dies ist mein
Leib u. s. w., wird von niemand bezweifelt. Der neuesten
Zeit war es vorbehalten, diesen Vorgang als vereinzelt aufzu-
fassen und die Anordnung einer Wiederholung des Aktes seitens
der Apostel zu bestreiten. Man stiitzt sich dabei auf die That-
sache, dass die Worte: Thut dies zu meinem Gedéchtnis bloss
bei Paulus (1. Kor. XI, 23 ff) und dessen Schiiler Lukas sich
vorfinden, dagegen bei Matthius und Markus fehlen. Da die
Korintherbriefe unzweifelhaft vor dem Evangelium des Luka&?
geschrieben wurden, Paulus sich auf eine Offenbarung Christl
beruft, die er bereits friiher der Gemeinde mitgeteilt, so kann
man nicht leagnen, dass er nach der uns bekannten Uberlieferung
der erste ist, der bestimmt und ausfiihrlich von dem h. Abend-
mahl als einem von Christus angeordneten kirchlichen Ritus
redet. Will man aber nicht, was in vieler Beziehung als un-

moglich erscheint, Paulus fir den etwa durch Hallucinationen



s 21 =

getduschten Erfinder dieses Ritus halten, so kann er nur geiibt
und dargestellt haben, was auch in den von den judenchrist-
lichen Aposteln eingerichteten Gemeinden Sitte war. Die Aus-
lassung jener Worte in den beiden ersten Evangelien ist darum
bedeutungslos, und die kirchliche Feier des h. Abendmahles als
eine Stiftung Christi fiir alle Zukunft anzusehen.

~ Aber welche Bedeutung hatte sie? Die Worte: dies ist mein
Leib, dies ist mein Bundesblut, sowie der Ausdruck des Apostels
(1. Kor. X, 16) ,Kelch des Segens“ koénnen nur im engsten
Anschluss an das judische Paschamahl verstanden werden.
,Dies ist das Brot des Elendes, ,der Leib des Paschalammes®,
mder Kelch des Segens“ waren die den Juden geldufigen, stehen-
den Ausdriicke, welche jihrlich bei dem Paschamahle wieder-
holt wurden. Ohne die Erinnerung an sie hitten selbst die
Apostel unmoglich mit den auffallenden Worten: dies ist mein
Leib u. s. w. irgend einen Sinn verbinden koénnen. Dass aus
diesem Zusammmenhange heraus die Einsetzung erklirt werden
misse, wird darum auch von allen Kundigen zugegeben. Wie
die Einsetzungsworte, selbst in ihrer einfachern Fassung bei
Matthius und Markus, zeigen, setzte Christus den neuen Ritus,
wie mit dem vorbildlichen Pascha, so mit der Erfiillung des-
selben in seiner eigenen Opferung am folgenden Tage in Ver-
bindung. Seinen Opferleib und sein Opferblut sollte das ge-
heimnisvoll Gereichte darstellen. In allgemeinerm Sinne von
elnem , Tiebesmahle* zu reden, ohne bestimmte Bezugnahme
auf den alttestamentlichen Opferritus und den Opfertod Christi,
kann also nur zu einer vollig unhistorischen Verkennung des
Mysteriums fihren.

Freilich feierten die alten Christen ihre ,Liebesmahle*
W)’O?mu), aber nicht das Mysterium selbst, die Eucharistie,
bezeichneten sie mit diesem Worte, sondern die gemeinsamen
M&hlzeiten, mit denen sie das Mysteriumm verbanden, und von
denen wegen der vorgekommenen Missbriuche zu Korinth
Paulus (1. Kor, XI, 22) dasselbe getrennt wissen wollte. Indem)
Gl.F aus diesem Anlass auf das Geheimnis der Eucharistie naheﬂ
- tIngeht, liefert er den altesten, authentischen Kommentar zu
den an sich go vieldeutigen Einsetzungsworten. Den eucharisti-
schen Kelch nennt er 1. Kor. X, 16 die Teilnahme an dem
Blute, und das eucharistische Brot die an dem Leibe Christi,
und stellt dieselbe den jidischen und heidnischen Opfermahl-



zeiten gegeniiber.. Dem entsprechend weist er XI, 26 ff. die
Christen an, durch die Kommunion den Tod des Herrn zu
verkinden, und erklart den, der sie unwiirdig empfange, fiir
schuldig am Leibe und Blute des Herrn, indem er dessen Leib
wie profane Speise behandle. Gottliche Strafen wie Krankheit
und Tod kamen tiber solche zu ihrer Besserung, damit sie nicht
mit der (unchristlichen) Welt (ewig) verdammt wiirden. Aus
diesen Erdrterungen ist zu schliessen, dass Paulus die gesegneten
Elemente fiir die christliche Opfermahlzeit hélt, welche die
Teilnahme an dem Kreuzesopfer darstelit und vermittelt. Den-
selben Gedanken finden wir — von dem Paulusschiiler Lukas
abgesehen — wieder in dem Ausdruck bei den andern Synop-
tikern: ,Das ist mein Bundesblut, das vergossen wird fir viele.”
Der Bund, von welchem hier gesprochen wird, ist der durch
den Kreuzestod besiegelte. Nicht nur bei den Juden, sondern
fast bei allen Volkern des Altertums war es Sitte, Biindnisse
durch blutige Opfer zu bekriftigen. Nach damaliger Anschauung
ergab es sich hierdurch von selbst, das grosse Gehorsams- und
Versohnungsopfer des zweiten Adam bis zum Tod am Kreuz
besonders in letzterm verkorpert zu sehen und den gebrochenen
Leib und das vergossene Blut als das Sithnmittel und Bundes-
siegel zu betrachten. Das war der neue Bund zwischen Gott
und der gesamten erlosten Menschheit, weshalb auch Paulus
und Lukas, vermutlich etwas erliuternd, die FEinsetzungsworte
wiedergeben: ,Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem
Blute“, d. h. der in meinem Blute abgeschlossen wird.

Eine weitere Erliuterung zu der Abendmahlslehre bietet
das sicher erst mehrere Jahrzehnte nach dem Tode Pauli ge-
schriebene Johannesevangelium in der berithmten Rede Christl
von dem Himmelsbrote (VI, 35 ff.). Zunéchst erklirt sich
Christus selbst fiir das aus dem Himmel herabgestiegene Brot
(im Gegensatz zu dem Manna), welches der Welt das Leben
verleihen sollte, ein Leben ohne Ende. Dann aber redet er
in unmittelbarem Anschluss hieran von einem andern Br_ote,
welches er geben werde, und bezeichnet als solches sein FlngCh
fir das Leben der Welt, d. h. das durch seine menschliche
Erscheinung sichtbar werdende, erst in der Zukunft vollendete
Opfer der Erlosung. Als die Juden erstaunt fragen: wie kann
der uns sein Fleisch zu essen geben, klirt er das Blissvel‘sté}ﬂd’
nis nicht auf, sondern fihrt feierlich fort, von dem kssen seines



493 —

Fleisches und dem Trinken seines Blutes zu reden, welche eine
wirkliche Speise und ein wirklicher Trank seien, und schliesst
dann, auf diese Weise gehe das ihm innewohnende gottliche
Leben auf die Empfangenden tiber, und sei er selbst das aus
dem Himmel herabgestiegene Brot. Offenbar wird in dieser
tiefsinnigen Rede der Ausdruck Brot dreifach gebraucht, von
der Person Christi, von seinem Erlosungsopfer und von dessen
Darstellung in wirklicher Speise. Aber dieser dreifache Gebrauch
fasst sich in dem einen grossen Geheimnis zusammen, dass
irdische Speise, nicht fleischlich, nach ihrer sinnlichen Erschei-
nung (oeef), sondern pneumatisch, im Glauben begriffen die
Teilnahme an dem Erlosungsopfer vermitteln und durch dieses
das wahre, ewig dauernde Leben verleihen und so Himmel und
FErde miteinander verbinden solle. In dem berithmten, irrig
Disputa genannten Gemilde Raphaels hat diese grosse Idee den
schonsten kiinstlerischen Ausdruck erhalten.

Aber in welchem Verhiltnis steht nun nach der neutesta-
mentlichen Lehre Brot und Wein in der Kucharistie zu dem
Leibe und Blute Christi ? Bekanntlich wurde in der katholischen
Kirche und fast noch mehr von Luther alles Gewicht auf das .
istY gelegt, um nicht nur die reale Gegenwart Christi, sondern
auch das physische Vorhandensein seines Leibes und Blutes im
Abendmahl zu erhirten. Der katholischen Transsubstantiations-
191?9&539_11t;e_l_@uth_er seine Impanationslehre gegeniiber, machte
aber im wesentlichen gemeinsame Sache mit den Katholiken
gegen die ,Sakramentierer“. Wie krass er die Abendmahlslehre
fasste, mogen einige seiner Ausserungen zeigen. ,So sagen
sie, schreibt er XXIX, 339 gegen Karlstadt, wenn ich gliube
an J. Ch., der fiir mich gestorben ist, was ist not, dass ich
glaube an den gebackenen Gott? Wohlan, er wird sie auch
einmal backen, dass ihn die Rinde wird verbrennen.“ Und
S. 297 sogar: ,Darumb thun die Schwérmer Unrecht sowohl als
die Glossa im geistlichen Recht, da sie den Papst Nikolaus
strafen, dass er den Berenger hat gedrungen zu solcher Be-
kenntnis, dass er spricht: er zerdriicke und zerbeisse mit seinen
Zihnen den wahrhaftigen Leib Christi. Wollt Gott, alle Papste
héjtten 8o christlich in allen Stiicken gehandelt, als dieser Papst
@t dem Berenger in solcher Bekenntnis gehandelt hat.“ Sehen |
Wir von der aristotelischen Unterscheidung zwischen Accidentien
tnd Substanz ab, auf welcher die Transsubstantiationslehre



— A

ruht, so kémmt diese rohe Auffassung, die im Gegensatz zu
Nikolaus II. bekanntlich selbst Gregor VII. nicht teilte, im
wesentlichen auf die des romischen Katechismus (von Pius V.
herausgegeben) hinaus: dass in der Eucharistie die Knochen,
Nerven und alle einzelnen Korperteile Christi empfangen wer-
den (II, 4). Dass man eine solche Lehre nicht auf das Wortchen
,ist* griinden konne, gilt heutzutage wohl als selbstverstandlich.
Eine festere Grundlage fiir diese Auffassung scheint auf den
ersten Blick der erwéihnte Ausspruch zu sein: mein Fleisch ist
eine wirkliche (oder: in Wirklichkeit eine) Speise und mein
Blut ein wirklicher Trank. Aber dass auch hierbei nicht an
eine physische Erndhrung mit (wenn auch verhiilltem) mensch-
lichem Fleisch und Blut zu denken ist, wird durch die folgende
-~ Gegeniiberstellung von fleischlicher und geistig-glaubiger Denk-
weise schon angedeutet. Eine weitere Andeutung, dass sowohl
die mittelalterliche Transsubstantiations- als die lutherische
Impanations-Hypothese ausgeschlossen erscheinen, kénnte man
in den von allen Synoptikern iiberlieferten Worten Christi
finden, die Apostel sollten den Kelch unter sich teilen: weil er
vor seinem Tode keinen Wein — ,Frucht des Weinstockes®
erinnert wieder an den Pascharitus — mehr geniessen wolle.
Auch der gesegnete Wein war also hiernach Wein. Was aber
der mittelalterlichen und lutherischen Auffassung am meisten
widerspricht, ist die religiose Scheu der Juden vor dem Geniessen
von Blut, weil man dieses als den Sitz der Seele betrachtete.
Unter den sog. noachischen Geboten, deren Beobachtung das
Apostelkonzil den Heidenchristen auferlegte, befand sich be-
kanntlich auch dies, kein Tierblut zu geniessen, welches in
der abendlindischen Kirche lange, in der morgenlindischen
noch immer als zu Recht bestehend angesehen wird. Die
Substanz von menschlichem Fleisch und Blut zu geniGSS@L
wenn auch in verhiillter Gestalt, wiire den Juden als e
Greuel erschienen. So werden wir selbst durch das N. T. dahin
gefithrt, die Abendmahlslehre anders zu fassen.

Die alte Kirche hat einen Abendmahlsstreit nicht gekannt;
die orientalische auch spiter nicht. In den alten (Glaubens-
bekenntnissen findet sich tber die Eucharistie nichts. Als mai
im 9. Jahrhundert im Abendlande die Lebre néher untersuchte,
gingen die Meinungen sehr auseinander, weil man fand, dass
auch die Kirchenviter sich sehr verschieden dartber gedussert



425

hatten. Alle Nuancen von der allegorischen Deutung der Ein-
setzungsworte bis zu der sog. kapharnaitischen oder ster-
koranistischen Auffassung sind in der patristischen Litteratur
vertreten. Die alten Liturgien halten sich einmiitig an die
Einsetzungsworte, ohne sich auf Theorien tiber die Art und
Weise der (Gegenwart Christi einzulassen. Besonders verdient
‘bemerkt zu werden, dass die patristischen Ausdriicke converti,
pereefaidecdar, usramorsiodar nicht immer im Sinne einer physi-
schen Verwandlung zu nehmen sind, sondern manchmal nur
bedeuten sollen, dass Brot und Wein nach der Konsekration
nicht mehr dasselbe seien wie vorher, eine profane Speise,
sondern eine mystische, von religioser Bedeutung. Jene Worte
driicken nicht immer die scholastische Vorstellung aus, welche
spater mit transsubstantiatio, wsroveimois verbunden wurde, die
einer physischen Verwandlung. Auch der russische Dogmatiker
Makarius (111, 472) bezeugt, dass diese Termini im Occident im
11, und im Orient erst im 15. Jahrhundert tblich wurden,
Theorien tiber die Art und Weise der Gegenwart Christi
in der h. Eucharistie aufzustellen, muss hiernach der theologi-
schen Wissenschaft iiberlassen bleiben, um so mehr, als hier
die phﬂosophlsc,hen Begriffe von Substanz und Accidenz, oder
modern ausgedriickt von dem ,Ding an sich“ und dessen Er-
scheinung in Betracht kommen. Gerade bei dieser Lehre drangt
sich der Gedanke auf, dass, wenn die christliche Religion noch
eine Zukunft haben soll, man der wissenschaftlichen Fortbildung
der Theologie keinen Riegel vorschieben darf, sofern sie nicht
die.geoffen.ba,rten Wahrheiten zu verletzen droht. Ein mecha-

nisches, gedankenloses Festhalten an tberwundenen Vorstel-

lungen und veralteten Ausdriicken wiwrde die verhéangnisvollsten |
Folgen haben. Die aristotelischen Kategorien von Substanz |
und Accidenz, auf denen die Transsubstantiations-Hypothese |
beruht, werden von keinem Naturphilosophen mehr als be- !
reehtlcrt anerkannt. Die Gesamtheit der KErscheinungen and

erkun@en eines Dinges machen nach heutiger Erkenntnis
dessen Wesen aus. Aber auch die Annahme verschiedener
Materieller Substanzen, welche der Verwandlungslehre zu
Grunde liegt, ist nicht mehr unbestritten. Fortgesetzte chemische
umd physikalische Untersuchungen koénnten mit der Zeit den
Nachweis liefern, dass es nur eine materielle Substanz gebe,
und alle Untersch1ede der materiellen Dinge nur in der ver-



Iy

— 426 —

schiedenen Lagerung der Atome bestinden. Eine Transsub-
stantiation wére dann bloss eine Anderung der Atomenlage,
welche nachweislich in der Eucharistie nicht stattfindet. Endlich
darf auch nicht unerwidhnt bleiben, dass nach einer weit
verbreiteten modernen FErkenntnistheorie es tiberhaupt keine

"materielle Substanz giebt, sondern was uns als solche erscheint,

nur eine Wirkung von Kréften ist. Auch nach dieser Theorie
wiirde eine Transsubstantiation, welche sich der sinnlichen
Wahrnehmung entzieht, als Absurditit erscheinen. Wir er-
wahnen dies nur, um zu zeigen, wie gefahrvoll es wire, veraltete
Vorstellungen mit der Offenbarung zu verwechseln und fir
ewige Zeiten festhalten zu wollen.

Die Lehre von der h. Eucharistie ist durch die konfessio-

nellen Schlagworte ,allegorisch¥, ,real®, ,durch Impanation®,

,durch Transsubstantiation* mehr verdunkelt als klargestellt
worden, indem man einseitig hierbei immer den Korper Christi
im Auge hatte. Christus selbst legte stets alles Gewicht auf
das Geistige (mvedue), nicht auf das Sinnliche (owo&), wie es
hinsichtlich der Eucharistie auch Joh. VI, 64 geschieht. Was
sollten auch seine Korperteile, Knochen, Nerven u. s. w. den
Glaubigen niitzen kénnen? Da er einen wirklichen mensch-
lichen Leib besass gleich uns, war dieser auch allen physiologi-
schen Prozessen, dem Stoffwechsel, den Sekretionen, der Assi-
milation durch Nahrung und Luft u. a. unterworfen. s ist
darum ein blosser Begriff, dem die Wirklichkeit nicht entspricht,
wenn man von dem Leibe Christi als etwas Unverédnderlichem
und Einheitlichem redet. Die Atome desselben stromten ab
und zu, wie bei jedem Menschen, gingen neue chemische Ver-
bindungen ein mit andern Organismen, Menschen, Tieren,
Pflanzen, Luft, Wasser u. s. w., so dass Christus in Wirklichkeit
gleich uns allen nicht einen Leib besass — was nur ein dem
dussern Scheine gemass gebildeter popularer Ausdruck ist —
sondern unter steter Fluktuation mit materiellen Elementen, die
frilher und spater andern Zwecken dienten, vereinigt warl.
Sein Korper an sich gehort also der materiellen Welt an und
hat mit dem Erlosungsplan nichts zu thun. Weshalb nun bel
der Eucharistie alles Gewicht auf die materiellen Atome g61€?gt
werden soll, welche bei der Stiftung derselben zufilligerwelse
den Korper Christi ausmachten, ist nicht zu begreifen; ganz
abgesehen davon, dass er selbst mit diesem Korper, den er



— 427 —

‘ihnen dargereicht haben soll, vor ihnen zu Tische sass. Wenn
bei der Darstellung der Transsubstantiationslehre hiufig gesagt
worden ist, der eucharistische Leib sei substantiell identisch
mit dem Leibe, mit welchem Christus geboren und gekreuzigt
worden, so ist dies wieder nur ein theologischer Begriff ohne
Wirklichkeit, weil von dem Leibe, mit dem Christus geboren
wurde, an dem Gekreuzigten kein Atom mehr vorhanden war.

>

Um derartigen Schwierigkeiten zu entgehen, hat man vielfach -~

auch auf den sog. verklirten, d. i. auferstandenen Leib Christi
hingewiesen, dabei aber nicht bedacht, dass am Vorabende
seines Leidens sein auferstandener Leib noch gar nicht exi-
stierte, und bei der Verklarung auf dem Berge sein irdischer
Leib in wunderbarer Gestalt erschien, aber nicht gleichsam
proleptisch der auferstandene. Bekanntlich hat Luther in
monophysitischer Auffassung der Christologie die Ubiquitits-
lehre erfunden, um die Vervielfiltigung des Leibes Christi in
der Eucharistie und seine Impanationslehre erkliren zu kénnen.
In welcher Verlegenheit er sich aber dabei befand, moge seine
masslos leidenschaftliche Invektive gegen die ,Sakramentierer®
beweisen, deren Mitteilung die Leser um der Sache willen ent-
schuldigen wollen. ,Auf diese Rede, schreibt er (Irmischer XXX,
68), werde ich vielleicht nu andere Schwiirmer kriegen, die
mich fahen wollen und fiirgeben: ist denn Christi Leib an allen
Enden, nu so will ich ihn fressen und saufen in allen Wein-
héusern, aus allen Schiisseln, Glasern, Kannen; so ist kein
Unterschied unter meinem Tisch und des Herrn Tisch: o, wie
wollen wir ihn zufressen! Denn solche schéndliche Sdu sind
‘wir heillosen Deutschen, das mehrer Theil, dass wir wider
Zucht noch Vernunft haben, und wenn wir von Gott horen,
achten wirs gleich so viel, als wirens der Gaukler Mahrlin.
Es gehen itzt Rede und Geschicht unter dem Pofel wider das
Sakrament, so durch der Schwirmer Lehre sind verfiihret,
dass Einer sollt lieber sterben denn eine Predigt unter sie
Schreiben. Denn flugs fahren sie daher, wenn sie horen, dass
hichts sei, und wollen drein thun und den H— daran wischen.
Weltliche Oberkeit sollte solche Listerer strafen. Es ist eine
Unzucht ung freche Durst, weil sie gar nichts davon wissen
und dennoch so listern. Und weiss -Gott, ich schreibe solche
i\the Dinge sehr ungern, weil es muss unter solche Hunde und
Stu kommen, Aber wie soll ich ihm thun? Die Schwirmer

Revue intern, de Théologie. Heft 15, 1896. 29



e AU8 —

miissen’s verantworten, die mich dazu zwingen. Horst du es
nu, du Sau, Hund oder Schwirmer, wer du unverniinftiger
Esel bist, wenngleich Christi Leib an allen Enden ist, so wirst
du ihn drumb sobald nicht fressen noch saufen noch greifen;
auch so rede ich mit dir nicht von solchen Sachen, gehe in
deinen Saustall oder in deinen Koth.“

Kehren wir zu der Einfachheit der neutestamentlichen
Lehre zuriick, so diirfte wohl schon Ende des 5. Jahrhunderts
der Papst Gelasius I. ohne Kenntnis der heutigen Naturwissen-
schaft eine Ahnung des richtigen Sachverhalts gehabt haben,
wenn er meint, dass mit den irdischen Elementen von Brot
und Wein sich das gottliche Wesen verbinde, weshalb wir auch
durch den Empfang der h. Eucharistie der gottlichen Natur
~ teilhaftig wiirden. Er erblickt in derselben das Abbild des
 mysterium principale, d.i. der Menschwerdung, und will sagen,
wie Menschheit und Gottheit zu dem einen Christus sich ver-
banden, so sind hier Brot und Wein die Tréger der gottlichen
Natur. Fihren wir diesen Gedanken aus, so wiirde er besagen:
Was im irdischen Leben Christi sein Korper war, der Triger
seines mit der Gottheit geeinten menschlichen Geistes, das
sollte in der Eucharistie Brot und Wein sein, durch welche
seine gottmenschliche Personlichkeit sich den Gléubigen sicht-
bar machen und im Genusse mitteilen wollte. Christus selbst
wire also hier gegenwirtig unter den Gestalten von Brot und
Wein, nicht sein Kérper, dessen Stelle vielmehr Brot und Wein
vertreten wiirden. So blieben die geheimnisvollen Worte: dies
ist mein Leib, dies ist mein Bundesblut in voller Kraft, und
wiirden die andern: mein Fleisch ist eine wirkliche Speise, und
mein Blut ist ein wirklicher Trank, wie Christus selbst es ver-
langte, pneumatisch gedeutet, so dass sie in dem das Ganzé
zusammenfassenden Ausspruch ihre Erlduterung fanden: Wwer
mich isset, wird leben durch mich. Nicht eine bestimmte
materielle Substanz oder eine besondere Lagerung materieller
Atome kann in dem Erlosungsplane von Bedeutung werden,
sondern nur Christi gottmenschliche Personlichkeit, welche d?m
sinnlichen Menschen gegenitiber sinnlich in die Erscheinung t.rlfft-

Hitte man das Geheimnis stets mit dem Auge eines ge%stlg'
gelauterten Glaubens betrachtet, so wiirden auch die trauriget
Missbriauche und Missverstindnisse hinsichtlich der ,Messe® ver
mieden worden sein. Was hat sich nicht alles an dieses Wort



e D e

geknlipft! Die Empfindungen glithendster Andacht und bittersten
Abscheues. Einen vermaledeiten Gotzendienst hat man sie ge-
nannt, und wiederum haben die griossten Komponisten den
ganzen Reichtum ihres Genies aufgeboten, wenn es galt, das
mysterium tremendum zu verherrlichen. Kein glaubiger Katholik
wird den Eindruck vergessen, den ein Beethovensches Et in-
carnatus est de spiritu sancto ex Maria virgine oder das Mozart-
sche Ave verum corpus natum bei dem feierlichen Hochamte
in einer ehrwiirdigen Kathedrale mit religiosem Verstindnis
hat singen hdéren. Aber er muss sich entriisten, wenn er zu
Rom in der Franziskanerkirche Ara coeli iiber einem sog.
privilegierten Altare noch heutzutage die Inschrift liest: Durch
eine an diesem Altare gelesene Messe wird jedesmal eine Seele
aus dem Fegfeuer befreit. Zu welchen abergléubischen, ja !
sindhaften und blasphemischen ,Intentionen“ sind nicht schon |
Messen gelesen worden! Zum Teil, weil der Klerus, namentlich
die Monche, aus Gewinnsucht dem Volke irrige Anschauungen
von der Wirkung der Messen beizubringen suchten oder es in
denselben erhielten. Das war auch der Grund, weshalb Luther
so sehr gegen die Messe eiferte und den grossten Greuel die
Messe nennt, welche verkauft werde. ,Wiewohl, fahrt er dann
wieder mit leidenschaftlicher Ubertreibung fort (Irmischer
XXX, 370), ich ein grosser, schwerer, schandlicher Siinder bin
gewest und meine Jugend auch verdammlich zubracht und
verloren habe, so sind das doch meine grosseste Siinden, dass
ich so ein heiliger Monch gewest bin und mit so viel Messen
liber 15 Jahre lang meinen lieben Herrn so greulich erziirnt,
gemartert und geplagt habe.“ Messe und Colibat nennt er !
(XXX, 391) die zwei Saulen, auf denen das Papsttum stehe, |
~und LXII, 61 schreibt er voll Zuversicht: ,Fillt die Messe, so
fallt das ganze Fundament des Papsttums.“ Dass dem freilich
nicht so war, dartiber hiitte ihn ein tieferes Studium des christ-
lichen Altertums und der morgenldndischen Kirche belehren
kénnen. Denn ehe es ein eigentliches Papsttum gab, und im
Orient ganz unabhéingig von demselben, existierten eine ganze
Reihe im wesentlichen iibereinstimmender Messliturgien. Gerade
d.er papstlese Orient hat auch in diesem Stiicke das Urspriing-
liche reiner bewahrt als der von dem Monchtum mindestens
ebenso stark wie von dem Papsttum modifizierte rémische d. i.
abendlandische Katholizismus. Die sog. Privatmessen, d. h. die



— 430 —

fir Geld zu besondern ,Intentionen“ einzelner gelesenen, gegen
‘welche Luther so unablissig eifert, sind dem Orient immer
unbekannt gewesen. Kr besitzt die Messe nur als den offent-
lichen Gottesdienst und duldet dementsprechend auch nur einen
Altar in der Kirche, wie es in der alten Zeit auch im Occident
war. Mit der priesterlichen Ordination der Mé&énche im Abend-
lande kam auch deren téigliches Messelesen auf, teils zur Ge-
winnung ihres Unterhaltes, damit aber die Krrichtung vieler
Altare zunichst in den Klosterkirchen, und das die Bedeutung
des Messopfers entstellende gleichzeitige Lesen mehrerer Messen
unabhingig voneinander. Solche Missbriuche hétten nie dazu
‘fihren sollen, den erhabenen Gottesdienst der aiten Klrche
fwelcher die Feler des Erlosung.sopters Zum Gegenstande hat,
‘zu verwerfen. Die Folgen dieser vorschnellen, in der leiden-
‘schaftlichen Polemik gegen die katholische Kirche vorgenom-
menen Verwerfung machen sich im Protestantismus empfindlich
fihlbar bis auf den heutigen Tag.

Horen wir statt aller den dogmatisch so weit vorgeschrittenen,
aber allseitig religivs empfindenden Bunsen: ,Die Idee des
Opfers, schreibt er (Hippolytus I, 404), ist so sehr die natiirliche
und notwendige Grundlage alles Gottesdienstes, dass sie als
solche nicht nur in der géttlichen Offenbarung erscheint, wie
sie in der Schrift niedergelegt ist, sondern auch in allen heid-
nischen Religionen.“ Auch scheut er sich nicht, die fiir den
Protestantismus nicht sehr erfreulichen Konsequenzen aus diesem
Gedanken zu ziehen. TI, 193 klagt er, dass ,der Opferbegritt
der alten Kirche, der weltgeschichtliche Gedanke und das gott-
liche Werk der apostolischen Christenheit* im Protestantismus
nicht zur Geltung kam, die Predigt tibermséssig hervortrat, ,das
gemeinsame Gebet als Handlung der Gemeinde fast ganz ver
schwand“. ,Das vorherrschende neue Element des Lehrens,
heisst es weiter, totete den Gottesdienst, indem es ihn lang-
weilig machte und allmihlich den Gebildeten als unniitz fir
sie erscheinen liess, falls er nicht durch eine Schaustellung
rhetorischer Beredsamkeit anziehend gemacht wurde. Die
Abendmahlsfeier selbst stand als Ruine da. Und wieder (IL
'225) ,Der (protestantische) Gottesdienst ist rein seiner Idee
nach, a,ber er entbehrt eines organischen Mittelpunktes der
Handlung und, wenn keine Abendmahlsfeier stattfindet, aller
tiefern Idee, auf welche ein gemeinsames Leben der Anbetung
und also eine Kirche dauernd begriindet werden kann.*



Jeder religios empfindende und darum eine gesunde Mystik
wiirdigende Protestant wird so denken. Denn diese Ausfiih-
rungen sprechen das grosse Prinzip aus: ohne Mystik keine
Kirche. Doch wiirde man sehr irren, wollte man vermuten, '
so gesinnte Protestanten waren nicht abgeneigt, die Messe nach
ihrem urspriinglichen und gelduterten Begriffe wieder einzu-
filhren. Sobald dieses Wort fillt, schrecken sie wie vor einem
Gespenst zurtick. Auch Bunsen bleibt auf dem halben Wege.
stehen und setzt, indem er die Liturgien der alten Kirche ihres
wirklichen Inhaltes entkleidet, an die Stelle des Mysteriums
nach der Lehre der Viter eine seinem Rationalismus ent-
sprechende, sittliche, aber nicht mehr mystische Idee. A. a. O.
I, 407 fiihrt er aus: ,Nur indem wir die Natur des christlichen
Opfers als den fortdauernden und stets erneuerten Ausdruck
der Dankbarkeit und der Selbstopferung jeder erlosten Seele
in der Kirche Christi betrachten . . konnen wir, glaube ich,
erklaren, weshalb weder der Heiland noch die Apostel uns
irgend bestimmte Befehle und Anordnungen hinsichtlich des
christlichen Gottesdienstes hinterlassen haben. Seine Grundiage,
sein Mittelpunkt war nicht nur deutlich hingestellt, sondern
auch mit der Feier des h. Abendmahls als dem h. Gedéchtnis .
seines Opfers und seiner Versohnung verbunden, als diese Feier
ein Teil des christlichen (Grottesdienstes wurde. Der Akt der
erlosten Christen, der sich selbst als ein lebendiges Lob- und
Dankopfer darbringt, sollte besiegelt werden durch das Ge-
déchtnis des Aktes Christi, des versohnungstiftenden Heilandes.“
Welche gezwungene Verbindung der christlichen Selbstopferung
— die tibrigens auch mehr katholisch als protestantisch ist —
mit der Bucharistie als ,dem Gedichtnis des Opfers und der
Versohnung“ in Christus, nur um dem katholischen Messopfer
aus dem Wege zu gehen! Ganz richtig erscheint die weitere
Ausfithrung, nur mit Ausnahme der Ubertragung seiner eigenen
Shr‘istlichen Opferidee auf die Kirchenviter, wenn B. I, 409
10_1‘1:fahrt: »Wie auffallend auch die Verschiedenheiten und
Elgentﬁnﬁiehkeiten der verschiedenen alten Kirchen sein mogen,
ihre Gleichformigkeit ist noch auffallender und wunderbarer.
Ebenso verhélt es sich mit den Ausdriicken der Kirchenvéter
llber das christliche Opfer. Alle ihre Ausdriicke und Anspie-
‘ungen, aile ihre Erliuterungen und Folgerungen koénnen nur
erklirt und verstanden werden aus jener Grundansicht von



— 432 —

dem christlichen Opfer, wie sie in diesen Bléttern hingestellt
worden ist (?1). Opfer ist und bleibt das Wort, um das Wesen
des Gottesdienstes zu bezeichnen.* Um den Gegensatz des von
ihm in der protestantischen Liturgie vermissten Opfers zu der
Messe auszudriicken, erklart er S. 416 die tridentinische Lehre
von der Messe als Sithnopfer fir ,den Todesstoss der romischen
(d. h. der katholischen) Kirche“.

Mit diesem Todesstosse lebt aber die katholische Kirche
 nicht nur schon 300 Jahre weiter, sondern im Orient wie im
. Occident, soweit wir die Geschichte der Liturgie zuriickver-
folgen kénnen. Die von Bunsen selbst als wunderbar bezeichnete
Harmonie der Viater und alten Liturgien, welche nur ganz
andere Gedanken darbieten, als B. ihnen unterschiebt, ist zu
oft dargelegt worden, als dass wir dieselbe nochmals im ein-
zelnen vorfithren sollten. Aus dem neuesten Werke Watterichs
ist dieselbe ebenso vollstandig hinsichtlich der Liturgien zu
erkennen, wie aus der grossen Dogmatik des russischen Theo-
logen Makarius (11, 500) hinsichtlich der Véiterstellen. In der
Lehre von der ,Messe als Sithnopfer“ sind die beiden Hélften
der katholischen Kirche, die orientalische und die rémische,
~d. i. nach der richtigen Terminologie die abendléndische durch-
aus einig. Das Trienter Konzil hat auf diesem Gebiete keine
- Neuerung veranlasst. Is lehrt (sess. XXII, cap. 1), dass das
Kreuzesopfer durch die Messe dargestellt (reprsesentari) werde,
welche darum nicht bloss ein Lob- und Dankopfer, sondern
das wahre Siihnopfer fiir die Stinden der Menschen sei. Deut-
lich erl:iutert dann diese Lehre der von Pius V. herausgegebene
romische Katechismus (IT, 4, 74): ,Fir ein und dasselbe Opfer
muss das gehalten werden, welches in der Messe vollzogen
wird, und das, welches am Kreuze dargebracht wurde, weil es
eine und dieselbe Opfergabe (hostia) ist, Christus néimlich, der
sich selbst auf dem Altar des Kreuzes bloss einmal blutig
opferte. Denn die blutige und die unblutige Opfergabe sind
nicht zwei, sondern bloss eine, deren Opferung nach der Vor-
schrift des Herrn: Thut dies zu meinem Gediichtnis, in der
Eucharistie tiaglich erneuert wird.“

) Man muss sich in der That wundern, dass der ,Opfer-
charakter der Eucharistie“ zu einer konfessionellen Kontroverse
. wurde, weil derselbe doch so unzweifelhaft aus den Einsetzungs-
 worten erheilt, und vermag es nur aus Missverstindnissen ZU



— 433 —

erkldren, dass derselbe so heftig, um nicht zu sagen fanatisch,
bestritten wird. Die Worte: der Leib, der fiir euch hingegeben,
das Bundesblut, das fiir euch vergossen wird zur Vergebung
der Stinden; thut dies zu meinem Gedachtnis weisen auf eine
h. Handlung hin, welche auf dieselbe Art, wie Christus sie eben
vollzog, das grosse Erlésungsopfer sichtbar, gleichsam drama-
tisch zur Darstellung bringen sollte. Hier ist keine Rede von
der Selbstopferung der Christen zu Lob und Dank gegen Gott
in gemeinsamem Gebet in Verbindung mit der Feier des Abend-
mahls, was Bunsen zum Mittelpunkt des protestantischen Gottes-
dienstes machen mochte, sondern von dem Opfer Christi selbst,
welches nicht in den paar Stunden auf dem Hiigel bei Jerusalem

abgethan und in spéitern Jahrhunderten nur im Unterricht und

in der Predigt erwihnt, sondern in der ganzen Welt immerfort
gefeiert werden sollte bis zum Ende. Um die Feier des Opfer-
todes Christi handelt es sich bei der Eucharistie, wie auch der
Apostel will: durch sie solle der Tod des Herrn verkiindet
werden, bis er komme. Heidnischer und judischer Opferdienst
konnte allerdings unter Christen keine Stelle haben, der in
der Darbringung vieler und verschiedenartiger Opfer bestand.
Durch das grosse, allumfassende Versohnungsopfer am Kreuz
ward der ganze vorbildliche Opferkultus des A. T. beseitigt,
Christus der einzige Hohepriester und das einzige Opferlamm.
Allein die sinnliche Natur des Menschen, welche Gottesdienst
und, nach der in diesem Punkte richtigen Ausfithrung Bunsens,
als dessen Centrum Opferdienst verlangt, machte es erforder-
lich, jenes grosse Versohnungsopfer, wie es immerwihrend
wirken sollte, auch pérennierend in die Erscheinung treten zu
lassen, eine Veranstaltung zu treffen, durch welche die nicht
bloss augenblicklich fiir die damaligen Glaubigen, sondern fiir
alle Zeit wirkende Selbstopferung Christi auf Erden fest- |
gehalten werde. Es ist der irdische Ausdruck jener Vermittlung, g
Wie sie nach dem Hebrierbrief (VII, 23 ff.) immerdar im Him-
mel sich vollzieht : »Sonst giebt es eine Mehrzahl von Priestern,
weil sie durch den Tod verhindert werden, zu bleiben; Christus
aber, weil er in Ewigkeit bleibt, hat ein unvergéngliches
?riestertum. Darum kann er immerdar die retten, welche durch
11}11 zu Gott hintreten, immer lebend, um Fiirsprache fiir uns
®hzulegen. Da diese immerwiihrende Firsprache Christi im
Himmel, die Darbringung seiner auf Erden vollbrachten Kr-



— 434 —

losung in der Feier der Eucharistie, in dem Messopfer sichtbar
erscheint, liegt es auch nahe, Hebr. XIII, 10: Wir haben einen
Altar, von dem die nicht essen diirfen, welche der Stiftshiitte:
dienen, von dem Tisch des Herrn zu verstehen, auf welchem
das auf Golgatha dargebrachte Siihnopfer zur Darstellung ge-
langt. Deutlicher noch redet Paulus 1. Kor. X, 16 ff.: ,Der
Kelch des Segens, den wir segnen, ist er nicht die Teilnahme
an dem Blute Christi? Das Brot, das wir brechen, ist es nicht
die Teilnahme an dem Leibe Christi?... Sehet hin auf das fleisch-
liche Israel. Sind nicht die, welche die Opfer essen, Teilnehmer
an dem Altare?... Was die Heiden opfern, opfern sie den Dé-
monen und nicht Gott. Ihr sollt aber nicht teilnehmen an den
Damonen. Thr konnt nicht den Kelch des Herrn trinken und
den Kelch der Dimonen, ihr konnt nicht an dem Tisch des
Herrn teilnehmen und an dem Tisch der Dimonen.“ Den
jlidischen und heidnischen Opfern wird hier die Eucharistie als
das christliche Opfer gegeniibergestellt, die Teilnahme an dem
Opferleib und -blute des Gekreuzigten.

Wenn also Bunsen behauptet, Christus und die Apostel
hitten keine liturgischen Einrichtungen getroffen, so ist dies
‘nur insoweit richtig, als sie keine Liturgie entwarfen, sondern
 die Schépfung derselben, wie die Bildung des ganzen Kirchen-
wesens der Zeit tiberliessen. Aber ihr Kern war in der Feier
‘des letzten Pascha im Hinblick auf die Opferung am folgenden
Tage unzweideutig gegeben. Die von Bunsen wunderbar ge¢-
fundene Ubereinstimmung der ganzen Kirche vom fernsten
Osten bis zum #Hussersten Westen in dem Hauptinhalte der
Liturgien beruht eben in der richtigen Auffassung der bezig-
lichen neutestamentlichen Stellen oder vielmehr der lebendigen
apostolischen Uberlieferung, welche zu einem im wesentlichen
gleichméssigen Kultus fihren musste. Sollte es tiberhaupt in
der christlichen Kirche ein Opfer als Centrum des Gottesdienstes
geben, so konnte dies nur das eucharistische sein, die Feiei“'__
der Versohnung durch Christus, des neuen Bundes zwischen
Gott und der erldsten Menschheit, das Mysterium der Messe.
Es ist der die ganze christliche Religion zusammenfassende, also
auch die Selbstopterung der Gliaubigen einschliessende Hohe-
punkt der Frommigkeit und des kirchlichen Lebens.

J. LANGEN in Bonn.




	Abendmahl, Wandlung, Messe

