
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: Abendmahl, Wandlung, Messe

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403348

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403348
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 420

ABENDMAHL, WANDLUNG, MESSE.

Die Leser werden hoffentlich die nachstehenden Betrachtungen

nicht als einen störenden Eingriff in. die lehrreichen
und wertvollen Untersuchungen des Herausgebers dieser
Zeitschrift, Herrn Prof. Michaud, und Herrn Prof. Watterich (das

Passah des neuen Bundes, Baden-Baden 1889 ; der Konsekrationsmoment

im h. Abendmahl, Heidelberg 1896) ansehen. Es würde
mich freuen, wenn sie in dem einen oder andern Punkte eine

Ergänzung der mit so viel Umsicht und Sachkenntnis angestellten
Erörterungen zu erblicken vermöchten. Sicher werden sie für
vieles eine wieder von andern Gesichtspunkten ausgehende

Bestätigung erhalten.
Dass Christus bei dem letzten Abendmahl über Brot und

Wein die geheimnisvollen Worte gesprochen: Dies ist mein

Leib u. s. w., wird von niemand bezweifelt. Der neuesten

Zeit war es vorbehalten, diesen Vorgang als vereinzelt
aufzufassen und die Anordnung einer Wiederholung des Aktes seitens

der Apostel zu bestreiten. Man stützt sich dabei auf die

Thatsache, dass die Worte: Thut dies zu meinem Gedächtnis bloss

bei Paulus (1. Kor. XI, 23 ff.) und dessen Schüler Lukas sich

vorfinden, dagegen bei Matthäus und Markus fehlen. Da die

Korintherbriefe unzweifelhaft vor dem Evangelium des Lukas

geschrieben wurden, Paulus sich auf eine Offenbarung Christi

beruft, die er bereits früher der Gemeinde mitgeteilt, so kann

fman nicht leugnen, dass er nach der uns bekannten Überlieferung

der erste ist, der bestimmt und ausführlich von dem h. Abendmahl

als einem von Christus angeordneten kirchlichen Ritus

redet. Will man aber nicht, was in vieler Beziehung als

unmöglich erscheint, Paulus für den etwa durch Hallucinationen



— 421 —

getäuschten Erfinder dieses Ritus halten, so kann er nur geübt
und dargestellt haben, was auch in den von den judenchristlichen

Aposteln eingerichteten Gemeinden Sitte war. Die
Auslassung jener Worte in den beiden ersten Evangelien ist darum
bedeutungslos, und die kirchliche Feier des h. Abendmahles als
eine Stiftung Christi für alle Zukunft anzusehen.

Aber welche Bedeutung hatte sie Die Worte : dies ist mein
Leib, dies ist mein Bundesblut, sowie der Ausdruck des Apostels
(1. Kor. X, 16) „Kelch des Segens" können nur im engsten
Anschluss an das jüdische Paschamahl verstanden werden.
„Dies ist das Brot des Elendes", „der Leib des Paschalammes",
„der Kelch des Segens" waren die den Juden geläufigen, stehenden

Ausdrücke, welche jährlich bei dem Paschamahle wiederholt

wurden. Ohne die Erinnerung an sie hätten selbst die
Apostel unmöglich mit den auffallenden Worten: dies ist mein
Leib u. s. w. irgend einen Sinn verbinden können. Dass aus
diesem Zusammenhange heraus die Einsetzung erklärt werden
müsse, wird darum auch von allen Kundigen zugegeben. Wie
die Einsetzungsworte, selbst in ihrer einfachem Fassung bei
Matthäus und Markus, zeigen, setzte Christus den neuen Ritus,
wie mit dem vorbildlichen Pascha, so mit der Erfüllung
desselben in seiner eigenen Opferung am folgenden Tage in
Verbindung. Seinen Opferleib und sein Opferblut sollte das
geheimnisvoll Gereichte darstellen. In allgemeinerm Sinne von
einem „Liebesmahle" zu reden, ohne bestimmte Bezugnahme
auf den alttestamentlichen Opferritus und den Opfertod Christi,
kann also nur zu einer völlig unhistorischen Verkennung des
Mysteriums führen.

Freilich feierten die alten Christen ihre „Liebesmahle"
(uyanai), aber nicht das Mysterium selbst, die Eucharistie,
bezeichneten sie mit diesem Worte, sondern die gemeinsamen
Mahlzeiten, mit denen sie das Mysterium verbanden, und von
denen wegen der vorgekommenen Missbräuche zu Korinth
Paulus (1. Kor. XI, 22) dasselbe getrennt wissen wollte. Indem)
er aus diesem Anlass auf das Geheimnis der Eucharistie näher
eingeht, liefert er den ältesten, authentischen Kommentar zu
den an sich so vieldeutigen Einsetzungsworten. Den eucharisti-
sehen Kelch nennt er 1. Kor. X, 16 die Teilnahme an dem
Blute, und das eucharistische Brot die an dem Leibe Christi,
u«d stellt dieselbe den jüdischen und heidnischen Opfermahl-



— 422 —

zeiten gegenüber. Dem entsprechend weist er XI, 26 ff. die

Christen an, durch die Kommunion den Tod des Herrn zu

verkünden, und erklärt den, der sie unwürdig empfange, für
schuldig am Leibe und Blute des Herrn, indem er dessen Leib
wie profane Speise behandle. Göttliche Strafen wie Krankheit
und Tod kämen über solche zu ihrer Besserung, damit sie nicht
mit der (unchristlichen) Welt (ewig) verdammt würden. Aus

diesen Erörterungen ist zu schüessen, dass Paulus die gesegneten
Elemente für die christliche Opfermahlzeit hält, welche die

Teilnahme an dem Kreuzesopfer darstellt und vermittelt.
Denselben Gedanken finden wir — von dem Paulusschüler Lukas

abgesehen — wieder in dem Ausdruck bei den andern
Synoptikern: „Das ist mein Bundesblut, das vergossen wird für viele."
Der Bund, von welchem hier gesprochen wird, ist der durch

den Kreuzestod besiegelte. Nicht nur bei den Juden, sondern

fast bei allen Völkern des Altertums war es Sitte, Bündnisse

durch blutige Opfer zu bekräftigen. Nach damaliger Anschauung

ergab es sich hierdurch von selbst, das grosse Gehorsams- und

Versöhnungsopfer des zweiten Adam bis zum Tod am Kreuz

besonders in letzterm verkörpert zu sehen und den gebrochenen
Leib und das vergossene Blut als das Sühnmittel und Bundessiegel

zu betrachten. Das "war der neue Bund zwischen Gott

und der gesamten erlösten Menschheit, weshalb auch Paulus

und Lukas, vermutlich etwas erläuternd, die Einsetzungsworte

wiedergeben: „Dieser Kelch ist der neue Bund in meinem

Blute", d. h. der in meinem Blute abgeschlossen wird.
Eine weitere Erläuterung zu der Abendmahlslehre bietet

das sicher erst mehrere Jahrzehnte nach dem Tode Pauli
geschriebene Johannesevangelium in der berühmten Rede Christi

von dem Himmelsbrote (VI, 35 ff.). Zunächst erklärt sich

Christus selbst für das aus dem Himmel herabgestiegene Brot

(im Gegensatz zu dem Manna), welches der Welt das Leben

verleihen sollte, ein Leben ohne Ende. Dann aber redet er

in unmittelbarem Anschluss hieran von einem andern Brote,

welches er geben werde, und bezeichnet als solches sein Fleisch

für das Leben der Welt, d. h. das durch seine menschliche

Erscheinung sichtbar werdende, erst in der Zukunft vollendete

Opfer der Erlösung. Als die Juden erstaunt fragen : wie kann

der uns sein Fleisch zu essen geben, klärt er das Missverständnis

nicht auf, sondern fährt feierlich fort, von dem Essen seines



— 423 —

Fleisches und dem Trinken seines Blutes zu reden, welche eine
wirkliche Speise und ein wirklicher Trank seien, und schliesst
dann, auf diese Weise gehe das ihm innewohnende göttliche
Leben auf die Empfangenden über, und sei er selbst das aus
dem Himmel herabgestiegene Brot. Offenbar wird in dieser
tiefsinnigen Rede der Ausdruck Brot dreifach gebraucht, von
der Person Christi, von seinem Erlösungsopfer und von dessen

Darstellung in wirklicher Speise. Aber dieser dreifache Gebrauch
fasst sich in dem einen grossen Geheimnis zusammen, dass
irdische Speise, nicht fleischlich, nach ihrer sinnlichen Erscheinung

(ocìq'S), sondern pneumatisch, im Glauben begriffen die
Teilnahme an dem Erlösungsopfer vermitteln und durch dieses
das wahre, ewig dauernde Leben verleihen und so Himmel und
Erde miteinander verbinden solle. In dem berühmten, irrig
Disputa genannten Gemälde Raphaels hat diese grosse Idee den
schönsten künstlerischen Ausdruck erhalten.

Aber in welchem Verhältnis steht nun nach der neutesta-
nientlichen Lehre Brot und Wein in der Eucharistie zu dem
Leibe und Blute Christi Bekanntlich wurde in der katholischen
Kirche und fast noch mehr von Luther alles Gewicht auf das
„ist" gelegt, um nicht nur die reale Gegenwart Christi, sondern
auch das physische Vorhandensein seines Leibes und Blutes im
Abendmahl zu erhärten. Der katholischen Transsubstantiations-
jehre stellte Luther seine Impanationslehre gegenüber, machte
aber im wesentlichen gemeinsame Sache mit den Katholiken
gegen die „Sakramentierer". Wie krass er die Abendmahlslehre
fasste, mögen einige seiner Äusserungen zeigen. „So sagen
sie, schreibt er XXIX, 339 gegen Karlstadt, wenn ich glaube
au J. Gh., der für mich gestorben ist, was ist not, dass ich
glaube an den gebackenen Gott? Wohlan, er wird sie auch
einmal backen, dass ihn die Rinde wird verbrennen." Und
S. 297 sogar : „Darumb thun die Schwärmer Unrecht sowohl als
die Glossa im geistlichen Recht, da sie den Papst Nikolaus
strafen, dass er den Bérenger hat gedrungen zu solcher
Bekenntnis, dass er spricht : er zerdrücke und zerbeisse mit seinen
Zähnen den wahrhaftigen Leib Christi. Wollt Gott, alle Päpste
hätten so christlich in allen Stücken gehandelt, als dieser Papst
flüt dem Bérenger in solcher Bekenntnis gehandelt hat." Sehen,
wir von der aristotelischen Unterscheidung zwischen Accidentien
l|nd Substanz ab, auf welcher die Transsubstantiationslehre



— 424 —

ruht, so kömmt diese rohe Auffassung, die im Gegensatz zu
Nikolaus IL bekanntlich selbst Gregor VII. nicht teilte, im
wesentlichen auf die des römischen Katechismus (von Pius V.

herausgegeben) hinaus: dass in der Eucharistie die Knochen,
Nerven und alle einzelnen Körperteile Christi empfangen werden

(II, 4). Dass man eine solche Lehre nicht auf das Wörtchen
„ist" gründen könne, gilt heutzutage wohl als selbstverständlich.
Eine festere Grundlage für diese Auffassung scheint auf den

ersten Blick der erwähnte Ausspruch zu sein : mein Fleisch ist

eine wirkliche (oder: in Wirklichkeit eine) Speise und mein

Blut ein wirklicher Trank. Aber dass auch hierbei nicht an

eine physische Ernährung mit (wenn auch verhülltem) menschlichem

Fleisch und Blut zu denken ist, wird durch die folgende
Gegenüberstellung von fleischlicher und geistig-gläubiger
Denkweise schon angedeutet. Eine weitere Andeutung, class sowohl

die mittelalterliche Transsubstantiations- als die lutherische

Impanations-Hypothese ausgeschlossen erscheinen, könnte man

in den von allen Synoptikern überlieferten Worten Christi

finden, die Apostel sollten den Kelch unter sich teilen : weil er

vor seinem Tode keinen Wein — „Frucht des Weinstockes"

erinnert wieder an den Pascharitus — mehr geniessen wolle.

Auch der gesegnete Wein war also hiernach Wein. Was aber

der mittelalterlichen und lutherischen Auffassung am meisten

widerspricht, ist die religiöse Scheu der Juden vor dem Gemessen

von Blut, weil man dieses als den Sitz der Seele betrachtete.
Unter den sog. noachischen Geboten, deren Beobachtung das

Apostelkonzil den Heidenchristen auferlegte, befand sich

bekanntlich auch dies, kein Tierblut zu gemessen, welches in

der abendländischen Kirche lange, in der morgenländischen
noch immer als zu Recht bestehend angesehen wird. Die

Substanz von menschlichem Fleisch und Blut zu geniessen,

wenn auch in verhüllter Gestalt, wäre den Juden als em

Greuel erschienen. So werden wir selbst durch das N. T. dahin

geführt, die Abendmahlslehre anders zu fassen.
Die alte Kirche hat einen Abendmahlsstreit nicht gekannt ;

die orientalische auch später nicht. In den alten
Glaubensbekenntnissen findet sich über die Eucharistie nichts. Als man

im 9. Jahrhundert im Abendlande die Lehre näher untersuchte,

gingen die Meinungen sehr auseinander, weil man fand, a

auch die Kirchenväter sich sehr verschieden darüber geäussei



— 425 —

hatten. Alle Nuancen von der allegorischen Deutung der
Einsetzungsworte bis zu der sog. kapharnaitischen oder ster-
koranistischen Auffassung sind in der patristischen Litteratur
vertreten. Die alten Liturgien halten sich einmütig an die
Einsetzungsworte, ohne sich auf Theorien über die Art und
Weise der Gegenwart Christi einzulassen. Besonders verdient
bemerkt zu "werden, dass die patristischen Ausdrücke converti,
{isTaßdXXsoD-ai-, astarcoislGH-ai nicht immer im Sinne einer physischen

Verwandlung zu nehmen sind, sondern manchmal nur
bedeuten sollen, dass Brot und Wein nach der Konsekration
nicht mehr dasselbe seien wie vorher, eine profane Speise,
sondern eine mystische, von religiöser Bedeutung. Jene Worte
drücken nicht immer die scholastische Vorstellung aus, wrelche
später mit transsubstantiatio, gsTovalmoiç verbunden wurde, die
einer physischen Verwandlung. Auch der russische Dogmatiker
Makarius (III, 472) bezeugt, dass diese Termini im Occident im
U. und im Orient erst im 15. Jahrhundert üblich wurden.

Theorien über die Art und Weise der Gegenwart Christi
in der h. Eucharistie aufzustellen, muss hiernach der theologischen

Wissenschaft überlassen bleiben, um so mehr, als hier
die philosophischen Begriffe von Substanz und Accidenz, oder
modern ausgedrückt von dem „Ding an sich" und dessen
Erscheinung in Betracht kommen. Gerade bei dieser Lehre drängt
sich der Gedanke auf, dass, wenn die christliche Religion noch
eine Zukunft haben soll, man der wissenschaftlichen Fortbildung
der Theologie keinen Riegel vorschieben darf, sofern sie nicht
die geoffenbarten Wahrheiten zu verletzen droht. Ein mechanisches,

gedankenloses Festhalten an überwundenen Vorstellungen

und veralteten Ausdrücken würde die verhängnisvollsten
Folgen haben. Die aristotelischen Kategorien von Substanz
und Accidenz, auf denen die Transsubstantiations-Hypothèse
beruht, werden von keinem Naturphilosophen mehr als
berechtigt anerkannt. Die Gesamtheit der Erscheinungen und
Wirkungen eines Dinges machen nach heutiger Erkenntnis
dessen Wesen aus. Aber auch die Annahme verschiedener
materieller Substanzen, welche der Verwandlungslehre zu
Grunde liegt, ist nicht mehr unbestritten. Fortgesetzte chemische
und physikalische Untersuchungen könnten mit der Zeit den
Nachweis liefern, dass es nur eine materielle Substanz gebe,
und alle Unterschiede der materiellen Dinge nur in der ver-



— 426 —

schiedenen Lagerung der Atome beständen. Eine
Transsubstantiation wäre dann bloss eine Änderung der Atomenlage,
welche nachweislich in der Eucharistie nicht stattfindet. Endlich
darf auch nicht unerwähnt bleiben, dass nach einer weit
verbreiteten modernen Erkenntnistheorie es überhaupt keine

' materielle Substanz giebt, sondern was uns als solche erscheint,
nur eine Wirkung von Kräften ist. Auch nach dieser Theorie
würde eine Transsubstantiation, welche sich der sinnlichen

Wahrnehmung entzieht, als Absurdität erscheinen. Wir
erwähnen dies nur, um zu zeigen, wie gefahrvoll es wäre, veraltete
Vorstellungen mit der Offenbarung zu verwechseln und für

ewige Zeiten festhalten zu wollen.
Die Lehre von der h. Eucharistie ist durch die konfessionellen

Schlagworte „allegorisch", „real", „durch Impanation",
„durch Transsubstantiation" mehr verdunkelt als klargestellt
worden, indem man einseitig hierbei immer den Körper Christi
im Auge hatte. Christus selbst legte stets alles Gewicht auf

das Geistige (nvevga), nicht auf das Sinnliche (occqI-), wie es

hinsichtlich der Eucharistie auch Joh. VI, 64 geschieht. Was

sollten auch seine Körperteile, Knochen, Nerven u. s. w. den

Gläubigen nützen können? Da er einen wirklichen menschlichen

Leib besass gleich uns, war dieser auch allen physiologischen

Prozessen, dem Stoffwechsel, den Sekretionen, der
Assimilation durch Nahrung und Luft u. a. unterworfen. Es ist

darum ein blosser Begriff, dem die Wirklichkeit nicht entspricht,

wenn man von dem Leibe Christi als etwas Unveränderlichem
und Einheitlichem redet. Die Atome desselben strömten ab

und zu, wie bei jedem Menschen, gingen neue chemische
Verbindungen ein mit andern Organismen, Menschen, Tieren,

Pflanzen, Luft, Wasser u. s. w., so dass Christus in Wirklichkeit
gleich uns allen nicht einen Leib besass — was nur ein dem

äussern Scheine gemäss gebildeter populärer Ausdruck ist —

sondern unter steter Fluktuation mit materiellen Elementen, die

früher und später andern Zwecken dienten, vereinigt war.

Sein Körper an sich gehört also der materiellen Welt an und

hat mit dem Erlösungsplan nichts zu thun. Weshalb nun bei

der Eucharistie alles Gewicht auf die materiellen Atome gelegt

werden soll, welche bei der Stiftung derselben zufälligerweise
den Körper Christi ausmachten, ist nicht zu begreifen; ganz

abgesehen davon, dass er selbst mit diesem Körper, den er

•o



— 427 —

ihnen dargereicht haben soll, vor ihnen zu Tische sass. Wenn
bei der Darstellung der Transsubstantiationslehre häufig gesagt
worden ist, der eucharistische Leib sei substantiell identisch
mit dem Leibe, mit welchem Christus geboren und gekreuzigt
worden, so ist dies wieder nur ein theologischer Begriff ohne

Wirklichkeit, weil von dem Leibe, mit dem Christus geboren
wurde, an dem Gekreuzigten kein Atom mehr vorhanden war
Um derartigen Schwierigkeiten zu entgehen, hat man vielfach
auch auf den sog. verklärten, d. i. auferstandenen Leib Christi
hingewiesen, dabei aber nicht bedacht, dass am Vorabende
seines Leidens sein auferstandener Leib noch gar nicht
existierte, und bei der Verklärung auf dem Berge sein irdischer
Leib in wunderbarer Gestalt erschien, aber nicht gleichsam
proleptisch der auferstandene. Bekanntlich hat Luther in
monophysitischer Auffassung der Christologie die Ubiquitäts-
lehre erfunden, um die Vervielfältigung des Leibes Christi in
der Eucharistie und seine Impanationslehre erklären zu können.
In welcher Verlegenheit er sich aber dabei befand, möge seine
masslos leidenschaftliche Invektive gegen die „Sakramentierer"
beweisen, deren Mitteilung die Leser um der Sache willen
entschuldigen wollen. „Auf diese Rede, schreibt er (Irmischer XXX,
68), werde ich vielleicht nu andere Schwärmer kriegen, die
mich fahen wollen und fürgeben : ist denn Christi Leib an allen
Enden, nu so will ich ihn fressen und saufen in allen
Weinhäusern, aus allen Schüsseln, Gläsern, Kannen; so ist kein
Unterschied unter meinem Tisch und des Herrn Tisch: o, wie
wollen wir ihn zufressen! Denn solche schändliche Sau sind
wir heillosen Deutschen, das mehrer Theil, dass wir wdder
Zucht noch Vernunft haben, und wenn wir von Gott hören,
achten wirs gleich so viel, als wärens der Gaukler Mährlin.
Es gehen itzt Rede und Geschieht unter dem Pöfel wider das
Sakrament, so durch der Schwärmer Lehre sind verführet,
•dass Einer sollt lieber sterben denn eine Predigt unter sie
schreiben. Denn flugs fahren sie daher, wenn sie hören, dass
nichts sei, und wollen drein thun und den H— daran wischen.
Weltliche Oberkeit sollte solche Lästerer strafen. Es ist eine
Unzucht und freche Durst, weil sie gar nichts davon wissen
und dennoch so lästern. Und weiss Gott, ich schreibe solche
hohe Dinge sehr ungern, weil es muss unter solche Hunde und
•Sau kommen. Aber wie soll ich ihm thun? Die Schwärmer

ftevue intern, de Theologie. Heft 15, 1896. 29



— 428 —

müssen's verantworten, die mich dazu zwingen. Hörst du es.

nu, du Sau, Hund oder Schwärmer, wer du unvernünftiger
Esel bist, wenngleich Christi Leib an allen Enden ist, so wirst
du ihn drumb sobald nicht fressen noch saufen noch greifen;,
auch so rede ich mit dir nicht von solchen Sachen, gehe in
deinen Säustall oder in deinen Koth."

Kehren wir zu der Einfachheit der neutestamentlichen
Lehre zurück, so dürfte wohl schon Ende des 5. Jahrhunderts
der Papst Gelasius I. ohne Kenntnis der heutigen Naturwissenschaft

eine Ahnung des richtigen Sachverhalts gehabt haben,
wenn er meint, dass mit den irdischen Elementen von Brot
und Wein sich das göttliche Wesen verbinde, weshalb wir auch

durch den Empfang der h. Eucharistie der göttlichen Natur

teilhaftig würden. Er erblickt in derselben das Abbild des

mysterium principale, d. i. der Menschwerdung, und will sagen,.

wie Menschheit und Gottheit zu dem einen Christus sich
verbanden, so sind hier Brot und Wein die Träger der göttlichen
Natur. Führen wir diesen Gedanken aus, so würde er besagen :

Was im irdischen Leben Christi sein Körper war, der Träger
seines mit der Gottheit geeinten menschlichen Geistes, das

sollte in der Eucharistie Brot und Wein sein, durch welche

seine gottmenschliche Persönlichkeit sich den Gläubigen sichtbar

machen und im Genüsse mitteilen wollte. Christus selbst

wäre also hier gegenwärtig unter den Gestalten von Brot und

Wein, nicht sein Körper, dessen Stelle vielmehr Brot und Wein

vertreten würden. So blieben die geheimnisvollen Worte : dies

ist mein Leib, dies ist mein Bundesblut in voller Kraft, und

würden die andern : mein Fleisch ist eine wirkliche Speise, und

mein Blut ist ein wirklicher Trank, wie Christus selbst es

verlangte, pneumatisch gedeutet, so dass sie in dem das Ganze

zusammenfassenden Ausspruch ihre Erläuterung fänden: wer

mich isset, wird leben durch mich. Nicht eine bestimmte

materielle Substanz oder eine besondere Lagerung materieller

Atome kann in dem Erlösungsplane von Bedeutung werden,

sondern nur Christi gottmenschliche Persönlichkeit, welche dem

sinnlichen Menschen gegenüber sinnlich in die Erscheinung tritt.

Hätte man das Geheimnis stets mit dem Auge eines geistig

geläuterten Glaubens betrachtet, so würden auch die traurigen

Missbräuche und Missverständnisse hinsichtlich der „Messe
vermieden worden sein. Was hat sich nicht alles an dieses w or ¦



— 429 —

geknüpft! Die Empfindungen glühendster Andacht und bittersten
Abscheues. Einen vermaledeiten Götzendienst hat man sie

genannt, und wiederum haben die grössten Komponisten den

ganzen Reichtum ihres Genies aufgeboten, wenn es galt, das

mysterium tremendum zu verherrlichen. Kein gläubiger Katholik
wird den Eindruck vergessen, den ein Beethovensches Et in-
carnatus est de spiritu sancto ex Maria virgine oder das Mozart-
sche Ave verum corpus natum bei dem feierlichen Hochamte
in einer ehrwürdigen Kathedrale mit religiösem Verständnis
hat singen hören. Aber er muss sich entrüsten, wenn er zu
Rom in der Franziskanerkirche Ara coeli über einem sog.
privilegierten Altare noch heutzutage die Inschrift liest : Durch
eine an diesem Altare gelesene Messe wird jedesmal eine Seele
aus dem Fegfeuer befreit. Zu welchen abergläubischen, ja
sündhaften und blasphemischen „Intentionen" sind nicht schon
Messen gelesen worden Zum Teil, weil der Klerus, namentlich
die Mönche, aus Gewinnsucht dem Volke irrige Anschauungen
von der Wirkung der Messen beizubringen suchten oder es in
denselben erhielten. Das war auch der Grund, weshalb Luther
so sehr gegen die Messe eiferte und den grössten Greuel die
Messe nennt, welche verkauft werde. „Wiewohl, fährt er dann
wieder mit leidenschaftlicher Übertreibung fort (Irmischer
XXX, 370), ich ein grosser, schwerer, schändlicher Sünder bin
gewest und meine Jugend auch verdammlich zubracht und
verloren habe, so sind das doch meine grosseste Sünden, dass
ich so ein heiliger Mönch gewest bin und mit so viel Messen
über 15 Jahre lang meinen lieben Herrn so greulich erzürnt,
gemartert und geplagt habe." Messe und Cölibat nennt er
(XXXI, 391) die zwei Säulen, auf denen das Papsttum stehe,
und LXII, 61 schreibt er voll Zuversicht: „Fällt die Messe, so
fällt das ganze Fundament des Papsttums." Dass dem freilich
nicht so war, darüber hätte ihn ein tieferes Studium des christlichen

Altertums und der morgenländischen Kirche belehren
können. Denn ehe es ein eigentliches Papsttum gab, und im
Orient ganz unabhängig von demselben, existierten eine ganze
Reihe im wesentlichen übereinstimmender Messliturgien. Gerade
der papstlose Orient hat auch in diesem Stücke das Ursprüngliche

reiner bewahrt als der von dem Mönchtum mindestens
ebenso stark wie von dem Papsttum modifizierte römische d. i.
abendländische Katholizismus. Die sog. Privatmessen, d. h. die



— 430 —

für Geld zu besondern „Intentionen" einzelner gelesenen, gegen
welche Luther so unablässig eifert, sind dem Orient immer
unbekannt gewesen. Er besitzt die Messe nur als den
öffentlichen Gottesdienst und duldet dementsprechend auch nur einen

Altar in der Kirche, wie es in der alten Zeit auch im Occident

war. Mit der priesterlichen Ordination der Mönche im Abendlande

kam auch deren tägliches Messelesen auf, teils zur
Gewinnung ihres Unterhaltes, damit aber die Errichtung vieler
Altäre zunächst in den Klosterkirchen, und das die Bedeutung
des Messopfers entstellende gleichzeitige Lesen mehrerer Messen

unabhängig voneinander. Solche Missbräuche hätten nie dazu

führen sollen, den erhabenen Gottesdienst der alten Kirche,
j welcher die Feier des Erlösungsopfers zum Gegenstande hat,
• zu verwerfen. Die Folgen dieser vorschnellen, in der

leidenschaftlichen Polemik gegen die katholische Kirche vorgenommenen

Verwerfung machen sich im Protestantismus empfindlich
fühlbar bis auf den heutigen Tag.

Hören wir statt aller den dogmatisch so wreit vorgeschrittenen,
aber allseitig religiös empfindenden Bunsen: „Die Idee des

Opfers, schreibt er (Hippolytus I, 404), ist so sehr die natürliche
und notwendige Grundlage alles Gottesdienstes, dass sie als

solche nicht nur in der göttlichen Offenbarung erscheint, wie

sie in der Schrift niedergelegt ist, sondern auch in allen
heidnischen Religionen." Auch scheut er sich nicht, die für den

Protestantismus nicht sehr erfreulichen Konsequenzen aus diesem

Gedanken zu ziehen. II, 193 klagt er, dass „der Opferbegriff
der alten Kirche, der weltgeschichtliche Gedanke und das

göttliche Werk der apostolischen Christenheit" im Protestantismus

nicht zur Geltung kam, die Predigt übermässig hervortrat, „das

gemeinsame Gebet als Handlung der Gemeinde fast ganz
verschwand". „Das vorherrschende neue Element des Lehrens,

heisst es wreiter, tötete den Gottesdienst, indem es ihn
langweilig machte und allmählich den Gebildeten als unnütz für

sie erscheinen liess, falls er nicht durch eine Schaustellung

rhetorischer Beredsamkeit anziehend gemacht wurde. Die

Abendmahlsfeier selbst stand als Ruine da." Und wieder (IL

225) : „Der (protestantische) Gottesdienst ist rein seiner Idee

nach, aber er entbehrt eines organischen Mittelpunktes der

Handlung und, wenn keine Abendmahlsfeier stattfindet, aller

tiefern Idee, auf welche ein gemeinsames Leben der Anbetung

und also eine Kirche dauernd begründet werden kann.



— 431 —

Jeder religiös empfindende und darum eine gesunde Mystik
würdigende Protestant wird so denken. Denn diese Ausführungen

sprechen das grosse Prinzip aus: ohne Mystik keine
Kirche. Doch würde man sehr irren, wollte man vermuten,
so gesinnte Protestanten wären nicht abgeneigt, die Messe nach
ihrem ursprünglichen und geläuterten Begriffe wieder
einzuführen. Sobald dieses Wort fällt, schrecken sie wie vor einem
Gespenst zurück. Auch Bunsen bleibt auf dem halben Wege-
stehen und setzt, indem er die Liturgien der alten Kirche ihres
wirklichen Inhaltes entkleidet, an die Stelle des Mysteriums
nach der Lehre der Väter eine seinem Rationalismus
entsprechende, sittliche, aber nicht mehr mystische Idee. A. a. 0.
1,407 führt er aus: „Nur indem wir die Natur des christlichen
Opfers als den fortdauernden und stets erneuerten Ausdruck
der Dankbarkeit und der Selbstopferung jeder erlösten Seele
in der Kirche Christi betrachten können wir, glaube ich,
erklären, weshalb weder der Heiland noch die Apostel uns
irgend bestimmte Befehle und Anordnungen hinsichtlich des
christlichen Gottesdienstes hinterlassen haben. Seine Grundlage,
sein Mittelpunkt war nicht nur deutlich hingestellt, sondern
auch mit der Feier des h. Abendmahls als dem h. Gedächtnis
seines Opfers und seiner Versöhnung verbunden, als diese Feier
ein Teil des christlichen Gottesdienstes wurde. Der Akt der
erlösten Christen, der sich selbst als ein lebendiges Lob- und
Dankopfer darbringt, sollte besiegelt werden durch das
Gedächtnis des Aktes Christi, des versöhnungstiftenden Heilandes."
Welche gezwungene Verbindung der christlichen Selbstopferung
— die übrigens auch mehr katholisch als protestantisch ist —
mit der Eucharistie als „dem Gedächtnis des Opfers und der
Versöhnung" in Christus, nur um dem katholischen Messopfer
aus dem Wege zu gehen! Ganz richtig erscheint die weitere
Ausführung, nur mit Ausnahme der Übertragung seiner eigenen
christlichen Opferidee auf die Kirchenväter, wenn B. I, 409
lortfährt: „Wie auffallend auch die Verschiedenheiten und
Eigentümlichkeiten der verschiedenen alten Kirchen sein mögen,
ihre Gleichförmigkeit ist noch auffällender und wunderbarer.
Ebenso verhält es sich mit den Ausdrücken der Kirchenväter
über das christliche Opfer. Alle ihre Ausdrücke und Anspielungen,

alle ihre Erläuterungen und Folgerungen können nur
ei klärt und verstanden werden aus jener Grundansicht von



— 432 —

dem christlichen Opfer, wie sie in diesen Blättern hingestellt
worden ist Opfer ist und bleibt das Wort, um das Wesen
des Gottesdienstes zu bezeichnen." Um den Gegensatz des von
ihm in der protestantischen Liturgie vermissten Opfers zu der
Messe auszudrücken, erklärt er S. 416 die tridentinische Lehre
von der Messe als Sühnopfer für „den Todesstoss der römischen
(d. h. der katholischen) Kirche".

Mit diesem Todesstosse lebt aber die katholische Kirche
nicht nur schon 300 Jahre weiter, sondern im Orient wie im

Occident, soweit wir die Geschichte der Liturgie zurückver-
folgen können. Die von Bunscn selbst als wunderbar bezeichnete
Harmonie der Väter und alten Liturgien, welche nur ganz
andere Gedanken darbieten, als B. ihnen unterschiebt, ist zu

oft dargelegt worden, als dass wir dieselbe nochmals im
einzelnen vorführen sollten. Aus dem neuesten Werke Watterichs

ist dieselbe ebenso vollständig hinsichtlich der Iiturgien zu

erkennen, wde aus der grossen Dogmatik des russischen
Theologen Makarius (III, 500) hinsichtlich der Vaterstellen. In der

Lehre von der „Messe als Sühnopfer" sind die beiden Hälften
der katholischen Kirche, die orientalische und die römische,
d. i. nach der richtigen Terminologie die abendländische durchaus

einig. Das Trienter Konzil hat auf diesem Gebiete keine

Neuerung veranlasst. Es lehrt (sess. XXII, cap. 1), dass das

Kreuzesopfer durch die Messe dargestellt (reprsesentari) werde,

welche darum nicht bloss ein Lob- und Dankopfer, sondern

das wahre Sühnopfer für die Sünden der Menschen sei. Deutlich

erläutert dann diese Lehre der von Pius V. herausgegebene
römische Katechismus (II, 4, 74) : „Für ein und dasselbe Opfer

muss das gehalten werden, welches in der Messe vollzogen

wird, und das, welches am Kreuze dargebracht wurde, weil es

eine und dieselbe Opfergabe (hostia) ist, Christus nämlich, der

sich selbst auf dem Altar des Kreuzes bloss einmal blutig

opferte. Denn die blutige und die unblutige Opfergabe sind

nicht zwei, sondern bloss eine, deren Opferung nach der
Vorschrift des Herrn: Thut dies zu meinem Gedächtnis, in der

Eucharistie täglich erneuert wird."
Man muss sich in der That wundern, dass der

„Opfercharakter der Eucharistie" zu einer konfessionellen Kontroverse

wurde, weil derselbe doch so unzweifelhaft aus den Einsetzungsworten

erheilt, und vermag es nur aus Missverständnissen zu



— 433 —

-erklären, dass derselbe so heftig, um nicht zu sagen fanatisch,
•bestritten wird. Die Worte : der Leib, der für euch hingegeben,
das Bundesblut, das für euch vergossen wird zur Vergebung
der Sünden; thut dies zu meinem Gedächtnis weisen auf eine
h. Handlung hin, welche auf dieselbe Art, wie Christus sie eben

vollzog, das grosse Erlösungsopfer sichtbar, gleichsam dramatisch

zur Darstellung bringen sollte. Hier ist keine Rede von
der Selbstopferung der Christen zu Lob und Dank gegen Gott
in gemeinsamem Gebet in Verbindung mit der Feier des Abendmahls,

was Bunsen zum Mittelpunkt des protestantischen
Gottesdienstes machen möchte, sondern von dem Opfer Christi selbst,
welches nicht in den paar Stunden auf dem Hügel bei Jerusalem
¦abgethan und in spätem Jahrhunderten nur im Unterricht und
in der Predigt erwähnt, sondern in der ganzen Welt immerfort
gefeiert werden sollte bis zum Ende. Um die Feier des Opfertodes

Christi handelt es sich bei der Eucharistie, wie auch der
Apostel will: durch sie solle der Tod des Herrn verkündet
werden, bis er komme. Heidnischer und jüdischer Opferdienst
könnte allerdings unter Christen keine Stelle haben, der in
der Darbringung vieler und verschiedenartiger Opfer bestand.
Durch das grosse, allumfassende Versöhnungsopfer am Kreuz
ward der ganze vorbildliche Opferkultus des A. T. beseitigt,
Christus der einzige Hohepriester und das einzige Opferlamm.
Allein die sinnliche Natur des Menschen, welche Gottesdienst
und, nach der in diesem Punkte richtigen Ausführung Bunsens,
¦als dessen Centrum Opferdienst verlangt, machte es erforderlich,

jenes grosse Versöhnungsopfer, wie es immerwährend
wirken sollte, auch perennierend in die Erscheinung treten zu
lassen, eine Veranstaltung zu treffen, durch welche die nicht
bloss augenblicklich für die damaligen Gläubigen, sondern für
alle Zeit wirkende Selbstopferung Christi auf Erden
festgehalten werde. Es ist der irdische Ausdruck jener Vermittlung,
wie sie nach dem Hebräerbrief (VII, 23 ff.) immerdar im Himmel

sieh vollzieht: „Sonst giebt es eine Mehrzahl von Priestern,
weil sie durch den Tod verhindert werden, zu bleiben ; Christus
aber, weil er in Ewigkeit bleibt, hat ein unvergängliches
Priestertum. Darum kann er immerdar die retten, welche durch
ihn zu Gott hintreten, immer lebend, um Fürsprache für uns
¦einzulegen." Da diese immerwährende Fürsprache Christi im
Himmel, die Darbringung seiner auf Erden vollbrachten Er-



— 434 —

lösung in der Feier der Eucharistie, in dem Messopfer sichtbar
erscheint, liegt es auch nahe, Hebr. XIII, 10 : Wir haben einen

Altar, von dem die nicht essen dürfen, welche der Stiftshütte
dienen, von dem Tisch des Herrn zu verstehen, auf welchem
das auf Golgatha dargebrachte Sühnopfer zur Darstellung
gelangt. Deutlicher noch redet Paulus 1. Kor. X, 16 ff.: „Der
Kelch des Segens, den wir segnen, ist er nicht die Teilnahme
an dem Blute Christi Das Brot, das wnr brechen, ist es nicht
die Teilnahme an dem Leibe Christi Sehet hin auf das fleischliche

Israel. Sind nicht die, welche die Opfer essen, Teilnehmer
an dem Altare Was die Heiden opfern, opfern sie den
Dämonen und nicht Gott. Ihr sollt aber nicht teilnehmen an den

Dämonen. Ihr könnt nicht den Kelch des Herrn trinken und

den Kelch der Dämonen, ihr könnt nicht an dem Tisch des

Herrn teilnehmen und an dem Tisch der Dämonen." Den

jüdischen und heidnischen Opfern wird hier die Eucharistie als-

das christliche Opfer gegenübergestellt, die Teilnahme an dem

Opferleib und -blute des Gekreuzigten.
Wenn also Bunsen behauptet, Christus und die Apostel

hätten keine liturgischen Einrichtungen getroffen, so ist dies

nur insoweit richtig, als sie keine Liturgie entwarfen, sondern

; die Schöpfung derselben, wie die Bildung des ganzen Kirchen-
.wesens der Zeit überliessen. Aber ihr Kern war in der Feier
des letzten Pascha im Hinblick auf die Opferung am folgenden
Tage unzweideutig gegeben. Die von Bunsen wunderbar
gefundene Übereinstimmung der ganzen Kirche vom fernsten
Osten bis zum äussersten Westen in dem Hauptinhalte der

Liturgien beruht eben in der richtigen Auffassung der
bezüglichen neutestamentlichen Stellen oder vielmehr der lebendigen

apostolischen Überlieferung, welche zu einem im wesentlichen

gleichmässigen Kultus führen musste. Sollte es überhaupt in

der christlichen Kirche ein Opfer als Centrum des Gottesdienstes

geben, so konnte dies nur das eucharistische sein, die Feier^
der Versöhnung durch Christus, des neuen Bundes zwischen

Gott und der erlösten Menschheit, das Mysterium der Messe.

Es ist der die ganze christliche Religion zusammenfassende, also

auch die Selbstopferung der Gläubigen einschliessende
Höhepunkt der Frömmigkeit und des kirchlichen Lebens.

J. Langen in Bonn.

b


	Abendmahl, Wandlung, Messe

