
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 15

Artikel: Die noch erhaltenen Schriften des Slavenapostels Constantinus oder
Cyrillus

Autor: Friedrich, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 411

DIE NOCH ERHALTENEN SCHRIFTEN

DES

SLAVENAPOSTELS CONSTANTINUS
ODER

CYRILLUS.

Die „Internationale theologische Zeitschrift" hat in ihrem
14. Hefte die interessanten Artikel des Herrn Bischofs Nikanor
Ruzitschitsch: „Kurze Übersicht der historischen Entwicklung
des kirchlich-religiösen Lebens bei den Serben", zu Ende geführt.
Dieselben sind schon deswegen dankenswert, weil uns
Abendländern meistens die Kenntnis der slavischen Sprachen und
infolgedessen auch der slavischen Litteratur abgeht. Ich
persönlich las sie aber mit um so grösserem Interesse, weil ich
selbst im Jahre 1892 eine Abhandlung über den Slavenapostel
Constantinus auf Grund eines bisher unbekannten Briefes des
römischen Bibliothekars Anastasius, eines Zeitgenossen und
Bekannten des Constantinus, an den Bischof Gaudericus von Vel-
letri in den „Sitzungsberichten" der kgl. Akademie der
Wissenschaften in München veröffentlicht und dadurch, wie ich glaube,
erst die Grundlage für die Geschichte der Slavenapostel
geschaffen habe. Manches bisher Angenommene ist unhaltbar
geworden; bisher Unbekanntes steht auf Grund eines
gleichzeitigen Zeugnisses fest. Es wird daher nicht überraschen,
wenn ich mit der von dem Herrn Bischof dargelegten serbischen
Tradition über die Slavenapostel in mannigfachem Widerspruche
stehe; aber ich hoffe, dass man auch in slavischen Kreisen
meiner Auffassung näher kommen wird, sobald in denselben

Revue intern, de Théologie. Heft 15, 1896. 28



— 412 —

der Brief des Bibliothekars Anastasius bekannt sein, und man
daraus die unabweisbaren Folgerungen ziehen wird. Leider
scheint nämlich der Brief noch nicht überall unter den Slaven
bekannt geworden zu sein, weshalb ich die verehrliche Redaktion

bitte, ihn nochmals abdrucken zu wollen, da er, abgesehen
von dem eben Berührten, auch über die litterarische Thätigkeit
Constantins Nachrichten bietet, welche bisher nicht bekannt
waren.

Ich will zAvar hier auf keine ausführliche Kritik der
serbischen Tradition eingehen, aber einige Bemerkungen zu der

Ausführung des Herrn Bischofs muss ich doch machen. Er
sagt (Nr. 12, S. 657) : „Wegen dieser Verdienste um ihr Volk,
wurden Cyrill und Methodius von den römisch-katholischen
Geistlichen beim Papst Nikolaus I. als Häretiker angeklagt..
Der Papst hat sie zur Verantwortung nach Rom gerufen
Als Cyrill und Methodius nach Rom gelangten, war der mächtige
und gegen sie so sehr erbitterte Papst Nikolaus I. nicht mehr

am Leben. Auf dem päpstlichen Stuhle sass jetzt Hadrianus IT.

(868), der mit grosser Freude und Liebe die Brüder Cyrill und

Methodius empfing. Besonders darum sind sie freundlich
erwartet und aufgenommen worden, weil sie gleichzeitig auch

die heiligen Reliquien des P. Klemens mit sich brachten." Allein,
hier ist dem P. Nikolaus doch Unrecht geschehen. Denn wenn
ich auch auf die Mitteilung des Bischofs Gauderich in der sog.

italischen Legende kein besonderes Gewicht lege, so steht doch

so viel fest, dass die Slavenapostel damals der Häresie nicht

angeklagt waren. Sie wurden, wie auch die Vita s. Methodii

andeutet, nur deswegen nach Rom berufen, weil sie als
griechische Geistliche ohne römische Bevollmächtigung auf dem

Boden des römischen Patriarchats missionierten. Es ist darum

auch gar kein Zweifel, dass Nikolaus I. sie sicher ebenso ehrenvoll

wie sein Nachfolger Hadrianus IL empfangen haben würde,,

schon aus dem Grunde, weil sie Reliquien, nicht die Reliquien,,

des hl. Klemens mit sich führten.
Weiter heisst es am angegebenen Orte: „Der Papst lobte

sie, nahm die Bücher und trug sie in die Kirche der hl. Maria,

in die sogenannte ,Fatan', woselbst er sie auf dem Altare niederlegte.

Auf diese Weise anerkannte und segnete er öffentlich

die Übersetzung der heiligen Bücher in die serbisch-slavische

Sprache." Nach den slavischen Quellen bezöge sich dieses



— 413 —

auch auf die slavische Liturgie (Messe), wie ja auch der Herr
Bischof S. 656 die Slavenapostel schon vor ihrer Romreise „die
hl. Messe und die Predigt" in der slavischen Sprache halten
und S. 658 „Hadrian IL mit Cyrill und Methodius die hl.
Liturgie in der serbischen Sprache abhalten" lässt. Auch das
ist nicht stichhaltig. Constantinus hat nach Gauderich und
auch nach dem, von mir als unecht betrachteten, Schreiben
Hadrians IL in der Vita s. Meth. nur das Evangelium ins
Slavische übersetzt, noch keineswegs die Liturgie. Dieses ist das
Werk seines Bruders Methodius. Es konnte also damals auch
die slavische Liturgie noch nicht in Rom gefeiert worden sein.

Dann sagt der Herr Bischof S. 658: Hadrian IL „weihte
Cyrill mit dem Bischof Formisius (Formosus zum Erzbischof
von Mähren. Cyrill aber erkrankte bald darauf und starb in
Rom. Die Überlieferung glaubt, dass er von römischen
Geistlichen vergiftet wurde, weil diese in ihm grossen Geist, Kraft
und Energie wahrnahmen, Eigenschaften, die ihnen gefährlich
erschienen." Allein auch hier kann ich nicht zustimmen. Denn
dass Constantinus —¦ er führt in den gleichzeitigen Schriftstücken,
auch noch in der Vita s. Meth., nur diesen Namen — zum.
Bischof oder gar zum Erzbischof von Mähren geweiht worden
wäre, davon wissen seine Zeitgenossen nichts. Er heisst überall
nur Constantinus philosophus oder Constantinus Thessalonicensis
philosophus. Und ebenso muss „die Überlieferung" verworfen
werden, „dass er von römischen Geistlichen vergiftet wurde".
Aus dem unten mitzuteilenden Briefe des Anastasius ergiebt
sich vielmehr, dass Constantinus in Rom im höchsten Ansehen
stand, als „vir apostolicae vitae", auch als „philosophus vere
mirabilis" gefeiert wurde.

Endlich knüpfe ich nur noch an die Bezeichnung Wichings
als „den grössten Frevler11- einige Worte. Die Stellung Wichings
und des deutschen Klerus überhaupt zu Methodius wird nicht
begriffen, wenn man nicht die damalige kirchliche Lage des
Abendlandes ins Auge fasst. Da ist aber vor allem massgebend,
dass nicht lange vorher, im Jahre 794, die Frankfurter Synode
in Anwesenheit der päpstlichen Gesandten ausgesprochen hatte,
dass man wohl in den andern Sprachen als der griechischen,
lateinischen und hebräischen zu Gott beten, die Liturgie aber
nur in den letzteren stattfinden dürfe. Von diesem Grundsatze

war auch die römische Kirche bis auf die Zeit des Me-



— 414 —

thodius nie abgegangen. Auf der andern Seite war das Filioque
im Abendlande bereits allgemein, auch in Rom, gebraucht, seit
Karl dem Grossen im Deutschen Reiche sogar in das Syn>
bolum der Liturgie aufgenommen, ohne dass Rom es verboten
hätte, da seine Opposition nur darin bestand, dass es nicht
selbst sofort das Filioque in das Symbolum der Liturgie
aufnahm. Da ist es begreiflich, dass Methodius, wenn er die
slavische Liturgie einführte und in derselben das Filioque nicht
gebrauchte, in eine schiefe Stellung geraten musste. Wiching
und die deutschen Geistlichen waren demnach die Hüter der

abendländischen, von Rom selbst auf der einen Seite
festgehaltenen, auf der andern nicht verbotenen Übung. Wir sehen

darum unter den Hauptgegnern des Methodius neben Wiching
auch den Priester Johannes aus A^enedig, den Ratgeber und

Gesandten des Königs Swatopluk. Worauf es aber hauptsächlich

ankommt, das ist die Haltung Roms in der Sache des

Methodius. Allein auch dieses stand, wie es gar nicht anders sein

konnte, auf seiten Wichings. Denn zweimal verbietet P.

Johannes VIII. dem Methodius den Gebrauch der slavischen
Liturgie, und dass er sie ihm schliesslich doch gestattete, ist

meines Erachtens unrichtig, da sein Schreiben, worin die

Genehmigung enthalten ist, interpoliert, wenn nicht ganz unächt

ist. Daher verbietet Stephan V. aufs neue und nur um so

energischer die slavische Liturgie und nimmt auch das Filioque

kräftig in Schutz. Das einzige, was Wiching vorgeworfen werden

kann, ist demnach, dass er zum Nachteile des Methodius ein

unechtes päpstliches Schreiben verbreitet habe; doch auch

darüber herrscht noch Unklarheit.
Ich will mich übrigens, wie die Überschrift sagt, eigentlich

über einen andern Punkt verbreiten. Der Herr Bischof sagt

nämlich in seinem letzten Artikel (Nr. 14, S. 244), dass in dem

Kampfe gegen die häretische Litteratur „die Werke von Cyrill
und Methodius und ihrer Schüler verloren gingen". Diese

Aufstellung, aus der ich nur Cyrill herausheben will, ist nicht ganz

zulässig, wie ich sogleich beweisen werde.
Wenn man von verloren gegangenen Schriften sprechen

will, muss vor allem feststehen, ob solche wirklich vorhanden

waren und welche? Diese Frage zu beantworten war bisher

nicht möglich. Denn wenn man auch Vermutungen aussprach,

zu einem endgültigen Urteile konnte man nicht kommen. Das



— 415 —

hat sich namentlich durch den Brief des Anastasius geändert.
Schon früher stand fest, dass Constantinus das Evangelium ins
Slavische übersetzt hat ; von Anastasius aber werden wir weiter
belehrt, dass er noch drei andere Schriften verfasst hat. Die
erste ist eine Brevis historia oder Stortola inventionis s. démentis,
die zweite ein Sermo declamatorius über denselben Gegenstand,
und die dritte ein Hymnus ad laudem Dei et b. dementis. Von
der ersten und zweiten Schrift sagt Anastasius ferner aus, dass

er selbst sie für die Vita s. Clementis, die im Auftrage des
Bischofs Gauderich der Diakon Johannes abfasste, ins
Lateinische übersetzt, den Hymnus aber wegen der sprachlichen
Schwierigkeiten unübersetzt gelassen habe. Da nun aber an
der Zuverlässigkeit dieser zeitgenössischen Nachricht nicht
gezweifelt werden kann, so entsteht die Frage : Sind diese Schriften
wirklich zu Grunde gegangen "? Die Frage muss, den Hymnus
ausgenommen, verneint werden.

Gehen wir zunächst auf die slavische Evangelien-Übersetzung,

das epochemachende Werk Constantins, ein, so kann
doch kaum angenommen werden, dass sie verloren gegangen
sei. Es mag ja sein, dass sie im Laufe der Jahrhunderte,
worüber ich kein Urteil habe, kleine Änderungen erfahren hat,
aber die alte Evangelien-Übersetzung, welche die Slaven heute
noch besitzen, ist die Constantins. Wenn nach den Angaben
slavischer Forscher sogar die Bogomilen „im Texte der Schrift
kein Wörtchen an der Übersetzung der Slavenapostel geändert"
haben sollen1), soll es da denkbar sein, dass die orthodoxen
Jünger Constantins weniger konservativ waren? Doch da ich
weiss, dass ich darüber nicht urteilen kann, so bescheide ich
mich aus diesem Grunde, weiter darüber zu sprechen.

Sicher erhalten, wenigstens ihrem Hauptteile nach, ist aber
die Brevis historia inventionis s. Clementis, und zwar in der
Translatio s. Clementis oder in der sogenannten italischen
Legende des hl. Constantinus2). Denn mit Hülfe des Briefes des
Anastasius konnte ich in meiner Abhandlung nachweisen, dass
der italischen Legende c. 2, 3 (bis zur Mitte) sogar dieser
Brief an Bischof Gauderich zu Grunde liegt, und dass von der
Mitte des c. 3 bis c. 5 die Brevis historia wiedergegeben ist.

') Jirecek, Geschichte der Bulgaren, S. 177.
2) Acta SS. Boll. Mart. II, 19; übrigens auch, in der slavischen Litteratur

bekannt.



— 416 —

Es folgt dann aber daraus, dass uns darin auch ein Stück des

letzten Teiles der von Gauderich vollendeten Vita s. Clementis
erhalten ist, dieser Teil also von einem Zeitgenossen des
Constantinus abgefasst ist, oder dass in der That die italische
Legende dem Constantinus gleichzeitig ist und daher an Alter
und Zuverlässigkeit die slavischen Quellen weit übertrifft.

Schwieriger war für mich der Nachweis, dass auch der
Sermo declamatorius noch erhalten ist. Denn in der
abendländischen Litteratur ist er nicht vorhanden, und des Slavischen
bin ich nicht mächtig. Doch bedarf es nur eines Blickes auf
die Analyse, welche Martinov von der chersonischen Inventio
reliquiarum s. Clementis im Menologium magnum am 30. Ja

nuar giebtx), um die Überzeugung zu gewinnen, dass man hier
die Übersetzung der zweiten Schrift Constantins vor sich habe,
und eine von anderer Seite mir gewordene Analyse hat mich
in dieser Annahme nur noch bestärkt, wenn auch vielleicht
eine leichte Überarbeitung derselben stattgefunden hat. Die

Slaven besitzen daher noch heute wenigstens diesen Sermo-

declamatorius in ihrer Litteratur.
Anders steht es mit dem Hymnus ad laudem Dei et b.

Clementis, der bis jetzt nicht nachgewiesen werden konnte. Es

wird sich aber fragen, ob nicht doch in. der slavischen
Litteratur ein Hymnus auf den hl. Clemens sich findet, der nach

der Angabe des Anastasius auf den Slavenapostel Constantin

zurückgeführt werden könnte.
Unbegreiflich mag es erscheinen, dass diese Schriften des

von den Slaven so hochverehrten Mannes überhaupt vergessen
werden konnten. Allein auch diese Erscheinung ist erklärlich,

wenn wir aus dem Briefe des Anastasius erfahren, dass

Constantinus nicht bloss anonym seine Schriften veröffentlichte,
sondern auch sonst sich aufs ängstlichste hütete, bekannt werden

zu lassen, dass er selbst der Auffinder der Reliquien des heil.

Klemens gewesen ist.
Der Brief des Anastasius an Bischof Gauderich, den ich

letzt folgen lasse, ist zwischen 875 und 879, wie ich in meiner

öfter erwähnten Abhandlung nachgewiesen, geschrieben und

wurde von Dr. Heine in dem Cod. 205 der Bibliothek von Al-

cobaza, jetzt in Lissabon, gefunden und abgeschrieben. Mit

*) Revue des quest, hist. 36. Bd., p. 135.



— 417 —

Heines anderen Papieren kam auch diese Abschrift in den
Besitz Döllingers. Ich knüpfe daran nur noch den Wunsch,
dass dieser Brief auch in die slavische Litteratur Aufnahme
finden möge.

Sancto meritisque beato Gauderico egregio episcopo Anastasius

peccator et exiguus apostolicae sedis bibliothecarius devo-
tissimus perennem orat salutem.

1. Quia sanctitas tua, reverende pater, sanctae Veliter-
nensi praeest ecclesiae, ubi scilicet beati Clementis antiquitus
insignis honor cum Celebris memoriae titulo commendatur, non
immerito mota est ad ipsius reverentiam sublimius excolendam,
et vitae meritum ad multorum imitationem excellentius prae-
dicandum. Neque enim aliunde sanctus coram deo et hominibus
comprobaris, nisi quia cum spiritu ergo sancto, quae sancta
-sunt, pio studio consectaris. Hinc eiusdem sancti martiris multa
repertas cura reliquias apud eandem ecclesiam, cui praees, in
tempio nominis eius locasti. Hinc rursus oratoriam domum
Romae mirae pulchritudinis edificasti. Hinc totum acquisitae
possessionis tuae Patrimonium ipsi beato Clementi ac per eum
domino deo salubriter dedicasti. Hinc etiam viro peritissimo
Johanni, digno Christi levitae, scribenda eius vitae actus et
passionis historiam ex diversorum colligere latinorum volumi-
nibus institisti. Ad extremum hinc quoque mihi exiguo, ut si
qua de ipso apud Grecos invenissem, latinae traderem linguae,
saepe iniungere voluisti. Cuius nimirum cum rerum gestarum
monumentum iam latinus habebat stilus, ilia tantum occurrunt
-adhuc romano transferenda sermoni, quae Constantinus Thessa-
lonicensis philosophus, vir apostolicae vitae, super eiusdem reli-
quiarum beati Clementis inventione paulo ante descripsit. Verum
quia reliquiarum huius inventionis fecimus mentionem, licet idem
sapientissimus vir tacito nomine suo in storiola sua qualiter
•acta sit strictim commemoret, ego tarnen quae hinc ipse his
verbis enarrare solitus erat, compendio pandam.

2. „Cum, inquit, ob nostrorum copiam peccatorum mira-
„eulum marini recessus, quod inter alia huius beati Clementis
„miracula lectitatur, apud Cersonam more solito a multis retro
»temporibus fieri minime cerneretur, mare quippe fluctus suos
¦»ad nonnullos retractos spatia in proprios sinus collegerat, cepit
¦nPopulus a veneratione templi illius paulatim tepescere et a
„profectione, qua illuc a fidelibus, et potissimum die natalis



— 418 —

„eius, properabatur, quodam modo pedem subtrahere, praecipue
„cum in confinibus ille sit romani locus imperii et a diversis

„barbarorum quam maxime nationibus frequentetur. Subducto

„itaque miraculo, quo carnales, ut mos se habet, populi delecta-

„bantur, et crescente circumquaque multitudine paganorum,
„qua sunt infirmiores quique soliti deterreri, immo quia ut evan-
„gelice perhibetur, abundavit iniquitas, refriguit Caritas multorum,
„desertus est et factus inhabitabilis locus, destructum templum, et

„tota ilia pars Cersonicae regionis prope modum desolata est. Ita
„ut ubi Cersonis episcopus intra eandem urbem cum non plurima
„plebe remansisset, cerneretur, qui scilicet non tarn urbis cives

„quam esse carceris habitatores, cum non auderent extra earn

„progredi, viderentur. Hac itaque causa factum est, ut ipsa

„quoque archa, in qua beati Clementis reliquiae conditae partim
„servabantur, penitus obrueretur, ita ut nee esset iam memoria

„prae longitudine temporum, ubinam ipsa foret archa, declaransA
3. Haec quidem ille tantus ac talis revera philosophus.

Ceterum cum apostolicae sedis missi nuper Constantinopolim

pro celebranda sinodo morarentur, ubi et me quoque alia pro
causa legatione funetum per idem tempus contigit inveniri, visum
est nobis in commune huic rei ad liquidum indagandae omnem
tribuere penitus operam, et a Métrophane, viro sanetitate ac

sapientia claro, Smirneorum metropoleos praesule, omnem super
hac veritatis certitudinem discere, utpote qui sciretur a nobis

penes Cersonam a Photio cum aliis exilio relegatus. Qui videlicet

quanto loco propinquior, tanto re gesta doctior habitus,

ea nobis hinc curiose sciscitantibus enarravit, quae praedictus
philosophus fugiens arrogantiae notam referre non passus est..

Perhibebat enim, „quod idem Constantinus philosophus a

Minimele imperatore in Gazaram pro divino praedicando verbo

„directus, cum Cersonam quae Chazarorum terrae vicina est

„pergens ac rediens frequentaret, cepit diligenter investigare,

„ubinam templum, ubi archa, ubi essent illa beati Clements

„insignia, quae monumenta super eo descripta liquido
déclarassent. Sed quod omnes accolae loci illius utpote non m~

„digenae, sed ex diversis barbarieis gentibus advenae, nnmo'

„valde saevi latrunculi, nescire se quae diceret, testabantur.

„Super quo stupefactus philosophus se in orationem multo tempore

„dedit deum revelare, sanctum vero revelari corpus deposcens..

„Sed quod et episcopum cum clero plebeque gerendum saluti-



— 419 —

„feris hortationibus excitavit, ostensoque ac recitato quid de

„passione quidve de miraculis, quid etiam de scriptis beati
Clementis et praecipue quid de templi siti penes illos structura, et
„ipsius in ipsa conditione librorum numerositas commendabat;
„omnes ad ilia littora fodienda et tarn preciosas reliquias sancti
„martiris et apostolici inquirendas ordine, quem ipse philosophus

in historica narratione descripsit, penitus animavit."
Hue usque praedictus Metrophanes.

4. Ceterum, quae idem mirabilis vere philosophus in huius
honorabilium inventione reliquiarum solemniter ad hymno-
logicon dei omnipotentis edidit, Grecorum resonant scolae. Sed
et duo eius opuscula praedicata, scilicet brevem historiam et
sermonem declamatorium unum, a nobis agresti sermone et longe
ab illius facundiae claritate distante translata, opinionem
commento monumentorum eius carptim addendo paternitatis tuae
officio, quaeque iudicii tui cylindro polienda committo. Sane
rotulam hymni quae et ad laudem dei et beati Clementis idem
philosophus edidit, ideirco non transtuli, quia, cum latine translatas,

hic pauciores, illic plurales syllabas generatimi esset nee
aptam nec sonoram cantus harmoniam redderet. Verum etsi
hoc mihi a te, „o vir desideriorum", imponitur, aggrediar, deo

praeduce, quod hortaris. Quia etsi aliis non profueio scribendo,
mihi tarnen prodero saltern obediendo.

5. Ceterum nolo sanctimoniam tuam latere, scripsisse beatum
Clementem quaedam quae ad nostrani notitiam nondum venere,
quae admodum sanctus Dionysius Areopagites meminit Athenarum
episcopus, etbeatus Johannes Scythopolitanus, cuius doctrina inter
gesta sinodalia reperitur, quorum sensus super hac circumstantia
lam dudum translates invenies in codice iam memorati s. Dio-
nysii Athenarum antistitis. Quos oportet ut et ipsi quoque
operi, quod de vita beati Clementis instantia tua praedicto
Christi levita sudante texitur, inseratur. Qualiter autem
reliquiae ipsius semper memorandi Clementis crebro dicto asportante

philosopho in Romam delatae atque reconditae sunt, non
Decesse habeo scribere, cum et ipse inspector factus non nes-
eias, et scriptor vitae illius silentio, sicut credimus, non prae-
tereat, j. Friedrich.


	Die noch erhaltenen Schriften des Slavenapostels Constantinus oder Cyrillus

