
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 393

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.
* Le Codex lugdunensis. Depuis longtemps, la bibliothèque

de Lyon possédait un manuscrit latin connu sous le nom de Codex
lugdunensis ou «Pentateuque de Lyon». Ecrit en belles onciales
du VI6 siècle, il contenait une version fort ancienne des cinq
premiers livres de la Bible, mais le Deutéronome était incomplet. Le
manuscrit avait été publié, avec fac-similé et notes, par M. Ulysse
Robert. Il se composait de trente-sept fascicules de huit pages
chacun, sur velin. Libri, dans une de ses célèbres tournées
d'inspection, en déroba dix fascicules, que M. Leopold Delisle trouva
mentionnés dans le catalogue non moins célèbre de lord Ashburn-
ham et qu'il réussit à faire restituer à la Bibliothèque de Lyon, il
y a quinze ans de cela. La bibliothèque de M. de Verna ayant
ete mise en vente il y a quelques mois, à Lyon, et le catalogue
ayant mentionné un manuscrit en onciale, MM. Leopold Delisle
et Th. Dufour constatèrent que ce manuscrit était la suite de celui
de Lyon. Les héritiers de M. de Verna l'ont immédiatement cédé
a la bibliothèque de Lyon. Le Codex lugdunensis se trouve ainsi
contenir, outre le Pentateuque entier, les livres de Josué et des
Juges, sauf le dernier chapitre de ce dernier. C'est une heureuse
tortune et l'on se prend déjà à espérer qu'on retrouvera un jour
le reste du texte. Le manuscrit a surtout ceci d'intéressant qu'il
donne une version latine antérieure à la Vulgate, différant de cette
dernière sur plus d'un point et donnant même des passages qu'elle
n a pas produits. Les livres nouvellement retrouvés fourniront donc
matière à de curieuses études de la part des philologues, des exégètes
et des théologiens.

Nouvelles Vies de Jésus. — L'une est en préparation et
aura pour auteur M. le professeur Ed. Stapfer. Elle sera en trois



— 394 —

volumes : le premier traitera de la partie antérieure au ministère de

Jésus ; le second, de ce ministère ; le troisième, de la mort, de la
résurrection et de l'ascension.

— Une autre Vie de Jésus a pour auteur James Tissot, qui
a traduit et annoté la Vulgate, et qui surtout l'a illustrée de 365

compositions, faites en Palestine d'après tous les documents que
l'auteur a pu réunir en vue de reconstituer la vie du Sauveur le

plus exactement possible. Les experts les plus compétents disent

que ces compositions sont merveilleuses de vie, de sentiment
religieux et d'art. Les 20 premiers exemplaires (2 vol. in - 40) sont
de 5000 fr. chacun, les 980 autres de 1500 fr.

— On annonce comme devant paraître prochainement un

poème de M. Jean Aicard, intitulé : Jésus — 1896. Ve poète a

caractérisé ainsi son œuvre : « C'est la confession intime de ma
conscience, l'aspiration de mon cœur. Je fais acte d'homme encore
plus qu'acte d'écrivain. Je traduis mon état d'âme : moins la foi

que le besoin de croire, moins l'amour chrétien que la proclamation
qu'il n'y a de salut pour nous et pour le monde moderne que
dans le triomphe de l'amour chrétien. »

* Le Jésus de certains théologiens modernes. M. Martin
Kahler, dans sa brochure: Der sogenannte historische Jesus und
der geschichtliche biblische Christus, commence par affirmer que
le soi-disant Jésus historique des théologiens modernes nous
cache le Christ vivant et véritable. Que veulent, dit-il, les auteurs
des « Vies de Jésus » Ils veulent par delà la dogmatique de

l'Eglise, par delà celle de saint Paul et de l'auteur du quatrième
évangile, par delà même les tendances théologiques des

synoptiques, découvrir le Jésus de l'histoire, rétablir son enseignement
authentique, expliquer ce que fut sa vie intime. Une tâche
semblable est-elle à la portée de nos forces Non, pour deux raisons.

D'abord, les données objectives relatives à Jésus, celles qui ne

portent en rien la trace des convictions et des passions de ceux

qui nous les ont transmises, sont trop peu nombreuses pour nous

permettre de construire un édifice différent de celui que nous a

légué le christianisme primitif. Ensuite, le fait même que nous

nous intéressons si vivement à Jésus prouve qu'il est foncièrement
différent de nous, et provient de ce qu'il manifeste en lui une vie

supérieure à la nôtre. Par conséquent, l'hypothèse psychologique,
l'analogie historique, ces moyens employés souvent avec tant de

succès pour reconstituer des personnalités même très originales du

passé, ne peuvent point nous servir à l'égard de Jésus. Faut-il
donc renoncer à connaître le Christ historique Non pas certes,

mais il faut renoncer à la méthode défectueuse et absolument in-



— 395 —

fructueuse de la théologie moderne. Il faut comprendre que la
donnée historique la plus inébranlable et la plus claire que nous
possédions sur Jésus, c'est la foi qu'il a fait naître dans le cœur de

«es disciples, et que par conséquent le Christ qui s'offre à nous
dans la prédication apostolique est le vrai Christ historique. Le
Mrugma des apôtres, relatif à la personne du Christ, est seul

important pour nous, et seul aussi nous place sur un terrain
vraiment solide. Se servir des données biographiques des évangiles
sur Jésus, et de ses discours passés au crible de la critique, en
•les soumettant à des combinaisons toujours nouvelles, pour nous
faire un Christ différent de celui en lequel croyaient ceux qui
nous ont transmis ces données et ces discours, c'est poursuivre
une chimère. Il suffit, pour s'en convaincre, de jeter un regard sur
les images si divergentes tracées par les auteurs des « Vies de
Jésus». Telles sont les conclusions auxquelles arrive M. Kahler.

A quoi M. E. Ehrhardt ajoute (dans la Revue de théologie
de Lausanne, sept. 1895, p. 452—453): «Il est de toute évidence
qu'aucune conception de la vie et de la personne du Christ ne
saurait être juste, ne saurait être historique, si elle ne rend point
compte de l'effet produit par le Sauveur sur l'esprit de ses disciples,
et par eux sur l'humanité. Si M. Kahler n'avait fait que mettre
«n lumière cette vérité, nous ne pourrions que l'applaudir. »

* Un faux Sermon de St. Léon. Le sermon Gaudeo dilec-
tissimi imprimé dans les Œuvres de St. Léon, n'est pas de St. Léon.
M. Hauréau, dans le Journal des savants (mars 1895, p. 194—195),
s'exprime ainsi à ce sujet: «Ce sermon avait été pour la première
fois publié par Marrier, en 1612, sous le nom vénéré de l'abbé de

Cluny, saint Odon, et cette attribution n'avait encore paru
suspecte à personne quand, en l'année 1650, Théophile Raynaud la
déclara fausse et revendiqua ledit sermon pour le pape saint Léon.
Cette revendication étant appuyée de raisons qui pouvaient sembler
bonnes, Paschase Quesnel ne se défendit pas de la croire fondée,
et, donnant en 1675 son édition des Œuvres de saint Léon, il crut
devoir y insérer le sermon. Eh bien, il eut tort de le faire, et
nous allons le prouver. Quel est le témoignage des manuscrits?
Pas un ne nomme l'auteur saint Léon, et dans le n° 29 de Chartres,
ainsi que dans le n° 17002 de la Bibliothèque nationale, très
authentique manuscrit du Xe siècle, venu de l'abbaye de Moyssac, il
est nommé saint Odon. Ajoutons avec YHistoire littéraire que ce
sermon, In cathedra S. Petri, paraît avoir été prononcé dans une
«glise dont saint Pierre était le patron; ce qui était le cas de
Cluny. Ainsi Marrier ne s'était pas trompé; le manuscrit, que
nous ne retrouvons plus, où il avait lu le nom de saint Odon,



— 396 —

l'avait bien informé. Celui qui s'est trompé, c'est Théophile
Raynaud, critique léger et paradoxal, dont nous aurions dû nous
méfier davantage, »

* L'Université de Paris jugée par les légats de Nicolas IV
en 1290. Les privilèges que Martin IV avait conférés aux Frères
mineurs par sa bulle du 13 décembre 1281 (Ad fructus überes)

ayant provoqué dans le clergé de France un vif débat, Nicolas IV,
pour y mettre fin, envoya à Paris deux légats, les cardinaux Benoît
Gaëtani et Gérard de Parme, qui, en novembre 1290, tinrent à

Paris un concile, concile dont le prof. H. Finke a publié dernièrement

les actes l). Guillaume de Mâcon, évêque d'Amiens, ayant
demandé au nom du clergé séculier la suppression des susdits

privilèges, et Jacques de Boulogne, évêque de Térouanne, ayant
soutenu la cause des réguliers, le cardinal Benoît Gaëtani (qui allait
bientôt devenir Boniface VIII) commença son discours par
plaisanter sur l'insuccès des démarches antérieures de Guillaume de

Mâcon en cour de Rome ; puis, il déclara sans aucun détour que
les religieux étaient le seul membre sain de l'Eglise et qu'il fallait
les protéger, bien loin de les troubler dans la jouissance de leur

privilège. Et il ajouta: «Je voudrais les voir ici, tous ces maîtres
de Paris dont la présomption s'affiche en cette circonstance, eux
qui se permettent d'interpréter un privilège du Souverain Pontife,
et qui supposent sans doute que la cour de Rome l'a accordé sans

mûre délibération. Ils devraient savoir que la cour de Rome a des

pieds de plomb et non de plume. Ils s'imaginent que nous les

considérons comme des savants ; ce ne sont que des sots, plus

que sots, car ils ont rempli l'univers du poison de leur doctrine.»

Après ce discours, qui ne souffrait pas de réplique, on passa à la

lecture des actes du concile. Mais l'affaire n'en devait pas rester
là. Maître Henri de Gand, qui jouissait alors d'une grande autorite
dans les écoles, se hâta de réunir les maîtres de l'Université. Il les

conjura de ne pas accepter la décision des cardinaux. « Nous
pouvons, disait-il, discuter sur l'Evangile, pourquoi pas sur le privilege
des religieux » Cet essai de révolte fut aussitôt porté à la connaissance

des cardinaux. Pour y couper court, Benoît Gaëtani suspendit

les leçons de Henri de Gand, et confia l'exécution de cette

sentence à deux maîtres non moins estimés des étudiants, Jean

« de Murro » et Gilles de Rome. Le lendemain, 30 novembre, beaucoup

de maîtres des facultés se rendirent auprès des cardinaux

pour réclamer en faveur de Henri de Gand. Ils furent très mal

accueillis, et Benoît Gaëtani ne garda vis-à-vis d'eux aucun menage-

b Cf. Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde, Rome, in-80,

p. 171 —182. — Voir le Journal des Savants, avril 1895, p. 240—244.



— 397 —

ment. « Vous, maîtres de Paris, dit le fougueux légat, vous faites
un sot emploi de votre science ; vous troublez l'univers, ce que
vous ne feriez pas si vous connaissiez l'état général de l'Eglise.
Vous siégez dans vos chaires et vous vous imaginez que la
chrétienté doit être régie par vos raisonnements. Ces frivoles raisonnements

troublent la conscience de beaucoup de fidèles. Il n'en peut
être ainsi, mes frères ; non, il n'en peut être ainsi. Comme c'est à
nous que le monde est confié, nous devons tenir compte non de
votre bon plaisir, mais de ce qui est utile à tout l'univers. Vous
croyez peut-être jouir chez nous d'une grande considération ; mais
votre prétendue gloire n'est que fatuité et fumée. Au lieu de dis- '

cuter des questions utiles, vous perdez votre temps à des niaiseries
et à des futilités. La question qui vous préocuppe n'a pas le sens
commun : un sot la pose sottement, et un maître la développe et
la résout non moins sottement. Je connais vos raisonnements ;

seraient-ils bons, qu'il y aurait moyen d'y répondre, et voici la
solution que nous apportons : « Sous peine de privation des offices
« et des bénéfices, nous défendons à tous les maîtres de prêcher,
« de discuter et de conférer, en public ou en particulier, sur le
« privilège des religieux. Ce privilège conservera donc toute sa
« force. Si on en doute, qu'on demande l'avis du Souverain Pontife.
« Je vous le dis en vérité, la cour de Rome, plutôt que de révoquer
< le privilège, briserait l'Université de Paris. » Ce discours blessa
naturellement l'Université de Paris, qui, treize ans plus tard,
embrassa très chaudement la cause de Philippe le Bel contre Boni-
face VIII.

Notons que les griefs du cardinal Benoît Gaëtani ne frappent
pas seulement les docteurs de Paris, mais la scolastique du
XIIIe siècle; ils nous fournissent un argument ad hominem contre
la cour de Rome et contre la théologie papiste.

* La Latinisation de l'Orient. M. A. A. nous a fait l'honneur
de nous prendre à partie dans la Revue catholique des Revues
(20 décembre 1895, p. 1019). Il prétend que l'Orient n'a pas été
latinisé, et voici ses raisons:

i° «Godefroy de Bouillon avait d'abord accordé à tous les
chrétiens indigènes de la Syrie, de vivre sous leurs lois nationales
et de conserver leurs anciens magistrats ou reis ; plus tard, cette
juridiction fut abolie et remplacée par la Fonde, dont le président
était un chevalier ou bourgeois frank, et dont 2 jurés sur six
étaient franks. » — Réponse. M. A. A., loin de nous réfuter,
confirme notre thèse: car l'abolition des tribunaux indigènes et leur
remplacement par des tribunaux dont le président était un Frank,
ne pouvait que favoriser la latinisation.



— 398 —

2° « On ne pouvait faire condamner un homme d'une
communion sans fournir des témoins appartenant à la communion
même de l'accusé... Les indigènes ne pouvaient pas être forcés

au duel judiciaire... Les indigènes prêtaient serment sur les évangiles

écrits non en caractères latins, mais avec leurs propres lettres. »

— Réponse. Ce sont là des détails sans importance. On accordait
le superflu aux indigènes, mais on s'efforçait de leur enlever le

nécessaire; on paraissait disposé à respecter leur liberté dans les

futilités, mais on tâchait de les corrompre dans les choses
essentielles. M. A. A. ne refute pas un seul des faits que nous avons
cités ; notre thèse reste donc entière (voir les quatre dernières
livraisons de la Revue internationale de Théologie).

* La Petite Eglise. Sous le titre suivant: «L'exécution du

Concordat et la Petite Eglise dans le Puy-de-Dôme », M. Francisque
Mège, qui s'est adonné essentiellement à l'histoire de la Révolution
française, a publié un fascicule des plus intéressants, dont M. Doniol a

fait hommage à l'Académie. C'est l'histoire de ceux qui s'élevèrent

contre l'exécution du Concordat, continuant ainsi la lutte des

anciens non-assermentés. Dans le diocèse de Clermont, comme dans

d'autres, ils formèrent des groupes que l'on appela la Petite Eglise
et dans lesquels plusieurs femmes se firent remarquer par leur

exaltation. — A cette occasion, M. Jules Simon a rappelé à la

séance du 25 janvier dernier de l'Académie des sciences morales

et politiques, que, dans sa première jeunesse, il avait connu intimement

quelques personnes qui avaient fait partie d'une Petite Eglise

qui s'était constituée dans le Morbihan.
Il a fait ressortir tout l'intérêt que présenterait l'étude

complète de cette partie de l'histoire de France et a exprimé le

vœu qu'un savant comme M. Doniol, ou qu'un chercheur érudit

comme M. Gazier ou M. Mège, veuillent bien l'entreprendre.
* A propos de Calvin et de Pascal. Dans l'édition des

Œuvres de B. Pascal qui fait partie de la collection des Grands

Ecrivains de la France, Faugère avait insinué, dans une note, que,

si les jésuites avaient enseigné qu'il y a des cas où un prêtre peut

tuer un calomniateur, Calvin avait déclaré, de son côté, que c est

un devoir de tuer, de chasser et de calomnier les jésuites. Or, le

texte allégué à l'appui de cette étrange imputation était emprunte,

non point à Calvin lui-même, mais à un ouvrage compose par un

jésuite du dix-septième siècle sous le titre d'Aphorisme-s sur la

manière de propager le calvinisme. Calvin s'est si peu occupe eie

jésuites que c'est à peine si, dans les cinquante volumes in-4 e

ses écrits, ils sont mentionnés, une ou deux fois, en passati.

Apprenant, en mars 1895, que l'édition interrompue des œuvre



— 399 —

de Pascal allait être continuée, M. Weiss, secrétaire de la société
du Protestantisme français, transmit à la maison Hachette des
articles, déjà anciens, renfermant la démonstration de l'erreur où
était tombé Faugère en reproduisant en 1886 une calomnie
signalée depuis plus de trente ans. Il ne doutait pas qu'averti de cette
méprise, le continuateur du défunt ne se fît un devoir de la réparer
par une note rectificative. Mais M. F. Brunetière, qui s'est chargé
de la publication inachevée de Faugère, n'a pas consenti à faire
la rectification demandée. Il a répondu que, si Calvin n'a pas écrit
les lignes qu'on lui avait attribuées, on en .trouverait Féquivalent
dans le traité qu'il composa, à propos de la condamnation de
Servet, pour montrer que les hérétiques doivent être punis par
le glaive,

« Si M. Brunetière, dit un écrivain protestant, avait lu le traité
en question, il verrait qu'il n'en résulte nullement que, pour Calvin,
l'assassinat des jésuites ou d'autres zélateurs catholiques fût un
devoir. Le réformateur croyait que la répression des enseignements
antichrétiens rentre dans les attributions du magistrat civil, mais
il ne faisait pas rentrer les erreurs romaines dans la catégorie des
hérésies à extirper par le glaive, et il était d'ailleurs fort éloigné
de l'idée de permettre à un simple particulier de calomnier et
d'expulser les hérétiques, et surtout de les supprimer par voie
d'assassinat et sans un jugement régulier prononcé par l'autorité
laïque. »

M. Brunetière, « qui a vu le pape », ne se borne donc pas à

calomnier Calvin, il érige en système de critique historique le
procédé trop connu des prétendues équivalences, procédé par lequel
un sophiste peut aisément fausser les faits et les doctrines. La lettre
écrite par M. Brunetière à ce sujet, mérite d'être conservée pour
la honte de son auteur et pour la démonstration du peu de valeur
que méritent ses œuvres de critique, toutes gâtées en effet par
l'arbitraire, la fantaisie et le paradoxe. Ce qui nous surprend, c'est
qu'une maison comme la maison Hachette puisse tolérer qu'une
erreur matérielle positive soit maintenue dans une de ses éditions.
La vérité objective est aujourd'hui une loi absolue de la critique
historique, sauf, paraît-il, à la Revue des Deux Mondes et à Rome,
°u la conscience scientifique n'existe pas.

* Encore M. Ollé-Laprune. Nous avons déjà dit (numéro 12
de la Revue, 1895, p. 822—823) ce que nous pensons de la
brochure de ce maître de conférences à l'école normale supérieure de
Paris, brochure intitulée: Ce qu'on va chercher à Rome. Un Français,

humilié de voir à Paris, en l'an de grâce 1895, un « professeur
de papisme » jusque dans l'Ecole qui est chargée de former les



— 400 —-

maîtres de la jeune génération, a publié à Lausanne, chez Payot,
sous le pseudonyme de H. Audax, une réplique intitulée : Ce qu'on

rapporte de Rome (in-18, 39 pages). Elle est écrite avec beaucoup
de modération et divisée en trois parties: i° les fruits de Rome,
2° de l'alliance de certains non-croyants avec l'Eglise, 30 le pape
ou le Christ — Nous la recommandons à tous les Français.

* Un nouveau Dogme en perspective. Les autorités municipales

de Seville ont demandé à Léon XIII de définir le « dogme
de l'Assomption » de Marie. (Voir le Catholique français du 31
octobre I895, p. 62.)

* Un Aveu précieux. La Revue catholique des Revues, par
la plume d'un de ses rédacteurs, M. J. Rey, vient de préciser avec

une rare netteté la distinction, trop oubliée dans l'Eglise romaine

et ailleurs, entre le dogme et la théologie.
« Le dogme, dit-il, expression de la parole de Dieu, est énoncé

par l'Eglise: pas plus que Dieu, il ne peut changer. L'explication
du dogme ou théologie est, comme toute explication, plus ou moins

claire, complète, adéquate. Science humaine, la théologie est, comme

l'homme, susceptible de progrès, d'évolution. U y a des écoles théo-

giques comme il y a des écoles philosophiques. L'Eglise les laisse

libres dans leur enseignement, et n'intervient que quand elles

altèrent ou nient le dogme: pour les théologiens comme pour les

philosophes, le mot reste vrai : tradidit mundum Deus disputatio-
nibus eorum. Le dogme n'est donc pas la théologie. Le dogme,
c'est Dieu; la théologie, c'est l'homme. Aussi les théologiens ne

peuvent-ils pas ne pas être de leur temps, penser et parler comme

leurs contemporains. C'est en ce sens, et seulement d'ailleurs quant
à la forme extérieure de leurs œuvres, que Clément, Origene,
S. Justin, S. Augustin, sont platoniciens, — que S. Athanase,
S. Basile, S. Grégoire de Nysse, S. Jean Damascène, sont plutôt,

comme S. Thomas, péripatéticiens. que Bossuet est cartésien. C est

en ce sens que rien ne s'oppose à ce que nous soyons des

théologiens évolutionnistes. Autre chose donc est le dogme, autre chose

la théologie: l'un, immuable; l'autre, toujours en mouvement; 1 un,

divin ; l'autre, humaine. L'Eglise seule a qualité pour énoncer le

dogme, et quand la Voix vivante a parlé, nous savons ce qui est

de foi, ce qu'il faut croire pour être sauvé. Les théologiens viennent

ensuite pour nous la faire comprendre, car nous avons soif de vente.

Fides quœrens intellectum. Voilà la devise de la théologie, science

humaine comme toutes les autres, mais supérieure aux autres, si

l'on considère son point de départ, la vérité révélée par Dieu et tor-

mulée par l'Eglise. Les Pères eux-mêmes, ces maîtres de la

théologie, n'ont pas eu d'assistance spéciale: ils ne sont que les témoins



— 401 —

de la foi de l'Eglise, ils ne font autorité et ne prennent place dans
la tradition qu'autant qu'ils s'accordent ensemble dans l'explication
des dogmes que l'Eglise formule: quod ubique, quod semper, quod
ab omnibus, hoc vere catholicum *). »

Ce qui suit sur le droit qu'aurait l'Eglise de « développer le
credo par voie d'évolution interne » n'est malheureusement pas aussi
clair. On sait comment, sous prétexte de foi implicite et de
tradition latente, l'Eglise romaine a réussi à faire passer pour des

dogmes des opinions erronées qui ont été combattues, même dans
l'Eglise romaine, avant leur prétendue dogmatisation. C'est ce que
les théologiens papistes appellent « tirer du dépôt de la foi où il
était renfermé un dogme pour le mettre en une plus vive
lumière » ; et c'est ce que nous appelons, nous, « ajouter au dépôt
de la foi, où il n'était pas renfermé, un dogme, pour obscurcir par
cette altération la lumière des vrais dogmes, et pour chercher à

identifier les spéculations des hommes avec la parole même du
Christs. Nous considérons comme un des devoirs les plus impérieux

de l'ancien catholicisme de démasquer et de combattre ce
procédé néfaste, qui a corrompu la dogmatique romaine, auquel
les Eglises d'Orient ont su résister jusqu'ici, mais qui les corromprait
également, si elles se laissaient entraîner par la théologie romanisèe
de quelques-uns de leurs théologiens.

* Un Concours sur les Jésuites. Le Comité de la Société
évangélique néerlandaise avait mis au concours (prix 400 florins)
un ouvrage, exposant, sur une base scientifique, les principes de la
morale de l'ordre des Jésuites, et décrivant, en partant de là, le
caractère de son action et l'influence qu'il exerce. Le Comité fait
maintenant connaître qu'il a prolongé jusqu'au Ier juillet 1896 le
délai dans lequel doivent lui parvenir les manuscrits, accompagnés
d un billet cacheté revêtu d'une devise et renfermant le nom de
1 auteur. — Adresser les envois à M. J. Herderschêe, docteur en
théologie, pasteur à Deventer (Pays-Bas).

* Un Concours sur l'Eglise. La Faculté de théologie de
Montauban vient d'ouvrir, parmi les protestants de langue française,
un concours sur la question suivante : « Qu'est-ce que l'Eglise Sa
nature, ses éléments constitutifs. » On prie les concurrents non de
faire la description ou l'apologie de telle ou telle Eglise particulière,
mais de déterminer les caractères communs qui confèrent à certaines
sociétés religieuses le droit de se réclamer de ce nom. Envoyer les
mémoires à M. le pasteur Benoît, de Montauban. Prix: 1500 francs.

Numéro du 20 février 1896, p. 278—279.



— 402 —

* Les Etudes supérieures dans le clergé catholique-romain.
Une œuvre vient de se fonder, sous le patronage du cardinal Perraud,
« pour l'encouragement des études supérieures dans les rangs du

clergé ». Des bourses seront accordées aux jeunes ecclésiastiques
réputés les plus capables, et des directions leur seront données pour
le perfectionnement de leurs études. — Certes, nous ne pouvons
qu'applaudir à tous les efforts qui pourront contribuer à faire sortir
le clergé catholique-romain de l'ornière et de l'ignorance où il végète

trop souvent. Mais pour que cette œuvre réussît, il faudrait que les

jeunes gens fussent mis en possession des vrais documents, qu'ils
eussent la liberté de contrôler l'enseignement (faux sur tant de points)
de leur Eglise, qu'ils fussent au courant des méthodes scientifiques
actuelles et des procédés de la critique historique, exégétique,
dogmatique, etc. Sinon, ces pauvres jeunes gens seront, comme
tant d'autres, victimes des préjugés séculaires et de l'obscurantisme
qui pèsent si lourdement encore sur leur Eglise.

* M. Gardair et S. Thomas d'Aquin. M. le prof. Gardair

vient de présenter à l'Académie des sciences morales et politiques
un « Exposé critique des preuves de l'existence de Dieu données

par Thomas d'Aquin ». L'auteur divise ces cinq preuves en deux

séries. Dans la première, la causabilité est unie à la négation pour
rendre évidentes à la fois l'existence d'un Etre premier principe de

tout et la distinction qui sépare cet Etre de tous les autres êtres.

Dans la seconde série, l'excellence et la perfection divine elève

Dieu, cause première, au-dessus de tous ses effets, et lui attribue,

par droit et par nécessité, la direction et l'attraction de toutes

choses vers lui, comme fin de toutes leurs tendances. M. Gardair

expose et critique les preuves du premier groupe, à savoir celles

par le mouvement, par la chaîne des causes efficientes, par le

contingent et le nécessaire. Il pense que les deux premières ne sont

que des commencements de démonstration, mais que la preuve par
le contingent et le nécessaire pourrait, à la rigueur, suffire, en la

développant, pour démontrer l'existence du vrai dieu.

* A lire : — la 3e édition, revue et augmentée du savant

ouvrage de M. le prof, von Schulte, de Bonn, intitulée : « Die Macht

der römischen Päpste über Fürsten, Länder, Völker und Individuen

nach den Lehren und Handlungen seit Gregor VII. zur Würdigung
ihrer Unfehlbarkeit beleuchtet. » Gr. 8°, 2 Mk. ; Roth, Giessen. La

2e édition de cet ouvrage (1871) a été traduite en français, en 1879,

par M. Etienne Patru, sous ce titre: «Le Pouvoir des Papes», etc.,

Genève, Desrogis, in-18; — dans les derniers numéros du

Churchman, l'importante étude de M. le chancelier J. J Lias sur

l'origine du Pentateuque ; — le prochain onvrage de M. Picave >



- 403 —

intitulé : les Discussions sur la liberté au temps de Godschalk,
Raban-Maur, Hincmar et Jean Scot ; — les Annales de bibliographie
théologique, dont la publication avait été suspendue en 1890 et qui
vont reparaître (Paris, E. Ehrardt, rue Brézin, 25).

II. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.
* Der Metropolit Germanos von Athen, f 18. Januar lì

— Germanos Kalligas wurde am 4. März 1844 in Kalligata auf der
Insel Kephallenia geboren. Er trat in früher Jugend als Mönch in
das Kloster des hl. Johannes auf der Insel Patmos ein. Er machte
sodann theologische Studien in der theologischen Schule von Halki,
worauf er von dem Patriarchen Sophronios von Alexandria in diese
Stadt berufen wurde, wo er zehn Jahre verweilte und während
längerer Zeit das Amt eines Geheimsekretärs des Patriarchen versah.
Von 1880—1884 war er Geistlicher der griechisch-orthodoxen
Gemeinde in Marseille. 1884 wurde er zum Erzbischof von Kephallenia

gewählt, fünf Jahre später zum Metropoliten von Athen; seit
dem 19, Juli 1889 leitete er in dieser Würde die Kirche von
Griechenland. Als charakteristische Eigenschaft wird seine
energische und unermüdliche Thätigkeit gerühmt. Sein frühzeitiger
Tod trat ganz plötzlich und unerwartet ein infolge eines
Gehirnschlages. Am 21. Januar wurde er unter grosser Feierlichkeit
beerdigt.

* Die Encyklika des Ökumenischen Patriarchen Anthimos
von Konstantinopel, die wir in unserem letzten Hefte in deutscher
Übersetzung mitgeteilt haben, wurde überall in der orthodoxen
orientalischen Kirche, auch ausserhalb des Patriarchats Konstantinopel,

mit der grössten Freude aufgenommen. Dieselbe wurde nicht
nur im griechischen Texte in allen in griechischen Ländern und
im Auslande in griechischer Sprache erscheinenden religiösen Journalen

abgedruckt, sondern seither auch in die verschiedensten
Sprachen übersetzt. Eine russische Übersetzung erschien im «Kirchlichen

Boten » von St. Petersburg. Eine bulgarische Übersetzung
wird nach der Mitteilung der «Exxl-gOiaGTixi) AXgAsia-» (Nr. 48)
demnächst erscheinen. Wie wir in der in Marseille erscheinenden
griechischen Zeitschrift «Exegetes» lesen (Nr. 12 vom Dezember 1895,

^' 383 f.), ist auch bereits eine englische und eine italienische
Übersetzung erschienen, die eine in London, die andere in Vene-
% von orthodoxen Griechen verfasst und herausgegeben.



— 404 —

* Die CExxXrjGiaöTixrj AXrjDsia», das offizielle Organ des
Ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel, widmet in ihrer Nr. 50

vom 9. Februar 1896 den von Herrn Prof. Dr. Michaud in unserer
Revue veröffentlichten « Etudes sur la latinisation de l'Orient » einen

besondern Artikel. Nach einer Einleitung, welche die Leser über

Bestimmung und Charakter der Revue überhaupt orientiert, werden
die Schlusssätze der genannten Abhandlung (Heft 13, S. 126 f.) in

griechischer Übersetzung mitgeteilt. Dazu bemerkt die «ExxXrjGiaOTtxi]

Al-rjllsia» : « Wie verschieden wäre der Zustand der christlichen Welt,
wenn diese wahrhaft christlichen Ideen und Gesichtspunkte im

Abendlande zur Herrschaft gelangten, und wie würde dann die
ersehnte Wiedervereinigung der Kirchen innerhalb kürzester Frist

bewerkstelligt werden »

* Nr. 5 des « Kirchlichen Boten » von St. Petersburg weist auf

die deutsche Übersetzung des Rundschreibens des Patriarchen von

Konstantinopel hin, die im letzten Hefte unserer Zeitschrift an

erster Stelle gedruckt ist. « Schon diese Thatsache », bemerkt das

genannte Blatt, « bezeugt hinreichend die Übereinstimmung der

Altkatholiken mit den Orthodoxen in den in dem Rundschreiben

erörterten Fragen (und diese Fragen umfassen den ganzen Inhalt
der orthodoxen Dogmatik) ; aber noch mehr legt Zeugnis dafür ab

der Brief, mit welchem der Redakteur des genannten Journals, der

altkatholische Professor Michaud, sich an Seine Heiligkeit den

Patriarchen Anthimos wandte, indem er ihm das betreffende Heft

seiner Zeitschrift übersandte. » Dieser Brief von Professor Michaud

wird sodann mitgeteilt, unter Hinweis auf seine Veröffentlichung in

griechischer Übersetzung in der « ExxX^gGiaOvixrj AXrjd-sia » von
Konstantinopel, dem offiziellen Organ des Patriarchen.

* Die c Christliche Lektüre » von St. Petersburg (Prof. A.

Lopuchin) über das 13. Heft der Revue internationale de Theologie

(Januar-Februar-Heft 1896, S. 231 f.):
« In dem letzten Heft der hochgeschätzten altkatholischen

Zeitschrift treffen wir eine Reihe von interessanten Artikeln an,

welche die unermüdliche Energie ihrer Leiter und Mitarbeiter
beweisen. Man muss der altkatholischen Zeitschrift Achtung dafür zollen,

dass sie mit dem ihr eigenen feinen Sinn für die Thatsachen un

Erscheinungen des kirchengeschichtlichen Lebens an erster Stelle

das bekannte Rundschreiben des ökumenischen Patriarchen Antni-

mos von Konstantinopel aufnahm. Das Sendschreiben wird m

deutscher Übersetzung teils auszugweise, teils da, wo es von

allgemeinen Prinzipien zu der eigentlichen Kritik der päpstlicne

Encyklika übergeht, im vollständigen Wortlaut wiedergegeben, und

der Name des Übersetzers selbst, des bekannten Kenners der o



— 405 —

thodox-orientalischen Litteratur, Prof. F. Lauchert, bürgt für die
treue Wiedergabe des Originals. Schon die Thatsache der Aufnahme
dieses wichtigen konfessionellen Dokumentes der orthodox-orientalischen

Kirche in die Blätter der altkatholischen Zeitschrift zeugt
beredt für die Solidarität der Anschauungen der Orthodoxie und
des Altkatholizismus über die Ansprüche des Papsttums. » (Folgt
eine Aufzählung der grösseren Artikel.) « Mit einer Übersicht
über neue theologische Bücher in französischer, deutscher, englischer

und griechischer Sprache schliesst das sehr sorgfältig und
umsichtig zusammengestellte Heft, das geeignet ist, das lebendigste
Interesse für das grosse Werk zu unterhalten, dem diese Zeitschrift
mit rühmlichem Eifer dient. »

* Der « Exegetes » von Marseille weist in seiner Nr. i vom
Januar 1896, S. 32, unter dem Titel: «Die Altkatholiken und die

Encyklika des Patriarchen», auf die in unserm letzten Hefte
erschienene Übersetzung derselben hin, und teilt den Brief mit, mit
welchem Herr Professor Michaud das Heft an den Ökumenischen
Patriarchen sandte. Im Anschluss daran bemerkt die Redaktion :

« Indem wir gerne den Brief des gelehrten Professors Michaud
veröffentlichen, freut es uns in der innersten Seele, in demselben nicht
nur einen würdigen und orthodoxen Geist, sondern auch das herzliche

Verlangen nach der Wiedervereinigung der Kirchen zu
bemerken. Wie der Redakteur der «Revue», so bitten auch wir den
Herrn von Herzen, dass er allen diese Gnade verleihen möge. Und
wir wollen hoffen, dass wir in nicht ferner Zeit dahin gelangen,
dass wir den Herrn der Herrlichkeit in einem orthodoxen Glauben
verherrlichen zur Ehre seines allerheiligsten Namens. »

'•: Eglise catholique-chrétienne suisse. — D'après le rapport
présenté en 1895 par M. l'évêque Plerzog au synode de St-Gall,
1 Eglise catholique-chrétienne de la Suisse compte actuellement 57
prêtres, indépendamment de deux sous-diacres qui finissent leurs
etudes à Berne. Il y a eu en 1894, dans l'Eglise, 714 baptêmes,
208 mariages, 570 ensevelissements. Les leçons d'enseignement
religieux sont suivies par 4,485 enfants. Depuis le dernier synode,
°8i enfants ont été confirmés, dans 9 paroisses, par l'évêque.

— L'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse ayant été attaquée

très injustement et même calomniée par M. Coolidge, dans
le Guardian, elle a été défendue et justifiée, dans le Guardian
même, par notre ami le Rev. chancelier Lias, et aussi dans le
Katholik de Berne (25 janvier 1896, p. 30—32 et numéros
suivants), dans le Catholique national de Berne (15 et 29 février, p.
*3 et 19), etc.

Hevue intein. de Théologie, Heft 14, 1896. 27



— 406 —

* Le Papisme en Angleterre. — \fAnnuaire catholique pour
1896, publié à Londres sous les auspices du cardinal Vaughan,
donne les détails suivants sur l'état présent de la religion romaine
dans l'Empire britannique. Parmi les 70 cardinaux du Sacré-Collège,
on en compte 4 de langue anglaise. Il y a, en Angleterre et dans

le pays de Galles, 17 évêques (y compris le vicaire apostolique de

Galles) ; il y en a 7 autres en Ecosse. Le nombre des prêtres en

Grande-Bretagne est de 3014; ils desservent 1789 églises, chapelles
et missions. Parmi ces prêtres, 2090 sont séculiers et 921
appartiennent au clergé régulier. En outre, il y a, en Angleterre, un

archevêque et deux évêques in partibus. La religion catholique-
romaine est professée par 41 pairs d'Angleterre, d'Ecosse et
d'Irlande, par 53 baronnets, 15 conseillers privés, 5 membres anglais
et 67 membres irlandais du Parlement. La population catholique
du Royaume-Uni comprend environ 5 millions et demi de fidèles,

dont 1,500,000 pour l'Angleterre et le pays de Galles, 365,000 pour
l'Ecosse, 3,500,000 pour l'Irlande. En y ajoutant le Canada,
l'Australie, les Indes et les autres colonies et possessions anglaises, la

population catholique de l'Empire britannique s'élève au total de

10,250,000.

* Anglicans et Orthodoxes. — Dans sa récente Lettre
pastorale, M. l'évêque de Gibraltar s'est exprimé ainsi : "The
foundation-stone of a restored unity between the Churches of the East

and West was laid at the Old Catholic Conference of Bonn. A
unity in details of teaching, a unity in outward forms of worship,
a unity in matters of discipline and government, if desirable, is

beyond our reach. Nevertheless, we can adopt an attitude towards

our brethren now separated from us which may advance us in the

direction of ultimate union With the sanction of their ecclesiastical

rulers, Greek priests are ready to baptise our children, and

to administer the rights of Christian burial to our deceased friends,

if no clergyman of our Church be within reach ; and we ourselves

offer the same privileges to members of Greek Church resident

among us, should there be need."

— On lit, dans les Illustrated Church News du 10 janvier
dernier, sous ce titre "Visitors from the Eastern Church": "The
Salisbury Diocesan Gazette says that the Advent ordination this

year was remarkable for being held at a somewhat unaccustomed

time, but much more on account of the presence of two important
visitors. Two representatives of the Eastern Church arrived at the

Palace on the eve of the ordination ; they attended the last
services in the Bishop's chapel, joining in Dr Neale's hymn from "the

Great Compline" and attending to the address given to the can-



— 407 —

didates. They joined the procession from the Chapter-house, had
places assigned them in the presbytery of the cathedral church on
the morning of St. Thomas's day. They were the Archimandrite,
Dr Antonius Paraschis, of the Greek Church, Bayswater, who wore
on his habit the Order of the Saviour (Kingdom of Greece), and
the Arch-priest Eugene Smirnoff, chaplain of the Russian Embassy,
Welbeck-street. The service took place at 8 A.-M., and was choral.
The Bishop's guests, having in their hands a copy of Mr. Hol-
gate's edition of the ordination service, followed the Liturgy closely.
The Archimandrite, being in the monastic habit, had his head
covered, but reverently removed the covering at the Prayer of
Consecration and during the Communion of the people, during which
he and his companion stood in a reverent attitude. "It may interest

old-fashioned Anglicans to know that directly he understood
that the reading of the Apostolus (the Epistle) was begun, Dr
Paraschis got up from his knees, though he was almost alone
in doing so. He would not kneel during a lection nor would he

pay greater (or even equal) outward reverence to the Epistle
compared with his posture for the Gospel, at which he stood as a
matter of course." After breakfast in the palace, the Archimandrite

Antonius, in thanking the Bishop for his hospitality, expressed
a wish to address a few words to the newly-ordained, which he
did in German, the Rev. H. Julian White interpreting after he had
sat down. He said, "I congratulate the seven deacons and nine
priests that your consecration has taken place to-day, and I am
glad that I have been able to be present at it. I wish from my
heart that you may be worthy servants of Christ and of your Church.
All Christianity is one: one for all men. There is but one God
for all men ; Christ is one for all Christians. We of the Orthodox
Greek Church acknowledge only one head, and that head is Jesus
Christ Himself. We are all Christians ; and may all of us who are
priests serve the Lord Jesus Christ from our hearts I beg also to
thank the Lord Bishop of Salisbury for the kind invitation which
has enabled me to be present here to-day." Father Smirnoff, as a
secular priest in the Church of Russia, spoke also a few words
after his colleague of the Greek Church, and his speech was
interpreted by Mr. W. J. Birkbeck. He said:—"As my colleague of
the Greek Church has spoken, so I wish to say that as God is

°ne, so must His Church be one. We are persuaded that outward
and inward union will come, and at no very distant date. We may
not live to see it: but our children will witness the desired
consummation. May the hour come when we shall not only meet round
a hospitable board as we have done at this meal to-day, but gather



— 408 —

as brethren round the table of our father and our Lord." The
Bishop said that he was always glad to do what he could to
promote unity. Some were able to believe that the hour for outward
communion was very near at hand. For his own part he had not
received the gift of prophecy to that extent : but he welcomed
these special representatives of two great nations and of a greater
Church with much warmth and affection. It might not become him
to say that other Christians had to learn from us of the Church
of England ; but he felt convinced that God had given gifts to
others from which we were meant to learn. While he desired those

who were newly ordained to thank God that Pie had made them

specially ministers of the Church of England, he was glad to
express his gratitude to his honoured guests from another communion

for their presence that day. It would strengthen the life of
the Church in this diocese, while it would not weaken them in

their own. He felt sure that all present would to the end of their
lives look back with pleasure to the circumstance. The Rev. J.

McD. Lupton made a short speech in German on behalf of the

newly ordained, thanking the illustrious visitors for their kind

expression of interest in their welfare. »

— On lit dans le Daily News: "Our St. Petersburg
Correspondent telegraphs that the periodical visit to St. Petersburg of the

English Bishop superintending Continental chaplaincies has this

time been the occasion of something very like a demonstration
of mutual sympathy between English and Russian representative
ecclesiastics. The incident denotes an increasing interchange of

courtesies between members of the Anglican and Russian Churches,
and has attracted some public attention. On Friday Bishop
Wilkinson paid a visit to the Metropolitan of St. Petersburg at the

Nevsky Monastery, accompanied by the Rev. Arthur Watson,
incumbent of the English Church in St. Petersburg, and Mr. W.

J. Birkbeck. The Novoe Vremya describes the visit as having
been one of considerable pomp and ceremony as well as great

cordiality and friendliness. Bishop Wilkinson, in Convocation
robes with his episcopal staff, knelt in prayer at the altar and

kissed the holy image of the Saviour with which he was blessed

by the Metropolitan Palladius. The Bishop also did reverence to

the relics of St. Alexander Nevsky, and at parting exchanged

kisses three times with the Metropolitan. During the visit the
conversation turned upon the desirability of union of the Churches.

On Saturday Bishop Wilkinson was present at the annual

ceremony of the Russian Ecclesiastical Academy, when all the pupils

were led up to him by their professors and introduced. On Sun-



— 409 —

day Bishop Wilkinson held a confirmation service for 130 members
of the British community in the English Church, which was
attended by several Russian Church dignitaries, including the Dean
of St. Isaac's Cathedral. Yesterday the Bishop held a reception
of the Russian clergy in the apartments of the Rev. A. Watson.
On Saturday also Mr. J. W. Birkbeck, author of a work on the
Russian Church, was received in audience by the Emperor and
Empress. On leaving St. Petersburg, Bishop Wilkinson proposes to
visit the chaplaincies of Riga and Libau in the Baltic Provinces
of Russia."

* En Italie. Nous désirons relever ici l'hommage, digne de

remarque, d'un homme distingué appartenant au parti catholique
intransigeant, le comte Antonio Maslaï Ferretti, neveu du pape
Pie IX, qui dans le journal catholique Y Intransigente du 8 décembre
et sous le titre « le Christianisme en Italie » s'exprime en ces
termes: «Nous, chrétiens catholiques intransigeants, ennemis du
paganisme moderne qui règne dans l'Eglise romaine et qui
corrompt l'Eglise de Christ, nous sentons le devoir sacré de respecter
et admirer les disciples de la pure doctrine de l'Evangile de Jésus-
Christ, qui s'affirment chaque jour davantage en face du Vatican
royal. Nous nous unissons, en particulier, au mouvement que,
depuis dix ans, accomplit à Rome William Burt pour l'union des

Eglises chrétiennes. Nous admirons cet homme qui a le courage
de défendre le vrai christianisme en Italie contre les invasions du
pharisaïsme et qui proclame la foi au Fils de Dieu comme seule
base de la religion. Dans la charité de Jésus-Christ, William Burt
opère de grandes choses parce qu'il est l'apôtre de la foi en Celui
qui veut que tous les hommes soient sauvés pourvu qu'ils fassent le
bien. Juges impartiaux en Italie et à Rome de la lutte entre l'Eglise
et l'Etat, nous, chrétiens catholiques, portons toute notre attention
sur ces hommes qui, déclarant ouvertement leur propre foi et leurs
propres opinions, cherchent à détruire l'esprit de superstition et
travaillent courageusement à la conquête des âmes et au rétablissement

sur la terre du règne de Jésus-Christ » — Le Signal de

Geneve, du 4 janvier dernier, ajoute : « Ne devons-nous pas
considérer comme un signe des temps réjouissant pour l'Italie cet
aveu sincère, signé d'un nom autour duquel se rallient les catho-
»ques patriotes de ce pays?»

— Les Vaudois en Italie. Le Journal de Genève a récemment
publié les détails suivants : « La mission vaudoise compte à ce
jour — en dehors des Vallées, depuis Turin jusqu'en bas, comme
ils disent — 50 pasteurs, 7 évangélistes non consacrés, des maîtres
d'école, des. lecteurs et des colporteurs: en tout 132 ouvriers de



— 410 —

foi et de devoir qui sèment et qui récoltent. Son domaine d'action
se répartit en cinq districts, et dans toute l'étendue de la péninsule,
jusqu'aux Marches et à la Calabre, jusqu'en Sicile, plus loin
encore, partout où il y a des Italiens, jusqu'en Amérique, jusqu'au
Zambèze. Elle a une faculté qui siège à Florence et qui consacre
chaque année des ministres ; elle a une imprimerie qui fonctionne
depuis quarante ans et publie non seulement des opuscules de

propagande, mais des ouvrages de science et de fond; elle a tout
au moins un commencement de littérature évangélique. La Bible
lui manque, elle se sert encore de celle de Diodati ; elle se propose
d'en avoir une à elle, adaptée aux progrès de l'exégèse et aux
conditions de l'Italie contemporaine. Elle a des journaux, et elle a

des hôpitaux, des cuisines économiques, des dispensaires. Elle a

surtout des écoles, où l'on enseigne aux enfants à prier Dieu et le

rudiment officiel. Celles de Florence accueillent 200 élèves; 180

d'entre eux sont catholiques. Grâce à d'aussi puissants moyens de

propagande, grâce surtout à l'énergie cordiale et tenace de ces

hommes des Vallées, le protestantisme progresse en Italie. Leur
foi râblée et pour ainsi dire rustique réveille partout des indolences
et suscite partout des bonnes volontés. 5000 catéchumènes se sont

solennellement ralliés à leur Eglise; si l'on ajoute les adhérents,
le nombre est doublé. Entre eux tous, ils paient quasiment
80,000 francs de cotisations annuelles. Et ce n'est là que de

l'argent italien, de l'argent de pauvres bourses, de petites bourses que
vident les impôts. Certes, ceci est déjà un résultat. Il pourrait être

glus grand encore, mais quand on pense aux difficultés
innombrables contre lesquelles se bute une œuvre d ' evangelisation
italienne, il y a lieu de se réjouir. Et puis, le progrès a été

continu, s'il a été lent. Il marche d'un pas solide et certain, d'un pas

de Vaudois. »

-=-7X7*-




	Chronique

