Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 14
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 393 —

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.

* Le Codex lugdunensis. Depuis longtemps, la bibliothéque
de Lyon possédait un manuscrit latin connu sous le nom de Codex
lugdunensis ou «Pentateuque de Lyons. Ecrit en belles onciales
du VI siecle, il contenait une version fort ancienne des cing pre-
miers livres de la Bible, mais le Deutéronome était incomplet. Le
manuscrit avait été publié, avec fac-similé et notes, par M. Ulysse
Robert. Il se composait de trente-sept fascicules de huit pages
chacun, sur velin. Libri, dans une de ses célébres tournées d'ins-
pection, en déroba dix fascicules, que M. Léopold Delisle trouva
mentionnés dans le catalogue non moins célébre de lord Ashburn-
ham et qu’il réussit & faire restituer 4 la Bibliothéque de Lyon, il
Yy a quinze ans de cela. La bibliothéque de M. de Verna ayant
ét¢ mise en vente il y a quelques mois, a Lyon, et le catalogue
ayant mentionné un manuscrit en onciale, MM. Léopold Delisle
et Th. Dufour constatérent que ce manuscrit était la suite de celui
de Lyon. Les héritiers de M. de Verna l'ont immeédiatement cédé
2 la bibliothéque de Lyon. Le Codex lugdunensis se trouve ainsi
contenir, outre le Pentateuque entier, les livres de Fosué et des
Juges, sauf le dernier chapitre de ce dernier. C’est une heureuse
fortune et I'on se prend déja a espérer qu’on retrouvera un jour
le reste du texte. Le manuscrit a surtout ceci d’intéressant qu’il
donn_e une version latine antérieure 4 la Vulgate, différant de cette
d?rmére sur plus d’un point et donnant méme des passages qu’elle
a pas produits. Les livres nouvellement retrouvés fourniront donc
matiere a de curieuses études de la part des philologues, des exégetes
et des théologiens.

* Nouvelles Vies de Jésus. — L’une est en préparation et
“Ura pour auteur M. le professeur Ed. Stapfer. Llle sera en trois



— 304 —

volumes: le premier traitera de la partie antérieure au ministére de
Jésus; le second, de ce ministére; le troisieme, de la mort, de la
résurrection et de l'ascension.

— Une autre Vie de Fésus a pour auteur James Tissot, qui
a traduit et annoté la Vulgate, et qui surtout 1'a illustrée de 363
compositions, faites en Palestine d’aprés tous les documents que
lauteur a pu réunir en vue de reconstituer la vie du Sauveur le
plus exactement possible. Les experts les plus compétents disent
que ces compositions sont merveilleuses de vie, de sentiment
religieux et d’art. Les 20 premiers exemplaires (2 vol. in-4° sont
de 5000 fr. chacun, les g80 autres de 13500 fr.

— On annonce comme devant paraitre prochainement un
poeme de M. Jean Aicard, intitulé: Fsus — 1896. Le poete a
caractérisé ainsi son ceuvre: « C’est la confession intime de ma
conscience, I'aspiration de mon cceur. Je fais acte d’homme encore
plus qu'acte d’écrivain. Je traduis mon état d'ame: moins la foi
que le besoin de croire, moins 'amour chrétien que la proclamation
qu'il n'y a de salut pour nous et pour le monde moderne que
dans le triomphe de 'amour chrétien. »

* Le Jésus de certains théologiens modernes. M. Martin
Kihler, dans sa brochure: Der sogenannte historische Fesus und
der geschichtiiche biblische Chrzstus, commence par affirmer que
le soi-disant Jésus historique des théologiens modernes nous
cache le Christ vivant et véritable. Que veulent, dit-il, les auteurs
des « Vies de Jésus»? Ils veulent par dela la dogmatique de
I'Eglise, par dela celle de saint Paul et de l'auteur du quatrieme
évangile, par dela méme les tendances théologiques des synop-
tiques, découvrir le Jésus de l'histoire, rétablir son enseignement
authentique, expliquer ce que fut sa vie intime. Une tiche sem-
blable est-elle & la portée de nos forces? Non, pour deux raisons.
D’abord, les données objectives relatives & Jésus, celles qui e
portent en rien la trace des convictions et des passions de ceux
qui nous les ont transmises, sont trop peu nombreuses pour nOUS
permettre de construire un édifice différent de celui que nous a
légué le christianisme primitif. Ensuite, le fait méme que nous
nous intéressons si vivement & Jésus prouve qu’il est foncierement
différent de nous, et provient de ce qu’il manifeste en lui une Vi€
supérieure 4 la ndtre. Par conséquent, hypothése psychologique,
I’analogie historique, ces moyens employés souvent avec tant de
succés pour reconstituer des personnalités méme trés originales d}l
passé, ne peuvent point nous servir a l'égard de Jésus. Faut-il
donc renoncer A connaitre le Christ historique? Non pas cert_es,
mais il faut renoncer i la méthode défectueuse et absolument 10-



fructueuse de la théologie moderne. Il faut comprendre que la
donnée historique la plus inébranlable et la plus claire que nous
possédions sur Jésus, c’est la foi qu'il a fait naitre dans le cceur de
ses disciples, et que par conséquent le Christ qui s'offre & nous
dans la prédication apostolique est le vrai Christ historique. Le
kérugma des apdtres, relatif a la personne du Christ, est seul
important pour nous, et seul aussi nous place sur un terrain vrai-
ment solide. Se servir des données biographiques des évangiles
sur Jésus, et de ses discours passés au crible de la critique, en
les soumettant a des combinaisons toujours nouvelles, pour nous
faire un Christ différent de celui en lequel croyaient ceux qui
nous ont transmis ces données et ces discours, c'est poursuivre
une chimére. Il suffit, pour s’en convaincre, de jeter un regard sur
les images si divergentes tracées par les auteurs des « Vies de
Jésus». Telles sont les conclusions auxquelles arrive M. Kihler.

A quoi M. E. Ehrhardt ajoute (dans la Revue de théologie
de Lausanne, sept. 1895, p. 452—453): «Il est de toute évidence
-qu’aucune conception de la vie et de la personne du Christ ne
saurait étre juste, ne saurait étre historique, si elle ne rend point
compte de leffet produit par le Sauveur sur P’esprit de ses disciples,
et par eux sur l'humanité. Si M. Kahler n’avait fait que mettre
en lumicére cette vérité, nous ne pourrions que 'applaudir. »

* Un faux Sermon de St. Léon. Le sermon Gawudeo dilec-
tissimi imprimé dans les (Buvres de St. Léon, n’est pas de St. Léon.
M. Hauréau, dans le Journal des savants (mars 1895, p. 104—105),
s'exprime ainsi 4 ce sujet: « Ce sermon avait été pour la premiére
fois publié par Marrier, en 1612, sous le nom vénéré de ’abbé de
Cluny, saint Odon, et cette attribution n'avait encore paru sus-
pecte a personne quand, en l'année 1650, Théophile Raynaud la
déclara fausse et revendiqua ledit sermon pour le pape saint Léon.
Cette revendication étant appuyée de raisons qui pouvaient sembler
bonnes, Paschase Quesnel ne se défendit pas de la croire fondée,
et, donnant en 1675 son édition des (Fuwwres de saint Léon, il crut
devoir y insérer le sermon. Eh bien, il eut tort de le faire, et
nous allons le prouver. Quel est le témoignage des manuscrits ¢
Pas un ne nomme I'auteur saint Léon, et dans le n° 29 de Chartres,
ainsi que dans le n° 17002 de la Bibliothéque nationale, trés au-
thentique manuscrit du Xe siecle, venu de ’abbaye de Moyssac, il
est nommé saint Odon. Ajoutons avec I'Histoire liltéraive que ce
Sermon, fr cathedra S. Petrz, parait avoir été prononcé dans une
tglise dont saint Pierre était le patron; ce qui était le cas de
Cluny. Ainsi Marrier ne s'était pas trompé; le manuscrit, que
f0us ne retrouvons plus, ot il avait lu le nom de saint Odon,



— 3% —

I'avait bien informé. Celui qui s’est trompé, c’est Théophile Ray-
naud, critique léger et paradoxal, dont nous aurions dG nous
méfier davantage. »

* L’Université de Paris jugée par les légats de Nicolas IV
en 12g0. Les privileges que Martin IV avait conférés aux I'réres
mineurs par sa bulle du 13 décembre 1281 (Ad fructus wuberes)
ayant provoqué dans le clergé de France un vif débat, Nicolas IV,
pour y mettre fin, envoya a Paris deux légats, les cardinaux Benoit
Gaétani et Gérard de Parme, qui, en novembre 1290, tinrent a
Paris un concile, concile dont le prof. H. Finke a publié derniére-
ment les actes !). Guillaume de Macon, évéque d’Amiens, ayant
demandé au nom du clergé séculier la suppression des susdits
privileges, et Jacques de Boulogne, évéque de Térouanne, ayant
soutenu la cause des réguliers, le cardinal Benoit Gaétani (qui allait
bientét devenir Boniface VIII) commenca son discours par plai-
santer sur linsuccés des démarches antérieures de Guillaume de
Macon en cour de Rome; puis, il déclara sans aucun détour que
les religieux étaient le seul membre sain de I'Eglise et qu’il fallait
les protéger, bien loin de les troubler dans la jouissance de leur
privilege. Et il ajouta: < Je voudrais les voir ici, tous ces malitres
de Paris dont la présomption s’affiche en cette circonstance, eux
qui se permettent d'interpréter un privilege du Souverain Pontife,
et qui supposent sans doute que la cour de Rome !'a accordé sans
mire délibération. Ils devraient savoir que la cour de Rome a des
pieds de plomb et non de plume. Ils s’imaginent que nous les
considérons comme des savants; ce ne sont que des sots, plus
que sots, car ils ont rempli 'univers du poison de leur doctrine.»
Apreés ce discours, qui ne souffrait pas de réplique, on passa a la
lecture des actes du concile. Mais 'affaire n’en devait pas rester
13. Maitre Henri de Gand, qui jouissait alors d’une grande autorite
dans les écoles, se hita de réunir les maitres de 'Université. Il les
conjura de ne pas accepter la décision des cardinaux. < Nous pou-
vons, disait-il, discuter sur I'Evangile, pourquoi pas sur le privilege
des religieux?» Cet essai de révolte fut aussitdt porté a la connais-
sance des cardinaux. Pour y couper court, Benoit Gagtani suspen-
dit les lecons de Henri de Gand, et confia l'exécution de celte
sentence 4 deux maltres non moins estimés des étudiants, Jean
«de Murro» et Gilles de Rome. Le lendemain, 30 novembre, beau-
coup de maitres des facultés se rendirent auprés des cardinaux
pour réclamer en faveur de Henri de Gand. Ils furent trés mal
accueillis, et Benoit Gaétani ne garda vis-a-vis d’eux aucun menage-

V) Cf. Rimische Quartalschrift fiir christliche Altertumskunde, Rome, in-8% 1895,
p.- 171—182. — Voir le Fournal des Savants, avril 1895, p. 240—244.




— 397 —

ment. ¢ Vous, maitres de Paris, dit le fougueux légat, vous faites
un sot emploi de votre science; vous troublez l'univers, ce que
vous ne feriez pas si vous connaissiez ['état général de U'Eglise. .
Vous siégez dans vos chaires et vous vous imaginez que la chré-
tienté doit étre régie par vos raisonnements. Ces frivoles raisonne-
ments troublent la conscience de beaucoup de fidéles. Il n’en peut
ctre ainsi, mes fréres; non, il n'en peut étre ainsi. Comme c’est &
nous que le monde est confié, nous devons tenir compte non de
votre bon plaisir, mais de ce qui est utile a tout 'univers. Vous
croyez peut-étre jouir chez nous d'une grande considération; mais
votre prétendue gloire n’est que fatuité et fumée. Au lieu de dis--
cuter des questions utiles, vous perdez votre temps a des niaiseries
et & des futilités. La question qui vous préocuppe n’a pas le sens
commun: un sot la pose sottement, et un maitre la développe et
la résout non moins sottement. Je connais vos raisonnements;
seraient-ils bons, qu'il y aurait moyen d'y répondre, et voici la
solution que nous apportons: «Sous peine de privation des offices
«et des bénéfices, nous défendons a tous les maitres de précher,
«de discuter et de conférer, en public ou en particulier, sur le
« privilege des religieux. Ce privilege conservera donc toute sa
«force. Si on en doute, qu'on demande l'avis du Souverain Pontife.
¢« Je vous le dis en vérité, la cour de Rome, plutdt que de révoquer
«le privilége, briserait I'Université de Paris.» Ce discours blessa
naturellement !'Université de Paris, qui, treize ans plus tard, em-
brassa trés chaudement la cause de Philippe le Bel contre Boni-
face VIIL.

Notons que les griefs du cardinal Benoit Gaétani ne frappent
pas seulement les docteurs de Paris, mais la scolastique du
XIIJe siecle; ils nous fournissent un argument ad ftominen. contre
la cour de Rome et contre la théologie papiste.

* La Latinisation de I'Orient. M. A. A. nous a fait 'honneur
de nous prendre & partie dans la Rewue catholique des Revues
(20 décembre 1895, p. 101g). Il prétend que I'Orient n'a pas été
latinisé, et voici ses raisons:

I « Godefroy de Bouillon avait d’abord accordé a tous les
chrétiens indigénes de la Syrie, de vivre sous leurs lois nationales
¢t de conserver leurs anciens magistrats ou 7eés; plus tard, cette
Juridiction fut alolie et remplacée par la Fonde, dont le président
t?ta}t un chevalier ou bourgeois frank, et dont 2 jurés sur six
€taient franks, , — Réponse. M. A. A., loin de nous refuter, con-
firme notre thése: car I'abolition des tribunaux indigenes et leur
remplacement par des tribunaux dont le président était un Frank,
0€ pouvait que favoriser la latinization.



— 398 —

2° « On ne pouvait faire condamner un homme d'une com-
munion sans fournir des témoins appartenant a la communion
méme de l'accusé... Les indigénes ne pouvaient pas étre forcés
au duel judiciaire.,. Les indigénes prétaient serment sur les évan-
giles écrits non en caracteres latins, mais avec leurs propres lettres. »
— Réponse. Ce sont la des détails sans importance. On accordait
le superflu aux indigénes, mais on s’efforgait de leur enlever le
nécessaire; on paraissait disposé a respecter leur liberté dans les
futilités, mais on tdchait de les corrompre dans les choses essen-
tielles. M. A. A. ne refute pas un seul des faits que nous avons
cités; notre thése reste donc entiere (voir les quatre dernieres
livraisons de la Revue tniernationale de Théologze).

* La Petite Eglise. Sous le titre suivant: «L’exécution du
Concordat et la Petite Eglise dans le Puy-de-Ddme », M. Francisque
Mege, qui s’est adonné essentiellement a 1'histoire de la Révolution
frangaise, a publié un fascicule des plus intéressants, dont M. Doniol a
fait hominage a I’Académie. C’est histoire de ceux qui s’élevérent
contre l'exécution du Concordat, continuant ainsi la lutte des
anciens non-assermentés. Dans le diocése de Clermont, comme dans
d’autres, ils formérent des groupes que l'on appela la Petite Lgiise
et dans lesquels plusieurs femmes se firent remarquer par leur
exaltation. — A cette occasion, M. Jules Simon a rappelé¢ a la
séance du 2§ janvier dernier de I'’Académie des sciences morales
et politiques, que, dans sa premiére jeunesse, il avait connu intime-
ment quelques personnes qui avaient fait partie d’une Petite Eglise
qui s’était constituée dans le Morbihan.

Il a fait ressortir tout l'intérét que présenterait I'étude com-
plete de cette partie de lhistoire de France et a exprimé le
veeu qu'un savant comme M. Doniol, ou qu'un chercheur érudit
comme M. Gazier ou M. Mége, veuillent bien 'entreprendre.

* A propos de Calvin et de Pascal. Dans I'édition des
(Euvres de B. Pascal qui fait partie de la collection des Grands
FEcrevains de la France, Faugére avait insinué, dans une note, que
si les jésuites avaient enseigné qu’il y a des cas ol un prétre peut
tuer un calomniateur, Calvin avait déclaré, de son cété, que G est
un devoir de tuer, de chasser et de calomnier les jésuites. OF, 1}‘3
texte allégué 4 l'appui de cette étrange imputation était empruntc,
non point a Calvin lui-méme, mais & un ouvrage composé par un
jésuite du dix-septieme siecle sous le titre d'Aphorismes SU7 la
maniére de propager le calvinisme. Calvin s’est si peu occupe des
jésuites que c’est A peine si, dans les cinquante volumes in-4° de
ses écrits, ils sont mentionnés, une ou deux fois, en passant.
Apprenant, en mars 1895, que I'édition interrompue des 0euvIes



— 399 —

de Pascal allait étre continuée, M. Weiss, secrétaire de la société
du Protestantisme francais, transmit a la maison Hachette des ar-
ticles, déja anciens, renfermant la démonstration de l'erreur ou
était tombé Faugere en reproduisant en 1886 une calomnie si-
gnalée depuis plus de trente ans. Il ne doutait pas qu'averti de cette
méprise, le continuateur du défunt ne se fit un devoir de la réparer
par une note rectificative. Mais M. F. Brunetiére, qui s'est chargé
de la publication inachevée de Faugere, #w'a pas consenti a faire
la rectification demandée. 11 a répondu que, si Calvin n’a pas écrit
les lignes qu’on lui avait attribuées, on en .trouverait /’équivalent
dans le traité qu’'il composa, a propos de la condamnation de
Servet, pour montrer que les hérétiques doivent étre punis par
le glaive,

¢ Si M. Brunetiére, dit un écrivain protestant, avait lu le traité
en question, il verrait qu'il n’en résulte nullement que, pour Calvin,
Vassassinat des jésuites ou d’autres zélateurs catholiques fit un
devoir. Le réformateur croyait que la répression des enseignements
antichrétiens rentre dans les attributions du magistrat civil, mais
il ne faisait pas rentrer les erreurs romaines dans la catégorie des
hérésies & extirper par le glaive, et il était d’ailleurs fort éloigné
de T'idée de permettre 4 un simple particulier de calomnier et
dexpulser les hérétiques, et surtout de les supprimer par voie
d'assassinat et sans un jugement régulier prononcé par lautorité
laique. »

M. Brunetiére, < qui a vu le pape», ne se borne donc pas a
calomnier Calvin, il érige en systéme de critique historique le
procédé trop connu des prétendues équivalences, procédé par lequel
un sophiste peut aisément fausser les faits et les doctrines. La lettre
écrite par M. Brunetidre 3 ce sujet, mérite d’étre conservée pour
la honte de son auteur et pour la démonstration du peu de valeur
que méritent ses ceuvres de critique, toutes gitées en effet par
Varbitraire, la fantaisie et le paradoxe. Ce qui nous surprend, c’est
qu'une maison comme la maison Hachette puisse tolérer qu’une
erreur matérielle positive soit maintenue dans une de ses éditions.
L-a vérité objective est aujourd’hui une loi absolue de la critique
hl\StOTiqUE, sauf, parait-il, & la Revue des Deux Mondes et a Rome,
ou la conscience scientifique n'existe pas.

* Encore M. Ollé-Laprune. Nous avons déja dit (numéro 12
de la Reoue, 1895, p. 822—823) ce que nous pensons de la bro-
Chuvfe de ce maitre de conférences a I'école normale supérieure de
Pa.rls, brochure intitulée: Ce gu'on wa chercher & Rome. Un Fran-
6315, humilié de voir 4 Paris, en I'an de grice 1895, un « professeur
de papisme » jusque dans I'Ecole qui est chargée de former les



e= JOB ==

maitres de la jeune génération, a publié a Lausanne, chez Payot,
sous le pseudonyme de H. Audax, une réplique intitulée: Ce gu’on
rapgporte de Rome (in-18, 39 pages). Elle est écrite avec beaucoup
de modération et divisée en trois parties: 1° les fruits de Rome,
2° de l'alliance de certains non-croyants avec ’'Eglise, 3° le pape
ou le Christ? — Nous la recommandons a tous les Francais.

* Un nouveau Dogme en perspective. Les autorités munici-
pales de Séville ont demandé a Léon XIII de définir le «dogme
de ’Assomption » de Marie. (Voir le Catkolique francais du 31 oc-
tobre 1895, p. 62.)

* Un Aveu precieux. La Revue catholique des Revues, par
la plume d’un de ses rédacteurs, M. J. Rey, vient de préciser avec
une rare netteté la distinction, trop oubliée dans 'Eglise romaine
et ailleurs, entre le dogme et la théologie.

«Le dogme, dit-il, expression de la parole de Dieu, est énoncé
par I'Eglise: pas plus que Dieu, il ne peutchanger. L’explication
du dogme ou théologie est, comme toute explication, plus ou moins
claire, compléte, adéquate. Science humaine, la théologie est, comme
I'homme, susceptible de progres, d’évolution. Il y a des écoles théo-
giques comme il y a des écoles philosophiques. L'Eglise les laisse
libres dans leur enseignement, et n’intervient que quand elles al-
terent ou nient le dogme: pour les théologiens comme pour les
philosophes, le mot reste vrai: fradidit mundum Deus disputaiso-
nibus eorum. Le dogme n'est donc pas la théologie. Le dogme,
c’est Dieu; la théologie, c’est 'homme. Aussi les théologiens ne
peuvent-ils pas ne pas étre de leur temps, penser et parler comme
leurs contemporains. C'est en ce sens, et seulement d’ailleurs quant
a la forme extérieure de leurs ceuvres, que Clément, Origene,
S. Justin, S. Augustin, sont platoniciens, — que S. Athanase,
S. Basile, S. Grégoire de Nysse, S. Jean Damasceéne, sont plutot,
comme S. Thomas, péripatéticiens, que Bossuet est cartésien, Cest
en ce sens que rien ne s'oppose 4 ce que nous soyons des théo-
logiens évolutionnistes. Autre chose donc est le dogme, autre chose
la théologie: I'un, immuable; 'autre, toujours en mouvement; I'un,
divin; lautre, humaine. L’Eglise seule a qualité pour €énoncer le
dogme, et quand la Voér vivante a parlé, nous savons ce qui est
de foi, ce qu'il faut crozre pour étre sauvé. Les théologiens vienn?ﬂ,t
ensuite pour nous la faire comprendre, car nous avons soif de verite.
Fides quearens intellectum. Voild la devise de la théologie, science
humaine comme toutes les autres, mais supérieure aux autres, St
Pon considére son point de départ, la vérité révélée par Dieu et ff)r-
mulée par 'Eglise. Les Péres eux-mémes, ces maitres de la theo-
logie, n’ont pas eu d’assistance spéciale: ils ne sont que les témolns



o 00

de la foi de I'Eglise, ils ne font autorité et ne prennent place dans
la tradition qu'autant qu’ils s’accordent ensemble dans l'explication
des dogmes que U'Eglise formule: guod ubigue, quod semper, quod
ab omnibus, hoc vere catholicum?). »

Ce qui suit sur le droit qu'aurait I'Eglise de « développer le
credo par voie d’évolution interne » n’est malheureusement pas aussi
clair. On sait comment, sous prétexte de foi zmpliczte et de tra-
dition [atente, 'Eglise romaine a réussi a faire passer pour des
dogmes des opinions erronées qui ont été combattues, méme dans
I'Eglise romaine, avant leur prétendue dogmatisation. C’est ce que
les théologiens papistes appellent «#irer du dépot de la foi ou il
était renfermé (r) un dogme pour le mettre en une plus vive lu-
micre » ; et c’est ce que nous appelons, nous, «ajouter au dépot
de la foi, ou il n’était pas renfermé, un dogme, pour obscurcir par
cette altération la lumiére des vrais dogmes, et pour chercher a
identifiler les spéculations des hommes avec la parole méme du
Christ ». Nous considérons comme un des devoirs les plus impé-
rieux de l'ancien catholicisme de démasquer et de combattre ce
procédé néfaste, qui a corrompu la dogmatique romazne, auquel
les Eglises d’Orient ont su résister jusqu’ici, mais qui les corromprait
¢galement, si elles se laissaient entrainer par la théologie romanisée
de quelques-uns de leurs théologiens.

* Un Concours sur les Jésuites. Le Comité de la Société
eévangélique néerlandaise avait mis au concours (prix 400 flotins)
un ouvrage, exposant, sur une base scientifique, les principes de la
morale de 'ovdre des Fésuites, et décrivant, en partant de li, le
caracteve de son action et Uinfluence qu'el exerce. Le Comité fait
maintenant connaitre qu'il a prolongé jusqu'au 1° juillet 1896 le
délai dans lequel doivent lui parvenir les manuscrits, accompagnés
d'un billet cacheté revétu d’une devise et renfermant le nom de
lauteur. — Adresser les envois & M. J. Herderschée, docteur en
théologie, pasteur & Deventer (Pays-Bas).

* Un Concours sur IEglise. La Faculté de théologie de
Montauban vient d’ouvrir, parmi les protestants de langue frangaise,
Uit concours sur la question suivante: « Qu'est-ce que I'Eglise? Sa
Nature, ses éléments constitutifs.» On prie les concurrents non de
fa1r.e la description ou I'apologie de telle ou telle Eglise particuliére,
malls’ de déterminer les caractéres communs qui conférent & certaines
Socictés religieuses le droit de se réclamer de ce nom. Envoyer les

themoires 3 M. le pasteur Benoit, de Montauban. Prix: 1500 francs.
—— ;

') Numéro du 20 février 1896, p. 278—279.



— 402 —

* Les Etudes supérieures dans le clergé catholique-romain.
Une ceuvre vient de se fonder, sous le patronage du cardinal Perraud,

« pour 'encouragement des études supérieures dans les rangs du
clergé ». Des bourses seront accordées aux jeunes ecclésiastiques

réputés les plus capables, et des directions leur seront données pour
le perfectionnement de leurs études. — Certes, nous ne pouvons
qu’applaudir a tous les efforts qui pourront contribuer a faire sortir
le clergé catholique-romain de 'orniére et de I'ignorance ot il végéte
trop souvent. Mais pour que cette ceuvre réussit, il faudrait que les
jeunes gens fussent mis en possession des vrais documents, qu’ils
eussent la liberté de controler 'enseignement (faux sur tant de points)
de leur Eglise, qu'ils fussent au courant des méthodes scientifiques
actuelles et des procédés de la critique historique, exégétique,
dogmatique, etc. Sinon, ces pauvres jeunes gens seront, comme
tant d’autres, victimes des préjugés séculaires et de I’obscurantisme
qui pesent si lourdement encore sur leur Eglise.

* M. Gardair et S. Thomas d’Aquin. M. le prof. Gardair
vient de présenter a I’Académie des sciences morales et politiques
un « Exposé critique des preuves de existence de Dieu données
par Thomas d’Aquin». L’auteur divise ces cing preuves en deux
séries. Dans la premiere, la causabilité est unie a la négation pour
rendre évidentes a la fois l'existence d’un Etre premier principe de
tout et la distinction qui sépare cet Etre de tous les autres étres.
Dans la seconde série, l'excellence et la perfection divine éléve
Dieu, cause premiére, au-dessus de tous ses effets, et lui attribue,
par droit et par nécessité, la direction et l'attraction de toutes
choses vers lui, comme fin de toutes leurs tendances. M. Gardair
expose et critique les preuves du premier groupe, a savoir celles
par le mouvement, par la chaine des causes efficientes, par le con-
tingent et le nécessaire. Il pense que les deux premiéres ne sont
que des commencements de démonstration, mais que la preuve par
le contingent et le nécessaire pourrait, a la rigueur, suffire, en la
développant, pour démontrer I'existence du vrai dieu. '

* A lire: — la 3° é&dition, revue et augmentée du savant
ouvrage de M. le prof. won Schulte, de Bonn, intitulée: «Die Macht
der romischen Pipste iiber Fiirsten, Linder, Vélker und Indiv‘idueﬂ
nach den Lehren und Handlungen seit Gregor VIL zur Wiirdigung
ihrer Unfehlbarkeit beleuchtet.» Gr. 8°, 2 Mk.; Roth, Giessen. La
2¢ édition de cet ouvrage (1871) a été traduite en frangais, en 1379,
par M. Etienne Patru, sous ce titre: « Le Pouvoir des Papes», etc.;
Geneve, Desrogis, in-18; -— dans les derniers numéYQS du
Churchman, Pimportante étude de M. le chancelier 3. J. Lwas S0
I'origine du Pentateuque; — le prochain onvrage de M. Picavel,



— 403 —

intitulé : les Discussions sur la liberté au temps de Godschalk,
Raban-Maur, Hincmar et Jean Scot; — les Annales de bibliographie
théologigue, dont la publication avait été suspendue en 1890 et qui
vont reparaitre (Paris, E. Ehrardt, rue Brézin, 23).

II. NOUVELLES ECCLESIASTIQUES.

* Der Metropolit Germanos von Athen, 1 18. Januar 1896.
— Germanos Kalligas wurde am 4. Marz 1844 in Kalligata auf der
Insel Kephallenia geboren. Er trat in frither Jugend als Monch in
das Kloster des hl. Johannes auf der Insel Patmos ein. Er machte
sodann theologische Studien in der theologischen Schule von Halki,
worauf er von dem Patriarchen Sophronios von Alexandria in diese
Stadt berufen wurde, wo er zehn Jahre verweilte und wihrend ldn-
gerer Zeit das Amt eines Geheimsekretirs des Patriarchen versah.
Von 1880—1884 war er Geistlicher der griechisch-orthodoxen Ge-
meinde in Marseille. 1884 wurde er zum Erzbischof von Kephal-
lenia gewdhlt, fiinf Jahre spiter zum Metropoliten von Athen; seit
dem 19, Juli 188g leitete er in dieser Wiirde die Kirche von
Griechenland. Als charakteristische Eigenschaft wird seine ener-
gische und unermiidliche Thitigkeit gerithmt. Sein friihzeitiger
Tod trat ganz plotzlich und unerwartet ein infolge eines Gehirn-

schlages. Am 21. Januar wurde er unter grosser Feierlichkeit be-
erdigt.

* Die Encyklika des Okumenischen Patriarchen Anthimos
von Konstantinopel, die wir in unserem letzten Hefte in deutscher
Ubersetzung mitgeteilt haben, wurde iiberall in der orthodoxen
orientalischen Kirche, auch ausserhalb des Patriarchats Konstanti-
nopel, mit der grossten Freude aufgenommen. Dieselbe wurde nicht
aur im griechischen Texte in allen in griechischen Lindern und
im Auslande in griechischer Sprache erscheinenden religitsen Jour-
nalen abgedruckt, sondern seither auch in die verschiedensten
S_Pl’achen tbersetzt. Eine russische Ubersetzung erschien im «Kirch-
hc'hen Botens von St. Petersburg. Eine bulgarische Ubersetzung
Wird nach der Mitteilung der <ExxAnoicoven) Aifdaa» (Nr. 48) dem-
nthSt erscheinen. Wie wir in der in Marseille erscheinenden grie-
chischen Zeitschrift « Exegetes» lesen (Nr. 12 vom Dezember 1895,
S 383 1), ist auch bereits eine englische und eine italienische
Ubersetzung erschienen, die eine in London, die andere in Vene-
dig, von orthodoxen Griechen verfasst und herausgegeben.



— 404 —

* Die <Exxdnoiaoria) Aln9se», das offizielle Organ des Okume-
nischen Patriarchen von Konstantinopel, widmet in ihrer Nr. 50
vom ¢. Februar 1896 den von Herrn Prof. Dr. Michaud in unserer
Revue verdffentlichten «Etudes sur la latinisation de I'Orient » einen
besondern Artikel. Nach einer Einleitung, welche die Leser iiber
Bestimmung und Charakter der Revue iiberhaupt orientiert, werden
die Schlusssitze der genannten Abhandlung (Heft 13, S. 126 f) in
griechischer Ubersetzung mitgeteilt. Dazu bemerkt die «Exxdnoicorm]
Al Jeee» © « Wie verschieden wire der Zustand der christlichen Welt,
wenn diese wahrhaft christlichen Ideen und Gesichtspunkte im
Abendlande zur Herrschaft gelangten, und wie wiirde dann die et-
sehnte Wiedervereinigung der Kirchen innerhalb kiirzester Frist
bewerkstelligt werden! »

# Nr. § des «Kirchlichen Boten» von St. Petersburg weist auf
die deutsche Ubersetzung des Rundschreibens des Patriarchen von
Konstantinopel hin, die im letzten Hefte unserer Zeitschrift an
erster Stelle gedruckt ist. « Schon diese Thatsache », bemerkt das
genannte Blatt, «bezeugt hinreichend die Ubereinstimmung der
Altkatholiken mit den Orthodoxen in den in dem Rundschreiben
erprterten Fragen (und diese Fragen umfassen den ganzen Inhalt
der orthodoxen Dogmatik); aber noch mehr legt Zeugnis dafiir ab
der Brief, mit welchem der Redakteur des genannten Journals, der
altkatholische Professor Michaud, sich an Seine Heiligkeit den Pa-
triarchen Anthimos wandte, indem er ihm das betreffende Heft
seiner Zeitschrift iibersandte. > Dieser Brief von Professor Michaud
wird sodann mitgeteilt, unter Hinweis auf seine Veréffentlichung in
griechischer Ubersetzung in der « Exxdnoicovixy Adrdee » von Kon-
stantinopel, dem offiziellen Organ des Patriarchen. '

* Die ¢ Christliche Lektiire > von St. Petersburg (Prof. A.
Lopuchin) iiber das 13. Heft der Revue internationale de Théo-
logie (Januar-Februar-Heft 1896, S. 231 f.):

«In dem letzten Heft der hochgeschitzten altkatholischen
Zeitschrift treffen wir eine Reihe von interessanten Artikeln an,
welche die unermiidliche Energie ihrer Leiter und Mitarbeiter be-
weisen. Man muss der altkatholischen Zeitschrift Achtung dafiir zolleo,
dass sie mit dem ihr eigenen feinen Sinn fiir die Thatsachen und
Erscheinungen des kirchengeschichtlichen Lebens an erster Stell-e
das bekannte Rundschreiben des dkumenischen Patriarchen {\ﬂth_"
mos von IKonstantinopel aufnahm. Das Sendschreiben wird 10
deutscher Ubersetzung teils auszugweise, teils da, wo es von den
allgemeinen Prinzipien zu der eigentlichen Kritik der papstlichen
Encyklika iibergeht, im vollstindigen Wortlaut wiedergegeben, und
der Name des Ubersetzers selbst, des bekannten Kenners der ot~



— 405 —

thodox-orientalischen Litteratur, Prof. . Lauchert, biirgt fiir die
treue Wiedergabe des Originals. Schon die Thatsache der Aufnahme
dieses wichtigen konfessionellen Dokumentes der orthodox-orienta-
lischen Kirche in die Blatter der altkatholischen Zeitschrift zeugt
beredt flir die Solidaritit der Anschauungen der Orthodoxie und
des Altkatholizismus iiber die Anspriiche des Papsttums.» (Folgt
eine Aufzihlung der grosseren Artikel) ... «Mit einer Ubersicht
iiber neue theologische Biicher in {ranzosischer, deutscher, engli-
scher und griechischer Sprache schliesst das sehr sorgfiltic und
umsichtig zusammengestellte Heft, das geeignet ist, das lebendigste
Interesse fiir das grosse Werk zu unterhalten, dem diese Zeitschrift
mit riihmlichem Eifer dient. »

* Der «Exegetes» von Marseille weist in seiner Nr. I vom
Januar 1896, S. 32, unter dem Titel: « Die Altkatholiken und die
Encyklika des Patriarchen», auf die in unserm letzten Hefte er-
schienene Ubersetzung derselben hin, und teilt den Brief mit, mit
welchem Herr Professor Michaud das Heft an den Okumenischen
Patriarchen sandte. Im Anschluss daran bemerkt die Redaktion:
«Indem wir gerne den Brief des gelehrten Professors Michaud ver-
offentlichen, freut es uns in der innersten Seele, in demselben nicht
nur einen wiirdigen und orthodoxen Geist, sondern auch das herz-
liche Verlangen nach der Wiedervereinigung der Kirchen zu be-
merken. Wie der Redakteur der «Revue», so bitten auch wir den
Herrn von Herzen, dass er allen diese Gnade verleihen mége. Und
wir wollen hoffen, dass wir in nicht ferner Zeit dahin gelangen,
dass wir den Herrn der Herrlichkeit in sznem orthodoxen Glauben
verherrlichen zur Ehre seines allerheiligsten Namens. »

* Eglise catholique-chrétienne suisse, — D’aprés le rapport
présenté en 1895 par M. I'évéque Herzog au synode de St-Gall,
'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse compte actuellement §7
Pl'étres, indépendamment de deux sous-diacres qui finissent leurs
Ctudes & Berne. Il y a eu en 1804, dans I'Eglise, 714 baptémes,
%Og mariages, 570 ensevelissements. Les lecons d’enseignement re-
ligieux sont suivies par 4,485 enfants. Depuis le dernier synode,
681 enfants ont été confirmés, dans ¢ paroisses, par 'évéque.

o L’Eglise catholique-chrétienne de la Suisse ayant €t¢ atta-
quee tres injustement et méme calomniée par M. Coolidge, dans
1‘3AGZ£ardz'aﬂ, elle a été défendue et justifiée, dans le Guardian
HiCme, par notre ami le Rev. chancelier Lias, et aussi dans le
Katholik de Berpe (25 janvier 1896, p. 30—32 et numéros sui-
vants), dans le Catholigue national de Berne (15 et zg février, p.
13 et 19), etc.

Revue intorn, de Théologie, Heft 14, 1896, 27



— 406 —

* Le Papisme en Angleterre. — L'Annuazre catholique pour
1896, publié a Londres sous les auspices du cardinal Vaughan,
donne les détails suivants sur ['état présent de la religion romaine
dans 'Empire britannique. Parmi les 70 cardinaux du Sacré-College,
on en compte 4 de langue anglaise. Il y a, en Angleterre et dans
le pays de Galles, 17 évéques (y compris le vicaire apostolique de
Galles); il y en a 7 autres en Ecosse. IL.e nombre des prétres en
Grande-Bretagne est de 3014; ils desservent 1789 églises, chapelles
et missions. Parmi ces prétres, 2090 sont séculiers et 921 appar-
tiennent au clergé régulier. En outre, il y a, en Angleterre, un
archevéque et deux évéques zn partzbus. La religion catholique-
romaine est professée par 41 pairs d’Angleterre, d’'Ecosse et d'Ir-
lande, par 53 baronnets, 15 conseillers privés, 5§ membres anglais
et 67 membres irlandais du Parlement. La population catholique
du Royaume-Uni comprend environ § millions et demi de fideles,
dont 1,500,000 pour I’Angleterre et le pays de Galles, 365,000 pour
I'Ecosse, 3,500,000 pour l'Irlande. En y ajoutant le Canada, I’Aus-
tralie, les Indes et les autres colonies et possessions anglaises, la
population catholique de I'Empire britannique s’éléve au total de
10,250,000.

* Anglicans et Orthodoxes. — Dans sa récente Lettre pas-
torale, M. l'évéque de Gibraltar s’est exprimé ainsi: ‘“The foun-
dation-stone of a restored unity between the Churches of the East
and West was laid at the Old Catholic Conference of Bonn. A
unity in details of teaching, a unity in outward forms of worship,
a unity in matters of discipline and government, if desirable, is
beyond our reach. Nevertheless, we can adopt an attitude towatds
our brethren now separated from us which may advance us in the
direction of ultimate union... With the sanction of their ecclesias-
tical rulers, Greek priests are ready to baptise our children, and
to administer the rights of Christian burial to our deceased friends,
if no clergyman of our Church be within reach; and we ourselves
offer the same privileges to members of Greek Church resident
among us, should there be need.”

— On lit, dans les [Zlustrated Church News du 10 janvier
dernier, sous ce titre “Visitors from the Eastern Church”: “Th'e
Salisbury Diocesan Gazelte says that the Advent ordination this
year was remarkable for being held at a somewhat unaccustomed
time, but much more on account of the presence of two important
visitors. Two representatives of the Eastern Church arrived at the
Palace on the eve of the ordination; they attended the last set-
vices in the Bishop’s chapel, joining in D* Neale’s hymn from “the
Great Compline and attending to the address given to the can-



S -

didates. They joined the procession from the Chapter-house, had
places assigned them in the presbytery of the cathedral church on
the morning of St. Thomas’s day, They were the Archimandrite,
D+ Antonius Paraschis, of the Greek Church, Bayswater, who wore
on his habit the Order of the Saviour (Kingdom of Greece), and
the Arch-priest Eugene Smirnoff, chaplain of the Russian Embassy,
Welbeck-street. The service took place at 8 A.-M., and was choral.
The Bishop’s guests, having in their hands a copy of Mr. Hol-
gate’s edition of the ordination service, followed the Liturgy closely.
The Archimandrite, being in the monastic habit, had his head
covered, but reverently removed the covering at the Prayer of Con-
secration and during the Communion of the people, during which
he and his companion stood in a reverent attitude. “It may inte-
rest old-fashioned Anglicans to know that directly he understood
that the reading of the Apostolos (the Epistle) was begun, Dr Pa-
raschis got up from his knees, though he was almost alone
in doing so. He would not kneel during a lection nor would he
pay greater (or even equal) outward reverence to the Epistle com-
pared with his posture for the Gospel, at which he stood as a
matter of course.” After breakfast in the palace, the Archiman-
drite Antonius, in thanking the Bishop for his hospitality, expressed
a wish to address a few words to the newly-ordained, which he
did in German, the Rev. H. Julian White interpreting after he had
sat down. He said, “I congratulate the seven deacons and nine
priests that your consecration has taken place to-day, and I am
glad that I have been able to be present at it. I wish from my
heart that you may be worthy servants of Christ and of your Church.
All Christianity is one: one for all men. There is but one God
for all men; Christ is one for all Christians. We of the Orthodox
Greek Church acknowledge only one head, and that head is Jesus
Christ Himself, We are all Christians ; and may all of us who are
priests serve the Lord Jesus Christ from our hearts! I beg also to
thank the Iord Bishop of Salisbury for the kind invitation which
has enabled me to be nresent here to-day.” Father Smirnoff, as a
secular priest in the Church of Russia, spoke also a few words
after his colleague of the Greek Church, and his speech was inter-
preted by Mr. W. J. Birkbeck. He said:— “As my colleague of
the Greek Church has spoken, so I wish to say that as God is
one, so must His Church be one. We are persuaded that outward
and inward union will come, and at no very distant date. We may
not live to see it: but our children will witness the desired con-
Summation. May the hour come when we shall not only meet round
3 hospitable board as we have done at this meal to-day, but gather



= 4B =

as brethren round the table of our father and our Lord.” The
Bishop said that he was always glad to do what he could to pro-
mote unity. Some were able to believe that the hour for outward
communion was very near at hand. For his own part he had not
received the gift of prophecy to that extent: but he welcomed
these special representatives of two great nations and of a greater
Church with much warmth and affection. It might not becorne him
to say that other Christians had to learn from us of the Church
of England; but he felt convinced that God had given gifts to
others from which we were meant to learn. While he desired those
who were newly ordained to thank God that He had made them
specially ministers of the Church of England, he was glad to ex-
press his gratitude to his honoured guests from another commu-
nion for their presence that day. It would strengthen the life of
the Church in this diocese, while it would not weaken them mn
their own. He felt sure that all present would to the end of their
lives look back with pleasure to the circumstance. The Rev. J.
McD. Lupton made a short speech in German on behalf of the
newly ordained, thanking the illustrious visitors for their kind
expression of interest in their welfare. »

— On lit dans le Daily News: “Our St. Petersburg Corres-
pondent telegraphs that the periodical visit to St. Petersburg of the
English Bishop superintending Continental chaplaincies has this
time been the occasion of something very like a demonstration
of mutual sympathy between English and Russian representative
ecclesiastics. The incident denotes an increasing interchange of
courtesies between members of the Anglican and Russian Churches,
and has attracted some public attention. On Friday Bishop Wil-
kinson paid a visit to the Metropolitan of St. Petersburg at the
Nevsky Monastery, accompasnied by the Rev. Arthur Watson, in-
cumbent of the English Church in St. Petersburg, and Mr. W.
J. Birkbeck. The Nowoe Vrwewmiya describes the wvisit as having
been one of considerable pomp and ceremony as well as great
cordiality and friendliness. Bishop Wilkinson, in Convocation
robes with his episcopal staff, knelt in prayer at the altar and
kissed the holy image of the Saviour with which he was blessed
by the Metropolitan Palladius. The Bishop also did reverence to
the relics of St. Alexander Nevsky, and at parting exchanged
kisses three times with the Metropolitan. During the visit the con-
versation turned upon the desirability of union of the Churches.
On Saturday Bishop Wilkinson was present at the annual cere
mony of the Russian Ecclesiastical Academy, when all the plipﬂs
were led up to him by their professors and introduced. Op Sun-



— 409 —

day Bishop Wilkinson held a confirmation service for 130 members
of the British community in the English Church, which was
attended by several Russian Church dignitaries, including the Dean
of St. Isaac’s Cathedral. Yesterday the Bishop held a reception
of the Russian clergy in the apartments of the Rev. A. Watson.
On Saturday also Mr. J. W. Birkbeck, author of a work on the
Russian Church, was received in audience by the Emperor and
Empress. On leaving St. Petersburg, Bishop Wilkinson proposes to
visit the chaplaincies of Riga and l.ibau in the Baltic Provinces
of Russia.”

* En Italie. Nous désirons relever ici ’hommage, digne de
remarque, d’us homme distingué appartenant au parti catholique
intransigeant, le comte Antonio Mastai Ferretti, neveu du pape
Pie IX, qui dans le journal catholique I' Zutransigente du 8 décembre
et sous le titre «le Christianisme en Italie» s’exprime en ces
termes: «Nous, chrétiens catholiques intransigeants, ennemis du
paganisme moderne qui régne dans I'Eglise romaine et qui cor-
rompt 'Eglise de Christ, nous sentons le devoir sacré de respecter
¢t admirer les disciples de la pure doctrine de I'Evangile de Jésus-
Christ, qui s'affirment chaque jour davantage en face du Vatican
royal. Nous nous unissons, en particulier, au mouvement que,
depuis dix ans, accomplit & Rome William Burt pour l'union des
Eglises chrétiennes. Nous admirons cet homme qui a le courage
de défendre le vrai christianisme en Italie contre les invasions du
phatisaisme et qui proclame la foi au Fils de Dieu comme seule
base de la religion. Dans la charité de Jésus-Christ, William Burt
opere de grandes choses parce qu’il est 'apodtre de la foi en Celui
qui veut que tous les hommes soient sauvés pourvu qu'ils fassent le
bien. Juges impartiaux en Italie et 4 Rome de la lutte entre I'Eglise
et I'Etat, nous, chrétieus catholiques, portons toute notre attention
Sur ces hommes qui, déclarant ouvertement leur propre foi et leurs
Propres opinions, cherchent & détruire lesprit de superstition et
travaillent courageusement i la conquéte des Ames et au rétablisse-
ment sur la terre du régne de Jésus-Christ > — Le Signal de
Geneve, du 4 janvier dernier, ajoute: « Ne devons-nous pas con-
sidérer comme un signe des temps réjouissant pour lTtalie cet
aveu sincére, signé d’un nom autour duquel se rallient les catho-
liques patriotes de ce paysi»

— Les Vaudois en ltalie. Le Fournal de Genéve a récemment
PUblié les détails suivants: «La mission vaudoise compte a ce
Jour — en dehors des Vallées, depuis Turin jusqu'en bas, comme
is disent —— 50 pasteurs, 7 évangélistes non consacrés, des maitres
d’école, des; lecteurs et des colporteurs: en tout 132 ouvriers de



— MO -

foi et de devoir qui seément et qui récoltent. Son domaine d’action
se répartit en cing districts, et dans toute 'étendue de la péninsule,
jusqu’aux Marches et a la Calabre, jusqu’en Sicile, plus loin en-
core, partout ou il y a des Italiens, jusqu’'en Amérique, jusqu’au
Zambéze. Elle a une faculté qui siége a Florence et qui consacre
chaque annce des ministres; elle a une imprimerie qui fonctionne
depuis quarante ans et publie non sculement des opuscules de
propagande, mais des ouvrages de science et de fond; elle a tout
au moins un commencement de littérature évangélique. IT.a Bible
lui manque, elle se sert encore de celle de Diodati; elle se propose
d’en avoir une a elle, adaptée aux progrés de l'exégeése et aux
conditions de I'Italie contemporaine. Elle a des journaux, et elle a
des hdpitaux, des cuisines économiques, des dispensaires. Elle a
surtout des écoles, ol l'on enseigne aux enfants a prier Dieu et le
rudiment officiel. Celles de Florence accueillent 200 éléves; 180
d’entre eux sont catholiques. Grace a d’aussi puissants moyens de
propagande, griace surtout a l'énergie cordiale et tenace de ces
hommes des Vallées, le protestantisme progresse en Italie. Leur
foi rablée et pour ainsi dire rustique réveille partout des indolences
et suscite partout des bonnes volontés. 5000 catéchumeénes se sont
solennellement ralliés a leur Eglise; si l'on ajoute les adhérents,
le nombre est doublé. Entre eux tous, ils palent quasiment
80,000 francs de cotisations annuelles. Et ce n'est 13 que de l'ar-
gent italien, de Pargent de pauvres bourses, de petites bourses que
vident les impdts. Certes, ceci est déja un résultat. Il pourrait étre
glus grand encore, mais quand on pense aux difficultés innom-
brables contre lesquelles se bute une ceuvre d’évangélisation
italienne, il y a lieu de se réjouir. Et puis, le progrés a été con-
tinu, s'il a été lent. Il marche d’un pas solide et certain, d’un pas
de Vaudois. »







	Chronique

