Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 14
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 342 —

CORRESPONDANCES.

I. — 4 Anthimos durch Gottes Barmherzigkeit
Erzbischof von .Z.Konstantinopel, dem Neuen Rom, und
Okumenischer Patriarch. |

Hochgeehrter Herr Dr. E. Michaud, Professor an der
Universitat Bern wund Direktor der ,[Revue internationale
de Théologie“ !

Gnade sei Thnen und Friede von Gott. Sehr gern haben
wir Thren vom 24. Dezember 1895 datierten Brief gelesen, und
mit grossem Wohlgefallen sahen wir, wie Sie in Ihre ausge-
zeichnete Zeitschrift in deutscher Ubersetzung unser Patriarchal-
und Synodal-Rundschreiben aufgenommen haben, durch welches
die heilige, grosse orthodoxe Kirche Christi es fiir notwendig
erachtete, abermals die pipstlichen Anspriiche zu widerlegen
und so die Herden aller orthodoxen Kirchen gegen die VoL
dem Bischof von Rom zu ihrem Fang geschmiedeten neuen
Kunstgriffe und Ranke zu schiitzen. Was aber noch mehr unser
Herz mit innerlicher Freude erfillt hat, das ist die Erklarung,
dass die in unserem Rundschreiben dargelegten orthodoxen
Grundsitze auch die Gesamtheit der Altkatholiken als ibre
eigenen anerkennt, und dass die Darlegung derselben Thnen.
eine tiefe Freude bereitet hat. In gleicher Weise erfreulich
waren uns die von Thnen gezeigte Sehnsucht nach einer fest-
begriindeten Wiedervereinigung auf der sicheren Grundlage
der Orthodoxie und die zur Verwirklichung derselben an ungefﬂ
Herrn Jesus Christus, den Fithrer und Begriinder seiner heiligen.



— B3 ==

Kirche, gerichteten Gebete. Denn auch unsere morgenlédndische
orthodoxe Kirche fragt heisse Sehnsucht nach der Erfiillung
dieses heiligen Verlangens und betet immer in jedem Gottes-
dienste fiir die Vereinigung aller“. Darum begriissten wir
auch mit ganz besonderer Sympathie die Begriindung Ihrer
auf gesunde Prinzipien sich stltzenden Gemeinschaft der Alt-
katholiken, von welcher wir die Hoffnung hegen, dass auf sie
passen wird die evangelische Parabel von dem Sauerteig, ,den
ein Weib nahm und unter drei Mass Mehl mengte, bis alles
durchsduert war“ (Matth. 13, 33), indem, so hoffen wir, der
ganze Mehlteig des Abendlandes durchsiduert werden wird, bis,
unter Gottes Beistand, jener ersehnte Tag aufgeht, da nach
dem Worte des Herrn, Eins im Glauben und in der Liebe, Eine
ungeteilte Herde im Einklang verherrlichen wird ihren Einen
guten Hirten, der auch sein Leben fiir sie dahingegeben hat.
Indem wir sehr gerne sehen, dass ihr auf demselben untrig-
lichen Kriterium wie wir sicher zu stehen sucht, nimlich auf
den ehrwiirdigen Uberlieferungen der einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche und den heiligen Satzuungen
der sieben heiligen okumenischen Konzilien, mit Verwerfung
der ungesetzlichen Neuerungen Roms, bitten und preisen wir
den Herrn, und wir beten von ganzer Seele, dass wir, mit
seiner Gnade und nach seinem Wohlgefallen, bald die voll-
kommene Herrschaft der apostolischen und von den Vitern
liberlieferten Wahrheit unter den christlichen Kirchen an allen
Orten sehen mégen, indem sie ,einander in Liebe ertragen
und sich bestreben, die Einheit des Geistes im Bande des
Friedens zu bewahren®. (Eph. 4, 2. 3.) In dieser Hoffnung
segnen wir Sie viterlich und erflehen fir Sie die géttliche
Gnade und die unendliche Barmherzigkeit.

1896, 15. Februar.

T DER PATRIARCH VON KONSTANTINOPEL,
Thr Furbitter in Christus dem Gotte.



II.— Réponse a quelques théologiens orientaux,

Si nous ne recevions d’Orient que des lettres comme celle
que le vénérable Patriarche de Constantinople nous a fait
I'honneur de nous adresser, et dans laquelle régnent une
pensée si exacte, un point de vue si str, un sentiment si noble
et si vraiment chrétien, nous n’aurions qu'a nous féliciter et
qu'a bénir Dieu.

Malheureusement quelques écrivains orientaux, connaissant
mal nos doctrines et auxquels d’ailleurs semblent manquer les
principes fondamentaux d’une théologie catholique sérieuse, cher-
chent a entraver par leurs singularités et leurs prétentions la
cause de la paix et de l'union. Ils raisonnent ainsi: « A partir
du IXe siecle, I'Eglise d'Occident est devenue ultramontaine,
c'est-a-dire papiste; au XVI° siecle, elle a aggravé cette pre-
miere hérésie par une seconde, le protestantisme. Dongc, elle
a cessé, des le IXe® siecle, et surtout depuis le XVI°, d’étre
vraiment catholique et orthodoxe. Donc, puisque la véritable
Eglise du Christ ne peut pas périr, c’est 'Eglise d'Orient qui,
seule, a été depuis lors et qui, seule, est encore l'unique
Eglise du Christ. Donc, 'Eglise d’Orient a pu et peut encore,
a elle seule, tenir des conciles réellement cccuméniques et
définir les questions de foi, C'est ainsi, par exemple, que son
synode de Jérusalem, de 1672, doit étre considéré, méme par
les Occidentaux, comme un concile strictement cecuménique, et
que sa Confessio orthodoxa de Pierre Mogilas doit étre regue
dans 1'Eglise universelle comme un symbole de foi strictement
obligatoire. Les Occidentaux, anciens-catholiques et autres,
qui n'acceptent pas cette doctrine, et qui refusent d'entrer
dans 1'Eglise orientale et de se soumettre & son autorité, sont
hérétiques. L'union entre 'Eglise d'Orient et 1'Eglise d'Occi-
dent n’est possible qu’a ce prix.»

Réponse. Autant d'assertions, autant d’erreurs. En effet:

1o A partir du IXe siecle, 'Eglise romaine, sous l'influence
du patriarche d’Occident, a cherché a dominer toutes les
Eglises d'Occident et a leur imposer des doctrines souvent
erronées, Mais il est faux que toutes les Eglises d’Occident
aient completement accepté et professé les faux dogmes de la
papauté romaine. Il est faux que tous les évéques, tOUS les



345 —

prétres, tous les fideles d'Occident aient cessé la profession
de foi catholique de l'ancienne Eglise indivisée des huit pre-
miers siecles. La vérité est que, dans toutes les Eglises d’Oc-
cident, de nombreuses protestations se sont élevées contre les
hérésies de Rome. La vérité est que, toujours et dans toutes
les Eglises d’Occident, on a distingu¢ la papauté ct I'Eglise
universelle, et que de nombreux fideles ont déclaré rejeter les
erreurs de la papauté et rester fermement attachés a 1'Eglise
universelle. Donc, il est erroné de dire qu'a partir du
IXe siecle I'Eglise d'Occident a été hérétique. La papauté
romaine l'a été, mais ses adversaires ne l'ont pas été; ses
adversaires catholiques sont restés catholiques et orthodoxes.

2° Il est également erroné de dire que I’Eglise d'Occi-
dent, & partir du XVI® siecle, s’est rendue coupable de pro-
testantisme. Que les écrivains orientaux dont il s’agit veuillent
bien se mettre d’accord avec eux-mémes : s'ils disent que
I'Eglise d'Occident, & partir du IXe siecle, a été papiste, com-
ment peuvent-ils dire qu'a partir du XVI® siécle elle a été
protestante? Elle ne saurait étre & la fois papiste et protes-
tante. Les assertions de nos adversaires, a force d’étre géné-
rales et absolues, sont fausses. Ils confondent I'Eglise avec un
certain nombre de ses membres. La vérité est qu'un certain
nombre d'Occidentaux ont été protestants a partir du
XVI° siecle, comme un certain nombre étaient devenus pa-
pistes a partir du IXe. Mais ces deux nombres, quelque
grands qu’ils aient été et qu'ils soient, sont-ils, 4 eux seuls,
tout I'Occident? Non. D’autres fideles sont restés, avec des
€véques et des prétres, attachés aux dogmes de l'ancienne
Eglise universelle et indivisée.

Donc, I'ancienne Eglise catholique n’a jamais cessé d’exis-
ter en Occident, depuis le IXe si¢cle, malgré le papisme et
malgré le protestantisme.

Si les Occidentaux voulaient juger I'Eglise orientale
daprées la norme des écrivains orientaux en question, ils
devraient dire & cette Eglise: « A I'époque de T'arianisme, du
macédonianisme, du nestorianisme, du monophysisme, du mo-
nothélisme, plusieurs de vos patriarches et un grand nombre
f}; vos év?;ques et de vos prétres ont été hérétiques. Donc,

glise orientale, a ces époques désastreuses, a ¢té hérétique;



— 346 —

donc, c'était la seule Eglise occidentale qui était alors toute
I’'Eglise universelle; donc, etc.» Aucun théologien occidental
n'a commis une telle absurdité. Aucun n’a exigé que I'Eglise
orientale, aprés avoir professé les susdites hérésies, entrat
dans 1'Eglise occidentale (alors pure, cependant, de tout
papisme et de tout protestantisme), et que, pour étre admise
dans l'orthodoxie de I'Eglise universelle, elle se soumit a 1'au-
rité de 1I'Eglise occidentale. Aucun Oriental n'y eflit consenti,
et il efit bien fait. Pourquoi les théologiens orientaux que
nous combattons, ont-ils deux poids et deux mesures? Aveu-
glement de parti et orgueil de clocher,

3° Les Occidentaux restés fideles a la foi de l'ancienne
Eglise des huit premiers siecles, considerent que les Orientaux
qui lui sont aussi restés fideles, sont orthodoxes comme eux, et
eux orthodoxes comme ces mémes Orientaux. Donc, I'Eglise orien-
tale dont nous parlons est uwe Eglise orthodoxe et catho-
lique, mais elle n'est pas la seule, comme I'Eglise occidentale
dont nous parlons est aussi #ne Eglise orthodoxe et catholi-
que, mais n'est pas [la seule. L'Eglise vraiment orthodoxe,
catholique, universelle, est celle qui, soit en Occident, soit en
Orient, comprend tous les fideles qui professent la foi de
I'Eglise indivisée des huit premiers siecles et des sept conciles
cecuméniques.

Quel est donc le patriarche ou le concile, soit d’Occident,
soit d’'Orient, qui pourrait déclarer non orthodoxe celui qui
professe la foi authentique que 1'Eglise indivisée des huit pre-
miers siécles a professée?

4o 11 résulte évidemment que les synodes orientaux, Si
respectables qu'ils soient, ne sont que des synodes orientauX
et non des conciles cecuméniques, et que leurs déclarations
doctrinales ne sont que des déclarations doctrinales (de
quelque nom qu'elles soient appelées), et non des définitions
strictes de la foi.

C’est ainsi que la Revue a caractérisé le concile de Jéru-
salem, de 1672, et la lettre des patriarches orientaux, de 1723
« Die Bedeutung dieses historischen Dokuments liegt nicht 11
seiner durch die Verhiltnisse gegebenen streitenden Form,
auch nicht in den einzelnen scholastischen Formeln und Aus-
driicken, welche die Redaktoren desselben bei den occidenta-



— 347 —

Y

lischen Theologen des Mittelalters und des 17. Jahrhunderts
entleht haben; sie ist vielmehr in dem dogmatischen Grund
der alten Kirche zu suchen, der sich leicht von denjenigen
Einzelheiten scheiden ldsst, die nur von den Umstinden und
von den lebhaften theologischen Streitigkeiten der Zeit einge-
geben wurden?).» Or, aucun théologien oriental n’a protesté
contre cette interprétation.

Dans le rapport officiel de la Conférence de Bonn, de
1875, séance du 11 aoft, pages 7-12, on lit que le professeur
‘Ossinine en a appelé, pour 1'élucidation des doctrines et des
différends qui séparent les Eglises, «aux décisions des sept
conciles cecuméniques et 4 la doctrine concordante des anciens
Peres de I'Eglise». Il a ajouté expressément que les docu-
ments théologiques des temps ultérieurs, soit de 1'Orient, soit
de I'Occident, «une pourraient pas servir de régle comme point
de vue incontestable et accepté par I'Eglise indivisée des
temps antérieurs». — Dcellinger a parlé dans le méme sens
et a exclu formellement les travaux de ’époque du patriarche
Jérémie (+ 1594); i1 a déclaré que prendre pour juges les
théologiens de cette époque de division, ce serait «perdre &
Jamais » la cause de l'union. — A quoi M. Anastasiadis a
ajouté: «Die Anerkennung der sieben &kumenischen Conci-
lien und der Auctoritit des Johannes von Damaskus ist alles,
was wiy verlangen kiommen.» — Puis M. Parchiprétre Yani-
schew: «Mehr kénnen wir in der That nicht verlangen, als
dass die griechischen Viter bis auf Johannes Damaskus als
Richter anerkannt werden. »

Quoi de plus clair et de plus péremptoire? Et ces décla-
I’lations ont eté renouvelées textuellement au Congrés interna-
tonal de Rotterdam?), en présence d'un des théologiens orien-
taux qui nous attaquent aujourd’hui; théologien qui a applaudi
4 ces déclarations, 2 Rotterdam, et qui a méme félicite le
Tapporteur de son «savant et excellent» rapport !

Certes, nous professons un profond respect pour les Gen-
nade, les Jérémie, les Métrophane, les Pierre Mogilas et autres
bersonnages vénérables de I'Eglise orientale; mais nous ne

Saurions les considérer comme des Peres de 1'Eglise, ni accor-
- .

1) Revue int. de 7h., 1893, n°2, p.236.
%) Voir la Revue, 1894, n° 8, p. 752-754.



— 348 —

der a leurs ceuvres théologiques linfaillibilité cecuménique
qu'elles n'ont jamais eue et a laquelle eux-mémes, d’ailleurs,
n’ont jamais prétendu. De méme que les Occidentaux auraient
tort de vouloir imposer aux Orientaux ceux de leurs théolo-
giens du XVII® siecle qui ont combattu 'ultramontanisme et le
protestantisme avec non moins de vigueur que les théologiens
orientaux, de méme les Orientaux ne sauraient imposer aux Occi-
dentaux aucun de leurs documents théologiques modernes. La foi
seule peut étre exigée, et la vraie foi orthodoxe est celle qui
a été «crue parioul, toujours et par tous », non seulement en
Occident, mais aussi en Orient, et non seulement en Orient,
mais aussi en Occident. '

Donc, tout en respectant les documents orientaux duw
XVe sigcle et des sidcles suivants, nous savons cependant, &
la lumiere irréfutable de l'histoire, que ce sont des documents.
de combat et, de plus, des documents qui n'ont jamais €été
considérés comme de foi par I'Eglise universelle. Donc, nulle
Eglise ne saurait les imposer comme des dogmes & qui que
ce soit.

En vérité, les théologiens orientaux qui réclament impé-
rieusement ces documents pour prouver l'orthodoxie de leur
Eglise, ne s'apercoivent pas de la grave offense qu’ils lui font:
car, si les documents authentiques de anciennec Eglise des
huit premiers sidcles ne lui suffisaient pas pour justifier sa foi
et son orthodoxie, c'est qu'elle ne serait plus dans U'orthodoxie.
Qu'ils veuillent bien réfléchir sur les conséquences de leurs pre-
tentions! Le fanatisme perd les causes qu'il croit servir.

5° Les anciens-catholiques d'Occident n’étant jamais sortis
de I'Eglise catholique universelle et n’ayant jamais professe’?
ni le papisme hérétique, ni le protestantisme hérétique, nt
aucune autre hérésie, n'ont pas a rentrer dans I'Eglise univer---
selle, encore moins a entrer dans VUEglise orientale, qul
comme orientale, n'est qu'une Eglise particuliere, et encore
moins ont-ils & se soumettre a cette Bglise, qui, comme Eglise
particuliere, n’a qu'une juridiction particuliére, limitée a son
propre territoire. )

Ces assertions, qui ne sont que des vérités e’léme%mzr_ei?f
sont démontrées dans le «Traité de la véritable E_glISE‘
chrétienne », et Pon doit s'étonner qu’elles puissent €tre igno-



— 349 —

rées et méme méconnues par des €crivains qui se prétendent
théologiens.

Elles ont été enseignées aux Conférences de Bonn, répé-
tées aux Congreés internationaux de Lucerne et de Rotterdam
(voir la Kevue, n° 8, octobre 1894, p. 744-761). Tous les mem-
bres présents des Eglises orientales et autres les ont approu-
vées. Nous avons donc lieu d’étre tres surpris de les voir
attaquées si tardivement, et par des écrivains dont plusieurs
les ont approuvées soit & Bonn, soit a Lucerne et a Rotter-
dam, surtout quand elles sont manifestement d’accord avec les
principes des meilleurs théologiens orientaux?!) et, notamment,
du vénéré patriarche Anthimos de Constantinople 2. Nous
n'avons point a revenir sur des principes aussi clairs. Ce qui
a ¢té démontré 4 Bonn reste démontré et évident. Essayer de
le démontrer de nouveau a ceux qui ne voient pas une telle
évidence serait peine perdue. Nous ne nous adressons qu'a
ceux qui savent déja et qui veulent savoir mieux encore, et
non a ceux qui se croient infaillibles dans leur tour isolée,
laquelle, pour eux, est toute I'Eglise, toute la lumiére et toute la
science : dans cette tour étroite et obscure, il n'y a place que
pour eux, tandis que dans la maison du Peére céleste, il y a
plusieurs demeures. Nous préférons celles-ci, ceci soit dit une
fois pour toutes.

La tristesse que nous causent ces attaques est heureuse-
ment adoucie par la pensée qu'elles sont plus inspirées,
croyons-nous, par des ressentiments personnels que par la
science, peut-étre aussi par cet esprit papiste inconscient qui
S¢ trouve plus ou moins répandu dans toutes les Eglises?); et
puis, si quelques arbres ne sont pas la forét, les théologiens
€ question ne sont ni 'Eglise universelle, ni méme leur propre
Bglise particuliere. Quwils le sachent, ils n'arriveront nulle-
ment a4 amoindrir le profond respect que nous avons toujours
Professé et que nous ne cesserons de professer envers la
Vénérable Eglise d’Orient, restée fidele a la foi de l'ancienne

—_—

. ") Voir I'étude de M. le prof. D. Kyriakos, dans la présente livraison, p. 321

4 332
?) Voir, dans 1a présente livraison, p. 217—223 et 342—343.

i 3) Voir le Catholigue national, 2g février 1896, p. 17—18: I'Esprit papiste et

I?S Lglises; — 7 mars, p. 23—24: Orgueil d’Eglise; — 21 mars, p. 26—27: Encore

Esprit papiste et les Eglises.



— 350 —

Eglise universelle. L’union des Eglises ne dépend pas d'eux,
heureusement, mais de la vérité; leur rdole a eux, c'est de
diviser et d’obscurcir; celui de la vérité est de délivrer et
d'unir, veritas liberabit. Nous avons confiance dans le bon sens
et dans la science de I'Eglise orientale elle-méme, et aussi et
surtout dans la gréace de Celui qui a dit: Ut omnes unum sint,
sicut tu Pater in me, et ego in te, ut et ipsi in nobis unum
sint (Jean, XVII, 21)! E. MicHAUD.




	Correspondances

