
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 342

CORRESPONDANCES.

I. — f Anthimos durch Gottes Barmherzigkeit
Erzbischof von Konstantinopel, dem Neuen Rom, und

Ökumenischer Patriarch,

Hochgeehrter Herr Dr. E. Michaud, Professor an der

Universität Bern und Direktor der „Revue internationcde
de Théologie11

Gnade sei Ihnen und Friede von Gott. Sehr gern haben

wir Ihren vom 24. Dezember 1895 datierten Brief gelesen, und

mit grossem AVohlgefallen sahen wir, wie Sie in Ihre
ausgezeichnete Zeitschrift in deutscher Übersetzung unser Patriarchal-
und Synodal-Rundschreiben aufgenommen haben, durch welches

die heilige, grosse orthodoxe Kirche Christi es für notwendig

erachtete, abermals die päpstlichen Ansprüche zu widerlegen
und so die Herden aller orthodoxen Kirchen gegen die von

dem Bischof von Rom zu ihrem Fang geschmiedeten neuen

Kunstgriffe und Ränke zu schützen. Was aber noch mehr unser

Herz mit innerlicher Freude erfüllt hat, das ist die Erklärung,
dass die in unserem Rundschreiben dargelegten orthodoxen

Grundsätze auch die Gesamtheit der Altkatholiken als ihre

eigenen anerkennt, und class die Darlegung derselben Ihnen

eine tiefe Freude bereitet hat. In gleicher Weise erfreulich

waren uns die von Ihnen gezeigte Sehnsucht nach einer

festbegründeten Wiedervereinigung auf der sicheren Grundlage

der Orthodoxie und die zur Verwirklichung derselben an unsern

Herrn Jesus Christus, den Führer und Begründer seiner heiligen



— 343 —

Kirche, gerichteten Gebete. Denn auch unsere morgenländische
orthodoxe Kirche trägt heisse Sehnsucht nach der Erfüllung
dieses heiligen Verlangens und betet immer in jedem Gottesdienste

„für die Vereinigung aller". Darum begrüssten wir
auch mit ganz besonderer Sympathie die Begründung Ihrer
auf gesunde Prinzipien sich stützenden Gemeinschaft der
Altkatholiken, von welcher wir die Hoffnung hegen, dass auf sie

passen wird die evangelische Parabel von dem Sauerteig, „den
ein Weib nahm und unter drei Mass Mehl mengte, bis alles
durchsäuert war" (Matth. 13, 33), indem, so hoffen wir, der
ganze Mehlteig des Abendlandes durchsäuert werden wird, bis,
unter Gottes Beistand, jener ersehnte Tag aufgeht, da nach
dem Worte des Herrn, Eins im Glauben und in der Liebe, Eine
ungeteilte Herde im Einklang verherrlichen wird ihren Einen
guten Hirten, der auch sein Leben für sie dahingegeben hat.
Indem wir sehr gerne sehen, dass ihr auf demselben untrüglichen

Kriterium wie wir sicher zu stehen sucht, nämlich auf
den ehrwürdigen Überlieferungen der einen, heiligen, katholischen

und apostolischen Kirche und den heiligen Satzungen
der sieben heiligen ökumenischen Konzilien, mit Verwerfung
der ungesetzlichen Neuerungen Roms, bitten und preisen wir
den Herrn, und wir beten von ganzer Seele, dass wir, mit
seiner Gnade und nach seinem Wohlgefallen, bald die
vollkommene Herrschaft der apostolischen und von den Vätern
überlieferten Wahrheit unter den christlichen Kirchen an allen
Orten sehen mögen, indem sie „einander in liebe ertragen
und sich bestreben, die Einheit des Geistes im Bande des
Friedens zu bewahren". (Eph. 4, 2. 3.) In dieser Hoffnung
segnen wir Sie väterlich und erflehen für Sie die göttliche
Gnade und die unendliche Barmherzigkeit.

1896, 15. Februar.

tDer Pateiaech von Konstantinopel,
Ihr Fürbitter in Christus dem Gotte.



— 344 —

II. — Réponse à quelques théologiens orientaux.
Si nous ne recevions d'Orient que des lettres comme celle

que le vénérable Patriarche de Constantinople nous a fait
l'honneur de nous adresser, et dans laquelle régnent une
pensée si exacte, un point de vue si sûr, un sentiment si noble
et si vraiment chrétien, nous n'aurions qu'à nous féliciter et

qu'à bénir Dieu.
Malheureusement quelques écrivains orientaux, connaissant

mal nos doctrines et auxquels d'ailleurs semblent manquer les

principes fondamentaux d'une théologie catholique sérieuse,
cherchent à entraver par leurs singularités et leurs prétentions la

cause de la paix et de l'union. Ils raisonnent ainsi: « A partir
du IXe siècle, l'Eglise d'Occident est devenue ultramontaine,
c'est-à-dire papiste ; au XVI0 siècle, elle a aggravé cette
première hérésie par une seconde, le protestantisme. Donc, elle

a cessé, dès le IXe siècle, et surtout depuis le XVIe, d'être
vraiment catholique et orthodoxe. Donc, puisque la véritable
Eglise du Christ ne peut pas périr, c'est l'Eglise d'Orient qui,

seule, a été depuis lors et qui, seule, est encore l'unique
Eglise du Christ. Donc, l'Eglise d'Orient a pu et peut encore,
à elle seule, tenir des conciles réellement œcuméniques et

définir les questions de foi. C'est ainsi, par exemple, que son

synode de Jérusalem, de 1672, doit être considéré, même par
les Occidentaux, comme un concile strictement œcuménique, et

que sa Confessio orthodoxa de Pierre Mogilas doit être reçue
dans l'Eglise universelle comme un symbole de foi strictement

obligatoire. Les Occidentaux, anciens-catholiques et autres,

qui n'acceptent pas cette doctrine, et qui refusent d'entrer
dans l'Eglise orientale et de se soumettre à son autorité, sont

hérétiques. L'union entre l'Eglise d'Orient et l'Eglise d'Occident

n'est possible qu'à ce prix. »

Réponse. Autant d'assertions, autant d'erreurs. En effet:

1° A partir du IXe siècle, l'Eglise romaine, sous l'influence
du patriarche d'Occident, a cherché à dominer toutes les

Eglises d'Occident et à leur imposer des doctrines souvent

erronées. Mais il est faux que toutes les Eglises d'Occident

aient complètement accepté et professé les faux dogmes de la

papauté romaine. Il est faux que tous les évêques, tous les



— 345 —

prêtres, tous les fidèles d'Occident aient cessé la profession
de foi catholique de l'ancienne Eglise indivisée des huit
premiers siècles. La vérité est que, dans toutes les Eglises
d'Occident, de nombreuses protestations se sont élevées contre les
hérésies de Rome. La vérité est que, toujours et dans toutes
les Eglises d'Occident, on a distingué la papauté et l'Eglise
universelle, et que de nombreux fidèles ont déclaré rejeter les

erreurs de la papauté et rester fermement attachés à l'Eglise
universelle. Donc, il est erroné de dire qu'à partir du
IXe siècle l'Eglise d'Occident a été hérétique. La papauté
romaine l'a été, mais ses adversaires ne l'ont pas été ; ses
adversaires catholiques sont restés catholiques et orthodoxes.

2° Il est également erroné de dire que l'Eglise d'Occident,

à partir du XVIe siècle, s'est rendue coupable de
protestantisme. Que les écrivains orientaux dont il s'agit veuillent
bien se mettre d'accord avec eux-mêmes : s'ils disent que
l'Eglise d'Occident, à partir du IXe siècle, a été papiste,
comment peuvent-ils dire qu'à partir du XVIe siècle elle a été
protestante? Elle ne saurait être à la fois papiste et protestante.

Les assertions de nos adversaires, à force d'être générales

et absolues, sont fausses. Ils confondent l'Eglise avec un
certain nombre de ses membres. La vérité est qu'un certain
nombre d'Occidentaux ont été protestants à partir du
XVIe siècle, comme un certain nombre étaient devenus
papistes à partir du IXe. Mais ces deux nombres, quelque
grands qu'ils aient été et qu'ils soient, sont-ils, à eux seuls,
tout l'Occident? Non. D'autres fidèles sont restés, avec des
évêques et des prêtres, attachés aux dogmes de l'ancienne
Eglise universelle et indivisée.

Donc, l'ancienne Eglise catholique n'a jamais cessé d'exister

en Occident, depuis le IXe siècle, malgré le papisme et
malgré le protestantisme.

Si les Occidentaux voulaient juger l'Eglise orientale
d'après la norme des écrivains orientaux en question, ils
devraient dire à cette Eglise : « A l'époque de l'arianisme, du
macédonianisme, du nestorianisme, du monophysisme, du mo-
nothélisme, plusieurs de vos patriarches et un grand nombre
de vos évêques et de vos prêtres ont été hérétiques. Donc,
1 Eglise orientale, à ces époques désastreuses, a été hérétique ;



— 346 —

donc, c'était la seule Eglise occidentale qui était alors toute
l'Eglise universelle ; donc, etc. » Aucun théologien occidental
n'a commis une telle absurdité. Aucun n'a exigé que l'Eglise
orientale, après avoir professé les susdites hérésies, entrât
dans l'Eglise occidentale (alors pure, cependant, de tout
papisme et de tout protestantisme), et que, pour être admise
dans l'orthodoxie de l'Eglise universelle, elle se soumît à l'au-
rité de l'Eglise occidentale. Aucun Oriental n'y eût consenti,
et il eût bien fait. Pourquoi les théologiens orientaux que
nous combattons, ont-ils deux poids et deux mesures?
Aveuglement de parti et orgueil de clocher.

3° Les Occidentaux restés fidèles à la foi de l'ancienne
Eglise des huit premiers siècles, considèrent que les Orientaux
qui lui sont aussi restés fidèles, sont orthodoxes comme eux, et

eux orthodoxes comme ces mêmes Orientaux. Donc, l'Eglise orientale

dont nous parlons est une Eglise orthodoxe et catholique,

mais elle n'est pas la seule, comme l'Eglise occidentale
dont nous parlons est aussi une Eglise orthodoxe et catholique,

mais n'est pas la seule. L'Eglise vraiment orthodoxe,

catholique, universelle, est celle qui, soit en Occident, soit en

Orient, comprend tous les fidèles qui professent la foi de

l'Eglise indivisée des huit premiers siècles et des sept conciles

œcuméniques.
Quel est donc le patriarche ou le concile, soit d'Occident,

soit d'Orient, qui pourrait déclarer non orthodoxe celui qui

professe la foi authentique que l'Eglise indivisée des huit
premiers siècles a professée?

4° Il résulte évidemment que les synodes orientaux, si

respectables qu'ils soient, ne sont que des synodes orientaux

et non des conciles œcuméniques, et que leurs déclarations

doctrinales ne sont que des déclarations doctrinales (de

quelque nom qu'elles soient appelées), et non des définitions

strictes de la foi.
C'est ainsi que la Revue a caractérisé le concile de

Jérusalem, de 1672, et la lettre des patriarches orientaux, de 1723:

« Die Bedeutung dieses historischen Dokuments liegt nicht in

seiner durch die Verhältnisse gegebenen streitenden Form,

auch nicht in den einzelnen scholastischen Formeln und

Ausdrücken, welche die Redaktoren desselben bei den occidenta-



— 347 —&

lischen Theologen des Mittelalters und des 17. Jahrhunderts
entleht haben; sie ist vielmehr in dem dogmatischen Grund
der alten Kirche zu suchen, der sich leicht von denjenigen
Einzelheiten scheiden lässt, die nur von den Umständen und
von den lebhaften theologischen Streitigkeiten der Zeit eingegeben

wurden1). » Or, aucun théologien oriental n'a protesté
contre cette interprétation.

Dans le rapport officiel de la Conférence de Bonn, de
1875, séance du 11 août, pages 7-12, on lit que le professeur
Ossinine en a appelé, pour l'élucidation des doctrines et des
différends qui séparent les Eglises, « aux décisions des sept
conciles œcuméniques et à la doctrine concordante des anciens
Pères de l'Eglise». Il a ajouté expressément que les
documents théologiques des temps ultérieurs, soit de l'Orient, soit
de l'Occident, « ne pourraient pas servir de règle comme point
de vue incontestable et accepté par l'Eglise indivisée des
temps antérieurs». — Dœllinger a parlé dans le même sens
et a exclu formellement les travaux de l'époque du patriarche
Jérémie (f 1594); il a déclaré que prendre pour juges les
théologiens de cette époque de division, ce serait «.perdre à

jamais » la cause de l'union. — A quoi M. Anastasiadis a
¦ajouté: «Die Anerkennung der sieben ökumenischen Conci-
lien und der Auctorität des Johannes von Damaskus ist alles,
was wir verlangen können. » — Puis M. l'archiprêtre
Yanischew: «Mehr können wir in der That nicht verlangen, als
dass die griechischen Väter bis auf Johannes Damaskus als
Richter anerkannt werden. »

Quoi de plus clair et de plus péremptoire? Et ces
déclarations ont été renouvelées textuellement au Congrès international

de Rotterdam2), en présence d'un des théologiens orientaux

qui nous attaquent aujourd'hui; théologien qui a applaudi
à ces déclarations, à Rotterdam, et qui a même félicité le
rapporteur de son « savant et excellent » rapport

Certes, nous professons un profond respect pour les Gen-
nade, les Jérémie, les Métrophane, les Pierre Mogilas et autres
personnages vénérables de l'Eglise orientale; mais nous ne
saurions les considérer comme des Pères de l'Eglise, ni accor-

') Revue int. de Th., 1893, n°2, p. 236.
J) Voir la Revue, 1894, n» 8, p. 752-754.



— 348 —

der à leurs œuvres théologiques l'infaillibilité œcuménique
qu'elles n'ont jamais eue et à laquelle eux-mêmes, d'ailleurs,,
n'ont jamais prétendu. De même que les Occidentaux auraient
tort de vouloir imposer aux Orientaux ceux de leurs théologiens

du XVIIe siècle qui ont combattu l'ultramontanisme et le
protestantisme avec non moins de vigueur que les théologiens
orientaux, de même les Orientaux ne sauraient imposer aux
Occidentaux aucun de leurs documents théologiques modernes. La foi
seule peut être exigée, et la vraie foi orthodoxe est celle qui
a été «crue partout, toujours et par tous », non seulement en-

Occident, mais aussi en Orient, et non seulement en Orient,
mais aussi en Occident.

Donc, tout en respectant les documents orientaux du

XVe siècle et des siècles suivants, nous savons cependant, à

la lumière irréfutable de l'histoire, que ce sont des documents
de combat et, de plus, des documents qui n'ont jamais été

considérés comme de foi par l'Eglise universelle. Donc, nulle
Eglise ne saurait les imposer comme des dogmes à qui que
ce soit.

En vérité, les théologiens orientaux qui réclament
impérieusement ces documents pour prouver l'orthodoxie de leur
Eglise, ne s'aperçoivent pas de la grave offense qu'ils lui font:,

car, si les documents authentiques de l'ancienne Eglise des

huit premiers siècles ne lui suffisaient pas pour justifier sa foi

et son orthodoxie, c'est qu'elle ne serait plus dans l'orthodoxie.
Qu'ils veuillent bien réfléchir sur les conséquences de leurs
prétentions! Le fanatisme perd les causes qu'il croit servir.

5° Les anciens-catholiques d'Occident n'étant jamais sortis

de l'Eglise catholique universelle et n'ayant jamais professé

ni le papisme hérétique, ni le protestantisme hérétique, ni

aucune autre hérésie, n'ont pas à rentrer dans l'Eglise universelle,

encore moins à entrer dans l'Eglise orientale, qui,

comme orientale, n'est qu'une Eglise particulière, et encore

moins ont-ils à se soumettre à cette Eglise, qui, comme Eglise

particulière, n'a qu'une juridiction particulière, limitée à son

propre territoire.
Ces assertions, qui ne sont que des vérités élémentaires,

sont démontrées dans le «Traité de la véritable Eglise

chrétienne », et l'on doit s'étonner qu'elles puissent être igno-



— 349 —

rées et même méconnues par des écrivains qui se prétendent
théologiens.

Elles ont été enseignées aux Conférences de Bonn, répétées

aux Congrès internationaux de Lucerne et de Rotterdam
(voir la Revue, n° 8, octobre 1894, p. 744-761). Tous les membres

présents des Eglises orientales et autres les ont approuvées.

Nous avons donc lieu d'être très surpris de les voir
attaquées si tardivement, et par des écrivains dont plusieurs
les ont approuvées soit à Bonn, soit à Lucerne et à Rotterdam,

surtout quand elles sont manifestement d'accord avec les
principes des meilleurs théologiens orientaux l) et, notamment,
du vénéré patriarche Anthimos de Constantinople2). Nous
n'avons point à revenir sur des principes aussi clairs. Ce qui
a été démontré à Bonn reste démontré et évident. Essayer de
le démontrer de nouveau à ceux qui ne voient pas une telle
évidence serait peine perdue. Nous ne nous adressons qu'à
ceux qui savent déjà et qui veulent savoir mieux encore, et
non à ceux qui se croient infaillibles dans leur tour isolée,
laquelle, pour eux, est toute l'Eglise, toute la lumière et toute la
science : dans cette tour étroite et obscure, il n'y a place que
pour eux, tandis que dans la maison du Père céleste, il y a
plusieurs demeures. Nous préférons celles-ci, ceci soit dit une
fois pour toutes.

La tristesse que nous causent ces attaques est heureusement

adoucie par la pensée qu'elles sont plus inspirées,
croyons-nous, par des ressentiments personnels que par la
science, peut-être aussi par cet esprit papiste inconscient qui
se trouve plus ou moins répandu dans toutes les Eglises3) ; et
puis, si quelques arbres ne sont pas la forêt, les théologiens
en question ne sont ni l'Eglise universelle, ni même leur propre
Eglise particulière. Qu'ils le sachent, ils n'arriveront nullement

à amoindrir le profond respect que nous avons toujours
professé et que nous ne cesserons de professer envers la
vénérable Eglise d'Orient, restée fidèle à la foi de l'ancienne

a 332
Voir l'étude de M. le prof. D. Kyriakos, dans la présente livraison, p. 321

0 Voir, dans la présente livraison, p. 217—223 et 342—343.
Voir le Catholique national, 29 février 1896, p. 17—18: l'Esprit papiste et

«Eglises;— 7 mais^ p# 23—24: Orgueil d'Eglise; — 21 mars, p. 26—27: Encore
1 Esprit papiste et les Eglises.



— 350 —

Eglise universelle. L'union des Eglises ne dépend pas d'eux,
heureusement, mais de la vérité ; leur rôle à eux, c'est de

diviser et d'obscurcir; celui de la vérité est de délivrer et

d'unir, Veritas liberdbit. Nous avons confiance dans le bon sens
et dans la science de l'Eglise orientale elle-même, et aussi et

surtout dans la grâce de Celui qui a dit : Ut omnes unum sint,
sicut tu Pater in me, et ego in te, ut et ipsi in nobis unum
sint (Jean, XVII, 21)! E. Michaud.


	Correspondances

