
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉS.

I. — Über die alexandrinischen Theologen und besonders
über Origenes. ')

Alexandria war bekanntlich seit der Zeit der Ptolemäer
ein Herd der griechischen Wissenschaft. Diese Blüte dauerte
auch in der römischen Zeit noch fort, bis ins 5. Jahrhundert.
Im Anfang des 3. Jahrhunderts wurde dort durch Ammonius
Sakkas und Plotinus die neuplatonische philosophische Schule
gegründet, in welcher sich das letzte Aufleuchten des alten
griechischen philosophischen Geistes darstellt. Auf der andern
Seite ist es bekannt, dass Alexandria und Ägypten bald das
Christentum aufnahmen, dass eine grosse Zahl von Christen in
Alexandria wohnte, die unmöglich von der dort blühenden
griechischen Bildung unberührt bleiben konnten. So kam es
ganz natürlich, dass in Alexandria sich das Christentum mit
der griechischen Weisheit verband, und die Frucht dieser
Verbindung war die alexandrinische christliche Theologie. In
Alexandria bestand von den ältesten Zeiten an eine kleine
Katechetenschule zur Unterweisung der Katechumenen. Nach und
nach aber begann diese unter der Leitung berühmter Lehrer
sich in eine höhere wissenschaftliche theologische Schule
umzuwandeln, in welcher nun nicht mehr bloss die Katechumenen
aus den Heiden katechetisch unterwiesen wurden, sondern auch
denjenigen Christen, die danach begehrten und die sich für
den Dienst der Kirche vorbereiten wollten, eine höhere wissen-

*) Auszug aus der Rektoratsrede des Herrn Prof. A. D. Kyriakos, gehalten
an der Universität Athen am 3. Dezember 1895. (Griechisch in der „Anaplasis"
Nr. 17-18, 10.-20. Dez. 1895.)



— 334 —

schaftliche theologische Bildung mitgeteilt wurde. So erscheint
seit dem Ende des 2. und dem Anfang des 3. Jahrhunderts die
berühmte alexandrinische theologische Schule, deren erste Lehrer,
die ihr diese grosse Bedeutung gaben, Pantänus, Klemens und
Origenes waren. Besonders aber dem letzteren verdankt die
Schule ihren Ruhm.

Diese alexandrinischen Theologen begannen zuerst in der
alten Kirche das Christentum wissenschaftlich zu erforschen
und begründeten zuerst die theologische Wissenschaft. Sie

begannen zuerst mit wissenschaftlicher philologischer Akribie die

heil. Schrift zu studieren, den Text des Alten und Neuen
Testamentes kritisch zu untersuchen, die hebräische Sprache zu

studieren, um den Urtext des Alten Testamentes zu verstehen,
die verschiedenen Übersetzungen der heil. Schrift zu vergleichen,

Untersuchungen anzustellen über die Verfasser, den
Umfang und die Echtheit jedes biblischen Buches von der Genesis

bis zur Apokalypse, und mit Hülfe aller wissenschaftlichen
Hülfsmittel, welche die Hermeneutik der damaligen
alexandrinischen Grammatiker darbot, die hl. Schrift auszulegen.
Sodann begannen zuerst die alexandrinischen Theologen,
philosophisch gebildet wie sie waren, die Dogmen der christlichen
Religion wissenschaftlich und mit philosophischem Geiste zu

erforschen, indem sie griechische Philosophie und Christentum
verbanden und die Dogmen zu verstehen, d. h. ihre Gründe
oder ihre vernunftmässigen Beweise zu finden suchten. Dieses

Aufsuchen der Gründe der Dinge ist aber Philosophieren. Auf
diese Weise strebten die Alexandriner den in seiner Überlieferung
einfachen und nur auf die Autorität der Schrift und der Kirche

gestützten Glauben zur Wissenschaft des Geglaubten, d. h. zur

wissenschaftlichen Überzeugung zu erheben. Es genügt nicht,
dachten die alexandrinischen Theologen, einfach und blind

z. B. an das Dasein Gottes oder an die Unsterblichkeit der

Seele zu glauben. Das kann wohl dem Einfachen und
Ungebildeten genügen; der gebildete Christ aber fühlt die Notwendigkeit,

die Gründe des Geglaubten zu erforschen, also auch die

Gründe oder die philosophischen Beweise, durch welche das

Dasein Gottes und die Unsterblichkeit der Seele bewiesen wird.

Die Beweisgründe nahmen die alexandrinischen Theologen von

der griechischen Philosophie, besonders von der ihnen am

nächsten liegenden neuplatonischen, deren wichtigstes Centrum



— 335 —

Alexandria war. Zu philosophieren, die Gründe der Dinge zu
suchen, betrachteten die alexandrinischen Theologen als das
edelste und höchste Recht und Vorrecht des vernünftigen
Menschen, sie nannten dies ein göttliches Werk, weil das Vernünftige
und Forschende ein Strahl der Gottheit in uns ist. Darum ehrten
die alexandrinischen Theologen auch die alten griechischen
Philosophen hoch, und sie fanden eine grosse Verwandtschaft
zwischen der griechischen Philosophie und dem Christentum.
Sie glaubten, dass, wie die Propheten von dem göttlichen Logos
erleuchtet worden waren, um die Juden auf das Christentum
vorzubereiten, so auch die griechischen Weisen von einigen
Strahlen des göttlichen Logos erleuchtet worden seien, um den
wahren Gott bekannt zu machen und die Heiden auf Christus
vorzubereiten.

Die Philosophie ist nach den alexandrinischen Theologen
dem notwendig, der tiefer in die religiösen Fragen eindringen
will. Denn indem sie den Geist vorbildet und schärft, macht
sie ihn geeignet, die Gründe der Dinge zu suchen. Durch sie
wird der einfache Glaube zur Erkenntnis (Gnosis) erhoben.
Glaube und Erkenntnis unterscheiden sich so nach den
Alexandrinern, dass der Glaube die einfache Annahme der Dogmen
ist, die sich auf die Autorität der hl. Schrift und der
Überlieferung stützt ; die Erkenntnis aber der Beweis des Glaubens,
die vernunftmässige Annahme des Glaubens, „der Beweis des
durch den Glauben Überkommenen", wie sie sich auch
ausdrückten. Der Inhalt des Glaubens und der Erkenntnis ist
derselbe, nur die Art und Weise der Annahme dieses Inhalts
ist verschieden. Wer die Erkenntnis hat, glaubt nichts anderes
als der einfache Gläubige, sondern dasselbe, aber auf höhere
Weise, indem er Rechenschaft von seinem Glauben geben kann.
Er versteht die Dinge tiefer, philosophiert über die Gegenstände
des Glaubens, soweit es dem Menschen möglich ist. Unter zwei
Bedingungen aber kann nach den alexandrinischen Theologen
diese wissenschaftliche Erforschung der Religion, die Gnosis,
jede Verirrung vermeiden. Zuerst darf sie sich nicht von
der hl. Schrift und dem überlieferten Glauben entfernen ; denn
sonst läuft sie Gefahr, sich zu verirren. Die christliche
Erkenntnis setzt den christlichen Glauben voraus, insofern der
schon Gläubige die christliche Erkenntnis sucht, und deshalb
darf sie sich niemals dem Glauben feindlich entgegenstellen.



— 336 —

Die Erkenntnis strebt den Glauben zu entfalten, zu erleuchten
und zu erhöhen, aber nicht ihn umzustürzen. Zweitens aber
wird Reinheit des Lebens erfordert ; denn ein Mensch, der sich
den Leidenschaften hingiebt, hat nicht die notwendige Nüchternheit

und Reinheit des Verstandes ; die Leidenschaften trüben
das Auge seiner Seele, so dass er die Wahrheit nicht klar
erkennen kann.

Neben dem Streben nach wissenschaftlicher Erkenntnis
des Glaubensinhaltes ist die allegorisierende Richtung in der
Exegese der hl. Schrift für die alexandrinische Theologie
charakteristisch.

Die Erkenntnis, welche die alexandrinischen Theologen
anstrebten, die wissenschaftliche Erforschung der religiösen
Dinge, brauche niemand zu fürchten, sagten sie. Wer die
Untersuchung seiner religiösen Überzeugungen fürchtet, der zeigt,
dass er keine festen und erleuchteten religiösen Überzeugungen
hat. Da die Religion Wahrheit ist, so braucht man ihre
vernünftige Erforschung nicht zu fürchten. Aber die Erkenntnis,
d. h. die philosophische Erforschung und Entfaltung des

Glaubens, schadet nicht nur nichts, nach ihrer Lehre, sondern
gewährt auch einen grossen Nutzen ; zuerst deshalb, weil sie den

Glauben unterstützt, insofern der, welcher in jedem Augenblick
Rechenschaft von seinem Glauben geben kann, auch gerüstet
ist, jeden Angriff auf seinen Glauben zurückzuschlagen,
während der einfach und ohne Einsicht Glaubende häufig beim

ersten Angriff auf seinen Glauben die Waffen streckt und den

Glauben verliert ; zweitens deshalb, weil durch die Erkenntnis
der Glaube von Aberglauben und Vorurteilen gereinigt wird,
mit denen er bei den Einfältigeren häufig vermischt ist. Wer
die Erkenntnis hat, die Religion wissenschaftlich erkennt, der

dringt in ihr Wesen, in ihren Geist ein, während der Ungebildete

sich mit ihrem Buchstaben, ihrer äussern Form und

Erscheinung begnügt.
Der bedeutendste Lehrer dieser alexandrinischen Gnosis

war Origenes. Origenes war wahrhaft gross. Als das zeigt ihn sein

Leben, so zeigen ihn seine Schriften, seine Ideen und die Urteile

der alten und neueren Gelehrten über ihn.
So zeigt ihn zuerst sein Leben : schon in frühester Jugend

der Eifer für das Christentum, zur Zeit als sein Vater in der

Verfolgung des Septimius Severus den Märtyrertod erlitt; so-



— 337 —

dann der rastlose und unausgesetzte Eifer, mit dem er dem
Studium oblag, und der Erfolg seiner Lehrthätigkeit zuerst in
Alexandria und später in Cäsarea; sein dieser Bedeutung
entsprechendes Ansehen in den verschiedenen Teilen der Kirche
seiner Zeit; endlich seine Standhaftigkeit als Bekenner in der
Verfolgung des Decius, wo er Misshandlungen erlitt, in deren
Folge er nach wenigen Jahren, 254, starb. So war das Leben
des Origenes, voll Eifer für die Religion, voll energischer Thätigkeit

für die grossen Interessen der Kirche, voll Hingabe an
die kirchliche Wissenschaft, voll von Gefahren und Leiden für
Gott und die Wahrheit.

Sodann zeigen ihn seine zahlreichen und gelehrten Werke,
die zum geringsten Teil erhalten sind, als einen wahrhaft
grossen Mann, sowohl nach ihrem inneren Werte, als nach
Zahl und Umfang, der so gross ist, dass Hieronymus sagen
konnte, Origenes habe mehr geschrieben, als ein anderer
Mensch in seinem Leben lesen könne ; eine Folge seiner
unermüdlichen Arbeitskraft, die ihm auch die Beinamen Chalkenteros
und Adamantios eintrug. Auf dem Gebiete der biblischen Wissenschaft

ist es vor allem das Riesenwerk der Hexapla, das allein
genügen würde, den Namen des Origenes unsterblich zu machen.
Dazu die zahlreichen exegetischen Werke, die sich fast auf
alle biblischen Bücher des Alten und Neuen Testamentes
erstrecken, und die dem Origenes in der alten Kirche den Ruhm
des vorzüglichsten Exegeten eintrugen. Und mit Recht, da
Origenes eine genaue Kenntnis der griechischen und hebräischen
Sprache, der Sprachen der biblischen Urtexte, besass, desgleichen
eine sehr gründliche theologische Bildung, ein vortrefflicher
Philologe und Kritiker war, und sein philosophischer Geist leicht
in die Tiefen des Schriftsinnes eindrang. Welcher andere trat
damals besser vorbereitet an die Exegese der hl. Schrift heran?
Dabei haben unter den exegetischen Werken seine Homilien
auch als rhetorische Werke grossen Wert.

An zweiter Stelle kommen die apologetischen und
polemischen Werke, unter denen das Werk gegen den heidnischen
Philosophen Celsus besonders hervorragt, das überhaupt die
wichtigste Apologie des Christentums aus den ersten Zeiten
desselben ist. An dritter Stelle die dogmatischen Werke,
unter ihnen das Werk txsqì uq%wv, der erste Versuch einer
systematischen Darstellung der christlichen Lehre. In diesem



— 338 —

Werke haben wir ein vollständiges System der alexandrinischen
theologischen Gnosis, indem Origenes in demselben mit Hülfe
der neuplatonischen Philosophie die christlichen Dogmen
philosophisch untersucht und so ein ganzes theologisch-philosophisches
System aufbaut. Origenes stützt sich auf die hl. Schrift und
den überlieferten Glauben, aber er strebt diesen Glauben durch
Erforschung seiner Gründe zur Erkenntnis zu erheben. Wo er
findet, dass der Glaube Lücken lässt, füllt er diese aus
neuplatonischer Philosophie aus. Demgemäss können wir sein

Werk eine philosophische Dogmatik oder Philosophie des Christentums

nennen. Dieses Werk lässt den Origenes als den ersten

Dogmatiker der alten Kirche erscheinen, mit dem an spekulativem

Geist von den Späteren unter den Griechen nur Gregor

von Nyssa und unter den Lateinern Augustinus wetteifern
können.

Ferner ist es das theologisch-spekulative System des

Origenes, das ihn als einen grossen Mann zeigt, wie dasselbe
hauptsächlich in dem Werke ttsqI dQ%m>, aber auch in den andern

Schriften enthalten ist. Dieses System ist nicht in allem richtig
und enthält Ideen, welche dogmatische Irrtümer sind und als

solche in der Kirche verurteilt worden sind. Aber niemand

kann gleichwohl die Erhabenheit, Grossartigkeit und
philosophische Tiefe dieses Origenischen Systems leugnen, das allein

genügen würde, die hervorragende Bedeutung des Origenes zu

beweisen und ihn als einen der tiefsinnigsten und
philosophischesten Geister der Welt zu zeigen. Dieses grossartige
System, seine zahllosen und gelehrten Werke, seine langjährige
und so fruchtbare Thätigkeit als Lehrer der Theologie und

seine sonstige ausgezeichnete Wirksamkeit in der Kirche liess

den Origenes unwidersprechlich als den hervorragendsten
Theologen und einen der bedeutendsten Männer der alten Kirche
erscheinen. So wurde Origenes im 3. und 4. Jahrhundert von

den grossen Kirchenvätern beurteilt, ehe seine Feinde sich

gegen ihn erhoben. Und auch nachher, und seitdem einige von

seinen Ideen von verschiedenen Synoden als Irrtümer verurteilt

wurden, haben die gebildeten Christen aller Jahrhunderte

und aller Kirchen, in der Erwägung, dass die christliche Lehre

in den Tagen des Origenes in manchen Punkten noch nicht

genauer bestimmt und von Synoden definiert war, dass er
zuerst es versuchte, die hl. Schrift wissenschaftlich zu erforschen



— 339 —

und die christlichen Dogmen philosophisch zu ergründen, und
dass er dabei sehr leicht in einzelne Irrtümer verfallen konnte,
über diese seine Irrtümer hinweggesehen, und bewundern den
Origenes trotz derselben und werden ihn für alle Zeiten
bewundern als den ersten und grössten Theologen der alten
Kirche ; und solange die theologische Wissenschaft, d. h. die
wissenschaftliche, sorgfältige und tiefe Erforschung der
religiösen Dinge, unter den Christen wird betrieben werden und
in Ehren stehen, wird auch Origenes als der erste und
hauptsächliche Begründer der theologischen Wissenschaft betrachtet
werden. Als solcher kann er, ohne dass man ihm in seinen
Irrtümern folgt, in seinem Streben, Religion und Wissenschaft,
Christentum und Philosophie, Glauben und Wissen zu vereinigen,
auch den heutigen Theologen noch als glänzendes Vorbild dienen.

In diesem Sinne haben auch die bedeutendsten Theologen
alter und neuer Zeit über ihn geurteilt. Eusebius, der gelehrte
Vater der Kirchengeschichte, spricht ausführlich und mit Liebe
von Origenes, ist voll Bewunderung für denselben und schrieb
auch mit seinem Freunde Pamphilus eine Apologie des Origenes.
Der grosse Athanasius verteidigt ihn (De decretis Nicsenge

synodi, 27), indem er bemerkt, dass das, was in den Ideen des
Origenes über die Grenzen des überlieferten Glaubens hinausgeht,

von ihm nicht als Glaubensartikel gelehrt wurde, sondern
als freie philosophische und theologische Meinung. Der grosse
Basilius und Gregorius von Nazianz bildeten sich durch das.
Studium der Werke des Origenes und zogen aus ihnen auch
die Blumenlese der „Philokalia" aus. Gregorius von Nyssa war
ein Anhänger des Origenes, der auch einige seiner
Sondermeinungen annahm. Didymus ebenso. Hieronymus spendete
dem Origenes die wärmsten Lobsprüche, ehe er sich gegen
ihn wandte, und hatte bei seinen exegetischen Werken ihn vor
allen vor Augen. Rufinus betrieb sein ganzes Leben lang als
eine Hauptaufgabe die Übersetzung von Schriften des Origenes
ins Lateinische. Ambrosius verdankte seine theologische Bildung
grossenteils dem Origenes. Photios spricht in seiner Bibliothek
mit dem grössten Lob von ihm. Unter den neueren Theologen
sagt von ihm Möhler, der grösste der neueren katholischen
Theologen : „Wir kennen keinen Mann, der mit so glänzenden
Gaben des Geistes einen so unermüdlichen Fleiss gepaart und
beide würdiger angewendet hätte, als Origenes." (Patrologie,



— 340 —

S. 497.) Mit gleichem Lob spricht von ihm Huber in seiner

Philosophie der Kirchenväter, und unter den Protestanten Ne-

ander, Hase, Kurtz, Harnack u. a. A. Diomedes Kyriakos.

IL—Zwei Exkommunikationen aus dem 14. Jahrhundert.
(Nach Palacky.)

Im Jahre 1339 kam der böhmische König Johann mit seinem

Sohn Karl nach Schlesien und geriet dabei mit dem Breslauer
Bischof Nanker in heftige Fehde. Schon zwei Jahre zuvor hatte
Johann den Bischof und das Domkapitel inständig aber
vergebens gebeten, ihm gegen gebührende Entschädigung die Burg
Miliö an der polnischen Grenze abzutreten. Da der Bischof
auch jetzt keine Nachgiebigkeit zeigte, umzingelte der König
mit seiner Mannschaft die Burg und bemächtigte sich ihrer,
wobei die List nicht minder als die Gewalt eine Rolle spielte. Nun

verlangte Nanker wiederholt die Rückgabe der Burg und be-

schloss endlich nach vergeblichem Bitten, von seiner geistlichen
Gewalt gegen den König Gebrauch zu machen. Im bischöflichen

Ornat kam er, begleitet von einigen Domherren, in das

Jakobuskloster, wo der König eben eine Beratung mit den
Vornehmen seines Hofes pflog. Johann liess den Bischof bitten,
kurze Zeit im Nebensaal zu ATerziehen, um ihn nach Erledigung
der wichtigen Angelegenheit empfangen zu können: der Bischof

jedoch begann so furchtbar gegen die Thür zu poltern, dass

man ihn endlich vorliess. Sofort las er von einem Blättchen
die peremptorische Aufforderung und dreimalige Ermahnung,
der König solle die widerrechtlich besetzte Burg der Kirche

zurückgeben. Als man ihm antwortete, das werde wohl so

rasch nicht geschehen, ergriff er ein Kruzifix und sprach in

feierlichster Weise den Kirchenbann über den König und seine

Räte. Die Fürsten und die übrigen Herren umringten stumm

vor Entsetzen den König; der aber rief: „Ei seht doch diesen

Pfaffen er möchte gar wohl gern ein Märtyrer werden, wenn

sich nur jemand fände, der ihn dazu machte!" Die
gegenseitige Erbitterung stieg noch höher, als der Bischof das Zureden

der Breslauer Ratsherren, mit dem Könige doch freundlicher zu

verfahren, damit beantwortete, dass er ihn in beschimpfendem

Tone ein „Küniglein" nannte und auch noch die Breslauer

Ratsherren als dessen Anhänger exkommunizierte. Selbstver-



— 341 —

ständlich durfte nach solchem Ärgernis der Bischof nicht länger
in Breslau bleiben; er übersiedelte mit seinem Kapitel nach
Neisse, wo er bis zu seinem Tode blieb. Der König legte nun
Beschlag auf alle bischöflichen Güter und ermunterte den schle-
sischen Adel zu gleichem Vorgehen. So entbrannte zwischen
der geistlichen und weltlichen Obrigkeit ein furchtbarer Krieg,
der zwei Jahre mit allerdings ungleichen Waffen geführt und
endlich nur durch Vermittlung des päpstlichen Hofes beendigt
wurde. Merkwürdigerweise stand das Volk in und um Breslau
ganz auf des Königs Seite und verfuhr hart mit jenen Nachbarn,

die das bischöfliche Interdikt respektieren wollten. —
War so die Besetzung einer Burg Veranlassung zur
Exkommunikation, so bot im Jahre 1384 eine abgenommene
Biersendung dem durstigen Kapitel zu Breslau hinreichenden Grund
zum Interdikt.

Der Rat von Breslau hatte die Einfuhr fremden Bieres
verboten; das Capitulum semper fidèle (welche Bezeichnung
eigentlich nur dem Olmützer zukommt) bestellte sich aber in
Schweidnitz vom besten Bier eine ganze Ladung, die auf
städtische Anordnung weggenommen wurde. Das Domkapitel
belegte nun die Stadt Breslau mit dem Interdikt. Um zu
vermitteln, kam der deutsche Kaiser Wenzel mit seinem Hofe nach
Breslau und bat die geistlichen Herren, ihm zuliebe den
Gottesdienst wieder frei zu geben und versprach, den Streit
des Kapitels mit der Stadt gerichtlich untersuchen zu lassen.
Diese Bitte ward dem Kaiser rundweg abgeschlagen, ja der
Abt Johannes von Pisek erlaubte sich sogar, unehrerbietige
Äusserungen gegen ihn auszustossen ; nun liess Wenzel den
unverschämten Redner einkerkern, verjagte die Domherren und
andere Prälaten aus der Stadt und gab ihre Güter dem Volke
zur Plünderung preis. Zu spät erkannten die Domherren, dass
sie sich übereilt hatten und es blieb ihnen nichts übrig, als
wiederum Gnade bei Wenzel zu suchen, wenn sie wieder in den
Genuss ihrer Benefizien gelangen wollten. Der Papst Urban VI.
konnte ihnen nicht anders helfen, als dass er den Breslauern
einen neuen Bischof gab in der Person des Fürsten Wenzel von
Liegnitz; dieser aber hatte auch nichts eiligeres zu thun, als den
König Wenzel zu besänftigen, gegen dessen Willen er vom Papste
ernannt worden war. Pfarrer F. Bergmann.

Sevue intern, de Théologie. Heft 14, 1896. 23


	Variétés

