Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)
Heft: 14
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Uber die alexandrinischen Theologen und besonders
uber Origenes.?)

Alexandria war bekanntlich seit der Zeit der Ptoleméer
ein Herd der griechischen Wissenschaft. Diese Bliite dauerte
auch in der rémischen Zeit noch fort, bis ins 5. Jahrhundert.
Im Anfang des 3. Jahrhunderts wurde dort durch Ammonius
Sakkas und Plotinus die neuplatonische philosophische Schule
gegrindet, in welcher sich das letzte Aufleuchten des alten
griechischen philosophischen Geistes darstellt. Auf der andern
Seite ist es bekannt, dass Alexandria und Agypten bald das
Christentum aufnahmen, dass eine grosse Zahl von Christen in
Alexandria wohnte, die unmdéglich von der dort blihenden
griechischen Bildung unberiihrt bleiben konnten. So kam es
ganz natirlich, dass in Alexandria sich das Christentum mit
der griechischen Weisheit verband, und die Frucht dieser Ver-
bindung war die alexandrinische christliche Theologie. In Ale-
Xandria bestand von den altesten Zeiten an eine kleine Kate-
chetenschule zur Unterweisung der Katechumenen. Nach und
nach aber begann diese unter der Leitung bertihmter Lehrer
sich in eine hohere wissenschaftliche theologische Schule umzu-
wandeln, in welcher nun nicht mehr bloss die Katechumenen
aus den Heiden katechetisch unterwiesen wurden, sondern auch
denjenigen Christen, die danach begehrten und die sich fur
den Dienst der Kirche vorbereiten wollten, eine hohere wissen-

") Auszug aus der Rektoratsrede des Herrn Prof. 4. D. Kyriakos, gehalten
an der Universitit Athen am 8. Dezember 1895. (Griechisch in der ,Anaplasis®
Nr. 17—18, 10.—20. Dez. 1895.)



s BB e

schaftliche theologische Bildung mitgeteilt wurde. So erscheint
seit dem Ende des 2. und dem Anfang des 3. Jahrhunderts die be-
rithmte alexandrinische theologische Schule, deren erste Lehrer,
die ihr diese grosse Bedeutung gaben, Pantianus, Klemens und
Origenes waren. Besonders aber dem letzteren verdankt die
Schule ihren Ruhm.

Diese alexandrinischen Theologen begannen zuerst in der
alten Kirche das Christentum wissenschaftlich zu erforschen
und begriindeten zuerst die theologische Wissenschaft. Sie be-
gannen zuerst mit wissenschaftlicher philologischer Akribie die
heil. Schrift zu studieren, den Text des Alten und Neuen Testa-
mentes kritisch zu untersuchen, die hebraische Sprache zu
studieren, um den Urtext des Alten Testamentes zu verstehen,
die verschiedenen Ubersetzungen der heil. Schrift zu verglei-
chen, Untersuchungen anzustellen iliber die Verfasser, den Um-
fang und die Echtheit jedes biblischen Buches von der Genesis
bis zur Apokalypse, und mit Hiilfe aller wissenschaftlichen
Hulfsmittel, welche die Hermeneutik der damaligen alexan-
drinischen Grammatiker darbot, die hl. Schrift auszulegen. So-
dann begannen zuerst die alexandrinischen Theologen, philo-
sophisch gebildet wie sie waren, die Dogmen der christlichen
Religion wissenschaftlich und mit philosophischem Geiste zu
erforschen, indem sie griechische Philosophie und Christentum
verbanden und die Dogmen zu verstehen, d. h. ihre Grinde
oder ihre vernunftmissigen Beweise zu finden suchten. Dieses
Aufsuchen der Griinde der Dinge ist aber Philosophieren. Auf
diese Weise strebten die Alexandriner den in seiner Uberlieferung
einfachen und nur auf die Autoritit der Schrift und der Kirche
gestiitzten Glauben zur Wissenschaft des Geglaubten, d. h. zur
wissenschaftlichen Uberzeugung zu erheben. Es geniigt nicht,
dachten die alexandrinischen Theologen, einfach und blind
z. B. an das Dasein Cottes oder an die Unsterblichkeit der
Seele zu glauben. Das kann wohl dem Einfachen und Unge-
bildeten geniigen; der gebildete Christ aber fithlt die Notwendig-
keit, die Griitnde des Geglaubten zu erforschen, also auch die
Grinde oder die philosophischen Beweise, durch welche .das
Dasein Gottes und die Unsterblichkeit der Seele bewiesen wird.
Die Beweisgrinde nahmen die alexandrinischen Theologen Voi
der griechischen Philosophie, besonders von der ihnen am
nichsten liegenden neuplatonischen, deren wichtigstes Centrunl



Alexandria war. Zu philosophieren, die Griinde der Dinge zu
suchen, betrachteten die alexandrinischen Theologen als das
edelste und hochste Recht und Vorrecht des verniinftigen Men-
schen, sie nannten dies ein gottliches Werk, weil das Verntinftige
und Forschende ein Strahl der Gottheit in uns ist. Darum ehrten
die alexandrinischen Theologen auch die alten griechischen
Philosophen hoch, und sie fanden eine grosse Verwandtschaft
zwischen der griechischen Philosophie und dem Christentum.
Sie glaubten, dass, wie die Propheten von dem gottlichen Logos
erleuchtet worden waren, um die Juden auf das Christentum
vorzubereiten, so auch die griechischen Weisen von einigen
Strahlen des gottlichen Logos erleuchtet worden seien, um den
wahren Gott bekannt zu machen und die Heiden auf Christus
vorzubereiten.

Die Philosophie ist nach den alexandrinischen Theologen
dem notwendig, der tiefer in die religivsen Fragen eindringen
will. Denn indem sie den Geist vorbildet und schérft, macht
sie ihn geeignet, die Griinde der Dinge zu suchen. Durch sie
wird der einfache Glaube zur Erkenntnis (Gnosis) erhoben.
Glaube und Erkenntnis unterscheiden sich so nach den Ale-
xandrinern, dass der Glaube die einfache Annahme der Dogmen
ist, die sich auf die Autoritit der hl. Schrift und der Uber-
lieferung stiitzt; die Erkenntnis aber der Beweis des Glaubens,
die vernunftméssige Annahme des Glaubens, ,der Beweis des
durch den Glauben Uberkommenen“, wie sie sich auch aus-
driickten. Der Inhalt des Glaubens und der Erkenntnis ist
derselbe, nur die Art und Weise der Annahme dieses Inhalts
Ist verschieden. Wer die Erkenntnis hat, glaubt nichts anderes
als der einfache Gliubige, sondern dasselbe, aber auf hohere
Weise, indem er Rechenschaft von seinem Glauben geben kann.
Er versteht die Dinge tiefer, philosophiert iiber die Gegenstinde
des Glaubens, soweit es dem Menschen moglich ist. Unter zwei
Bedingungen aber kann nach den alexandrinischen Theologen
diese wissenschaftliche Erforschung der Religion, die Gnosis,
Jede Verirrung vermeiden. Zuerst darf sie sich nicht von
der hl. Schrift und dem tberlieferten Glauben entfernen; denn
sonst lduft sie Gefahr, sich zu verirren. Die christliche Er-
kenntnis setzt den christlichen Glauben voraus, insofern der
schon Glaublge die christliche Erkenntnis sucht, und deshalb
darf sie sich niemals dem Glauben feindlich entgegenstellen.



Die Erkenntnis strebt den Glauben zu entfalten, zu erleuchten
und zu erhohen, aber nicht ihn umzustirzen. Zweitens aber
wird Reinheit des Lebens erfordert; denn ein Mensch, der sich
den Leidenschaften hingiebt, hat nicht dic notwendige Ntichtern-
heit und Reinheit des Verstandes; die Leidenschaften triiben
das Auge seiner Seele, so dass er die Wahrheit nicht klar er-
kennen kann.

Neben dem Streben nach wissenschaftlicher Erkenntnis
des Glaubensinhaltes ist die allegorisierende Richtung in der
Exegese der hl. Schrift fiir die alexandrinische Theologie cha-
rakteristisch.

Die FErkenntnis, welche die alexandrinischen Theologen
anstrebten, die wissenschaftliche Erforschung der religitsen
Dinge, brauche niemand zu fiirchten, sagten sie. Wer die Unter-
suchung seiner religissen Uberzeugungen fiirchtet, der zeigt,
dass er keine festen und erleuchteten religivsen Uberzeugungen
hat. Da die Religion Wahrheit ist, so braucht man ihre ver-
niinftige Erforschung nicht zu furchten. Aber die Erkenntnis,
d. h. die philosophische Erforschung und Entfaltung des Glau-
bens, schadet nicht nur nichts, nach ihrer Lehre, sondern ge-
wahrt auch einen grossen Nutzen; zuerst deshalb, weil sie den
Glauben unterstiitzt, insofern der, welcher in jedem Augenblick
Rechenschaft von seinem Glauben geben kann, auch geriistet
ist, jeden Angriff auf seinen G(lauben zuriickzuschlagen, wéb-
rend der einfach und ohne Einsicht Glaubende héufig beim
ersten Angriff auf seinen Glauben die Waffen streckt und den
Glauben verliert; zweitens deshalb, weil durch die Erkenntnis
der Glaube von Aberglauben und Vorurteilen gereinigt wird,
mit denen er bei den Einfiltigeren hiufig vermischt ist. Wer
die Erkenntnis hat, die Religion wissenschaftlich erkennt, der
~dringt in ihr Wesen, in ihren Geist ein, withrend der Ungebil-
dete sich mit ihrem Buchstaben, ihrer #ussern Form und Er-
scheinung begniigt.

Der bedeutendste Lehrer dieser alexandrinischen Gnosis
war Origenes. Origenes war wahrhaft gross. Als das zeigt ihn sein
Leben, so zeigen ihn seine Schriften, seine Ideen und die Urteile
der alten und neueren Gelehrten iiber ihn. '

So zeigt ihn zuerst sein Leben: schon in frithester Jugend
der Eifer fir das Christentum, zur Zeit als sein Vater in der
Verfolgung des Septimius Severus den Martyrertod erlitt; So-



— 337 —

dann der rastlose und unausgesetzte Eifer, mit dem er dem
Studium oblag, und der Iirfolg seiner Lehrthitigkeit zuerst in
Alexandria und spéter in Chsarea; sein dieser Bedeutung ent-
sprechendes Ansehen in den verschiedenen Teilen der Kirche
seiner Zeit; endlich seine Standhaftigkeit als Bekenner in der
Verfolgung des Decius, wo er Misshandlungen erlitt, in deren
Folge er nach wenigen Jahren, 254, starb. So war das Leben
des Origenes, voll Eifer fiir die Religion, voll energischer Thitig-
keit fir die grossen Interessen der Kirche, voll Hingabe an
die kirchliche Wissenschaft, voll von Gefahren und Leiden fiir
Gott und die Wahrheit.

Sodann zeigen ihn seine zahlreichen und gelehrten Werke,
die zum geringsten Teil erhalten sind, als einen wahrhaft
grossen Mann, sowohl nach ihrem inneren Werte, als nach
Zahl und Umfang, der so gross ist, dass Hieronymus sagen
konnte, Origenes habe mehr geschrieben, als ein anderer
Mensch in seinem Leben lesen konne; eine Folge seiner uner-
mudlichen Arbeitskraft, die ihm auch die Beinamen Chalkenteros
und Adamantios eintrug. Auf dem Gebiete der biblischen Wissen-
schaft ist es vor allem das Riesenwerk der Hexapla, das allein
genigen wiirde, den Namen des Origenes unsterblich zu machen.
Dazu die zahlreichen exegetischen Werke, die sich fast auf
alle biblischen Buicher des Alten und Neuen Testamentes er-
strecken, und die dem Origenes in der alten Kirche den Ruhm
des vorziiglichsten Exegeten eintrugen. Und mit Recht, da
Origenes eine genaue Kenntnis der griechischen und hebréaischen
Sprache, der Sprachen der biblischen Urtexte, besass, desgleichen
eine sechr griindliche theologische Bildung, ein vortrefflicher
.Philologe und Kritiker war, und sein philosophischer Geist leicht
In die Tiefen des Schriftsinnes eindrang. Welcher andere trat
damals besser vorbereitet an die Exegese der hl. Schrift heran?
Dabei haben unter den exegetischen Werken seine Homilien
auch als rhetorische Werke grossen Wert.

An zweiter Stelle kommen die apologetischen und pole-
mischen Werke, unter denen das Werk gegen den heidnischen
Pl‘lﬂosophen Celsus besonders hervorragt, das tiberhaupt die
wichtigste Apologie des Christentums aus den ersten Zeiten
desselben ist. An dritter Stelle die dogmatischen Werke,
unter ihnen das Werk neol doywv, der erste Versuch einer
Systematischen Darstellung der christlichen Lehre. In diesem



— 338 —

Werke haben wir ein vollstidndiges System der alexandrinischen
theologischen Gnosis, indem Origenes in demselben mit Hiilfe
der neuplatonischen Philosophie die christlichen Dogmen philo-
sophisch untersucht und so ein ganzes theologisch-philosophisches
System aufbaut. Origenes stiitzt sich auf die hl. Schrift und
den tiberlieferten Glauben, aber er strebt diesen Glauben durch
Erforschung seiner Griinde zur Erkenntnis zu erheben. Wo er
findet, dass der Glaube Liicken lasst, fiillt er diese aus neu-
platonischer Philosophie aus. Demgeméiss koénnen wir sein
Werk eine philosophische Dogmatik oder Philosophie des Christen-
tums nennen. Dieses Werk ldsst den Origenes als den ersten
Dogmatiker der alten Kirche erscheinen, mit dem an spekula-
tivem Geist von den Spéteren unter den Griechen nur Gre-
gor von Nyssa und unter den Lateinern Augustinus wetteifern
konnen.

Ferner ist es das theologisch-spekulative System des Ori-
genes, das ihn als einen grossen Mann zeigt, wie dasselbe haupt-
siichlich in dem Werke mepi doydv, aber auch in den andern
Schriften enthalten ist, Dieses System ist nicht in allem richtig
und enthélt Ideen, welche dogmatische Irrtiimer sind und als
solche in der Kirche verurteilt worden sind. Aber niemand
kann gleichwohl die Erhabenheit, Grossartigkeit und philoso-
phische Tiefe dieses Origenischen Systems leugnen, das allein
geniigen wiirde, die hervorragende Bedeutung des Origenes zu
beweisen und ihn als einen der tiefsinnigsten und philoso-
phischesten Geister der Welt zu zeigen. Dieses grossartige
System, seine zahllosen und gelehrten Werke, seine langjahrige
und so fruchtbare Thitigkeit als Lehrer der Theologie und
seine sonstige ausgezeichnete Wirksamkeit in der Kirche liess
den Origenes unwidersprechlich als den hervorragendsten Theo-
logen und einen der bedeutendsten Manner der alten Kirche
erscheinen. So wurde Origenes im 3. und 4. Jahrhundert von
den grossen Kirchenvitern beurteilt, ehe seine Feinde sich
gegen ihn erhoben. Und auch nachher, und seitdem einige VoIl
seinen Ideen von verschiedenen Synoden als Irrtitmer verur-
teilt wurden, haben die gebildeten Christen aller Jahrhunderte
und aller Kirchen, in der Erwigung, dass die christliche Le.hre
in den Tagen des Origenes in manchen Punkten noch nicht
genauer bestimmt und von Synoden definiert war, dass er Zu-
erst es versuchte, die hl. Schrift wissenschaftlich zu erforschen



— 339 —

und die christlichen Dogmen philosophisch zu ergriinden, und
dass er dabei sehr leicht in einzelne Irrtimer verfallen konnte,
iiber diese seine Irrtiimer hinweggesehen, und bewundern den
Origenes trotz derselben und werden ihn fiir alle Zeiten be-
wundern als den ersten und grossten Theologen der alten
Kirche; und solange die theologische Wissenschaft, d. h. die
wissenschaftliche, sorgfaltige und tiefe KErforschung der reli-
giosen Dinge, unter den Christen wird betrieben werden und
in Ehren stehen, wird auch Origenes als der erste und haupt-
sichliche Begriinder der theologischen Wissenschaft betrachtet
werden. Als solcher kann er, ohne dass man ihm in seinen
Irrtiimern folgt, in seinem Streben, Religion und Wissenschaft,
Christentum und Philosophie, Glauben und Wissen zu vereinigen,
auch den heutigen Theologen noch als glinzendes Vorbild dienen.

In diesem Sinne haben auch die bedeutendsten Theologen
alter und neuer Zeit iiber ihn geurteilt. Eusebius, der gelehrte
Vater der Kirchengeschichte, spricht ausfiihrlich und mit Liebe
von Origenes, ist voll Bewunderung fiur denselben und schrieb
auch mit seinem Freunde Pamphilus eine Apologie des Origenes.
Der grosse Athanasius verteidigt ihn (De decretis Nicsznse
synodi, 27), indem er bemerkt, dass das, was in den Ideen des
Origenes iiber die Grenzen des iiberlieferten Glaubens hinaus-
geht, von ihm nicht als Glaubensartikel gelehrt wurde, sondern
als freie philosophische und theologische Meinung. Der grosse
Basilius und Gregorius von Nagzianz bildeten sich durch das
Studium der Werke des Origenes und zogen aus ihnen auch
die Blumenlese der ,Philokalia% aus. Gregorius von Nyssa war
ein Anhdnger des Origenes, der auch einige seiner Sonder-
meinungen annahm. Didymus ebenso. Hieronymus spendete
dem Origenes die wiirmsten Lobspriiche, ehe er sich gegen
ihn wandte, und hatte bei seinen exegetischen Werken ihn vor
allen vor Augen. Rufinus betrieb sein ganzes Leben lang als
eine Hauptaufgabe die ijersetzung von Schriften des Origenes
ins Lateinische. Ambrosius verdankte seine theologische Bildung
grossenteils dem Origenes. Photios spricht in seiner Bibliothek
mit dem grossten Lob von ihm. Unter den neueren Theologen
Sagt von ihm Mohler, der grosste der neueren katholischen
Theologen: » Wir kennen keinen Mann, der mit so glinzenden
Gaben des Geistes einen so unermiidlichen Fleiss gepaart und
beide wilrdiger angewendet hitte, als Origenes.“ (Patrologie,



— 340 —

S. 497) Mit gleichem Lob spricht von ihm Huber in seiner
Philosophie der Kirchenviter, und unter den Protestanten Ne-
ander, Hase, Kurtz, Harnack u. a. A. Diomedes Kyriakos.

IL.— Zwel Exkommunikationen aus dem 14. Jahrhundert.
(Nach Palacky.)

Im Jahre 1339 kam der bohmische Konig Johann mit seinem
Sohn Karl nach Schlesien und geriet dabei mit dem Breslauer
Bischof Nanker in heftigce Fehde. Schon zwei Jahre zuvor hatte
Johann den Bischof und das Domkapitel instindig aber ver-
gebens gebeten, ihm gegen gebilihrende Entschadigung die Burg
Mili¢ an der polnischen Grenze abzutreten. Da der Bischof
auch jetzt keine Nachgiebigkeit zeigte, umzingelte der Konig
mit seiner Mannschaft die Burg und beméchtigte sich ihrer,
wobei die List nicht minder als die Gewalt eine Rolle spielte. Nun
verlangte Nanker wiederholt die Riickgabe der Burg und be-
schloss endlich nach vergeblichem Bitten, von seiner geistlichen
(fewalt gegen den Konig Gebrauch zu machen. Im bischof-
lichen Ornat kam er, begleitet von einigen Domherren, in das
Jakobuskloster, wo der Konig eben eine Beratung mit den Vor-
nehmen seines Hofes pflog. Johann liess den Bischof bitten,
kurze Zeit im Nebensaal zu verziehen, um ihn nach Erledigung
der wichtigen Angelegenheit empfangen zu kénnen: der Bischof
jedoch begann so furchtbar gegen die Thiir zu poltern, dass
man ihn endlich vorliess. Sofort las er von einem Bléttchen
die peremptorische Aufforderung und dreimalige Ermahnung,
der Konig solle die widerrechtlich besetzte Burg der Kirche
zuriickgeben. Als man ihm antwortete, das werde wohl S0
rasch nicht geschehen, ergriff er ein Kruzifix und sprach in
feierlichster Weise den Kirchenbann iber den Konig und seine
Réite. Die Firsten und die iibrigen Herren umringten stumm
vor Entsetzen den Konig; der aber rief: ,Ei seht doch diesen
Pfaffen! er mochte gar wohl gern ein Mértyrer werden, wenn
sich nur jemand finde, der ihn dazu machte!* Die gegen-
seitige Erbitterung stieg noch hoher, als der Bischof das Zureden
der Breslauer Ratsherren, mit dem Koénige doch freundlicher zU
verfahren, damit beantwortete, dass er ihn in beschimpfendem
Tone ein ,Kiniglein® nannte und auch noch die Breslauer
Ratsherren als dessen Anhiinger exkommunizierte. Selbstver-



— 341 —

standlich durfte nach solchem Argernis der Bischof nicht linger
in Breslau bleiben; er tbersiedelte mit seinem Kapitel nach
Neisse, wo er bis zu seinem Tode blieb. Der Konig legte nun
Beschlag auf alle bischoflichen Giiter und ermunterte den schle-
sischen Adel zu gleichem Vorgehen. So entbrannte zwischen
der geistlichen und weltlichen Obrigkeit ein furchtbarer Krieg,
der zwei Jahre mit allerdings ungleichen Walffen gefiihrt und
endlich nur durch Vermittlung des papstlichen Hofes beendigt
wurde. Merkwiirdigerweise stand das Volk in und um Breslau
ganz auf des Konigs Seite und verfuhr hart mit jenen Nach-
barn, die das bischofliche Interdikt respektieren wollten. —
War so die Besetzung eciner Burg Veranlassung zur Exkom-
munikation, so bot im Jahre 1384 eine abgenommene Bier-
sendung dem durstigen Kapitel zu Breslau hinreichenden Grund
zum Interdikt.

Der Rat von Breslau hatte die Einfuhr fremden Bieres ver-
boten; das Capitulum semper fidele (welche Bezeichnung
eigentlich nur dem Olmiitzer zukommt) bestellte sich aber in
Schweidnitz vom besten Bier eine ganze Ladung, die auf stid-
tische Anordnung weggenommen wurde. Das Domkapitel be-
legte nun die Stadt Breslau mit dem Interdikt. Um zu ver-
mitteln, kam der deutsche Kaiser Wenzel mit seinem Hofe nach
Breslau und bat die geistlichen Herren, ihm zuliebe den
Gottesdienst wieder frei zu geben und versprach, den Streit
des Kapitels mit der Stadt gerichtlich untersuchen zu lassen.
Diese Bitte ward dem Kaiser rundweg abgeschlagen, ja der
i}ht Johannes von Pisek erlaubte sich sogar, unehrerbietige
Ausserungen gegen ihn auszustossen; nun liess Wenzel den un-
verschdmten Redner einkerkern, verjagte die Domherren und
andere Prilaten aus der Stadt und gab ihre Giiter dem Volke
zur Plinderung preis. Zu spit erkannten die Domherren, dass
sie sich tbereilt hatten und es blieb ihnen nichts ubrig, als
wiederum Gnade bei Wenzel zu suchen, wenn sie wieder in den
Genuss ihrer Benefizien gelangen wollten. Der Papst Urban VL.
konnte ihnen nicht anders helfen, als dass er den Breslauern
einen neuen Bischof gab in der Person des Fiirsten Wenzel von
Liegnitz; dieser aber hatte auch nichts eiligeres zu thun, als den
Kénig Wenzel zu besinftigen, gegen dessen Willen er vom Papste
€rnannt worden war. Pfarrer F. BERGMANN.

Revue intern. de Théologie. Heft 14, 1896 23



	Variétés

