
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Professor Kyriakos über den Altkatholizismus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


321

PROFESSOR KYRIAKOS
ÜBER

DEN ALTKATHOLIZISMUS.

Gegenüber den unsern Lesern bekannten Angriffen gegen den Altkatholizismus,
die während des verflossenen Jahres in Athen in Artikeln des „Hieros Syndesmos"
und in Broschürenform gegen denselben gerichtet wurden, hat nun die angesehene
religiöse Zeitschrift „Anaplasis" die objektive Belehrung ihrer Leser über den
Altkatholizismus und die Verteidigung desselben übernommen. In ihrer Nr. 1 von
diesem Jahrgang teilte sie in Übersetzung die in Nr. 12 unserer Revue enthaltenen
Artikel der Herren Prof. Michaud und General Kirejew mit; Nr. 3 vom 20.
Januar enthält einen 13 Quartseiten füllenden Artikel i'/rio twv FlaXaioxaOohxwv
aus der Feder des hochangesehenen Professors der Theologie und gegenwärtigen
Rektors der Universität Athen, Herrn A. Diomedes KyriaJcos, den wir im folgenden
auszugsweise nach seinem Hauptinhalt wiedergeben.

Wir sprechen dem hochgeschätzten Gelehrten, dem vorzüglichen Kenner der
deutschen theologischen Litteratur und des Altkatholizismus unsern warmen Dank
aus für sein ebenso entschiedenes als kundiges Eintreten für die gerechte Sache,
und wir hoffen, dass sein gewichtiges Wort der ganzen unerquicklichen Streiterei
endlich ein Ziel setzen werde. Der ganze, gegen den Altkatholizismus gerichtete
Angriff war uns von Anfang an unbegreiflich, um so mehr, als er von zwei angesehenen
Professoren der Theologie ausging, von denen der eine (Rhosis) seiner Zeit an
den Bonner Unionskonferenzen teilgenommen hatte, während uns der andere (Mesoloras)

als Verfasser schätzenswerter gelehrter Werke (Symbolik) bekannt war.
Wir wollen es deshalb gerne glauben, dass diesen Angriffen von Anfang an ein
blosses Missverständnis zu Grunde lag, zu dessen Aufklärung allerdings auch
bisher von Altkatholiken, Griechen und Russen schon vieles geschrieben worden
ist, ohne dass die Urheber des Missverständnisses bis dahin von ihrem
eingewurzelten Vorurteil abgelassen hätten. Der eingehende Artikel des Herrn Prof.
Jiyriakos erscheint nun aber doch vollkommen geeignet, demselben auch die letzten
Ausflüchte zu entziehen. Zu dessen Auffassung des altkatholischen Standpunktes
haben wir gar nichts weiter hinzuzufügen, und können nur zum Überfluss noch
betonen, dass derselbe den Altkatholizismus so verstanden hat, wie der Altkatho-
izismus sich selber versteht; und das wird denn doch wohl das Richtige sein.



— 322 —

Der Altkatholizismus, dessen Auftreten seit 1870 jeden
Freund des echten Christentums mit Freude erfüllte, erscheint
durch den von ihm eingenommenen Standpunkt in seinem Protest

gegen die Lehre von der Unfehlbarkeit und Allgewalt des

Papstes und in seiner prinzipiellen Rückkehr zu dem Katholizismus

der sieben ökumenischen Konzilien und der Väter der
acht ersten Jahrhunderte, welcher auch heute noch derjenige
der orthodoxen orientalischen Kirche ist, als ein wichtiger Faktor
für die zu erhoffende Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Wenn sein Standpunkt allmählich auch unter den Anhängern
der römischen Kirche im Abendlande weitere Fortschritte machte,
so würde in demselben Masse die Wiedervereinigung der
morgenländischen und abendländischen Christenheit ermöglicht. „Wenn
die ganze abendländische Kirche thäte, was die Altkatholiken
gethan haben, so würde die die beiden Kirchen' trennende
Scheidewand fallen, die Wiedervereinigung der Orientalen und
Occidentalen würde von selbst kommen."

Es war deshalb auch ganz natürlich, dass auch die Altkatholiken

von Anfang an die Vereinigung der altkatholischen Kirche
mit der orientalischen suchten. Dem Zweck der Vorbereitung der

Wiedervereinigung dienten die von den Altkatholiken
veranlassten Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875 und seither
die internationalen Kongresse vonKöln 1890, Luzern 1892, Rotterdam

1894. Während auf der einen Seite die Altkatholiken diese

Wiedervereinigung von Anfang an für möglich und notwendig
hielten, wurde das Auftreten des Altkatholizismus auf der
andern Seite von den Theologen der orthodoxen orientalischen
Kirche sowohl im griechischen Orient als in Russland und in
den übrigen nationalen orthodoxen Kirchen freudig begrüsst,
und zahlreiche angesehene Theologen aus allen diesen Ländern
nahmen an jenen Konferenzen und Kongressen teil. „Das
Hauptergebnis der Verhandlungen dieser Versammlungen, die,
wohlverstanden, einen nicht offiziellen, nur vorläufigen und
vorbereitenden Charakter hatten, war, dass die beiden Kirchen
einander als Verwandte kennen lernten, und dass sich bei den

meisten Teilnehmern von beiden Seiten die Überzeugung bildete,

dass, da die beiden Kirchen auf denselben Grundlagen stehen,

die Vereinigung möglich sei. In der russischen Kirche besonders

befestigte sich diese Überzeugung so sehr und erweckte

solche Hoffnungen, dass die heilige Synode von St. Petersburg



— 323 —

ein Komitee bildete, um für dieses grosse Ziel der Wiedervereinigung

zu arbeiten."
Wenn aber dann weiterhin, wie schon bemerkt, und wenn

es auch langsam geschähe, nach 50 oder 100 Jahren der
altkatholische Geist auch in der römisch-katholischen Kirche wieder
allgemein würde, so wäre damit auch die allgemeine
Wiedervereinigung zu Einer katholischen Kirche möglich. „Die Einheit

vor dem Schisma würde zurückkehren ; Occidentalen und
Orientalen würden, indem sie beiderseits unabhängig und
selbständig blieben, sich dann verbrüdern in demselben Glauben
der alten Kirche der ökumenischen Synoden, auf den auch jetzt
sich die orientalische Kirche stützt, und von dem die päpstliche

Kirche seit dem neunten Jahrhundert abwich. Was für
ein grosses Ereignis wäre dies in der Weltgeschichte!"

Dieser Einen wahrhaft katholischen Kirche gegenüber würde
dann auch der weitere Proteststandpunkt der Protestanten (d. h.
der noch christgläubigen Protestanten) gegenstandslos, so dass

zu hoffen wäre, dass auch sie dann zur Einheit der
katholischen Kirche zurückkehren würden.

„Dies ist die Bedeutung des Altkatholizismus, so gross seine
Mission in der christlichen Welt. Aus diesem Grunde wurde
dieser religiösen Erhebung im Abendlande von Anfang an so

grosse Bedeutung beigelegt. Deshalb erfüllte der Alfkatholi-
zismus die Herzen aller Freunde des Fortschritts und des echten,
reinen Christentums allenthalben mit Freude. Deshalb wurde
auch in der orientalischen Kirche von einem Ende bis zum
andern, von St. Petersburg bis Kairo und von Athen bis
Konstantinopel und Jerusalem, überall, wo orthodoxe Völker wohnen,
die Botschaft dankbar vernommen, dass ein Teil der Katholiken,

der gesundeste und gelehrteste, sich gegen die Ursache
aller Übel in der Kirche, den Papismus, erhoben habe und
die abendländischen Völker zum Christentum der ersten
Jahrhunderte, zur Lehre der alten ungeteilten ökumenischen Kirche
der sieben ökumenischen Konzilien zurückzuführen suche, auf
welche sich auch die Orthodoxie stützt."

Die Griechen hatten besondern Grund, mit den Altkatho-
liken zu sympathisieren, da auch die Altkatholiken unter den
orientalisch-orthodoxen Völkern den Griechen besondere
Auszeichnung erwiesen.



— 324 —

Und die bis daher bestehenden freundschaftlichen
Beziehungen zwischen der orthodoxen Kirche des Königreichs Griechenland

und den Altkatholiken sollten nun auf einmal getrübt
werden durch eine von griechischer Seite gegebene
Veranlassung, weil nämlich auf einmal zwei athenische Theologen
von der paradoxen Idee erfasst wurden, die Altkatholiken
neigen unter dem Schein der Übereinstimmung mit der
orientalischen Orthodoxie eigentlich in ihrem Herzen zum
Protestantismus hin, und ihre gezeigte Freundschaft gegen die

orthodoxen Orientalen habe nur den Zweck, auch die orientalische

Kirche zu ihren protestantischen Ideen heranzuziehen.
Das sei nun in der 2. These des Kongresses von Luzern von
1892 an den Tag getreten; die orientalischen Teilnehmer an

diesem Kongresse aber haben den Sinn dieser These teils nicht
verstanden, teils aus besonderen Gründen nicht Arerstehen und

nicht dagegen auftreten wollen. Die Angriffe richten sich

also nicht weniger gegen die russischen Teilnehmer am
Luzerner Kongress als gegen die Altkatholiken selbst und ihre
Freunde in Griechenland. Eine einflussreichere Bedeutung
erlangten dieselben leider noch dadurch, dass es das Blatt war,
das dem Metropoliten von Athen und der heiligen Synode von

Griechenland als offizielles Organ dient, der „Hieros Syndesmos",
in welchem jene Artikel veröffentlicht wurden, und dass sich

auch die heilige Synode vom vorigen Jahre in dem Sinne
beeinflussen liess, griechische Theologen, die aus ihrer Freundschaft

gegen den Altkatholizismus kein Hehl gemacht hatten,

ungerecht zu behandeln, und zwar lediglich aus diesem Grunde.

Die ganze Stellungnahme jener beiden Theologen stützt

sich also auf die 2. These von Luzern, welche nach ihnen den

Sinn haben soll, die Altkatholiken nehmen nur das an, was

sämtliche existierende Kirchen, die Protestanten inbegriffen,
etwa noch als gemeinsames christliches Gut festhalten, so dass

die Sache in diesem Falle allerdings darauf hinauskäme, die

katholische Dogmatik im protestantischen Sinne auszuleeren.

Diese Auffassung der These ist aber „vollständig verfehlt und ivill-

kürlieh", und mit solcher willkürlichen Exegese Hessen sich

überhaupt die abenteuerlichsten Dinge beweisen. Die ganze

Fassung der These zeigt es doch deutlich, dass dieselbe nichts

anderes sein will und soll, als eine Umschreibung der bekannten

Definition der Katholizität von Vincenz von Lerin. Dies wird



— 325 —

weiter dadurch bestätigt, dass am Schluss der These auf die
Bischofsversammlung von Utrecht und das Schreiben derselben
vom 24. September 1889 hingewiesen wird, welches die gleichen
katholischen Grundsätze sehr deutlich ausspricht.

„Dass die Altkatholiken die Lehre der ersten Jahrhunderte
vor dem Schisma von Anfang an zur Grundlage ihres Glaubens

gemacht haben, ist allen bekannt, welche die altkatholische Bewegung
verfolgt haben.11 Zu diesem Standpunkte haben sich die
Altkatholiken, Döllinger an der Spitze, seiner Zeit auf den Bonner
IJnionskonferenzen bekannt, und sie haben denselben alle die
Jahre hindurch in ihrer ganzen theologischen Arbeit
festgehalten. Prinzipielle Auseinandersetzungen gab in neuester Zeit
beispielsweise Prof. Michaud in der „Revue internationale de

Théologie" von 1894, Heft 8, S. 744 ff. „Was anderes sollten
uns denn eigentlich die Altkatholiken noch sagen, um uns
davon zu überzeugen, dass sie sich auf die Lehre der alten
Kirche der ökumenischen Konzilien stützen, wie auch wir?
Könnte sich ein orthodoxer Theologe schöner und klarer
darüber ausdrücken, als dies Döllinger (z. B. im Bericht über die
Unions-Konferenzen von 1875, S. 11 f., 28 f.) und Michaud
(a. a. 0.) gethan haben?" Wie hätten nun auf einmal dieselben
Altkatholiken und als ihr Vertreter derselbe Prof. Michaud
dazu kommen sollen, in Luzern eine protestantisierende These
vorzulegen Man muss vielmehr fragen, wie konnten zwei
gelehrte griechische Theologen dazu kommen, in einer These, die
doch gerade das katholische Traditionsprinzip zu ihrem Inhalte
hat, protestantisierende Tendenzen zu finden?

Dass die Meinung der beiden athenischen Theologen eine
vollständig irrige ist, geht auch daraus hervor, dass die
orthodoxen orientalischen Theologen aller Länder nach wie vor
dem Luzerner Kongress die freundlichsten Beziehungen zu den
Altkatholiken unterhalten. Ein sehr gewichtiges Zeugnis für
den Altkatholizismus ist auch in der sympathischen Erwähnung
desselben in dem neulichen Rundschreiben des ökumenischen
Patriarchen Anthimos enthalten. Dass die angesehensten
russischen Theologen die wärmsten Sympathien für den Altkatholizismus

von Anfang an gezeigt haben und fortdauernd zeigen,
und ebenso die heilige Synode von St. Petersburg, ist bekannt.
Diese Sympathien haben sich seit dem Luzerner Kongress nicht
vermindert, sondern eher noch vermehrt. An den internatio-

Kevue intern, de Théologie. Heft 14, 1896. 22



— 326 —

nalen Kongressen vertrat unter den anwesenden russischen
Theologen Herr Protopresbyter Janyschew die russische Kirche
zugleich in offizieller Weise, als Vertreter des Metropoliten von
St. Petersburg, und zwar nach dem Kongress von Luzern, in
Rotterdam 1894, ebenso wie früher. Und an der „Revue
internationale de Théologie", die infolge eines Beschlusses des

Luzerner Kongresses gegründet wurde, um als Organ für die

wissenschaftliche Vorarbeit und Vorbereitung der Wiedervereinigung

der Kirchen zu dienen, haben eine Reihe von
angesehenen russischen und griechischen Theologen als Mitarbeiter
eifrigen Anteil genommen. Daneben ist aus den letzten Jahren

von russischer Seite besonders das höchst sympathische Buch
über den Altkatholizismus von Kérensky zu nennen.

So ist es also das Urteil der ganzen orthodoxen Kirche
über den Altkatholizismus, dass derselbe sich auf den Grund
der alten ungeteilten ökumenischen Kirche der ersten
Jahrhunderte und der ökumenischen Konzilien gestellt habe, und

sie erkennt ebenso die 2. These von Luzern als orthodox an,

„da diese ja nichts anderes sagt, als was wir Orthodoxe alle
annehmen, dass nämlich Dogma ist die gemeinsame Lehre aller
orthodoxen Kirchen nach dem Grundsatz des Vincenz von Lerin".

Wenn überhaupt aber auch nur der geringste Zweifel
bestehen könnte, dass die Ansicht der beiden athenischen
Theologen vom Altkatholizismus auf Missverständnis beruht, so musste

derselbe doch durch die in den letzten Nummern der „Revue
intern, de Théol." erschienenen altkatholischen Antworten auf

die Angriffe derselben beseitigt sein, welche doch deutlich und

bestimmt erklären, dass jene Ansicht eben ein Missverständnis

ist, und dass die Altkatholiken niemals daran gedacht haben,

jener These einen derartigen, dem Altkatholizismus und seiner

ganzen kirchlichen und theologischen Stellung direkt wider

sprechenden Sinn unterzulegen. Im gleichen Sinne hat der russische

General Kirejew auf jene Bedenken geantwortet. Wenn nun

doch auf das Bestimmteste in diesen Antworten erklärt worden

ist, was übrigens für niemand, der die Geschichte des Alikatholi-
zismus verfolgt hat, ohnehin zweifelhaft sein konnte, dass in jener
These unter den fraglichen „Einzelkirchen11 selbstverständlich nur

jene Kirchen verstanden sind, welche den Zusammenhang mit der

alten ökumenisch-katholischen Kirche der acht ersten Jahrhunderte

und der ökumenischen Konzilien in Lehre und Verfassung bewahrt



— 327 —

haben, so ist damit doch jede weitere Meinungsverschiedenheit
über die Sache abgeschnitten.

Und was nun die Folgen eines solchen Angriffs gegen den
Altkatholizismus betrifft, so können dieselben jedenfalls in jeder
Beziehung nur sehr unerfreuliche sein. Jene griechisch-orthodoxen
Theologen, von welchen derselbe durch Missverständnis
ausgegangen ist, machen sich dadurch zu unfreiwilligen
Bundesgenossen des Papismus und der Jesuiten, was sie doch gewiss
am wenigsten wollten. Doch ist das noch das wenigste; aber
sie stören weiterhin den regelmässigen Fortgang des Werkes
der Wiedervereinigung.

Die Wiedervereinigung der altkatholischen Kirche des
Occidents und der orthodoxen Kirche des Orients „hätte eine
grosse Bedeutung sowohl für die Altkatholiken und für das
Christentum im Abendlande überhaupt, als auch für die
orientalische Kirche". Für die Altkatholiken, weil dieselben dann
auch äusserlich einen starken Rückhalt hätten. Für die ganze
abendländische Christenheit, weil dann ein rascherer und
sichererer Fortgang des Werkes der Erneuerung der
römischkatholischen Kirche im altkatholischen Geiste, durch
Überwindung des Papismus und Jesuitismus, zu hoffen wäre. „Für
die orientalisch-orthodoxe Kirche aber hätte die Vereinigung
mit den Altkatholiken zwei gute Folgen: auf der einen Seite
würde sie die theologische Bildung bei den Orientalen stärken,
weil dann zu der orthodoxen Gesamtheit ein Teil hinzukäme,
der einen wissenschaftlich sehr gebildeten Klerus besitzt und
durch Theologen geziert wird, die sich eines europäischen Rufes
erfreuen ; die orthodoxen Kleriker, die eine höhere Ausbildung
erstreben, würden dann die theologischen Schulen ihrer Glaubensgenossen,

der Altkatholiken in Deutschland und der Schweiz,
besuchen und eine vorzügliche Ausbildung erhalten, und die
orthodoxe theologische Wissenschaft im ganzen würde
bereichert durch die Werke der gelehrten altkatholischen
Theologen, die dann als Orthodoxe betrachtet würden; auf der
andern Seite aber würden die Prinzipien der Orthodoxie, die
letzt den Völkern des Abendlandes im ganzen fast ganz
unbekannt sind, mitten in Europa bei den europäischen Völkern
in den altkatholischen Theologen eifrige und erleuchtete
Verkündiger finden, und die altkatholischen theologischen Schulen
würden im Centrum Europas, mitten im Gebiete des Papismus



— 328 —

und des Protestantismus, zu Herden der orthodoxen Theologie."
Und nun haben die athenischen Gegner der Altkatholiken

ihr möglichstes gethan, um diese doch für alle Teile gleich
wünschenswerte Wiedervereinigung der Kirchen zu erschweren,
Sie haben zu diesem Zwecke kein Bedenken getragen, die orthodoxe

Kirche Russlands in der Person der Theologen, welche
dieselbe an den internationalen Altkatholikenkongressen
vertraten, ebenso zu beleidigen, wie die altkatholische Kirche
selbst. Die schädlichen Folgen der Stellungnahme jener beiden

Theologen aber trafen nicht die Altkatholiken, sondern fielen
auf Griechenland zurück, von woher der Angriff ausging: das

kleine, von Feinden umdrängte Griechenland hat infolge dieser

Ungeschicklichkeit in merklichem Grade die Sympathien der

Russen verloren, deren es doch sehr bedarf; es wurde durch
den Angriff auf die natürlichen Freunde und Bundesgenossen
der orientalisch-orthodoxen Kirche überhaupt in eine ganz
isolierte Stellung unter allen andern orthodox-orientalischen
Kirchen gebracht, die alle die freundlichsten Beziehungen zu

den Altkatholiken unterhalten.
Was soll nun geschehen? Doch jedenfalls das Eine und

Natürliche, dass die griechische Kirche, die sich unfreiwillig und

im guten Glauben auch in ihren leitenden Organen eine Zeit

lang in feindselige Stellung gegen die Altkatholiken und gegen
die russische Hierarchie und Theologie bringen liess, jetzt,
nachdem der Irrtum klarer als die Sonne und unwidersprech-
lich als solcher nachgewiesen ist, diese Stellung verlässt und

den Fehler nach Kräften wieder gut macht, sowohl den
Altkatholiken als den Russen gegenüber.

Zum Schlüsse sagen wir den Altkatholiken : „Euer Kampf

gegen den absoluten Despotismus des vom Vatikanischen Konzil

für unfehlbar erklärten Papstes, die Verwerfung der neuen

Dogmen des Papismus, euer Streben nach der Erneuerung des

abendländischen Katholizismus auf der Grundlage des Christentums

der acht ersten Jahrhunderte, der sieben ökumenischen

Konzilien und der alten Väter, auf die auch wir uns stützen,

findet bei uns vollen Beifall und Teilnahme. Mit einer
abendländischen Kirche ohne päpstliche Ansprüche, ohne die häss-

lichen Auswüchse des mittelalterlichen Papismus, ohne Jesuiten,

mit einer abendländischen Kirche, die zurückgreift auf die

Tage des Tertullian, Cyprian, Ambrosius, Hieronymus und Augu-



— 329 —

stintts, können wir uns sehr gut verständigen und eine Kirche
mit ihr bilden, wie dies einst vor dem Schisma der Fall war.
Ihr habt alle unsere Sympathien, alle unsere Segenswünsche.
Verfolget weiter euern edeln und heiligen Kampf gegen die
päpstliche Tyrannei, gegen die Neuerungen des Papismus, gegen
die Jesuiten und gegen die Ultramontanen. Verzaget nicht
wegen eurer kleinen Zahl; denn klein an Zahl im Bunde mit der
Wahrheit seid ihr stark gegen die Vielen mit dem Irrtum. Und
wie ihr zuerst eure Hände uns entgegengestreckt und uns
Vereinigung und Freundschaft angeboten habt, so strecken auch
wir unsere Hände euch entgegen, mit den Russen und allen
andern orthodoxen Hierarchen und Theologen. Nur eine kleine
Verständigung ist noch nötig und die Stunde der Vereinigung
naht. Möge Gott das Herankommen dieser Stunde beschleunigen!

Mögen wir in Bälde vereinigt und alle als Glieder
derselben Kirche auf derselben Linie gegen den gemeinsamen
Feind kämpfen, den Papismus und den Jesuitismus!"

Auf den obigen Artikel nahm der „Hieros Syndesmos" in seiner Nr. 64 vom
8. Februar Bezug, ohne etwas Sachliches dagegen vorbringen zu können. Dagegen
berief er sich auf einige Äusserungen in der neulich erschienenen Schrift des
Herrn Propst Maltzew : „Antwort auf die Schrift des hochw. Herrn Domkapitulars
Rohm" (Berlin 1896), um diesen russischen Theologen als Gesinnungsgenossen
darzustellen. Als Antwort erschien in der athenischen Zeitung Kaiooi, 17.
Februar 1896, der im Nachstehenden der Hauptsache nach wiedergegebene Artikel,
der uns von hochgeschätzter Seite aus Athen zugesandt wurde :

Der russische Theologe Maltzew und die Altkatholiken.

„Die Theologen, deren ungerechte Angriffe gegen die
Altkatholiken der Rektor der Universität in der „Anaplasis" widerlegt

hat, müssen sich stärkere Stützen zu ihrerVerteidigung suchen,
und sie sollen nicht glauben, dass Maltzew sie rettet. Maltzew,
der Propst an der Kirche der k. russischen Botschaft in Berlin,
ist einer von den russischen Theologen, die von Anfang an ein
freundliches Interesse für die Altkatholiken gezeigt haben. Er
nahm teil an dem Kongress in Luzern und nahm dessen
vielbesprochene 2. These ebenso wie die andern Thesen als richtig
hm, ohne damals irgend einen Widerspruch dagegen zu
erneben, wie auch die andern anwesenden griechischen und russi-



— 330 —

sehen orthodoxen Theologen keinen Widerspruch dagegen
erhoben. (Revue intern, de Théol. 1894, S. 755.) Maltzew, der,
wie die ganze russische Kirche, und nicht bloss ein
russischer General, wie die Gegner sagen, die Altkatholiken ehrt,
wird also irrigerweise von den beiden dem Altkatholizismus
feindlichen athenischen Theologen als ihr Gesinnungsgenosse
dargestellt. Maltzew hat niemals die Altkatholiken angegriffen
als Feinde der orientalischen orthodoxen Kirche, er hat sie

niemals hinterlistige Verführer genannt, w7elche die Orthodoxen
auf Abwege führen und Zugeständnisse von ihnen erschleichen
wollen, und welche wie Jesuiten jesuitisch denken und
handeln, wie das in diesem Sinne unsere beiden Theologen ein

ganzes Jahr hindurch im »Hieros Syndesmos« und in Broschüren
geschrieben haben." „Von einer solchen Feindschaft gegen
die Altkatholiken, welche den Papismus verworfen haben und

zu der Lehre der neun ersten Jahrhunderte und den Satzungen
der sieben ökumenischen Konzilien zurückgekehrt sind, d. h.

dahin, wo auch die lateinische Kirche vor dem Schisma des

9. Jahrhunderts stand, und welche der auf demselben
Standpunkte stehenden orientalischen Kirche die Hand der Freund
schaff entgegenstrecken, findet sich bei Maltzew keine Spur,
weder in seinen andern Schriften, noch in seiner letzten Schrift,
welche unsere altkatholikenfeindlichen Theologen für sich
anrufen, in seiner »Antwort an Röhm« (Berlin 1896)." Maltzew
selbst erklärt in der genannten Schrift (S. 53), dass er nur „in
wohlmeinender Absicht" auf diejenigen Punkte hingewiesen
habe, worin er Differenzen zwischen den Altkatholiken und

den Orientalen sieht. „Aber wo haben die zwei athenischen

Theologen auch nur eine Spur des Hasses gegen den Altkatholizismus,

den sie selbst zeigen, bei Maltzew gefunden?" Wenn

seine Meinung die gewesen wäre, wie die der beiden athenischen

Theologen, dass unter den in der Luzerner These

genannten Einzelkirchen auch die verschiedenen protestantischen
Kirchen und Gemeinschaften verstanden seien, „so hätte er

doch gewiss protestiert, als in Luzern 1892 über diese These

verhandelt wurde, da er ja anwesend war". Wenn er nun

S. 49 seiner Schrift es als berechtigt bezeichnet, dass die

bezüglich des Sinnes jener These aufgeworfenen Fragen eine

klare Beantwortung erhalten, so konnte er dies nur schreiben,

ehe er das letzte Heft der „Revue intern, de Théol." zu Gesicht



— 331 —

bekommen hatte, wo S. 175 Anm. die verlangte Antwort bündig
und klar gegeben ist. Eine gleichartige, durchaus unzweideutige

Antwort war aber von altkatholischer Seite auch schon
im 12. Heft, S. 834, gegeben worden; ebenso durch Prof.
Michaud in demselben Heft, S. 772. Maltzew sagt es S. 53 selbst,
dass er Heft 13 der „Revue" erst nachträglich noch erhielt,
nachdem er das Vorausgehende bereits geschrieben hatte. Durch
das Erscheinen dieses Heftes ist aber seine oben angeführte
Äusserung, auf welche sich jetzt der „Hieros Syndesmos"
beruft, gegenstandslos geworden. Denn die von altkatholischer
Seite gegebenen Erklärungen „lassen auch nicht den geringsten
Zweifel übrig, dass es sich bei der von den beiden athenischen
Theologen der vielbesprochenen 2. These gegebenen Auslegung
um ein offenbares Missverständnis handelt". Die Frage ist
¦also gelöst, und es hat keinen Sinn, wenn die beiden Athener
sich noch nicht zufrieden geben wollen und sich jetzt noch an
jene Äusserung Maltzews anklammern wollen, die angesichts
der jetzt vorliegenden altkatholischen Litteratur keine Berechtigung

mehr hat. Auch das nützt den athenischen Gegnern
der Altkatholiken nichts, wenn sie sich darauf berufen, dass
Maltzew auf verschiedene vorhandene Differenzen hinweise oder
einzelne Äusserungen einzelner altkatholischer Schriftsteller
nicht ganz korrekt finde.*) „Was die Bedingungen der
Wiedervereinigung betrifft, so unterscheiden sich die orthodoxen Theologen

in zwei Reihen, indem die einen, weniger anspruchsvoll,
zufrieden sind, wenn die Altkatholiken den Papismus und die
nach dem Schisma eingeführten päpstlichen Dogmen verwerfen
und auf den Standpunkt der lateinischen Kirche vor dem
¦9. Jahrhundert zurückkehren und sich auf die Lehre der sieben
ökumenischen Konzilien und der Väter der acht ersten
Jahrhunderte stützen (und auf diesem Grunde denken sich auch
die Altkatholiken die Wiedervereinigung), während die andern
weitergehende Forderungen stellen, indem sie verlangen, dass
die Altkatholiken nicht nur die sieben ökumenischen Konzilien
und die alten Väter annehmen sollen, sondern auch die ganze

b Dabei nimmt es übrigens Herr Maltzew auch insofern nicht sehr genau,
als er S. 49 Anm. einen bekannten protestantischen Schriftsteller der Schweiz
als Altkatholiken bezeichnet und den Altkatholizismus für seine Äusserungen
verantwortlich macht.



— 332 —

Entwicklung der anatolischen Kirche nach dem Schisma, dass
sie also auch die Erklärungen der im 17. Jahrhundert im Orient
abgehaltenen Lokalsynoden und die neueren Bekenntnisse der
anatolischen Kirche als verbindlich anerkennen sollen (was die
Altkatholiken nicht thun). Zu den letzteren gehört auch Maltzew.
Aber das ist eine andere Frage, verschieden von derjenigen,
die sich zuvor bei uns über die Altkatholiken erhob." Die
Frage, um die es sich in dem ganzen Streite handelte, drehte
sich um die 2. Luzerner These, und diese Frage ist gelöst,
indem die Altkatholiken sie klar und unzweideutig beantwortet
haben. Dagegen lässt sich absolut nichts weiter sagen, und
alles weitere wäre nur Verschwendung von Papier und Tinte.

Philalethes.


	Professor Kyriakos über den Altkatholizismus

