
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Le salut selon la doctrine orthodoxe par l'Archimandrite Serge

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403344

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 305

SELON

LA DOCTRINE ORTHODOXE

par l'Archimandrite SERGE*).

La question du salut individuel, dit l'auteur, a une importance

toute particulière. La doctrine religieuse se trouve ici
en présence de la réalité positive et de la vie. Une philosophie,
qui n'offre pas de résultat pratique, qui ne donne pas de

règle pour la vie morale de l'homme, n'est qu'un vain jeu de

formules dialectiques ; de même une doctrine religieuse qui ne
donnerait pas une réponse positive sur le but de notre existence
terrestre, serait incomplète et stérile, cette question étant l'alpha

et l'oméga de tout système philosophique et de tout système
religieux.

L'idée fondamentale de l'ouvrage du P. Serge est l'identité

de la béatitude avec la vertu et du salut avec la perfection
morale. L'auteur trouve que cette formule correspond
complètement à l'ancienne doctrine de l'Orient, et que la conception
occidentale se ressent de l'influence de Rome, la grande
législatrice, influence qui a eu pour résultat une conception du salut
formelle et extérieure.

L'ouvrage contient une introduction, avec l'exposé des
différentes théories concernant le salut, et cinq chapitres traitant

b I vol. in-8°, en russe.



— 306 --
1° de la théorie «juridique», 2° de la vie éternelle, 3° de la
récompense, 4° du salut, 5° de la foi. La question du salut de

l'homme, « prsecipuus locus doctrinse christianae », comme
l'appelle avec raison VApologia Aug. confess. (II. 22), est parfaitement

résolue dans la conscience (Selbstbewusstsein) de l'Eglise.
Il en est autrement de la doctrine scientifique de cette même

question. C'est surtout en Occident qu'elle a pris un grand
développement, et que les deux façons juridiques de comprendre
le salut et ses conditions, se cristallisèrent dans la théologie
catholique-romaine et dans la théologie protestante ; l'une
demandant surtout des actes, l'autre surtout la foi. La doctrine
orthodoxe orientale est toute différente. Le point caractéristique

de cette doctrine est la manière de comprendre les
rapports entre la vertu sur cette terre et le bonheur dans la vie future.
Pour atteindre le salut, pour être sauvé, dit-elle, il faut que la

vertu cesse d'être le résultat d'une loi extérieure, coercitive, d'un

impératif; il faut qu'elle devienne elle-même le souverain bien de

l'homme. L'homme dans son état primitif, non encore touché

par la vérité religieuse, doit d'abord vaincre ses penchants, le

désir de mal faire ; or il ignore encore la vertu, il la trouve
pénible, dure, il recherche encore sa jouissance dans la possibilité

de suivre ses penchants et non dans le soin de les
combattre. Bonheur et vertu, ces deux choses à ses yeux sont
incompatibles ; pour lui, le rapport entre la vertu et le bonheur
dans l'autre monde est le même qui existe entre un pénible
effort et la récompense. Cette idée est très élémentaire, facile
à comprendre; aussi est-elle très répandue, et cela d'autant

plus que des textes nombreux des saintes Ecritures la
confirment. Mais, tout en admettant une corrélation entre la vertu
et la récompense (ou le vice et la punition), corrélation toute

juridique, l'Eglise maintenait et maintient constamment la vraie

doctrine qui consiste à identifier la vertu avec la béatitude.

A ses débuts, le christianisme se trouva en face de Rome.

L'élément vital de Rome est le droit (jus). En devenant chrétien,

le Romain introduisait involontairement dans sa manière

de comprendre l'idée chrétienne, l'élément juridique, et nommément

dans sa manière de comprendre les rapports entre la

qualité de la vie terrestre et le genre de la vie future. En

voyant que cette formule de corrélation entre ces deux vies

s'adaptait assez bien à la doctrine chrétienne (quoique d'une



— 307 —

façon toute mécanique, toute formelle), le Romain s'en contenta
et la développa jusque dans ses plus petits détails. La vraie
conception de l'Eglise (identité entre la vertu et le bonheur)
fut complètement mise de côté. Aux débuts, quand le monde
entier, l'Orient comme l'Occident, avait la foi ardente des
néophytes, cette erreur n'avait pas une influence trop néfaste,
trop nuisible; mais plus tard, les choses changèrent d'aspect;
on ne se demanda plus ce qu'il fallait faire pour mieux remplir
la volonté divine, il ne s'agissait que d'obtenir le salut aux
frais les plus minimes. C'est alors que la théorie juridique
commença à porter ses fruits. Le rapport qu'elle établissait
entre Dieu et l'homme n'était pas un rapport d'amour, ce
n'était pas une union morale ayant pour but la vertu. Il s'agissait

avant tout d'atteindre le bonheur, le bien-être du moi;
ce n'était donc que de l'égoïsme masqué. L'homme, dans cette
théorie, n'a pas besoin Maimer le bien, la vertu: il peut être
et rester égoïste, il faut seulement qu'il remplisse la loi, les
commandements. C'est un esclave que la peur du châtiment
ou l'espoir de la récompense forcent à bien faire! Mais ces
rapports formels, bornés par l'égoïsme, ne peuvent être tout
au plus qu'un premier pas vers la vérité, qu'un stage très
incomplet et préparatoire, absolument transitoire. Or, la théorie
juridique le transforme en un état définitif. Ce n'est pas la
disposition de l'âme désirant le bien pour lui-même, trouvant
sa jouissance dans la vertu, mais tel ou tel fait, tel ou tel
mérite, ayant tel ou tel résultat. De là la théorie romaine du
purgatoire, des indulgences, etc.

Ces exagérations provoquèrent la réaction du protestantisme ;

les protestants accusèrent les catholiques-romains d'avoir oublié
les préceptes de l'Eglise, d'avoir remplacé la doctrine de l'Evangile

par une dialectique d'avocat, toute rationaliste ; Zwingli était
autorisé à dire que la doctrine de ses adversaires « partim est a
ratione humana sumpta, partim est doctrina legis, non Evan-
gelii». Ces adversaires, continue Zwingli, tâchent d'étouffer la
voix de leur conscience, qui proteste contre leurs théories, au
moyen des « alia opera, alii cultus, ab hominibus in magnis
periculis excogitati adversus terrores conscientiae ».

L'auteur passe en revue les différentes phases de la lutte
entre la théorie romaine et la théorie protestante; il ajoute
que les protestants basaient leur doctrine sur ce même ratio-



___ 308 -
nalisme dont ils dévoilaient les exagérations chez leurs
adversaires. C'était toujours Aristote et Cicéron qui servaient
de base à leur doctrine. C'était encore la même idée romaine
juridique qui pesait sur leur théologie. Les théologiens protestants

apportaient à la conscience humaine la sécurité, la paix,
la quiétude. L'homme n'avait plus besoin d'avoir des alarmes,
d'avoir peur de la punition pour ses péchés; la théologie
protestante lui disait que ses terreurs sont vaines : car le Sauveur
est venu, et par sa mort sur la croix il a couvert tous les

péchés de l'homme ; on n'a plus besoin de chercher d'autre
rédemption, d'autre satisfaction; il ne s'agit que de croire;
les efforts de l'homme sont superflus. La théologie protestante
ne nie pas, il est vrai, les actes ; elle affirme qu'une foi forte,
qui n'hésite pas à croire au salut, doit produire des actes

agréables à Dieu; mais elle ne présente pas une incitation à

bien faire, elle n'inspire pas l'amour d'un travail, d'un effort

personnel, de la part de celui qui est sauvé, on dirait, passivement

; la tentative de Melanchthon d'éviter les écueils de la

spéculation juridique et d'amener une conciliation, échoua; et

les deux théories occidentales restèrent en présence l'une de

l'autre, malgré les louables efforts de quelques-uns des
représentants dans l'un et l'autre camp, qui se souvenaient de

l'ancienne doctrine des premiers siècles de l'ère chrétienne.
L'auteur passe ensuite à l'étude de cette même question

dans la théologie russe.
Cette théologie, qui ne date que de deux cents ans, était

venue de l'Occident, dit l'auteur; elle était également infectée
de l'idée juridique ; elle ne correspondait nullement à l'esprit
chrétien qui régnait de fait dans la vie de l'Eglise. Quelques-

uns de nos théologiens, continue l'archimandrite Serge, en

opposant les théories ultramontaines aux théories protestantes,
en tâchant de les neutraliser les unes par les autres, croyaient
arriver par ce moyen à la vraie et ancienne doctrine orthodoxe,

mais évidemment sans réussir; et les systèmes qu'ils

tâchaient de construire n'avaient même pas le mérite des

systèmes occidentaux, leur forte logique, leur conséquence.
Les premiers représentants de ces deux courants occidentaux
étaient des contemporains de Pierre le Grand, Etienne Javorsky
et Théophane Procopovitch. Ces deux hommes, éminemment

orthodoxes dans leurs convictions religieuses, devenaient he-



_ 309 —

térodoxes dans leurs déductions théologiques. Cet état de

choses dura longtemps, et ce ne sont que les théologiens de

la dernière époque qui, rejetant les théories juridiques du salut,
•se placent au point de vue vrai, basé sur l'identité des notions
du bonheur et de la perfection morale. La peur de la punition
pour le mal, et l'espoir de la récompense pour la vertu, dit,
entre autres, le Rév. Père J. Janyschef, ne sont que des motifs
d'ordre inférieur; l'homme réellement vertueux éprouve déjà
sur terre le bonheur. La béatitude de la conscience croît avec
la vertu ; les souffrances morales s'attachent, inhérent au vice.

Le chapitre Ier de l'ouvrage présente le système juridique
utilitaire, jugé par l'Ecriture sainte et la tradition. Ce système
(des peines et des récompenses) trouve beaucoup de textes sur
lesquels il pourrait se baser, tant dans les Pères de l'Orient
que dans ceux de l'Occident; mais il ne serait pas juste de

n'envisager la question qu'à ce point de vue, dit l'auteur : à
côté de ces textes qui pourraient servir de base à une idée,
tout égoïste, toute mercenaire, il y en a d'autres qui servent
¦à établir le système vraiment chrétien. L'auteur le prouve par
de nombreuses citations. « Notre mérite personnel dans l'œuvre
du salut est nul, dit St-Grégoire de Nisse, si on le prend dans
le sens d'une valeur juridique, en comparaison de la grandeur
de ce que fait pour nous et en nous le Seigneur. » L'essence
de la vie chrétienne est l'amour, qui, selon St-Paul, ne fait pas
le mal et qui est l'accomplissement de la loi (Rom. XIII, 10).
Le Seigneur nous ordonne d'aimer Dieu au-dessus de tout et
de renoncer à soi, dit l'auteur. N'est-ce pas là une condamnation

évidente du système juridique, du système de l'intérêt
bien entendu, qui ne fait faire le bien que pour obtenir une
recompense? Le vrai chrétien est vertueux parce qu'il aime
Dieu et le bien. L'auteur confirme cette façon de voir par de
nombreuses citations des Pères de l'Eglise.

Dans le chapitre II, l'auteur parle de la vie éternelle et
de la venue de Jésus-Christ. Le but de sa venue, dit-il, est

empêcher que celui qui croit en Lui ne périsse, et de faire
qu'il obtienne la vie éternelle (Jean, III, 15). Il nous rend cette
vie éternelle que nous avons perdue et qui a pour principal
fondement la connaissance de Dieu. Notre bonheur consiste à
tendre vers la ressemblance avec Dieu, source de la vérité et
«e la vie. A mesuré que l'homme comprend Dieu, il apprend

Revue intern, de Théologie, Heft 14, 1896. 21



— 310 —

et il aime à vivre moralement, vertueusement ; « la connaissance
de Dieu renouvelle l'homme», dit St-Irénée ; d'un autre côté,
« une vie vertueuse nous donne la connaissance », selon
Grégoire le Théologien. De cette façon les notions de Dieu et de
la vertu se complètent et finissent par devenir identiques.
Comprise de cette façon, la vertu ne peut demander, ni ne
demande de récompense; elle-même est au-dessus de toute
récompense. Telle est la doctrine orthodoxe ; elle enseigne que
l'existence vertueuse n'est pas basée sur une tendance égoïste
vers le bonheur et n'a rien de commun avec la théorie des

mérites récompensés et des défauts punis.
Le chapitre III parle de la rétribution. L'auteur dit que le

bonheur éternel, l'état de béatitude ne commence pas seulement

dans l'autre vie, mais que pour les gens vertueux il
commence déjà ici-bas; la doctrine orthodoxe, dit-il, envisage
la vie éternelle comme la continuation de la vie terrestre. Il
appuie cette thèse sur beaucoup de citations de St-Jean et des

Pères. « Celui qui croit en Dieu, possède (déjà ici-bas) la vie

éternelle», etc.
Le salut éternel n'est donc pas un acte spécial ; il ne confère

rien de nouveau et il n'est que le développement de la

vie terrestre. Ceux qui fuient la lumière divine tombent à juste
titre dans les ténèbres. St-Irénée, cité par l'auteur, dit avec
raison que Dieu ne punit pas lui-même les pécheurs; ce sont

eux-mêmes qui volontairement choisissent l'élément des ténèbres..

De même, la joie des élus continuera dans leur communion

avec Dieu; cette voie, ils l'ont choisie volontairement et ils ne

l'ont pas quittée tant qu'ils étaient sur terre. L'auteur corrobore

ses thèses par de nombreuses citations.
Le chapitre IV est consacré à l'étude de la notion du

salut, compris dans le sens orthodoxe : l'auteur relève la nécessité

d'accentuer son caractère éminemment moral. Pour mériter
le salut, il faut que l'âme humaine soit prête à le recevoir,

qu'elle soit à sa hauteur.
Pour celui qui comprend le salut juridiquement, il n est

qu'une exacte rétribution des actes accomplis durant cette vie,

et la punition lui paraît être le résultat de la justice divine,

quelque chose de conforme au désir de Dieu, comme un

« actus Dei immanens », n'ayant pas de rapport à l'âme

humaine, à la liberté qui lui est immanente. Rien n'est plus faux,



— 311 —

dit l'auteur. «Le Tout-Puissant dit (Isaïe, LVII, 15 et 16):

«J'habite la hauteur des cieux et le sanctuaire, mais je suis aussi

avec ceux dont l'esprit est contrit, avec les humbles, afin de

faire revivre leur esprit et leur cœur; car je ne veux pas
être toujours courroucé et en litige avec l'homme. » Si Dieu
n'était que juste, l'homme serait perdu, mais heureusement

pour l'homme, partout où il y a humilité et contrition, où il y a

désir sincère de rejeter le péché et d'être avec Dieu, l'amour
divin vient donner son appui. Il soutient l'homme décidé, dans
la plénitude de sa volonté, à suivre la voie de Dieu. C'est
cette décision qui le rend capable de recevoir la grâce. « Tu te
refonds toi-même», dit St-Ephrem le Syriaque au pécheur,
« tu te fais toi-même ressusciter des morts. » L'auteur discute
dans ce même chapitre l'influence du baptême.

Le chapitre V traite de la foi.
La notion du salut ayant été élucidée, il ne sera pas

difficile de préciser les conditions du salut.
« La foi — ou les œuvres » Dans la théologie occidentale

ces deux questions sont encore debout, les deux courants sont
encore fortement représentés ; l'influence de l'idée juridique s'y
fait encore sentir, malgré les éclaircissements et les explications
que donnent les deux partis depuis plus de trois siècles. L'auteur

dit avec raison : Le salut n'est pas le résultat d'un acte
extérieur, formel, indépendant de la libre volonté de l'homme.
Il ne faut pas demander pourquoi, pour quelle action l'homme
peut mériter le salut, mais bien comment, de quelle façon l'homme
fait son salut. Envisagés à ce point de vue, la foi et les actes
acquièrent une tout autre portée, un tout autre caractère ; ils
deviennent la cause et le complément d'une certaine disposition
de l'âme qui rend l'homme capable de recevoir et d'accepter
la grâce divine, et qui, en lui en donnant l'aptitude, le rend digne de
se mettre en rapports plus directs et plus intimes avec Dieu. Dans
cet état de choses, les deux conditions de salut exigées par la
doctrine «juridique» (foi et actes), perdent leur caractère d'exclusivité,
d'opposition réciproque ; elles concourent au contraire au
résultat final. L'Ecriture sacrée présente de nombreux textes où
l'on demande à l'homme et la foi et les œuvres; dans les
écrits des Pères, il y a aussi ces mêmes courants qui sont
fortement représentés, mais il faut avoir en vue non seulement
ces textes mêmes,- mais encore les raisons, les occasions qui



— 312 —

les ont motivés et les ont fait concevoir. Quand on le fait, on
comprend leur juste portée, on comprend leur importance
relative. Ainsi, quand les Apôtres ou les Pères parlent de la
nécessité de la foi en Jésus-Christ, c'est par opposition au

manque de foi dans le cœur de ceux auxquels ils s'adressent.
Souvent, ces auditeurs étaient encore des infidèles (des juifs
ou des payens), ou encore c'étaient des gens qui ne se
rendaient pas compte de leur propre foi et pour lesquels les
doctrines de leur foi n'étaient que de vaines paroles, des formules
sans application. Il fallait les leur expliquer; il fallait leur faire
comprendre la nécessité de la véritable foi. Et c'est cette foi-

là, dit l'auteur, qui est précisément l'organe servant à percevoir,

à accepter la grâce divine. Il en est de même des actes.
Dès que cette foi entre dans l'âme humaine, les rapports

entre l'homme et son créateur commencent à changer de

nature. Le créateur devient son Dieu ; son implacable juge se

transforme en père; l'homme de son côté devient de plus en

plus capable de répondre avec amour à l'amour de Dieu, à

son appel. La crainte commence à être remplacée par l'amour,

par un amour ardent et efficace qui fait haïr la voie du mal,
voie que suivait jusqu'alors l'homme devenu ensuite un croyant;
mais cette croyance, cette foi n'est pas encore le salut, ce

n'en est que le préambule, la préparation; il faut encore que
la ferme volonté de l'homme s'allie à son amour et à sa foi;
sans cette coopération de la volonté, le salut ne peut pas être

atteint, la conversion à Dieu n'est encore que possible, que

désirée, que comprise; il faut l'effort, la lutte contre le mal,

l'exploit moral. Mais pour que la grâce puisse agir efficacement

et constamment, il faut encore que l'effort de l'homme,
sa lutte contre ses passions, son aspiration vers le bien, soient

constants; la foi, dit Clément d'Alexandrie, est «le libre
consentement de l'âme ». Elle donne des ailes à la volonté humaine,

mais ne la libère pas des efforts qu'elle doit faire dans sa lutte

contre le mal. La foi sauve par son côté actif, par la
coopération de la volonté (Jean, VII, 17). Dans cette lutte l'homme

a l'appui efficace des saints sacrements. Telles sont les

déductions auxquelles arrive l'auteur. L'importance de cet excellent

ouvrage n'échappera à personne.
Un Orthodoxe d'Orient.


	Le salut selon la doctrine orthodoxe par l'Archimandrite Serge

