Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Le salut selon la doctrine orthodoxe par I'Archimandrite Serge
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403344

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403344
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

|
|

LE SALUT

LA DOCTRINE ORTHODOXE

par "Archimandrite SERGE #).

La question du salut individuel, dit 'auteur, a une impor-
tance toute particuliere. La  doctrine religieuse se trouve ici
en présence de la réalité positive et de la vie. Une philosophie,
qui n'offre pas de résultat pratique, qui ne donne pas de
régle pour la vie morale de 'homme, n’est qu'un vain jeu de
formules dialectiques; de méme une doctrine religieuse qui ne
donnerait pas une réponse positive sur le but de notre existence
terrestre, serait incomplete et stérile, cette question étant 1'al-
pha et 'oméga de tout systeme philosophique et de tout systeéme
religieux.

L’idée fondamentale de l'ouvrage du P. Serge est l'iden-
tié de la béatitude avec la vertu et du salul avec la perfection
morale. 1'auteur trouve que cette formule correspond com-
pletement & 'ancienne doctrine de I'Orient, et que la conception
occidentale se ressent de linfluence de Rome, la grande 1égis-
latrice, influence qui a eu pour résultat une conception du salut
Jormelle et exiérieure.

L'ouvrage contient une introduction, avec l'exposé des
différentes théories concernant le salut, et cing chapitres traitant

1) 1 vol. in-8% en Tusse.



1¢ de la théorie «juridique», 2° de la vie éternelle, 3° de la
récompense, 4° du salut, 5° de la foi. La question du salut de
I'homme, «preecipuus locus doctrinee christianz », comme 'ap-
pelle avec raison 1'dpologia Aug. confess. (I1I. 2.), est parfaite-
ment résolue dans la conscience (Selbstbewusstsein) de I'Eglise.
Il en est autrement de la doctrine scientifique de cette méme
question. C’est surtout en Occident qu'elle a pris un grand
développement, et que les deux facons juridiques de comprendre
le salut et ses conditions, se cristalliserent dans la théologie
catholique-romaine et dans la théologie protestante; l'une de-
mandant surtout des actes, l'autre surtout la foi. La doctrine
orthodoxe orientale est toute différente. Le point caractéris-
tique de cette doctrine est la maniére de comprendre les rap-
ports entre la vertu sur cette terre et le bonheur dans la vie future.
Pour atteindre le salut, pour étre sauvé, dit-elle, il faut que la
vertu cesse d’étre le résultat d'une loi extérieure, coércitive, d'un
impératif; il faut qu’elle devienne elle-méme le souverain bien de
'homme. L’ homme dans son état primitif, non encore touché
par la vérité religieuse, doit d’abord vaincre ses penchants, le
désir de mal faire; or il ignore encore la vertu, il la trouve
pénible, dure, il recherche encore sa jouissance dans la possi-
bilité de suivre ses penchants et non dans le soin de les com-
battre. Bonheur et vertu, ces deux choses a ses yeux sont in-
compatibles; pour lui, le rapport entre la vertu et le bonheur
dans l'autre monde est le méme qui existe entre un pénible
effort et la récompense. Cette idée est trés élémentaire, facile
4 comprendre; aussi est-elle tres répandue, et cela d’autant
plus que des textes nombreux des saintes Ecritures la con-
firment. Mais, tout en admettant une corrélation entre la vertu
et la récompense (ou le vice et la punition), corrélation toute
juridique, 'Eglise maintenait et maintient constamment la vraie
doctrine qui consiste a identifier la vertu avec la béatitude.
A ses débuts, le christianisme se trouva en face de Rome.
[’élément vital de Rome est le droit (jus). En devenant chre-
tien, le Romain introduisait involontairement dans sa maniére
de comprendre l'idée chrétienne, 1'élément juridique, et nommeé-
ment dans sa maniére de comprendre les rapports entre la
qualité de la vie terrestre et le genre de la vie future. En
voyant que cette formule de corrélation entre ces deux VIeS
s’adaptait assez bien a la doctrine chrétienne (quoique d’'une



— 307 —

facon toute mécanique, toute formelle), le Romain s’en contenta
et la développa jusque dans ses plus petits détails. La vraie
conception de I'Eglise (identité entre la vertu et le bonheur)
fut completement mise de coté. Aux débuts, quand le monde
entier, I'Orient comme 1’Occident, avait la foi ardente des néo-
phytes, cette erreur n’avait pas une influence trop mnéfaste,
trop nuisible; mais plus tard, les choses changeérent d’aspect;
on ne se demanda plus ce qu’il fallait faire pour mieux remplir
la volonté divine, il ne s’agissait que d'obtenir le salut aux
frais les plus minimes. Cest alors que la théorie juridique
commenga & porter ses fruits. I.e rapport qu'elle établissait
entre Dieu et 'homme n’était pas un rapport d'amour, ce
n’était pas une union morale ayant pour but la vertu. Il s'agis-
sait avant tout d'atteindre le bonheur, le bien-étre du moi,
ce n'était donc que de I'égoisme masqué. L'homme, dans cette
théorie, n'a pas besoin d’aimer le bien, la vertu: il peut étre
et rester égoiste, il faut seulement qu'il remplisse la loZ, les
commandements. C'est un esclave que la peur du chatiment
ou l'espoir de la récompense forcent & bien faire! Mais ces
rapports formels, bornés par 1'égoisme, ne peuvent étre tout
au plus gu'un premier pas vers la vérité, qu'un stage tres in-
complet et préparatoire, absolument transitoire. Or, la théorie
juridique le transforme en un état définitif. Ce n'est pas la
disposition de 1'ame désirant le bien pour lui-méme, trouvant
sa jouissance dans la vertu, mais tel ou tel faif, tel ou tel
méyite, ayant tel ou tel résultat. De 1a la théorie romaine du
purgatoire, des indulgences, ctc, |

Ces exagérations provoquérent la réaction du protestantisme;
les protestants accuserent les catholiques-romains d’avoir oublié
lés préceptes de 1'Eglise, d’avoir remplacé la doctrine de 'Evan-
gile parune dialectique d’avocat, toute rationaliste ; Zwingli était
aut‘orlsé a dire que la doctrine de ses adversaires «partim est a
ratione humana sumpta, partim est doctrina legis, non Evan-
gelii». Ces adversaires, continue Zwingli, tachent d’étouffer la
voix de leur conscience, qui proteste contre leurs théories, au
moyen des «alia opera, alii cultus, ab hominibus in magnis
periculis excogitati adversus terrores conscientize ».

L'auteur passe en revue les différentes phases de la lutte
entre la théorie romaine et la théorie protestante; il ajoute
que les protestants basaient leur doctrine sur ce méme ratio-



— 308 —

nalisme dont ils dévoilaient les exagérations chez leurs adver-
saires. (C’était toujours Aristote et Cicéron qui servaient
de base a leur doctrine. C'était encore la méme idée romaine
juridique qui pesait sur leur théologie. Les théologiens protes-
tants apportaient & la conscience humaine la sécurité, la paix,
la quiétude. L'homme n’avait plus besoin d’avoir des alarmes,
d’avoir peur de la punition pour ses péchés; la théologie pro-
testante lui disait que ses terreurs sont vaines: car le Sauveur
est venu, et par sa mort sur la croix il a couvert tous les
péchés de 'homme; on n’a plus besoin de chercher d'autre
rédemption, d'autre satisfaction; il ne s’agit que de croive,
les efforts de I'homme sont superflus. La théologie protestante
ne nie pas, il est vrai, les actes; elle affirme qu'une foi forte,
qui n'hésite pas a croire au salut, doit produire des actes
agréables a4 Dieu; mais elle ne présente pas une incitation a
bien faire, elle n'inspire pas 'amour d'un travail, d'un effort
personnel, de la part de celui qui est sauvé, on dirait, passive-
ment; la tentative de Melanchthon d'éviter les écueils de la
spéculation juridique et d’amener une conciliation, échoua; et
les deux théories occidentales resteérent en présence l'une de
l'autre, malgré les louables efforts de quelques-uns des repré-
sentants dans l'un et l'autre camp, qui se souvenaient de I'an-
cienne doctrine des premiers siecles de 1'ére chrétienne.

L’auteur passe ensuite a 1'étude de cette méme question
dans la théologie russe.

Cette théologie, qui ne date que de deux cents ans, €tait
venue de 1'Occident, dit l'auteur; elle était également infectée
de l'idée juridique; elle ne correspondait nullement a esprit
chrétien qui régnait de fait dans la vie de I'Eglise. Quelques-
uns de nos théologiens, continue Parchimandrite Serge, €n
opposant les théories ultramontaines aux théories protestantes,
en tachant de les neutraliser les unes par les autres, croyaient
arriver par ce moyen a la vraie et ancienne doctrine ortho-
doxe, mais évidemment sans réussir; et les systeémes quils
tachaient de construire n’avaient méme pas le mérite des
systeémes occidentaux, leur forte logique, leur conséquence.
Les premiers représentants de ces deux courants occidentauX
étaient des contemporains de Pierre le Grand, Etienne Javorsk}’
et Théophane Procopovitch. Ces deux hommes, éminemment
orthodoxes dans leurs convictions religieuses, devenaient he-



— 309 —

térodoxes dans leurs déductions théologiques. Cet état de
choses dura longtemps, et ce ne sont que les théologiens de
la derniere ¢époque qui, rejetant les théories juridiques du salut,
se placent au point de vue vrai, basé sur l'identité des notions
du bonheur et de la perfection morale. La peur de la punition
pour le mal, et I'espoir de la récompense pour la vertu, dit,
entre autres, le Rév. Pere J. Janyschef, ne sont que des motifs
d'ordre inférieur; ’homme réellement vertueux éprouve déja
sur terre le bonheur. La béatitude de la conscience croit avec
la vertu; les souffrances morales s'attachent, inhérent au vice.

Le chapitre I** de l'ouvrage présente le systéme juridique
utilitaire, jugé par 1'Ecriture sainte et la tradition. Ce systeme
(des peines et des récompenses) trouve beaucoup de textes sur
lesquels il pourrait se baser, tant dans les Peres de 1'Orient
que dans ceux de I'Occident; mais il ne serait pas juste de
n'envisager la question qu'a ce point de vue, dit Pauteur: a
CcOté de ces textes qui pourraient servir de base & une idée,
tout €goiste, toute mercenaire, il y en a d'autres qui servent
2 eétablir le systéme vraiment chrétien. L’auteur le prouve par
de nombreuses citations, « Notre mérite personnel dans I'ceuvre
du salut est nul, dit St-Grégoire de Nisse, si on le prend dans
le sens d’une valeur juridique, en comparaison de la grandeur
de ce que fait pour nous et en nous le Seigneur.» 1'essence
de la vie chrétienne est I'amour, qui, selon St-Paul, ne fait pas
le mal et qui est 'accomplissement de la loi (Rom. XIII, 10).
Le Seigneur nous ordonne d’aimer Dieu au-dessus de tout et
de renoncer a soi, dit l'auteur. N’est-ce pas 1a une condam-
Vniatlon ¢vidente du systéme juridique, du systéme de l'intérét
b{en entendu, qui ne fait faire le bien que pour obtenir une
;re.compense? Le vrai chrétien est vertueux parce qu'il aime
Dieu et le bien. L'auteur confirme cette facon de voir par de
nombreuses citations des Peres de I'Eglise.

Dans le chapitre I, Tauteur parle de la vie éternelle et
de la venue de Jésus-Christ. Le but de sa venue, dit-il, est
d’empécher que celui qui croit en Lui ne périsse, et de faire
vqg’il obtienne la vie éternelle (Jean, III, 15). Il nous rend cette
Vie éternelle que nous avons perdue et qui a pour principal
fondement la connaissance de Dieu. Notre bonheur consiste &
tendre vers la ressemblance avec Dieu, source de la vérité et
de la vie. A mesure que I'nomme comprend Dieu, il apprend

Revue intern, de Théologie, Heft 14, 1896, 21



— 310 —

et il aime & vivre moralement, vertueusement; «la connaissance
de Dieu renouvelle I'homme », dit St-Irénée; d'un autre coté,
«une vie vertueuse nous donne la connaissance», selon Gré-
goire le Théologien. De cette facon les notions de Dieu et de
la vertu se completent et finissent par devenir identiques.
Comprise de cette facon, la vertu ne peut demander, ni ne
demande de récompense; elle-méme est au-dessus de toute ré-
compense. Telle est la doctrine orthodoxe; elle enseigne que
I'existence vertueuse n'est pas basée sur une tendance égoiste
vers le bonheur et n’a rien de commun avec la théorie des
mérites récompensés et des défauts punis.

Le chapitre III parle de la rétribution, L'’auteur dit que le
bonheur éternel, 'état de béatitude ne commence pas seule-
ment dans lautre vie, mais que pour les gens vertueux il
commence déja ici-bas; la doctrine orthodoxe, dit-il, envisage
la vie éternelle comme la continuation de la vie terrestre. II
appuie cette thése sur beaucoup de citations de St-Jean et des
Peres. «Celui qui croit en Dieu, possede (déja ici-bas) la vie
éternelle », etc.

Le salut éternel n'est donc pas un acte spécial; il ne con-
fere rien de nouveau et il n’est que le développement de la
vie terrestre. Ceux qui fuient la lumiére divine tombent a juste
titre dans les ténebres, St-Irénée, cité par lauteur, dit avec
raison que Dieu ne punit pas lui-méme les pécheurs; ce sont
eux-mémes qui volontairement choisissent I'élément des ténebres.
De méme, la joie des élus continuera dans leur communion
avec Dieu; cette voie, ils 1'ont choisie volontairement et ils ne
'ont pas quittée tant qu'ils étaient sur terre. L’auteur COrro-
bore ses thé&ses par de nombreuses citations.

Le chapitre IV est consacré a Uétude de la notion du
salut, compris dans le sens orthodoxe: l'auteur reldve la néces-
sité d’accentuer son caractére éminemment moral. Pour mériter
le salut, il faut que 'ame humaine soit préte a le recevoir,
qu’elle soit 4 sa hauteur.

Pour celui qui comprend le salut juridiquement, il n’elst
qu'une exacte rétribution des actes accomplis durant cette Yler
et la punition lui parait étre le résultat de la justice divine,
quelque chose de conforme au désir de Dieu, comme Ui
«actus Dei fmmanens>, n'ayant pas de rapport a l'ame hu-
maine, & la liberté qui lui est immanente. Rien n'est plus faux,



— 311 —

dit Pauteur. «Le Tout-Puissant dit (/sare, LVII, 15 et 16):
« J'habite 1a hauteur des cieux et le sanctuaire, mais je suis aussi
avec ceux dont l'esprit est contrit, avec les humbles, afin de
faire revivre leur esprit et leur cceur; car je ne veux pas
&tre toujours courroucé et en litige avec 'homme.» Si Dieu
n’était que juste, 'homme serait perdu, mais heureusement
pour 'homme, partout ol il y a humilité et contrition, ot il y a
désir sincere de rejeter le péché et d'étre avec Dieu, I'amour
divin vient donner son appui. Il soutient I'homme décidé, dans
la plénitude de sa volonté, a suivre la voie de Dieu. Clest
cette décision qui le rend capable de recevoir la grace. « Tu te
refonds toi-méme», dit St-Ephrem le Syriaque au pécheur,
<tu te fais toi-méme ressusciter des morts.» L’auteur discute
dans ce méme chapitre l'influence du baptéme.

Le chapitre V traite de la foi.

La notion du salut ayant été élucidée, il ne sera pas dif-
ficile de préciser les conditions du salut.

«La foi — ou les ceuvres?» Dans la théologie occidentale
ces deux questions sont encore debout, les deux courants sont
encore fortement représentés; l'influence de 1'idée juridique s’y
fait encore sentir, malgré les éclaircissements et les explications
que donnent les deux partis depuis plus de trois siecles. L'au-
teur dit avec raison: Le salut n'est pas le résultat d'un acte
extérieur, formel, indépendant de la libre volonté de 1'homme.
Il ne faut pas demander pourguoi, pour quelle action ’homme
peut mériter le salut, mais bien comment, de quelle facon 'homme
fait son salut. Envisagés a ce point de vue, la foi et les actes
acquierent une tout autre portée, un tout autre caractére; ils
deviennent la cause et le complément d'une certaine disposition
de I'ame qui rend 'homme capable de recevoir et d'accepter
la grace divine, et qui, en lui en donnant aptitude, le rend digne de -
se mettre en rapports plus directs et plus intimes avec Dieu. Dans
cet €tat de choses, les deux conditions de salut exigées par la doc-
trine «juridique» (foi et actes), perdent leur caractere d’exclusivité,
d'opposition réciproque; elles concourent au contraire au ré-
sultat final. L’Ecriture sacrée présente de nombreux textes oil
Pon demande a I'homme et la foi et les ceuvres; dans les
€crits des Peres, il v a aussi ces mémes courants qui sont
fortement représentés, mais il faut avoir en vue non seulement
Ces textes mémes,; mais encore les raisons, les occasions qui



les ont motivés et les ont fait concevoir. Quand on le fait, on
comprend leur juste portée, on comprend leur importance re-
lative. Ainsi, quand les Apodtres ou les Peéres parlent de la
nécessité de la foi en Jésus-Christ, c’est par opposition au
manque de foi dans le cceur de ceux auxquels ils s’adressent,
Souvent, ces auditeurs étaient encore des infideles (des juifs
ou des payens), ou encore c'étaient des gens qui ne se ren-
daient pas compte de leur propre foi et pour lesquels les doc-
trines de leur foi n’étaient que de vaines paroles, des formules
sans application. Il fallait les leur expliquer; il fallait leur faire
comprendre la nécessité de la véritable foi. Et c'est cette foi-
l1a, dit Vauteur, qui est précisément l'organe servant & perce-
voir, & accepter la grice divine. Il en est de méme des actes.

Des que cette foi entre dans I’dme humaine, les rapports
entre 'homme et son créateur commencent 4 changer de na-
ture. Le créateur devient son Dieu; son implacable juge se
transforme en peére; 'homme de son coté devient de plus en
plus capable de répondre avec amour & l'amour de Dieu, &
son appel. La crainte commence 2 étre remplacée par 'amour,
par un amour ardent et efficace qui fait hair la voie du mal,
voie que suivait jusqu’alors 'homme devenu ensuite un croyant;
mais cette croyance, cette foi n’est pas encore le salut, ce
n'en est que le préambule, la préparation; il faut encore que
la ferme volonté de 'homme s'allie & son amour et & sa foi;
sans cette coopération de la volonté, le salut ne peut pas étre
atteint, la conversion a Dieu n’est encore que possible, que
désirée, que comprise; il faut I'effort, la lutte contre le mal,
I'exploit moral. Mais pour que la grace puisse agir efficace-
ment et constamment, il faut encore que l'effort de I'homme,
sa lutte contre ses passions, son aspiration vers le bien, soient
constants; la foi, dit Clément d'Alexandrie, est «le libre con-
sentement de I'ame ». Elle donne des ailes 4 la volonté humaine,
mais ne la libere pas des efforts qu'elle doit faire dans sa lutte
contre le mal. La foi sauve par son coté actif, par la coopé-
ration de la volonté (Jean, VII, 17). Dans cette lutte I'nomme
a l'appui efficace des saints sacrements. Telles sont les deé-
ductions auxquelles arrive 'auteur. L’importance de cet excellent

~

ouvrage n’échappera a personne.
Un OrTHODOXE D'ORIENT.




	Le salut selon la doctrine orthodoxe par l'Archimandrite Serge

