
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Études eucharistiques [suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


281

ETUDES EUCHARISTIQUES.
(Suite. V

III. Paschase Radbert et l'Eucharistie.
Tous les historiens conviennent qu'au IXe siècle commencèrent

les disputes scolastiques sur l'eucharistie ; que le Livre
du corps et du sang du Christ (831) de Paschase Radbert fut
attaqué par de nombreux adversaires, en particulier par Raban
Maur, l'évêque Héribald d'Auxerre, Ratramne, Bertrame2),
Scot Erigène ; qu'on reprocha à Paschase d'expliquer
l'eucharistie clans un sens trop réaliste et même matérialiste, et
de se mettre en opposition, par certaines explications et
certaines expressions forcées, avec St-Ambroise, St-Augustin,
St-Jérôme. En conséquence, on le considéra généralement comme
le père de la doctrine de la transsubstantiation.

Le simple fait que la doctrine eucharistique de Paschase,
de laquelle on a fait découler plus tard le transsubstantialisme,
a été attaquée comme une nouveauté et une erreur, non pas
seulement par des hommes qui, comme Scot Erigène, ont été
condamnés par quelques conciles particuliers, mais par des
théologiens qui, comme Raban Maur, archevêque de Mayence,
Héribald, évêque d'Auxerre, ont toujours joui dans l'Eglise
d une réputation d'orthodoxie incontestée, ce simple fait, dis-je,
suffit déjà, à lui seul, pour démontrer que le système théologique

de la transsubstantiation a été ignoré de l'ancienne Eglise

b Voir la Revue, n°-I2, 1895, p. 751 — 766, et n° 13, 1896, p. 130—150.
Bertrame, qui est considéré par quelques historiens comme le même

personnage que Ratramne, est, au contraire, considéré par d'autres comme un
personnage distinct jquelques-uns même l'appellent Bertrand.



— 282 —

et qu'il ne saurait être considéré comme un véritable dogme
chrétien.

Mais cette observation générale, si importante qu'elle soit
déjà par elle-même, ne saurait suffire. Il est nécessaire, pour
se rendre un compte exact du débat, de préciser quelle a été
la doctrine de Paschase et quelles conséquences on peut en tirer
au point de vue dogmatique.

Parmi les textes que j'extrairai soit de son Livre du corps
et du sang du Christ, soit de sa Lettre à Frudegard, je
distinguerai: 1° ceux où il affirme simplement sa doctrine, sans

essayer de la prouver; 2° ceux où il s'efforce de la démontrer.

I. Dans les premiers on verra qu'il parle quelquefois
d'une présence mystique et spirituelle de J.-C. et d'un sens

mystique et spirituel à donner aux mystères eucharistiques,
mais que, le plus souvent, il insiste sur une vraie chair et sur
un vrai sang, dans le sens, pourrait-on croire, d'une réalité
substantielle, matérielle et charnelle.

D'une part, en effet, il dit expressément: «Il faut chercher
la vertu d'un si grand sacrement et éclairer la foi (fides eru-
dienda) par la discipline du Christ, de peur que nous ne

soyons tenus pour indignes si nous ne le discernons pas assez

et si nous ne comprenons pas toute la dignité du corps
mystique du Christ (si non intelligimus mysticum Christi corpus
et sanguis quanta polleat dignitate). » — «Par le St-Esprit le

corps et le sang du Christ est consacré mystiquement de la

substance du pain et du vin (ex substantia panis ac vini
mystice idem corpus et sanguis consecratur).» — «Pour avoir
la vie éternelle il faut manger la chair du fils de l'homme,

non une chair autre que la vraie chair et le vrai sang dont

parle le Christ, quoique mystiquement (licet mystice). Donc,

puisque le sacrement est mystique, nous ne pouvons pas nier

qu'il ne soit une figure ; mais s'il est une figure, il faut chercher

comment il peut être une vérité : car toute figure est figure de

quelque chose et est toujours rapportée à cette chose dont elle

est la figure (unde quia mysticum est sacramentum, nec

figuram illud negare possumus; sed si figura est, quaerendum

quomodo Veritas esse possit ; omnis enim figura alicujus rei

figura est et semper refertur ad earn, ut sit res vera, cujus

figura est).»



— 283 —

Evidemment Paschase cherche à concilier les mots vere et
¦mystice, vraiment et mystiquement.

Et encore: «Manger la chair et boire le sang du Christ,
c'est demeurer dans le Christ, qui demeure aussi dans celui
qui le reçoit dignement.» — «Tous les jours le Christ est
immolé mystiquement pour nous (mystice immolatur). » — « Puisque
nous avons déjà reçu dans le baptême la similitude de la mort
du Christ, rien n'est plus raisonnable que nous mangions aussi
la similitude de sa chair et que nous buvions la similitude
de son sang précieux, de telle sorte que la vérité ne fasse pas
défaut dans le sacrement, et qu'il ne soit pas ridicule aux
payens que nous buvions le sang d'un homme tué (nihil
rationabilius, ut quia jam nos similitudinem mortis ejus in
baptismo accepimus, similitudinem quoque carnis ejus sumamus
et similitudinem pretiosi sanguinis potemus ; ita ut et Veritas
non desit in sacramento, et ridiculum nullum fiat paganis quod
cruorem occisi hominis bibamus).» — Quelques lignes plus loin
Paschase parle des «sacrements mystiques du corps et du
sang». — Il ajoute: «Il ne faut attacher aucune importance à

la quantité visible dans ce sacrement, mais à la vertu spirituelle
du sacrement (non est omnino quantitas visibilis in hoc aesti-
manda mysterio, sed virtus sacramenti spiritalis). C'est pourquoi

nous devons penser non à ce qui est pressé par la dent,
mais à ce qui est saisi par la foi et la charité (idcirco cogi-
tandum a nobis est, non quantum dente premitur, sed quantum
fide et dilectione capitur).» — «Le calice préfigure le mystère
de la passion du Christ; par le calice la passion du salut est
désignée (calix passionis Christi praefigurat mysterium
per calicem salutis passio designatur).» — «Ces sacrements
doivent être reçus spirituellement, et non charnellement
(spiritualiter haec sunt accipienda, et non carnaliter). Car quoique
le pain soit changé en chair et le vin en sang, comme cela
est prouvé par la nature, cependant il faut voir ces choses de
plus haut (altius) : la chair et le sang du Christ nous élèvent au-
dessus des choses charnelles et nous rendent spirituels; ils
nourrissent en nous ce qui est né de Dieu et non ce qui est
de la chair et du sang Donc notre naissance, qui est de
Dieu, est aussi spirituelle, puisque Dieu est esprit; et ainsi
ces mystères sont à bon droit considérés non comme charnels,
quoiqu'ils soient chair et sang, mais comme spirituels (et ideo



— 284 —

haec mysteria, non carnalia, licet caro et sanguis sint, sed

spiritualia jure intelliguntur). »

Paschase appelle la nourriture eucharistique «nourriture
spirituelle (spiritualis esca)». 11 enseigne que cette nourriture
nourrit «notre homme intérieur» (ilio cibo interior noster homo

inebriatur). Il dit que le corps et le sang du Christ seront
«la vie» pour celui qui les recevra, s'ils sont mangés et bus

spirituellement (si spiritualiter manducetur et spiritualiter biba-

tur); parce que, comme l'a dit le Christ, la chair ne sert de

rien, c'est l'esprit qui vivifie. — «Ces sacrements sublimes et

divins sont célébrés mystiquement dans ce mystère.» — «Si

la charité de Dieu est répandue en nous, le sang de la
nouvelle alliance de Dieu est le même vraiment répandu dans nos

cœurs pour la rémission des péchés (sanguis diffunditur ad

modum in cordibus).»
Tels sont les principaux passages où Paschase expose une

notion spirituelle de l'eucharistie et de la communion.
Mais, d'autre part, il tient aussi le langage suivant :

«Tout en demeurant dans la figure du pain et du vin, le Seigneur
a voulu qu'après la consécration on crût que ces choses ne

sont absolument pas autre chose que la chair et le sang du

Christ (haec sic esse omninoque nihil aliud quam caro Christi
et sanguis credenda sunt). Et, pour parler plus étonnamment
(ut mirabilius loquar), cette chair n'est pas autre que celle

qui est née de Marie, qui a souffert sur la croix et qui

est ressuscitée (non alia plane quam quae nata est de

Maria).» — «La substance du pain et du vin est changée

(commutatur) efficacement, intérieurement, en la chair du

Christ et en son sang, de telle sorte qu'après la consécration
elle est vraiment considérée (veraciter credatur) comme la vraie

chair du Christ et son vrai sang, et qu'elle est estimée par
les croyants (a credentibus aestimatur) comme étant le Christ

même, pain du ciel (non aliud quam Christus panis de coelo).»

On remarquera, outre les mots «considérée, estimée», le mot

«intérieurement (interius)»; est-ce l'intérieur de la substance

(sub-stat) qui est changé, ou ce changement se fait-il dans

l'intérieur de l'âme (credatur, aestimatur)? Paschase ne

s'explique pas dans ce passage ; et ses disciples l'ont certainement

interprété dans le sens d'un changement matériel.



— 285 —

Le passage suivant est plus apte encore à favoriser le

point de vue matérialiste: «De même que les fidèles revêtent
déjà le Christ par le baptême, ainsi par le sacrement de
l'eucharistie le Christ demeure corporellement en eux (corpo-
raliter manet), afin que ceux qui croient soient un dans le
Christ et que le Christ demeure en eux. Donc par le baptême
nous renaissons dans le Christ, et par le sacrement du corps
et du sang le Christ demeure en nous non seulement par la
foi, mais aussi par l'unité de la chair et du sang (etiam uni-
tate carnis) ; et ainsi, déjà membres du Christ, nous sommes
nourris de sa chair (ejus carne vescimur), afin que nous soyons
trouvés n'être que le corps et le sang de celui dont nous
vivons (ut nihil aliud quam corpus ejus unde vivimus et sanguis
inveniamur).» Le mot «corporellement» rappelle évidemment
le texte de St-Paul (Coloss. II, 9) : « Toute la plénitude de la
divinité habite dans le Christ corporellement » ; il devrait donc
n'être pas plus interprété charnellement dans la phrase de
Paschase qu'il ne doit l'être dans celle de St-Paul; il devrait
donc signifier simplement que, de même que la plénitude de
la divinité habite dans le corps et dans l'humanité de J.-C,
la plénitude du Christ habite aussi dans le corps et dans
l'âme des fidèles qui communient dignement. Mais la pensée
de Paschase n'a été interprétée dans ce sens spiritualiste ni
par ceux de ses disciples qui ont favorisé le point de vue
matérialiste, ni par ses adversaires, qui lui ont reproché de
s éloigner des enseignements de l'ancienne Eglise et en particulier
d'Augustin, d'Ambroise et de Jérôme.

Quelques lignes plus loin, il répète que «ce qui était
auparavant vin et eau est devenu sang (sanguis efficitur), ce
même sang qui a été versé pour la remission des péchés. » Il
ajoute que «le pain cependant peut être appelé pain, quoiqu'il
soit vraie chair, parce que l'apôtre a dit: Que l'homme s'éprouve
lui-même et qu'il mange de ce pain; car la chair du Christ
est à bon droit appelée (jure praedicatur) vraie chair et pain
vivant: chair selon la grâce, pain selon l'efficacité (secundum
efficientiam), parce que, de même que ce pain terrestre entretient

la vie temporelle, ainsi ce pain céleste entretient la vie
éternelle. »

Paschase affirme que « dans le calice présenté par le Christ
a ses disciples était déjà son sang qui devait être répandu



—- 286 —

(erat quidem jam in calice sanguis qui adhuc tarnen fundendus
erat in pretium) ; et ainsi le même sang et le sang même était
déjà dans le calice, qui était dans le corps (et ideo idem
ipseque sanguis jam erat in calice, qui et in corpore). »

II. Dans tous ces passages, Paschase se borne à affirmer;
il ne prouve pas. Mais il en est d'autres où il essaie de justifier
ses assertions de la seconde série. Je dis « de la seconde série »,

c'est-à-dire celles qui sont relatives à la «vérité» de la chair
et du sang et à leur « identité » avec la chair qui a été crucifiée

et avec le sang qui a été répandu. Car c'étaient les seules

qui fussent attaquées par ses adversaires, les assertions
relatives au caractère mystique et spirituel de l'eucharistie étant
admises par tout le monde. Voyons maintenant les passages
où il essaie de réfuter ses adversaires et de leur prouver
l'identité en question.

1° «Dieu est vérité, dit-il; or si Dieu est vérité, tout ce

que le Christ a promis dans ce mystère est parfaitement vrai ;

et ainsi la chair et le sang du Christ dans l'eucharistie sont

vrais (vera caro). Donc, lorsque J.-C. a dit: Ceci est mon

corps, ceci est mon sang, je pense qu'il a insinué (puto
insinuasse) que sa chair n'est pas autre que celle qui est née

de Marie (non aliam quam propriam et quae nata est de

Maria virgine). »

Sans doute, répondaient ses adversaires, J.-C. se donne

vraiment lui-même avec son vrai corps et son vrai sang ; mais

il se donne mystiquement, spirituellement, et non charnellement.

Il donne non la matière même de son corps et de son sang,

mais leur vertu.
2° Paschase répliquait: «Je ne sais ce qu'ils veulent

imaginer en parlant d'une certaine vertu de la chair et du

sang. Ils font mentir Dieu. Car la Vérité même a dit: Ceci

est mon corps, ceci est mon sang. »

Ses adversaires répondaient qu'il faut entendre ces paroles

de J.-C. spirituellement et mystiquement, et non charnellement.

3° Il leur opposait alors le raisonnement suivant: «J.-C.

n'a pas dit: Ceci est une certaine vertu ou une certaine figure

de mon corps, mais il a dit sans feinte : Ceci est mon corps.

Je m'étonne donc que certains affirment que la vérité de la

chair du Christ n'est pas dans la chose (non in re esse veri-



— 287 —

tatem carnis Christi), mais qu'elle est, dans le sacrement, une
certaine vertu de la chair et non la chair (sed in sacramento
virtutem quamdam carnis et non carnem), une vertu du sang
et non le sang, une figure et non la vérité, une ombre et non
le corps. »

Ses adversaires — puisqu'ils ne se sont pas rendus à son
argumentation —- ont sans doute trouvé qu'il avait tort de
confondre vérité avec réalité matérielle et de considérer comme
termes équivalents les mots : vertu, figure et ombre ; qu'en
affirmant dans l'eucharistie la vertu, la force, l'action du corps
immolé de J.-C. et de son sang versé, ils n'en faisaient pas une
simple figure, encore moins une ombre.

Paschase a sans doute trouvé son argument fort, car il
y est revenu quelques lignes plus loin, en disant: «Que si ce
mystère ne renferme rien de plus que la figure du corps et
du sang du Christ, et s'il n'est pas ce qu'il a dit lui-même, à

quoi bon renouveler de fait ce qui avait déjà été préfiguré dans
l'agneau? C'est pourquoi Luc rappelle que le Christ a donné
à ses disciples deux calices: l'un après la manducation de

l'agneau et avant la bénédiction du pain, et l'autre après la
bénédiction du pain, pour faire comprendre que l'agneau légal
avec son calice avait précédé comme figure de la passion du
Christ, et qu'ensuite le corps et le sang dans le second calice
accomplissaient la vérité (ad expletionem veritatis), et qu'ainsi
était accompli dans le Christ ce qui avait été ordonné dans
Melchisédech : car que le calice démontre la passion du Christ,
aucun de ceux qui lisent cet évangile n'en doute. » Paschase cite
ensuite d'autres interprétations au sujet de ces deux calices
et il termine ainsi: «Quoi qu'il en soit de ces divers sentiments,
A n'est personne qui voie dans l'acte du Christ une figure et
une ombre.» Paschase ne remarquait pas qu'entre la réalité
charnelle et la figure qui n'est qu'une ombre il y a un milieu,
et que dire: «Ce n'est pas une ombre, donc c'est une réalité
charnelle», est mal raisonner.

4° Il ajoutait: «Si les apôtres n'avaient pas cru que le pain
et le vin fussent son corps et son sang, ils l'auraient dit ; mais
puisqu'ils ont gardé le silence, leur silence prouve qu'ils ont cru
ce qu il a dit et qu'ils ont accepté ce qu'ils nous ont ensuite
transmis. »



— 288 —

Les adversaires de Paschase devaient être aussi de cet
avis, et dire que les apôtres ayant compris spirituellement les

paroles de J.-C, les ont crues sans objection et les ont
transmises comme ils les ont comprises, avec leur caractère de

vérité spirituelle et non charnelle : caro non prodest quidquam,
Spiritus est qui vivificat.

5° Paschase a essayé de prouver la réalité charnelle du

corps de J.-C. dans l'eucharistie en mentionnant, d'après les

récits des Vies des Saints, que «souvent (saepe) des Saints ont

vu dans l'eucharistie des apparences visibles ayant la forme
d'un agneau (visibili specie in agni forma), ou la couleur de

la chair et du sang; de telle sorte qu'ils apercevaient un agneau
dans l'hostie déposée dans leurs mains et du sang couler dans

le calice (videbatur a gnus in manibus et cruor in calice quasi

ex immolatione profluere)!»
Telles sont les raisons qu'a exposées Paschase, mais qui

n'ont pas convaincu ses adversaires, bien qu'elles aient triomphé
plus tard dans l'Eglise romaine.

Il importe de remarquer, d'abord, que Paschase lui-même

a avoué qu'il a été accusé d'avoir, dans son Livre des
Sacrements du Christ, fait dire au Christ plus que le Christ n'a dit

et même autre chose que ce qu'il a dit (plus aut aliud quam

ipsa Veritas repromittit). Dans sa lettre à Frudegard, il lui a

avoué, tout en prétendant n'enseigner que la doctrine du Christ,

qu'on pouvait n'être pas de son avis. «Frère, lui dit-il, tu ne

crois peut-être pas ces choses; elles ne sont cependant pas mes

paroles, mais les paroles du Christ. Tu m'interroges sur une

chose dont beaucoup doutent (quaeris de re ex qua multi dubi-

tant).» Frudegard avait écrit à Paschase qu'après avoir lu

son Livre des Sacrements, il avait lu le troisième livre de la

Doctrine chrétienne d'Augustin, où il est dit que « c'est une locution

figurée de dire que le pain et le vin sont le corps et le

sang du Christ (tropica locutio est ut corpus Christi et sanguis

esse dicatur).» De là l'embarras de Frudegard: «car, ajoute-

t-il, si je crois que c'est le corps même qui est né de Marie,

je me mets en opposition avec le grand Docteur qui proclame

que c'est une abominable erreur (hoc magnum facinus esse

proclamât).» Et Paschase, très embarrassé clans sa réplique,

la termine en disant qu'Augustin n'a pas pu se mettre en

contradiction avec lui-même lorsqu'il a dit : « Recevez dans le



— 289 —

pain ce qui a été suspendu à la croix, recevez dans le calice
ce qui a coulé du côté du Christ. »

Non certes, Augustin n'était pas en contradiction avec lui-
même; et, en vérité, le bon Paschase semble s'être obstiné à

ne voir, à certains moments, que la seconde partie de sa thèse,
et à oublier complètement la première. Attaché aveuglément
dans cette circonstance au sens strictement littéral, comme si
tout dans l'Ecriture devait être pris dans le sens littéral seulement,

il se piquait d'exactitude sans s'apercevoir qu'il violait
une des règles les plus élémentaires de l'interprétation des

Ecritures, règle suivie par tous les Pères; et dans maints
passages de son écrit, il emploie des expressions outrées. On est
obligé de constater que, malgré ses prétentions à l'exactitude
rigoureuse, il n'a pas l'habitude de parler strictement, de ne
se servir que de locutions propres, de ne considérer comme
synonymes que les mots qui le sont réellement. C'est ainsi
que, pour indiquer le changement consécratoire ou sacramentel
du pain et du vin, il emploie indifféremment les mots: efficitur,
transmutatur, creatur, jure creditur. Là où les anciens Pères
parlent de «bénédiction, consécration, sanctification», il ne
craint pas de parler de «création», et il ne remarque pas que
les mots «nouvelle créature, nova creatura», appliqués au
pain consacré ou à J.-C. dans le pain consacré, signifient plus
qu'un simple changement sacramentel et ajoutent considérablement

aux mots « efficitur, transmvitatur, jure creditur. » Il prend
dans un sens strict les mots que les écrivains de l'ancienne
Eglise prenaient seulement dans un sens large ; il ne voit pas
la différence et il confond le contresens avec le vrai sens. Il
se pique de logique serrée, et il ignore que le premier
élément de la logique est de ne violer ni la loi de la vérité
entre le mot et l'idée, ni la loi de l'équivalence ou de la
synonymie entre les termes. Bien plus, tandis que les autres
théologiens parlent du pain et du vin qui sont consacrés, il enseigne,
lui, que c'est «la chair et le sang du Christ qui sont consacrés
(nihil aliud quam caro Christi et sanguis, dum catholice cele-
bratur, consecratur). » Et même ne se contredit-il pas expressément,

lorsque, d'une part, il enseigne à plusieurs reprises qu'il
taut chercher dans ce sacrement non la quantité visible, mais
la vertu spirituelle (virtus sacramenti spiritalis), et lorsque,

autre part, il nie qu'il y ait dans ce même sacrement une



— 290 —

vertu de la chair et du sang (quasi quaedam virtus sit carnis
et sanguinis in eo admodum sacramento)?

On le voit, Paschase est loin de tenir un langage toujours
correct et exact. Il parle par à peu près, et confond facilement

les mots entre eux, ainsi que les choses. Sous prétexte
que J.-C. est la Vérité même (ce qui n'est pas en doute), il
s'imagine que l'interprétation qu'il fait des paroles du Christ
est aussi la Vérité même, et il ne lui vient pas à l'esprit
d'éclaircir un texte par d'autres textes, ni d'examiner si J.-C.

a voulu parler en parabole, ou en figure, ou strictement et à

la lettre. La critique biblique lui fait entièrement défaut.
Suivant de Marca, Paschase aurait invoqué en faveur de

son opinion l'autorité de deux patriarches de Constantinople,
Germain et Nicéphore *). Or, le patriarche Germain dit textuellement:

«Le prêtre prie le Père afin que le mystère de son Fils
soit opéré et que le pain et le vin deviennent le corps et le

sang du Christ ou soient changés au corps et au sang du

Christ Dieu (sacerdos Patrem obsecrat ut conficiatur mysterium
Filii ejus, et fiat sive transmutetur ipse panis et vinum in

corpus et sanguinem Christi et Dei).» Et le patriarche
Nicéphore dit : « Nous ne disons pas que ces choses sont l'image
et la figure du corps du Christ, quoiqu'elles soient accomplies

en signes symboliques (etiamsi symbolicis signis peraguntur),
mais le corps même déifié du Christ. Le Christ n'a pas dit:

Mangez l'image de mon corps, mais mon corps.. Le pain et le

vin, par l'invocation du prêtre et l'intervention du St. Esprit,
sont convertis surnaturellement au corps et au sang du Christ

(supernaturaliter in Christi corpus et sanguinem convertuntur)...
Avant la sanctification, le pain et le vin sont appelés antitypes,
mais non après. » Or, qui ne voit que ces paroles peuvent

être interprétées dans le sens spiritualiste, soutenu par Raban

Maur et par tous ceux qui en appelaient à St. Augusin, dont

les paroles ne peuvent absolument pas être interprétées dans

le sens matérialiste

III. Concluons. Etant données les deux séries de textes

cités précédemment, textes qui paraissent contradictoires, peut-

on dire que Paschase se soit contredit en réalité? Non, car,

de fait, on peut les concilier. On peut concevoir, en effet, que

b Apud D'Achery, Spicileg., T. III, p. 852—855.



— 291 —

le fidèle qui communie dignement, ne considère plus ni la
substance du pain ni la substance du vin, lesquelles ont
disparu aux yeux de sa foi; qu'il ne voit plus dès lors que le
Christ même, son corps, son sang, sa divinité, son vrai corps
(car il n'y en a pas deux), donc celui-là même qui est né de
Marie et qui a été crucifié ; et que, dans cet état d'âme, il s'unit
à lui spirituellement, mystiquement et vraiment, pour la rémission

de ses péchés et pour sa propre sanctification. Cette
conciliation est même très simple, et si Paschase ne l'a pas
exprimée explicitement, c'est sans doute, peut-on croire, parce
qu'elle lui paraissait ressortir d'elle-même de ses deux assertions.

Mais il faut avouer aussi qu'il a tant insisté sur la seconde
pensée, sur la vérité et l'unité numérique du corps et du sang
du Christ, que ses partisans, outrepassant ses intentions, n'ont
plus vu que cette seconde pensée, ont oublié la première, le
caractère essentiellement spirituel et mystique de la consécration

et du changement, ont transformé la «vérité» dont parlait

Paschase en réalité substantielle, matérielle et charnelle, et
sont tombés dans un réalisme ou un substantialisme grossier,
qui a été logiquement poussé par les esprits fanatiques jusqu'à
l'anthropophagie et au stercoranisme.

Doit-on accuser Paschase de cette conséquence et l'en
rendre responsable? Oui et non, pas plus mais autant qu'on
rend Descartes responsable des conséquences que Spinosa,
Malebranche et d'autres ont tirées du cartésianisme, pas plus
mais autant qu'on rend Victor Hugo responsable des
conséquences que les réalistes, les naturalistes et les symbolistes
ont tirées de sa préface de Cromwell. Les disciples outrent
toujours les maîtres. Les textes de la première série qui
affirment la spiritualité et la mysticité de l'eucharistie, de la
consécration ou changement, et de la communion, sont si
formels, si forts même (qu'on veuille bien les relire et les
méditer), qu'il est difficile de considérer Paschase personnellement

comme un réaliste matérialiste. Mais, d'autre part, on
comprend qu'il subisse la réputation qu'il a dans une certaine
mesure méritée par la manière tenace, absolue en quelque
sorte, avec laquelle il a insisté sur la seconde pensée,
insistance qui reléguait dans l'ombre la première jusqu'à la faire
oublier. S'il n'a pas été inexact, il a été imprudent en parais-



292

sant exclusif, et en forçant sinon sa pensée, du moins son

langage, par cet exclusivisme apparent. Ce n'est pas lui qui
est l'inventeur du matérialisme eucharistique, car ce matérialisme

est bien antérieur au IX0 siècle, les esprits matérialistes
ayant existé à toutes les époques; mais, s'il ne l'a pas inventé,
il a donné lieu à ses disciples, par ses outrances de langage,
de le développer et de l'ériger en système.

Quoiqu'il ait parlé plusieurs fois de la « substance » du

pain et du vin, il n'a cependant jamais écrit le mot
«transsubstantiation », qui n'existait pas encore. Quoiqu'il n'ait pas
défini ce qu'il entendait par substance et que la notion qu'il
s'en faisait fût peut-être spiritualiste conformément à l'étymo-
logie du mot, cependant ses disciples et ses continuateurs ont

matérialisé, de fait, cette notion de substance, et sont arrivés
ainsi, par de fausses équivalences de mots, à la
transsubstantiation matérielle qui a prévalu, en Occident, sinon dans

tous les esprits, du moins dans le plus grand nombre des

partisans de l'ultramontanisme doctrinal et superstitieux.

Ses adversaires ne niaient nullement la vérité spirituelle
que la foi découvre et aperçoit dans le sacrement eucharistique

; ils admettaient positivement que J.-C. s'y communique
lui-même, dans son corps immolé et dans son sang versé pour
la rémission des péchés, mais ils ajoutaient que le corps et le

sang de J.-C. sont dans l'eucharistie autrement qu'ils n'ont été

sur la croix. Paschase interprétait cette dernière assertion

en ce sens que, selon eux, il y aurait plusieurs corps du Christ:
celui qui a été crucifié sur la croix et celui qui est dans
l'eucharistie. Et il niait qu'il y eût plusieurs corps du Christ;
il affirmait qu'il n'y en a qu'un,, et de cette unité numérique
il concluait que le corps de J.-C. dans l'eucharistie est celui-là

même qui a été crucifié sur la croix. Ses adversaires parlaient
surtout de la manière dont J.-C. était dans l'eucharistie, manière

qu'ils disaient différer de la manière dont il a été sur la terre

pendant sa vie mortelle ; Paschase, lui, parlait surtout du corps

même de J.-C, corps toujours vrai, un en lui-même et
identique à lui-même.

Ces assertions de Paschase et celles de ses adversaires
étaient-elles contradictoires et inconciliables? Nullement; elles

n'étaient que différentes, en ce sens que, tout en portant les



— 293 —

unes et les autres sur le corps et le sang de J.-C, elles les

envisageaient à des points de vue divers: car, en soi, il n'est
nullement contradictoire d'admettre que le corps toujours vrai
et toujours unique de J.-C. (assertion de Paschase) est
communiqué sacramentellement, c'est-à-dire mystiquement et
spirituellement (assertion de Raban Maur, etc.). Donc il n'y avait
pas de contradiction au fond entre les deux adversaires, qui,
l'un et l'autre, restaient dans l'orthodoxie. Comme Lanfranc l'a
enseigné au XIe siècle, « on peut dire avec vérité et que c'est
le même corps qui est né de la Vierge, et que cependant ce

n'est pas le même. »

Mais au IXe siècle non moins qu'au XIe, les esprits étaient
à la discussion et non à la conciliation ; chaque école, dans
son ardeur, était tout entière et exclusivement enfermée dans
son propre point de vue; de part et d'autre, au lieu de tendre
à la solution qui aurait pu unifier, on s'enfonçait de plus en
plus dans les complications qui divisaient, les spiritualistes
donnant occasion à leurs disciples de pousser plus tard leur
thèse, en la faussant, jusqu'au figurisme nu et vide, les subs-
tantialistes poussant déjà la leur jusqu'au matérialisme, et bientôt
jusqu'à la transsubstantiation charnelle qui sera en effet expressément

affirmée, et même jusqu'au stercoranisme. Qu'il y eût
alors et qu'il y ait encore aujourd'hui un réalisme ou un subs-
tantialisme conciliable avec le spiritualisme, on ne saurait en
douter; mais, de fait, l'histoire nous montre le courant créé
par Paschase se développant de plus en plus, surtout à partir
du XIe siècle, sous les papes Léon IX, Nicolas II, Urbain II,
Urbain IV, Clément V, etc., dans des conciles particuliers où
l'esprit de parti et de dispute, ainsi que les intrigues personnelles,

ont été manifestes. C'est ainsi que les spéculations
théologiques, en se subtilisant toujours davantage, grâce à l'esprit
scolastique, ont rejeté dans l'ombre et fait oublier de plus en
plus la simplicité du vrai dogme eucharistique. C'est à ce
dogme, tel qu'il a été enseigné dans l'ancienne Eglise avant
les disputes et les chicanes des écoles, c'est à ce dogme, dis-je,
qu il faut revenir, en le précisant et en le circonscrivant dans sa
vraie nature, en le dégageant des additions scolastiques qui
n ont fait que l'obscurcir et le compromettre. Assez
longtemps les théologiens se sont livrés au sujet de l'eucharistie,
à des altercations quij loin d'éclairer les esprits, n'ont guère

Hevue intern, de Théologie. Heft 14, 189G. 20



— 294 —

fait que les irriter et les scandaliser; il n'est que temps,
croyons-nous, de commencer le double travail de la simplification

des questions et de l'unification des esprits.
E. MlCHAUD.

(A suivre.)


	Études eucharistiques [suite]

