Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Etudes eucharistiques [suite]

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 281 —

ETUDES EUCHARISTIQUES.

(Suite.*)

III. Paschase Radbert et 'Eucharistie.

Tous les historiens conviennent qu'au IX°® siécle commen-
cerent les disputes scolastiques sur 'eucharistie; que le Livre
du corps et du sang du Christ (831) de Paschase Radbert fut
attaqué par de nombreux adversaires, en particulier par Raban
Maur, l'évéque Héribald d’Auxerre, Ratramne, Bertrame?2),
Scot Erigéne; qu'on reprocha & Paschase d’expliquer I'eu-
charistie dans un sens trop réaliste et méme matérialiste, et
de se mettre en opposition, par certaines explications et cer-
taines expressions forcées, avec St-Ambroise, St-Augustin,
St-Jérome. En conséquence, on le considéra généralement comme
le pere de la doctrine de la transsubstantiation.

Le simple fait que la doctrine eucharistique de Paschase,
de laquelle on a fait découler plus tard le transsubstantialisme,
a €t¢ attaquée comme une nouveauté et une erreur, non pas
seulement par des hommes qui, comme Scot Erigene, ont été
condamnés par quelques conciles particuliers, mais par des
théologiens qui, comme Raban Maur, archevéque de Mayence,
Heribald, éveque d’Auxerre, ont toujours joui dans P'Eglise
d'une réputation d'orthodoxie incontestée, ce simple fait, dis-je,
Sl_lfﬁt déja, a lui seul, pour démontrer que le systéme théolo-
slque de la transsubstantiation a été ignoré de 'ancienne Eglise

) Voir la Revue, n°-12, 1895, p. 751—766, et n° 13, 1896, p. 130—I50.

% Bertrame, qui est considéré par quelques historiens comme le méme per-
SOnpbage que Ratramne, est, au contraire, considéré par d’autres comme un per-
somnage distinct ;quelques-uns méme I’appelient Bertrand,



et qu'il ne saurait étre considéré comme un véritable dogme
chrétien.

Mais cette observation générale, si importante qu’elle soit
déja par elle-méme, ne saurait suffire. Il est nécessaire, pour
se rendre un compte exact du débat, de préciser quelle a été
la doctrine de Paschase et quelles conséquences on peut en tirer
au point de vue dogmatique.

Parmi les textes que jextrairai soit de son Livre du corps
et du sang du Christ, soit de sa Leftre a Frudegard, je dis-
tinguerai: 1° ceux ou il affirme simplement sa doctrine, sans
essayer de la prouver; 2° ceux oil il s'efforce de la démontrer.

I. Dans les premiers on verra qu'il parle quelquefois
d'une présence wmystique et spirituelle de J.-C. et d'un sens
mystique et spirituel & donner aux mystéres eucharistiques,
mais que, le plus souvent, il insiste sur une vraie chair et sur
un vrai sang, dans le sens, pourrait-on croire, d'une #éalité
substanitielle, matérvielle el charnelle.

D’une part, en effet, il dit expressément: «II faut chercher
la vertu d'un si grand sacrement et éclairer la foi (fides eru-
dienda) par la discipline du Christ, de peur que nous ne
soyons tenus pour indignes si nous ne le discernons pas assez
et si nous ne comprenons pas toute la dignité du corps
mystique du Christ (si non intelligimus #eysiicum Christi corpus
et sanguis quanta polleat dignitate).» — «Par le St-Esprit le
corps et le sang du Christ est consacré meysiiquement de la
substance du pain et du vin (ex substantia panis ac vini
myystice idem corpus et sanguis consecratur).» — «Pour avoir
la vie éternelle il faut manger la chair du fils de I'homme,
non une chair autre que la vraie chair et le vrai sang dont
parle le Christ, gquoique wmrystiquement (licet muystice). Dong,
puisque le sacrement est meysfique, nous ne pouvons pas nier
qu'il ne soit une figure ; mais s'il est une figure, il faut chercher
comment il peut étre une vérité: car toute figure est figure de
quelque chose et est toujours rapportée a cette chose dont elle
est la figure (unde quia mysticum est sacramentum, nec
Jiguram illud negare possumus; sed sifigura est, quaerendum
quomodo veritas esse possit; omnis enim figura alicujus ‘1‘61
figura est et semper refertur ad eam, ut sit res vera, Cujus
figura est).»



— 283 —

Evidemment Paschase cherche & concilier les mots vere et
mystice, vraiment et mystiquement.

Et encore: «Manger la chair et boire le sang du Christ,
c'est demeurer dans le Christ, qui demeure aussi dans celui
qui le recgoit dignement.» — «Tous les jours le Christ est im-
molé mystiquement pour nous (mystice immolatur).» — «Puisque
nous avons déja regu dans le baptéme la similitude de la mort
du Christ, rien n’est plus raisonnable que nous mangions aussi
la similitude de sa chair et que nous buvions la similitude
de som sang précieux, de telle sorte que la vérité ne fasse pas
défaut dans le sacrement, et qu'il ne soit pas ridicule aux
payens que nous buvions le sang d'un homme tué (nihil
rationabilius, ut quia jam nos similitudinem mortis ejus in
baptismo accepimus, simizlitudinem quoque carnis ejus sumamus
et semulitudinem pretiosi sanguinis potemus; ita ut et veritas
non desit in sacramento, et ridiculum nullum fiat paganis quod

cruorem occisi hominis bibamus).» — Quelques lignes plus loin
Paschase parle des «sacrements wmeystiques du corps et du
sang», — Il ajoute: «Il ne faut attacher aucune importance a

la quantité visible dans ce sacrement, mais a la vertu spivituelle
du sacrement (non est omnino quantitas visibilis in hoc aesti-
manda mysterio, sed virtus sacramenti spiritalis). C'est pour-
quoi nous devons penser non a ce qui est pressé par la dent,
mais & ce qui est saisi par la foi et la charité (idcirco cogi-
tandum a nobis est, non quantum dente premitur, sed quantum
fide et dilectione capitur).» — «Le calice préfigure le mystere
de la passion du Christ; par le calice la passion du salut est
désignée (calix passionis Christi praefigurat mysterium . . .
per calicem salutis passio designatur).» — «Ces sacrements
doivent étre recus spirituellement, et non charnellement (spirvi-
lualiter haec sunt accipienda, et mon carnaliter). Car quoique
le pain soit changé¢ en chair et le vin en sang, comme cela
€st prouvé par la nature, cependant il faut voir ces choses dc
Plus haut (altius): la chair et le sang du Christ nous éleévent au-
dessus des choses charnelles et nous rendent spirituels; ils
nourrissent en nous ce qui est né de Dieu et non ce qui est
de la chair et du sang . . . Donc notre naissance, qui est de
Dieu, est aussi spirituelle, puisque Dieu est esprit; et ainsi
Ces mysteres sont 4 bon droit considérés wnon comme charnels,
quoiqu'ils soient chair et sang, meais comme spirituels (et ideo



— 284 —

haec mysteria, wnon carnalia, licet caro et sanguis sint, sed
spiritualia jure intelliguntur). »

Paschase appelle la nourriture eucharistique «nourriture
spirituelle (spiritualis esca)». 1l enseigne que cette nourriture
nourrit «notre homme intérieur» (illo cibo interior noster homo
inebriatur). 11 dit que le corps et le sang du Christ seront
«la vie» pour celui qui les recevra, s'ils sont mangés et bus
spirituellement (si spiritualiter manducetur et spiritualiter biba-
tur); parce que, comme l'a dit le Christ, la chair ne sert de
rien, c’est 'esprit qui vivifie. — «Ces sacrements sublimes et
divins sont célébrés mystiquement dans ce mystére.» — «Si
la charité de Dieu est répandue en nous, le sang de la nou-
velle alliance de Dieu est le méme vraiment répandu dans nos
ceeurs pour la rémission des péchés (sanguis diffunditur ad
modum in cordibus).»

Tels sont les principaux passages ou Paschase expose une
notion spirituclle de Veucharistie et de la communion.

Mais, d’autre part, il tient aussi le langage suivant:
« Tout en demeurant dans la figure du pain et du vin, le Seigneur
a voulu qu'aprées la consécration on criit que ces choses ne
sont absolument pas autre chose que la chair et le sang du
Christ (haec sic esse omninoque nihil aliud quam caro Christi
et sanguis credenda sunt). Et, pour parler plus ¢étonnamment
(ut mirabilius loquar), cette chair n'est pas autre que celle
qui est née de Marie, qui a souffert sur la croix et qui
est ressuscitée (non alia plane quam quae nata est de
Maria).» — «La substance du pain et du vin est changee
(commutatur) efficacement, intérieurement, en la chair du
Christ et en son sang, de telle sorte quaprés la consécration
elle est vraiment comsidérée (veraciter credatur) comme la vraie
chair du Christ et son vrai sang, et qu'elle est esfimée par
les croyants (a credentibus aestimatur) comme étant le Christ
méme, pain du ciel {non aliud quam Christus panis de coelo).”
On remarquera, outre les mots «considérée, estimée», le mot
«intérieurement (interius)»; est-ce lintérieur de la substance
(sub-stat) qui est changé, ou ce changement se fait-il dans
Vintérieur de 'ame (credatur, aestimatur)? Paschase ne s'ex-
plique pas dans ce passage; et ses disciples l'ont certainement
interprété dans le sens d'un changement matériel.



Le passage suivant est plus apte encore & favoriser le
point de vue matérialiste: «De méme que les fideles revétent
déja le Christ par le baptéme, ainsi par le sacrement de
I'eucharistie le Christ demeure corporellement en eux (corpo-
raliter manet), afin que ceux qui croient soient un dans le
Christ et que le Christ demeure en eux. Donc par le baptéme
nous renaissons dans le Christ, et par le sacrement du corps
et du sang le Christ demeure en nous non seulement par la
foi, mais aussi par l'uwnité de la chair et du sang (etiam uni-
tate carnis); et ainsi, déja membres du Christ, nous sommes
nourris de sa chair (ejus carne vescimur), afin que nous soyons
trouvés n’étre que le corps et le sang de celui dont nous
vivons (ut nihil aliud quam corpus ejus unde vivimus et sanguis
inveniamur).» Le mot «corporellement» rappelle évidemment
le texte de St-Paul (Coloss. II, 9): «Toute la plénitude de la
divinité habite dans le Christ corporellement»; il devrait donc
n’étre pas plus interprété charnellement dans la phrase de
Paschase qu'il ne doit 'étre dans celle de St-Paul; il devrait
donc signifier simplement que, de méme que la plénitude de
la divinité habite dans le corps et dans I'’humanité de J.-C.,
la plénitude du Christ habite aussi dans le corps et dans
Pame des fideles qui communient dignement. Mais la pensée
de Paschase n’a ét¢ interprétée dans ce sens spiritualiste ni
par ceux de ses disciples qui ont favorisé le point de vue
matérialiste, ni par ses adversaires, qui lui ont reproché de
s'€loigner des enseignements de 'ancienne Eglise et en particulier
d'Augustin, I’ Ambroise et de Jérome.

Quelques lignes plus loin, il répéte que «ce qui était
auparavant vin et eau est devenu sang (sanguis efficitur), ce
méme sang qui a été versé pour la remission des péchés.» Il
ajoute que «le pain cependant peut étre appelé pain, quoiqu'il
Soit vraie chair, parce que U'apotre a dit: Que 'homme s’éprouve
lui-méme et qu'il mange de ce pain; car la chair du Christ
st & bon droit appelée (jure praedicatur) vraie chair et pain
vivant: chair selon la grace, pain selon l'efficacité (secundum
efﬁcientiam), parce que, de méme que ce pain fervesive entre-
tient la vie temporelle, ainsi ce pain céleste entretient la vie
€ternelle. » :

Paschase affirme que «dans le calice présenté par le Christ
a ses disciples était déja son sang qui devait étre répandu



— 286 —

(erat quidem jam in calice sanguis qui adhuc tamen fundendus
erat in pretium); et ainsi le méme sang et le sang méme était
déja dans le calice, qui était dans le corps (et ideo idem
ipseque sanguis jam erat in calice, qui et in corpore).»

II. Dans tous ces passages, Paschase se borne a affirmer;
il ne prouve pas. Mais il en est d'autres ou il essaie de justifier
ses assertions de la seconde série. Je dis « de la seconde série »,
c'est-a-dire celles qui sont relatives & la «vérité» de la chair
et du sang et a leur «identité» avec la chair qui a ¢été cruci-
fice et avec le sang qui a été répandu. Car c'étaient les seules
qui fussent attaquées par ses adversaires, les assertions rela-
tives au caracteére mystique et spirituel de 'eucharistie étant
admises par tout le monde. Voyons maintenant les passages
olt il essaie de réfuter ses adversaires et de leur prouver
l'identité en question.

1° «Dieu est vérité, dit-il; or si Dieu est vérité, tout ce
que le Christ a promis dans ce mystere est parfaitement vrai,
et ainsi la chair et le sang du Christ dans l'eucharistie sont
vrais (vera caro). .. Donc, lorsque J.-C. a dit: Ceci est mon
corps, ceci est mon sang, je pense qu'il a insinué (puto insi-
nuasse) que sa chair n'est pas autre que celle qui est née
de Marie (non aliam quam propriam et quae nata est de
Maria virgine). »

Sans doute, répondaient ses adversaires, J.-C. se donne
vraiment lui-méme avec son vrai corps et son vrai sang; mais
il se donne mystiquement, spirituellement, et non charnellement.
Il donne non la matiére méme de son corps et de son sans,
mais leur wvertu.

2° Paschase répliquait: «Jé ne sais ce qu'ils veulent
imaginer en parlant d'une certaine vertu de la chair et d‘d'
sang. lls font mentir Dieu. Car la Vérité méme a dit: Cect
est mon corps, ceci est mon sang. »

Ses adversaires répondaient qu’il faut entendre ces paroles
de J.-C. spirituellement et mystiquement, et non charnellement.

3° Il leur opposait alors le raisonnement suivant: «J.-C.
n'a pas dit: Ceci est une certaine vertu ou une certaine figure
de mon corps, mais il a dit sans feinte: Ceci est mon COTPs:
Je m’étonne donc que certains affirment que la vérite de 1?
chair du Christ n’est pas dans la chose (non in re €ss€ verl-



— 287 —

tatem carnis Christi), mais qu’elle est, dans le sacrement, une
certaine vertu de la chair et non la chair (sed in sacramento
virtutem quamdam carnis et non carnem), une vertu du sang
et non le sang, une figure et non la vérité, une ombre et non
le corps.»

Ses adversaires — puisqu’ils ne se sont pas rendus a son
argumentation — ont sans doute trouvé qu'il avait tort de
confondre vérité avec réalité matérielle et de considérer comme
termes ¢équivalents les mots: vertu, figure et ombre; qu'en
affirmant dans l'eucharistie la vertu, la force, 'action du corps
immolé de J.-C. et de son sang versé, ils m'en faisaient pas une
simple figure, encore moins une ombre.

Paschase a sans doute trouvé son argument fort, car il
y est revenu quelques lignes plus loin, en disant: «Que sice
mystere ne renferme rien de plus que la figure du corps et
du sang du Christ, et s'il n’est pas ce qu'il a dit lui-méme, 2
quoi bon renouveler de fait ce qui avait déja été préfiguré dans
l'agneau? C'est pourquoi Luc rappelle que le Christ a donné
a ses disciples deux calices: 'un apres la manducation de
Pagneau et avant la bénédiction du pain, et l'autre apres la
bénédiction du pain, pour faire comprendre que 'agneau légal
avec son calice avait précédé comme figure de la passion du
Christ, et qu'ensuite le corps et le sang dans le second calice
accomplissaient la vérité (ad expletionem veritatis), et qu'ainsi
€tait accompli dans le Christ ce qui avait ¢été ordonné dans
Melchisedech: car que le calice démontre la passion du Christ,
aucun de ceux qui lisent cet évangile n’en doute. » Paschase cite
ensuite d'autres interprétations au sujet de ces deux calices
fét il termine ainsi: « Quoi qu'il en soit de ces divers sentiments,
il n’est personne qui voie dans l'acte du Christ une figure et
une ombre.» Paschase ne remarquait pas qu'entre la réalité
charnelle et la figure qui n'est qu'une ombre il y a un milieu,
et que dire: «Ce n'est pas une ombre, donc c’est une réalité
charnelle », est mal raisonner.

4 11 ajoutait: «Si les apdtres n'avaient pas cru que le pain
et 'Ie vin fussent son corps et son sang, ils 'auraient dit; mais
PUsqu’ils ont gardé le silence, leur silence prouve qu'ils ont cru

: 5 . . ; .
c¢ quil a dit et qu'ils ont accepté ce qu'ils nous ont ensuite
tl"clnsmis. »



— 288 —

Les adversaires de Paschase devaient étre aussi de cet
avis, et dire que les apdtres ayant compris spirituellement les
paroles de J.-C., les ont crues sans objection et les ont trans-
mises comme ils les ont comprises, avec leur caractére de
vérité spirituelle et non charnelle: caro non prodest quidquam,
spiritus est qui vivificat.

5° Paschase a essayé¢ de prouver la réalité charnelle du
corps de J.-C. dans l'eucharistie en mentionnant, d'apres les
récits des Vies des Saints, que «souvent (sepe) des Saints ont
vu dans l'eucharistie des apparences visibles ayant la forme
d’'un agneau (visibili specie in agni forma), ou la couleur de
la chair et du sang; de telle sorte qu’ils apercevaient un agneau
dans l'hostie déposée dans leurs mains et du sang couler dans
le calice (videbatur agnus in manibus et cruor in calice quasi
ex immolatione profluere)!»

Telles sont les raisons qu'a exposées Paschase, mais qui
n’ont pas convaincu ses adversaires, bien qu'elles aient triomphé
plus tard dans I'Eglise romaine.

Il importe de remarquer, d’abord, que Paschase lui-méme
a avoué qu'il a été accusé d'avoir, dans son Livre des Sacre-
ments du Christ, fait dire au Christ plus que le Christ n'a dit
et méme autre chose que ce qu'il a dit (plus aut aliud quam
ipsa Veritas repromittit). Dans sa lettre a Frudegard, il lui a
avoué, tout en prétendant n’enseigner que la doctrine du Christ,
qu’on pouvait n’étre pas de son avis. «Frere, lui dit-il, fu n¢
crois peul-éire pas ces choses, elles ne sont cependant pas mes
paroles, mais les paroles du Christ. Tu m’interroges sur une
chose dont beaucoup dowutent (quaeris de re ex qua multi dubf
tant).» Frudegard avait écrit & Paschase qu'aprées avoir Iu
son Livve des Sacvements, il avait lu le troisieme livre de 1a
Doctrine chrélienne & Augustin, oil il est dit que « c’est une loct-
tion figurée de dire que le pain et le vin sont le corps et le
sang du Christ (fropica locutio est ut corpus Christi et sanguis
esse dicatur).» De 1a 'embarras de Frudegard: «car, ajoute
t-il, si je crois que c’est le corps méme qui est né de Marie,
je me mets en opposition avec le grand Docteur qui proclameé
que c’est une abominable erreur (hoc magnum facinus €sS€
proclamat).» Et Paschase, trés embarrassé dans sa réplique,
la termine en disant quAugustin n'a pas pu se mettre €
contradiction avec lui-méme lorsqu'il a dit: « Recevez dans le



pain ce qui a ¢té suspendu & la croix, recevez dans le calice
ce qui a coulé du coté du Christ.»

Non certes, Augustin n’était pas en contradiction avec lui-
méme; et, en vérité, le bon Paschase semble s’étre obstiné a
ne voir, & certains moments, que la seconde partie de sa thése,
et & oublier complétement la premiere. Attaché aveuglément
dans cette circonstance au sens strictement littéral, comme si
tout dans 'Ecriture devait étre pris dans le sens littéral seule-
ment, il se piquait d’exactitude sans s’apercevoir qu'il violait
une des regles les plus élémentaires de linterprétation des
Ecritures, reégle suivie par tous les Peres; et dans maints pas-
sages de son écrit, il emploie des expressions outrées. On est
obligé de constater que, malgré ses prétentions a I'exactitude
rigoureuse, il n’a pas U'habitude de parler strictement, de ne
se servir que de locutions propres, de ne considérer comme
synonymes que les mots qui le sont réellement. Clest ainsi
que, pour indiquer le changement consécratoire ou sacramentel
du pain et du vin, il emploie indifféremment les mots: efficitur,
lransmutatur, creatur, jure creditwy. 1La ou les anciens Peres
parlent de «bénédiction, consécration, sanctification», il ne
craint pas de parler de «création », et il ne remarque pas que
les mots «nouvelle créature, wnova crealura», appliqués au
pain consacré ou a J.-C. dans le pain consacré, signifient plus
quun simple changement sacramentel et ajoutent considérable-
ment aux mots «efficiiur, transmutatuy, jure creditur.» Il prend
dans un sens strict les mots que les écrivains de l'ancienne
Eglise prenaient seulement dans un sens large; il ne voit pas
la différence et il confond le contresens avec le vrai sens. Il
¢ pique de logique serrée, et il ignore que le premier &lé-
ment de la logique est de ne violer ni la loi de la vérité
entre le mot et 'idée, nila loi de I'équivalence ou de la syno-
Dymie entre les termes. Bien plus, tandis que les autres théo-
logiens parlent du pain et du vin qui sont consacrés, il enseigne,
lui, que c'est «la chair et le sang du Christ qui sont consacrés
(nihil aliud quam caro Christi et sanguis, dum catholice cele-
bratur, consecratur).» Et méme ne se contredit-il pas expressé-
ment, lorsque, d’une part, il enseigne 2 plusieurs reprises qu'il
faut chercher dans ce sacrement non la quantité visible, mais
la vertu spirituelle (virtus sacramenti spiritalis), et lorsque,
d'autre part, il nie qu'il y ait dans ce méme sacrement une



— 290 —

vertn de la chair et du sang (quasi quaedam virtus sit carnis
et sanguinis in eo admodum sacramento)?

On le voit, Paschase est loin de tenir un langage toujours
correct et exact. Il parle par a peu prés, et confond facile-
ment les mots entre eux, ainsi que les choses. Sous prétexte
que J.-C. est la V¢érité méme (ce qui n'est pas en doute), il
s'imagine que Pinterprétation qu'il fait des paroles du Christ
est aussi la Vérité méme, et il ne lui vient pas a lesprit
d’éclaircir un texte par d'autres textes, ni d'examiner si J.-C.
a voulu parler en parabole, ou en figure, ou strictement et &
la lettre. La critique biblique lui fait entierement défaut.

Suivant de Marca, Paschase aurait invoqué en faveur de
son opinion l'autorité de deux patriarches de Constantinople,
Germain et Nicéphore 1). Or, le patriarche Germain dit textuelle-
ment: «Le prétre prie le Péere afin que le mystére de son Fils
soit opéré et que le pain et le vin deviennent le corps et le
sang du Christ ou soient changés au corps et au sang du
Christ Dieu (sacerdos Patrem obsecrat ut conficiatur mysterium
Filii ejus, et fiat sive transmutetur ipse panis et vinum in
corpus et sanguinem Christi et Dei).» Et le patriarche Niceé-
phore dit: «Nous ne disons pas que ces choses sont l'image
et la figure du corps du Christ, guoiqu’elles soient accomplies
en signes symboliqgues (etiamsi symbolicis signis peraguntur),
mais le corps méme dé¢ifié du Christ... Le Christ n’a pas dit:
Mangez I'image de mon corps, mais mon corps... Le pain etle
vin, par linvocation du prétre et lintervention du St. Esprit,
sont convertis surnaturellement au corps et au sang du Christ
(supernaturaliter in Christi corpus et sanguinem convertuntur)...
Avant la sawnctification, le pain et le vin sont appelés antitypes,
mais non apres.» Or, qui ne voit que ces paroles peuvent
étre interprétées dans le sens spiritualiste, soutenu par Raban
Maur et par tous ceux qui en appelaient a St. Augusin, dont
les paroles ne peuvent absolument pas étre interprétees dans
le sens matérialiste?

ITI. Concluons. Etant données les deux séries de textes
cités précédemment, textes qui paraissent contradictoires, peut-
on dire que Paschase se soit contredit en réalité? Non, cal
de fait, on peut les concilier. On peut concevoir, en effet, que

1) Apud D’Achery, Spicileg., T. HI, p. 852—8535.



le fidéle qui communie dignement, ne considére plus ni la
substance du pain ni la substance du vin, lesquelles ont dis-
paru aux yeux de sa foi; qu’il ne voit plus dés lors que le
Christ méme, son corps, son sang, sa divinité, son vrai corps
(car il n'y en a pas deux), donc celui-la méme qui est né de
Marie et qui a été crucifié; et que, dans cet état d'ame, il s'unit
a lui spirituellement, mystiquement et vraiment, pour la rémis-
sion de ses péchés et pour sa propre sanctification. Cette con-
ciliation est méme trés simple, et si Paschase ne I'a pas ex-
primée explicitement, c’est sans doute, peut-on croire, parce
qu'elle lui paraissait ressortir d'elle-méme de ses deux asser-
tions.

Mais il faut avouer aussi qu'il a tant insisté sur la seconde
pensée, sur la vérité et l'unité numérique du corps et du sang
du Christ, que ses partisans, outrepassant ses intentions, n’ont
plus vu que cette seconde pensée, ont oublié¢ la premieére, le
caractere essentiellement spirituel et mystique de la consécra-
tion et du changement, ont transformé la «vérité» dont par-
lait Paschase en réalité substantielle, matérielle et charnelle, et
sont tombés dans un réalisme ou un substantialisme grossier,
qui a été logiquement poussé par les esprits fanatiques jusqu'a
l'anthropophagie et au stercoranisme.

Doit-on accuser Paschase de cette conséquence et l'en
rendre responsable? Oui et non, pas plus mais autant qu’on
rend Descartes responsable des conséquences que Spinosa,
Malebranche et d'autres ont tirées du cartésianisme, pas plus
mais autant qu'on rend Victor Hugo responsable des consé-
quences que les réalistes, les naturalistes et les symbolistes
ont tirées de sa préface de Cromwell. Les disciples outrent
toujours les maitres. Les textes de la premitre série qui
affirment la spiritualité et la mysticité de 'eucharistie, de la
consécration ou changement, et de la communion, sont si
formels, si forts meme (qu'on veuille bien les relire et les
méditer), qu'il est difficile de considérer Paschase personnelle-
ment comme un réaliste matérialiste. Mais, d’autre part, on com-
prend qu'il subisse la réputation qu’il a dans une certaine
mesure méritée par la maniere tenace, absolue en quelque
Sorte, avec laquelle il a insisté sur la seconde pensée, insis-
tance qui reléguait dans I'ombre la premigre jusqu’a la faire
oublier. S'il n'a pas été inexact, il a été imprudent en parais-



sant exclusif, et en forgcant sinon sa pensée, du moins son
langage, par cet exclusivisme apparent. Ce n'est pas lui qui
est linventeur du matérialisme eucharistique, car ce matéria-
lisme est bien antérieur au IX® siécle, les esprits matérialistes
ayant existé a toutes les époques; mais, s'il ne 'a pas inventé,
il a donné lieu a ses disciples, par ses outrances de langage,
de le développer et de 'ériger en systéme.

Quoiqu'il ait parlé plusieurs fois de la «substance» du
pain et du vin, il n’a cependant jamais écrit le mot «trans-
substantiation », qui n’existait pas encore. Quoiqu'il n’ait pas
défini ce qu’il entendait par substance et que la notion qu'il
s'en faisait fit peut-étre spiritualiste conformément & 1'étymo-
logie du mot, cependant ses disciples et ses continuateurs ont
matérialis¢, de fait, cette notion de substance, et sont arrivés
ainsi, par de fausses équivalences de mots, a la transsubs-
tantiation matérielle qui a prévalu, en Occident, sinon dans
tous les esprits, du moins dans le plus grand nombre des

partisans de l'ultramontanisme doctrinal et superstitieux.

Ses adversaires ne niaient nullement la vérité spirituelle
que la foi découvre et apercoit dans le sacrement eucharis-
tique; ils admettaient positivement que J.-C. s’y communique
lui-méme, dans son corps immolé et dans son sang versé pour
la rémission des péchés, mais ils ajoutaient que le corps etle
sang de J.-C. sont dans l'eucharistie awutrement qu'ils n’ont €té
sur la croix. Paschase interprétait cette dernieére assertion
en ce sens que, selon eux, il y aurait plusieurs corps du Christ:
celui qui a été crucifié sur la croix et celui qui est dans l'et-
charistie. Et il niait qu'il y efit plusieurs corps du Christ;
il affirmait qu'il n'y en a qu'un,. et de cette unité numérique
il concluait que le corps de J.-C. dans l'eucharistie est celui-la
méme qui a été crucifié sur la croix. Ses adversaires parlaient
surtout de la maniere dont J.-C. était dans 'eucharistie, maniere
qu'ils disaient différer de la maniére dont il a été sur la terre
pendant sa vie mortelle; Paschase, lui, parlait surtout du corps
ménte de J.-C., corps toujours vrai, un en lui-méme et iden-
tique a lui-méme.

Ces assertions de Paschase et celles de ses adversaires
étaient-elles contradictoires et inconciliables? Nullement; elles
n'étaient que différentes, en ce sens que, tout en portant les



— 293 —

unes et les autres sur le corps et le sang de J.-C., elles les en-
visageaient & des points de vue divers: car, en soi, il n’est
nullement contradictoire d’admettre que le corps toujours vrai
et toujours unique de J.-C. (assertion de Paschase) est com-
muniqué sacramentellement, c'est-a-dire mystiquement et spiri-
tuellement (assertion de Raban Maur, etc.). Donc il n'y avait
pas de contradiction au fond entre les deux adversaires, qui,
'un et l'autre, restaient dans 'orthodoxie. Comme Lanfranc I'a
enseigné au XI® siecle, «on peut dire avec vérité et que c'est
le méme corps qui est né de la Vierge, et que cependant ce
west pas le méme. »

Mais au IX°® siecle non moins qu'au XI°, les esprits étaient
a la discussion et non & la conciliation; chaque école, dans
son ardeur, était tout entieére et exclusivement enfermée dans
son propre point de vue; de part et d'autre, au lieu de tendre
a la solution qui aurait pu unifier, on s’enfoncait de plus en
plus dans les complications qui divisaient, les spiritualistes
donnant occasion a leurs disciples de pousser plus tard leur
thése, en la faussant, jusqu’au figurisme nu et vide, les subs-
tantialistes poussant déja la leur jusqu’au matérialisme, et bientot
jusqu’a la transsubstantiation charnelle qui sera en effet expressé-
ment affirmée, et méme jusqu'au stercoranisme. Qu'il y efit
alors et qu'il y ait encore aujourd’hui un réalisme ou un subs-
tantialisme conciliable avec le spiritualisme, on ne saurait en
dputer; mais, de fait, I'histoire nous montre le courant créé
par Paschase se développant de plus en plus, surtout a partir
du XI° siecle, sous les papes I.éon IX, Nicolas II, Urbain II,
Urbain IV, Clément V, etc., dans des conciles particuliers ol
lesprit de parti et de dispute, ainsi que les intrigues person-
nelles, ont été manifestes. Clest ainsi que les spéculations
théologiques, en se subtilisant toujours davantage, grace a 'esprit
scolastique, ont rejeté dans l'ombre et fait oublier de plus en
plus la simplicité du vrai dogme eucharistique. Clest a ce
dogme, tel qu'il a été enseign¢ dans l'ancienne Eglise avant
les disputes et les chicanes des écoles, c’est & ce dogme, dis-je,
qu'il faut revenir, en le précisant et en le circonscrivant dans sa
vraie nature, en le dégageant des additions scolastiques qui
n'ont fait que l'obscurcir et le compromettre. Assez long-
temps les théologiens se sont livrés au sujet de l'eucharistie,
a des altercations qui, loin d’éclairer les esprits, n’ont gueére

Revue intern, de Théologie. Heft 14, 1396, 20



e 9L =

fait que les irriter et les scandaliser; il n'est que temps,
croyons-nous, de commencer le double travail de la simplifica-
tion des questions et de Vunification des esprits.

E. Micuaup.

(A suivre.)




	Études eucharistiques [suite]

