
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: De la visibilité de l'ancienne Église catholique en occident du IXe siècle
à l'époque actuelle

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


264

DE LA VISIBILITE
DE

DU IXe SIÈCLE A L'ÉPOQUE ACTUELLE.

I.

Dans le Traité de l'Eglise chrétienne en général, les
théologiens démontrent que l'Eglise chrétienne n'est pas le
christianisme ; que le christianisme est le dépôt doctrinal, moral et

liturgique confié par le Christ à l'Eglise, c'est-à-dire à la société

de ses disciples, constitués par lui gardiens de ce dépôt, vivant
spirituellement de lui et sanctifiés par lui ; que, par conséquent,
si le christianisme, en tant que dogme, morale et religion, doit

offrir à l'intelligence humaine, au cœur humain, à la conscience

humaine, toute la perfection que nous sommes en droit d'exiger
de la vérité, de la justice et de la sainteté, il ne saurait en

être de même de l'Eglise, qui est essentiellement une société

d'hommes, et qui, comme telle, est forcément imparfaite. La foi

doit être une, una fides ; le Christ doit être un, unus Christus;
le baptême doit être un, unum baptisma : en un mot, toute le

christianisme, étant la religion du Christ, doit être un, ainsi

qu'il doit être saint. Tout chrétien, tout vrai disciple de

J.-C, doit accepter intégralement le Christ et sa doctrine, le

Christ et ses préceptes, le Christ et ses moyens de salut.

ne doit en retrancher aucun iota. Cet universalisme du
christianisme universellement accepté par toute la société des vrais

chrétiens, constitue l'universalisme de l'Eglise chrétienne, qui



— 265 —

est ainsi universelle ou catholique parce qu'elle professe toute
la doctrine du Christ, parce qu'elle pratique toute sa morale,
parce qu'elle emploie tous ses moyens de salut, en un mot parce
qu'elle est fidèle au dépôt divin qui lui a été confié, sans en
rien retrancher et sans y rien ajouter.

Ceux qui y ajoutent ou qui en retranchent quoi que ce
soit, sont des hérétiques, qui se constituent ainsi d'eux-mêmes
en dehors de la catholicité du christianisme et de l'Eglise.

La catholicité de l'Eglise doit être visible comme son unité,
comme sa sainteté et comme son apostolicité. Elle est visible partout

où il y a profession de toute la doctrine enseignée par le
Christ, partout où il y a pratique de toute sa morale, partout où
il y a emploi de tous les moyens de salut établis par lui. Jamais
l'Eglise universelle n'a exigé davantage pour se prononcer sur la
catholicité des Eglises particulières ou des individus. Et encore
ne s'agit-il pas d'une visibilité éclatante, miraculeuse et
parfaite, pas plus qu'on n'exige d'un homme ou d'une société
d'hommes que son unité et sa sainteté soient parfaitement
visibles, sans aucune ombre, sans aucune défectuosité. La
perfection que l'on est en droit d'exiger de la vérité même, de la
doctrine même, de la foi même, de la sainteté même, ne saurait

être exigée d'aucune société humaine, cette société fût-
elle fondée, comme l'Eglise chrétienne, sur le Christ même.
Autre est le Christ, autre est l'Eglise. L'Eglise n'est que le
corps du Christ, en ce sens que le Christ vit dans les fidèles
par sa doctrine et par sa grâce. Le Christ est l'âme de l'Eglise,
mais l'Eglise n'est que son corps. Or un corps, tout en étant
vivant, peut être malade, défiguré, couvert de plaies; il ne cesse
pas pour cela d'être le corps de l'âme qui le vivifie. De même,
l'Eglise chrétienne, tout en étant appelée à la perfection de la
vie et de la beauté, est cependant, sur la terre, souvent imparfaite

et infirme. « L'Eglise, dit S. Augustin, est maintenant
mélangée de méchants qu'elle ne devra plus renfermer un jour,
comme elle est maintenant mortelle, parce qu'elle se compose
d hommes sujets à la mort, mais un jour elle sera immortelle,
quand elle ne comptera plus dans son sein un seul homme
sujet à la mort même corporellement.... L'Eglise sur la terre
est composée de pécheurs, elle n'est pas immaculée. Ce n'est
que dans le ciel qu'elle sera sans tache ni ride, mais sur la
erre elle a des taches et des rides, parce qu'il y a toujours



— 266 —

en elle des pécheurs ». Et cette Eglise, malgré ses taches et
ses rides, malgré ses infirmités et ses imperfections, est cependant

la véritable Eglise du Christ.
Cette inévitable imperfection de l'Eglise universelle sur la

terre, est visible aussi dans chacune des Eglises locales ou

particulières qui la composent. Celle des Eglises particulières
qui se croit parfaite, sans tache ni ride, est ou aveugle, ou
distraite au point de ne pas se considérer, ou orgueilleuse au
point de ne pas pouvoir se voir telle qu'elle est réellement.

Pendant des siècles, hélas certaines Eglises particulières
ont passé leur temps à s'adresser les unes aux autres des

reproches sur leurs taches et leurs rides, croyant que plus
elles noircissaient leurs voisines, plus elles se blanchissaient
elles-mêmes. Certains Occidentaux, à certaines époques, ont été

injustes envers les Orientaux; et certains Orientaux ont agi
ou agissent.de même envers les Occidentaux.

Il serait temps, croyons-nous, que cette déplorable
théologie de récriminations et d'accusations (accusator fratrum)
cessât. Il serait temps que les Eglises qui se disent chrétiennes
prissent, les unes à l'égard des autres, une attitude plus digne,

plus respectueuse, plus charitable, et, disons le mot, plus vraie.

Il serait temps que l'orgueil ecclésiastique qui pousse certains

théologiens à se croire toute l'Eglise et à ne voir en dehors

de leur Eglise particulière que des hérétiques qu'ils prennent
en pitié ou en dédain, il serait temps, dis-je, que cet orgueil
ecclésiastique disparût à tout jamais. Il ne s'agit pas seulement

de se traiter sentimentalement et charitablement en frères;

il faut voir toutes les Eglises, même la sienne, telles qu'elles
sont réellement avec toutes leurs misères ; il faut voir si tous

ceux que nous appelons, dans une première phrase, des frères,
méritent réellement d'être traités, dans la seconde, de frères

égarés.
La présente étude a pour but de démontrer que l'Eglise

catholique ou universelle n'a jamais cessé d'exister en

Occident, malgré les hérésies de la papauté et malgré celles qu'on

désigne sous le nom général de protestantisme.

IL
Les Orientaux ont été maltraités, mal jugés, calomniés

même, soit par la papauté et ses jésuites, soit par nombre de



— 267 —

protestants. Il est naturel qu'ils soient irrités et même aigris
contre les papes, contre les jésuites, contre les écrivains
ultramontains, ainsi que contre les écrivains protestants qui les ont
blessés aussi profondément. Il est même naturel, reconnaissons-le,

qu'ils exagèrent les injustices dont ils ont eu à souffrir,
et qu'ils les imputent à tous les Occidentaux en général, sans
discerner les nombreux Occidentaux qui, à toutes les époques,
se sont abstenus de toute attaque envers eux, et même qui
ont pris courageusement leur défense. La douleur, l'amertume,
la colère ne discernent pas, n'analysent pas, ne distinguent
pas. Les Occidentaux sages et qui connaissent le cœur humain,
ne sauraient ni s'en étonner ni même s'en formaliser : par pari
refertur.

Que tel écrivain oriental déverse l'irritation longtemps
accumulée de son cœur, en disant que les Occidentaux sont
sans « bonne foi réelle » ; que tout l'Occident latin et protestant

porte « le cachet de la mort » ; qu'il est « déshérité de la
communion spirituelle de la prière » ; que pas un chrétien en
Occident n'a pris la défense de la vérité et de la charité
chrétiennes ; que « l'Europe occidentale tout entière peut être
considérée comme n'ayant aucune religion, quoiqu'elle n'ose point
se l'avouer » ; que « l'hypocrisie religieuse est pour ainsi dire
l'unique religion de l'Occident » ; que « le christianisme de
l'Occident s'est suicidé » ; que « le schisme occidental a dénaturé

le christianisme dans toute son essence spirituelle » ; etc.
Une telle exécution sommaire, des exagérations aussi exorbitantes,

des assertions aussi puérilement erronées, des thèses
aussi grossièrement blessantes, nous font sourire et sont loin
de nous déplaire, puisqu'elles ôtent à ceux qui se les
permettent le droit de nous accuser désormais. Nous pourrions
leur dire que maintenant nous sommes quittes ; et nous serions
même fort généreux, car aucun écrivain occidental, que je
sache, n'a tenu envers aucun Occidental un langage aussi
erroné et aussi injuste.

La part de l'animosité étant faite, raisonnons en chrétiens,
fatigués de voir les plus saintes causes compromises par les
passions des hommes et désireux de faire enfin la paix dans
la vérité et par la vérité.

Je commencerai par un argument ad hominem, en réfutant
ces Orientaux par eux-mêmes, en opposant à leurs griefs leurs



— 268 —

propres aveux, en défendant notre cause d'après leurs propres
principes. J'en appelle à Khomiakoff lui-même. Certes il n'est

pas tendre envers les Occidentaux. Ses aveux en leur faveur
en seront d'autant moins suspects. Je le cite en particulier,
parce qu'il a été, nous l'avons vu x), un esprit élevé, un chrétien

convaincu et dévoué à l'Eglise.
« On ne connaît bien, a-t-il dit, que le monde dont on est

soi-même2)». —Donc, lui dirons-nous, abstenez-vous de juger
aussi sévèrement le monde occidental dont vous n'êtes pas et

que vous connaissez mal. Méfiez-vous des jugements absolus
et tranchants qui seraient ici doublement déplacés.

— « L'Eglise est sans éclat. Comme son divin fondateur
et ses premiers disciples, elle passe presque inaperçue dans

l'humanité; elle vit oubliée ou ignorée8)». — Donc, si la
véritable Eglise orthodoxe a été, en Occident, sans éclat, presque
inaperçue, oubliée ou ignorée, elle n'a pas cessé pour cela

d'exister. Ne traitez pas sa modestie comme un néant.
— « Le nombre des fidèles ne peut pas servir de mesure

pour la sainteté de l'Eglise. Il est donc incontestable que

malgré votre isolement et les sensations pénibles qu'il peut
vous occasionner, vous pourriez encore être les dépositaires
de la sainte doctrine de notre Sauveur et des traditions de

son Eglise, si la justice était pour vous, et si vos convictions
et votre foi étaient établies sur des bases solides'1)». — Très-
bien. L'Eglise du Christ a été un petit troupeau, pusillus gr'ex,
et elle peut encore en être un. Le nombre est peu de chose

dans les questions de vérité. Les Orientaux, loin de reprocher
aux Occidentaux restés fidèles à la foi universelle leur petit
nombre, doivent les en estimer davantage ; et s'ils doutent de

l'exactitude de leur foi, qu'ils l'examinent à la lumière du
critérium de l'Eglise universelle. C'est à ce criterium que nous

en appelons pour démontrer la catholicité de notre foi : quod

ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est.

— « Il faut s'adresser à la totalité de l'Eglise, unie dans

la concorde et dans l'amour mutuel: car l'amour n'usurpe pas,

ne monopolise pas la grâce et ne réduit pas ses frères à

l'ilotisme spirituel5)». — Parfait. Donc, si les Orientaux veulent

') Voir la Revue, numéro 13, 1896, p. 46—70.
2) L'Eglise latine et le protestantisme au point de vue de l'Eglise d'Orient,

p. 241 ; Lausanne, Benda, 1872, I vol. in 8°.

3) P. 386. — ") P. 372. - s) P. 173-



— 269 —

pratiquer l'amour chrétien et la concorde envers la totalité de

l'Eglise, ils ne doivent pas traiter en ilotes les Occidentaux
restés fidèles à la foi, mais reconnaître l'exactitude de leur
foi et le bien fondé de leurs droits clans l'Eglise universelle.

— « Toutes les sectes chrétiennes ne renferment-elles pas
dans leur sein des hommes qui, malgré l'erreur de leurs
doctrines, le plus souvent héréditaires, rendent hommage par leurs
pensées, par leurs paroles, par leurs actions, par leur vie tout
entière, à Celui qui mourut pour leurs frères coupables? Tous
voient luire au milieu des ténèbres quelques rayons de la
lumière éternelle, révélée par des moyens divers ; ces rayons
sont faibles et insuffisants, mais ils émanent de Dieu et du
Christ, et viennent tous se concentrer dans le soleil de vérité
qui luit pour l'Eglise. C'est du trésor inépuisable de connaissance

intime ou de foi, confié à l'Eglise, que les sectes qui
s'en sont séparées tiennent les restes de révélation qu'elles
ont encore conservés1)... Je sais que, dans toute religion, il y
a déjà un principe ou une lueur de vérité ; je sais que cette
lueur est d'autant plus grande et plus vive que la religion
même s'épure; je sais qu'elle l'est surtout dans les sectes
chrétiennes; mais je sais aussi que la vérité même, c'est-à-dire le
christianisme, n'est que dans l'Eglise2)». — Les vrais catholiques

d'Occident ne sont jamais sortis de l'Eglise universelle ;

ils ne sauraient donc, à aucun prix, admettre qu'on les traitât
de sectes. S'ils ne sont pas, à eux seuls, toute l'Eglise
chrétienne, ils sont dans l'Eglise chrétienne, ils y ont toujours été
et ils n'en sont jamais sortis. Mais, même si les Orientaux
abusés s'obstinaient à les considérer comme des sectes, ils
devraient encore, d'après Khomiakoff, reconnaître qu'ils ne sont
pas dénués entièrement de la révélation chrétienne. Si le
christianisme est dans l'Eglise et s'ils sont dans l'Eglise, ils sont
donc chrétiens et chrétiens véritables.

— « A l'époque du schisme romain (IXe siècle), l'esprit de
l'Eglise était encore si puissant, même dans l'Occident, et si
opposé à l'esprit de la Réforme postérieure, que le romanisme
a été obligé de cacher aux yeux des chrétiens et à ses propres

yeux son propre caractère8). » — Donc, de l'aveu même
de Khomiakoff, le schisme romain n'a nullement détruit l'esprit
de l'Eglise en Occident. L'histoire démontre que cet esprit de

l) P. 269. — 2) p. 3II. __ ») p, 55.



— 270 —

l'ancienne Eglise s'est maintenu en Occident non seulement au
IXe siècle, mais encore dans tous les siècles suivants, malgré
le schisme romain, c'est-à-dire, malgré les faits et gestes de

la papauté et de ses agents.
— « Le schisme occidental est l'exclusion imméritée de tout

l'Orient, l'usurpation du monopole de l'inspiration divine*). »

— Or, répliquerons-nous, beaucoup d'Occidentaux ont protesté
contre cette exclusion injuste et imméritée de l'Orient; beaucoup

ont reproché à Rome sa conduite ; beaucoup ont proclamé
l'existence de la vie chrétienne et de « l'inspiration divine »,

en Orient non moins qu'en Occident. Donc, de l'aveu même
de Khomiakoff, beaucoup d'Occidentaux ne sauraient être
considérés, sans injustice, comme coupables de schisme envers
l'Orient.

— « L'Eglise compte parmi ses enfants et au nombre de

ses apologistes les plus distingués des hommes qui étaient nés

dans les communions occidentales2). » — Donc, dirons-nous,
les « communions occidentales » ne sont pas à dédaigner, même

au point de vue de la foi et de l'Eglise chrétiennes, si elles

fournissent à l'Eglise ses apologistes les plus distingués.
— « L'Eglise visible n'existe qu'en tant qu'elle est

soumise à l'Eglise invisible et consent à être sa manifestation;
et, d'un autre côté, l'Eglise invisible ne peut point accepter

comme sa manifestation une société religieuse qui ne serait

pas soumise au principe même de la communion chrétienne.
Ce principe est celui de l'amour mutuel en J.-C. et porte avec

lui ses fruits, la sanctification et la connaissance des mystères

divins, c'est-à-dire la foi. Tant qu'il existe, tant qu'il est admis

par tous, l'Eglise visible subsiste3). » — Or, dirons-nous,
l'histoire de l'Eglise occidentale montre de nombreux fidèles qui

n'ont cessé d'être «soumis à l'Eglise invisible», qui ont

toujours voulu «être sa manifestation», qui ont toujours ete

«soumis au principe de l'amour mutuel en J.-C», qui ont
proclamé les mystères divins et la foi. Donc, jamais la véritable

Eglise visible n'a cessé d'exister en Occident, malgré la papauté

et malgré les attaques de celle-ci dirigées contre l'Orient.

— « Si, dans l'immensité du monde oriental, au moins

deux ou trois évêques, restés fidèles à Dieu, bénissaient les

') P. 86. 2) P. 200—201. 3j P. 274—275.



— 271 —

ordres inférieurs et composaient à eux seuls tout l'épiscopat,
l'Eglise n'aurait rien perdu de sa force et de son unité, et elle
serait encore l'Eglise catholique comme au temps des apôtres1).»
— Nous n'irons pas aussi loin que Khomiakoff et nous ne dirons
pas que l'Eglise n'aurait rien perdu de sa force dans l'hypothèse

qu'il examine. Mais nous ferons observer aux Orientaux
que jamais l'Occident n'a été réduit à une hypothèse aussi
triste ; que toujours il y a eu, aux époques les plus éprouvées,
des évêques, des prêtres, des théologiens, qui n'ont cessé
d'affirmer la vraie foi et de pratiquer la vraie morale du Christ.
Donc jamais l'Eglise catholique n'a cessé en Occident.

— Quand Khomiakoff est contraint d'avouer des
défectuosités dans une des Eglises locales ou particulières de l'Orient,
il dit que cela regarde le « diocèse » russe, ou le « diocèse »

de la Grèce, et non point l'Eglise. — Si l'on voulait juger
l'Occident avec les mêmes poids et les mêmes mesures que
l'Orient, ne devrait-on pas dire aussi, en constatant des
défectuosités et même des hérésies soit à Rome, soit à Lyon, soit
à Florence, etc.: Cela regarde le diocèse romain, ou le diocèse
de Lyon, ou le diocèse de Florence, etc., et non point l'Eglise?

— Khomiakoff dit : « Plus justes envers la vigoureuse intelligence

et le noble caractère de Luther et envers les premiers
docteurs de l'anglicanisme, nous ne pouvons pas les considérer
comme des hérésiarques... Us firent de vains efforts pour sortir
des ténèbres et pour ramener l'hérésie papale à la vérité
primitive : mais l'homme ne peut point refaire l'Eglise des apôtres.
Il ne peut que s'y réunir. L'orgueil de l'Occident ne se décida
pas à se tourner vers l'Orient, et une nouvelle forme de
l'erreur et du protestantisme vint partager en deux le royaume de
1 hérésie papale et du protestantisme romain2). » — Khomiakoff
attribue à l'orgueil ce qu'il suffirait peut-être d'attribuer à

l'ignorance; car, au XVIe siècle, l'Eglise d'Orient était très peu
connue en Occident, et le criterium catholique très peu pra-
!qué. Quoi qu'il en soit, les anciens-catholiques ne font pas

autre chose que ce que demande Khomiakoff : ils veulent
«ramener l'hérésie papale à la vérité primitive»; ils se tournent
vers 1 Orient pour rétablir avec lui l'ancienne union brisée par

°me, brisée aussi, disons-le, par certains empereurs de By-

b R 206. 2) p. 277.



zance qui ont exercé dans l'Eglise de leur empire une influence
néfaste. Les anciens-catholiques, en proclamant toute la foi de

l'ancienne Eglise indivisée et seulement la foi de l'ancienne Eglise
indivisée, tendent à l'Orient orthodoxe une main fraternelle. Ils
n'ont point à refaire l'Eglise des apôtres, parce que l'Eglise
des apôtres n'a jamais cessé d'exister, ni en Orient, malgré
les nombreuses hérésies qui y ont été condamnées, ni en
Occident, malgré les erreurs papales et protestantes contre
lesquelles des voix nombreuses se sont élevées.

III.
D'autres considérations rendront aussi notre thèse

évidente.

1. Avant la rupture entre l'Orient et l'Occident, aucun
Oriental n'a élevé de doute sur l'orthodoxie ou catholicité de

l'Eglise occidentale, pas plus qu'aucun Occidental n'en a élevé

sur l'orthodoxie ou catholicité de l'Eglise orientale. Si donc on

veut suspecter la catholicité de l'une ou de l'autre Eglise, ce

ne peut être qu'à partir de la rupture entre l'une et l'autre.
C'est, en effet, ce que la papauté et ses agents ont fait

par rapport à l'Eglise orientale en la déclarant schismatique,
sous prétexte qu'à partir du IXs siècle elle n'a pas voulu se

soumettre à la prétendue autorité universelle de l'évêque de

Rome. Mais c'est un fait qu'aux yeux d'une grande quantité
d'Occidentaux les Orientaux n'ont pas cessé d'être de

véritables frères. Tous les Occidentaux qui ont protesté contre les

innovations papales, contre l'autorité abusive des papes, contre

leurs prétentions autoritaires et tyranniques, ont continué en

Occident le point de vue de l'ancienne Eglise indivisée, et sont

par conséquent demeurés, sur le point en question, dans le

même esprit que les Orientaux. C'est un fait que les visées

politiques des papes, loin d'avoir obtenu l'assentiment des

Occidentaux, en ont scandalisé un nombre considérable, et de

ce nombre étaient certainement les meilleurs chrétiens. La
rupture entre les deux grandes Eglises n'a donc jamais été, de la

part de l'Occident, ni complète ni absolue ; bien plus, elle n a

jamais été le fait de l'Eglise même d'Occident, mais seulement

de la papauté et de ses agents. Que d'évêques, que de

piètres, que de laïques instruits ont repoussé les doctrines de

Rome, l'absolutisme de Rome, les procédés de Rome, soit en-



— 273 —

vers les Orientaux, soit envers les Occidentaux! Donc les

Orientaux seraient mal fondés à affirmer que la catholicité a
été détruite en Occident par le seul fait que la papauté romaine
et ses théologiens ont rompu les anciennes relations avec
l'Eglise d'Orient et l'ont traitée de schismatique.

Il ne faut pas confondre l'Eglise avec la hiérarchie et avec
le gouvernement. L'Eglise n'est pas une société politique, où
le gouvernement et l'administration sont à peu près tout.
L'Eglise est une société religieuse et spirituelle ; c'est ce qui la
différencie d'avec les autres sociétés qui ont besoin d'être
gouvernées jusque dans les plus petits détails. Son seul chef est le
Christ. Les apôtres qu'il a envoyés ont été envoyés pour
répandre sa doctrine et pour apprendre aux hommes à pratiquer
ses préceptes (docentes eos servare quaecumquse mandavi vobis),
et non pour gouverner les âmes, encore moins les corps.
Habitués que nous sommes à voir du gouvernement et de
l'administration partout, nous sommes disposés à ne plus apercevoir

l'Eglise là où le gros de la hiérarchie viole les préceptes
du Christ et où la doctrine du Christ n'est professée que par
une minorité plus ou moins dispersée. C'est une erreur. Là où
deux ou trois sont réunis au nom du Christ et professent sa
doctrine, là est l'Eglise, puisque le Christ est au milieu d'eux.
C'est sur cette doctrine, qui est la parole même du Christ, que
nous nous basons pour affirmer l'existence et la visibilité de
l'Eglise catholique orthodoxe en Occident, même aux époques
de perturbations et de schismes.

Les Orientaux seraient également mal fondés à prétendre
que la catholicité a été détruite en Occident par le fait que le
filioque a été introduit dans le symbole occidental malgré l'Eglise
d Orient. Cette introduction et le maintien de cette introduction
sont entachés d'illégalité, cela est incontestable. Mais que les
Orientaux veuillent bien considérer qu'il n'y a pas là motif
suffisant pour déclarer l'Eglise occidentale hérétique, encore
moins toute l'Eglise occidentale hérétique.

D'abord, on sait comment cette introduction a eu lieu;
comment elle a été le fait de quelques synodes particuliers
d Espagne, de la volonté de Charlemagne, de quelques synodes
Particuliers de la Gaule et de l'Allemagne, enfin des papes à
Partir de Benoît VIII (1014). En vérité, est-ce là toute l'Eglise

Occident? Qui oserait le prétendre? Qui oserait en rendre réelle-



— 274 —

ment responsables tous ces fidèles qui n'ont jamais été
consultés, et qui, si on leur eût expliqué l'illégalité de la chose,
l'eussent certainement repoussée? Ils ont laissé faire parce qu'ils
ne se croyaient pas autorisés à prendre une décision ; rien de

plus.
Ensuite, on sait pour quel motif les premiers auteurs de

cette introduction l'ont faite : ils ont voulu, non pas enseigner
une hérésie, non pas corrompre la foi du symbole, mais
fortifier cette foi, en faisant mieux ressortir, pensaient-ils, la divinité

du Fils, puisqu'ils l'associaient au Père dans les actes de

la vie divine. Il n'y avait, dans cette manière de penser, aucune
hérésie ni d'intention, ni de fait, la doctrine de l'unité de principe

en Dieu étant sauve.
Enfin, quant aux théologiens plus instruits qui savaient

qu'il n'y a qu'un principe dans la Trinité, ils n'ont jamais eu

la pensée de contredire cette vérité et ils ont toujours voulu

expliquer correctement le filioque. Beaucoup d'Orientaux ont

reconnu que l'explication de ces derniers est acceptable comme

opinion ; ils s'opposent seulement à ce qu'on en fasse un dogme

et ils ont raison. Mais aucun partisan du filioque n'en fait un

dogme. — Qu'on le retire alors du symbole, disent-ils, puisque

le symbole ne doit contenir que des dogmes. Pour ma part,

j'approuve leur raisonnement et leur exigence. Mais ils doivent

aussi reconnaître, de leur côté, que, dans un tel état de choses

et avec de telles explications, on ne saurait taxer d'hérésie

formelle toute l'Eglise occidentale, sa foi étant pure et exacte

sur ce point, bien que la conduite des auteurs de l'introduction
et des papes qui l'ont ensuite acceptée et maintenue, ait été,

comme il a été dit, illégale et regrettable.
La catholicité de l'Eglise occidentale subsiste donc, malgré

la faute en question, faute qui ne saurait être attribuée à tous

les fidèles d'Occident, et qui a été regrettée et désavouée par

beaucoup d'entre eux. On ne saurait être déclaré coupable

d'hérésie formelle malgré soi.

Quant aux dogmes erronés que la papauté a formulés dans

les conciles particuliers qu'elle a tenus, ils ont été repoussés

aussi par un nombre considérable de théologiens et de fidèles.

On peut dire qu'il existe des protestations contre tous ces

conciles prétendus œcuméniques, et que pas un d'eux, pas même

le concile de Trente, n'a été accepté intégralement et unanime-



— 275 —

ment. On peut dire que, lorsqu'une définition formulée dans

un de ces conciles était de nature à choquer la raison ou la
foi, toujours il s'est trouvé des théologiens et des écrivains
qui en ont « tourné » le sens de manière à le faire rentrer
dans la doctrine traditionnelle, et qui n'ont, de fait, admis que
celle-ci, s'en référant avant tout à la doctrine des Pères et
subordonnant à cette doctrine la définition en question. Ce sont
là des faits certains, qu'il serait facile de mettre en pleine
lumière.

Sans recourir aux prétendus hérétiques du moyen âge, qui
ont été souvent plus catholiques et plus orthodoxes que les

inquisiteurs qui les ont persécutés, on peut et on doit considérer

comme de vrais catholiques ces nombreux fidèles qui,
dans tout l'Occident, ont constamment fait opposition aux
fausses doctrines romaines, à ses faux documents, à ses fausses
dévotions, aux agissements du clergé séculier et du clergé
régulier, à la vente des indulgences, au trafic des messes, aux
superstitions de toutes sortes, à la fausse morale de Rome, etc.
Toute la littérature occidentale, à dater du IXe siècle, est remplie

de ces oppositions et de ces protestations ; il est facile de
les suivre et de les recueillir siècle par siècle jusqu'au XIXe.
Toutes ces voix montant vers le ciel contre les erreurs et les
iniquités de Rome, forment même une des pages les plus
éloquentes et les plus sublimes de l'histoire de l'Eglise. Je suis
prêt à les publier, si la discussion l'exige. Qu'on lise, en tout
cas et entre cent autres, l'ouvrage de M. Rocquain sur « l'Esprit

de Réforme avant Luther J) » ; on y verra comment l'esprit

de l'ancienne Eglise indivisée n'a cessé de lutter, en Occident,

contre ceux qui ont voulu l'étouffer, mais qui n'ont pas
réussi. Ce spectacle est réconfortant. Innombrables ont été les
catholiques qui, en Occident, ont demandé la réforme de la
papauté; qui ont voulu rester catholiques, sans être ultramontains;

et qui ont vu dans le pape le patriarche d'Occident, le
chef administratif de l'Eglise occidentale, sans vouloir reconnaître

d'autre chef spirituel que J.-C, et d'autres dogmes que
ceux qui ont été définis par l'Eglise universelle et les conciles
réellement œcuméniques.

Paris, Thorin. Voir la Revue, n» 3, 1893, p. 465—471, et n» II, 1895,
P. 572—577.



— 276 —

2. Or, si l'esprit catholique de l'ancienne Eglise universelle

n'a pas été détruit par l'esprit ultramontain ou romain,
il ne l'a pas été davantage par les systèmes protestants. Les

oppositions occidentales contre les différentes espèces de

protestantisme, sont non seulement nombreuses, mais je dirai même

trop nombreuses, tant elles sont outrées souvent et dépassent
maintes fois la mesure. C'est un lieu commun tellement
évident qu'il est inutile d'insister.

3. Que l'on accuse la papauté de schisme et d'hérésie, on

a raison. Que l'on voie dans les Eglises protestantes des erreurs
graves et même des hérésies, on a encore raison. Mais que
l'on conclue de ce double fait que tout VOccident a été et est

hérétique, c'est une erreur manifeste : car ni la papauté ni le

protestantisme ne sont l'Occident, encore moins tout l'Occident.
Tout l'Occident a été rempli, à toutes les époques, de fidèles,
de prêtres et même d'évêques, qui n'ont été ni ultramontains
ni protestants ; qui ont toujours professé un profond respect

pour le catholicisme et pour l'Eglise catholique, et non pour
l'ultramontanisme ni pour le parti ultramontain; qui n'ont jamais
cessé de défendre la foi des anciens conciles et de glorifier
l'Eglise primitive, la tradition universelle consignée dans les

écrits des Pères. Eliminer d'un trait de plume tous ces catholiques

courageux qui se sont souvent exposés aux persécutions en

témoignage de leur foi, c'est fausser l'histoire et la vérité. Ne

voir dans tout l'Occident que le romanisme et le protestantisme,

c'est un procédé par trop sommaire, qui n'est plus de

mise. Les jugements « in globo »' de cette sorte ne sont plus

permis en notre siècle d'analyse et de dissection, où la critique
historique a des exigences nouvelles. Elle ne se contente plus,

en effet, des étiquettes générales qu'on accolait autrefois,
commodément, sur un parti ou une Eglise, pour en prononcer la

condamnation ou la justification, sans pénétrer dans le sens

strict des mots, dans la vraie substance des idées et des choses.

La critique historique a déjà remis à sa vraie place et réduit

à ses justes proportions la papauté, en la distinguant très nettement

de l'Eglise universelle l). Elle nous rendra encore d'autres

services non moins signalés, si nous savons la pratiquer exactement

et sans parti pris.
') Voir le Catholique national du 30 novembre 1895, p. 113—114-



— 277 —

4. Mais, dit-on, tous ces opposants qui ont lutté contre les
hérésies papistes et autres, auraient dû s'organiser en Eglise
et former contre la papauté une Eglise distincte de la papauté,
et ayant sa hiérarchie propre et son administration propre, etc.

Il est à considérer que ces opposants étaient tantôt des

laïques, tantôt des prêtres et des évêques. Comme ils se
trouvaient partout, ils ne se sentaient nullement isolés, et n'éprouvaient

aucun besoin de former une Eglise à part. Ils se savaient
membres de l'Eglise universelle; cela leur suffisait. Ils
n'avaient aucun doute sur la validité des sacrements qui leur
étaient conférés, et l'idée d'avoir pour eux un clergé à part
ne leur est pas venue à l'esprit, parce que les ecclésiastiques
qui pensaient comme eux étaient faciles à découvrir. L'objection

tombe donc d'elle-même x).

Mais, dit-on encore, tous ces catholiques hostiles à Rome
se cachaient de leur mieux, et ainsi la catholicité de leur Eglise
manquait de la visibilité nécessaire.

Sans doute ceux des catholiques qui étaient poursuivis de

très près par les inquisiteurs, faisaient souvent tous leurs efforts
pour échapper à la prison et au dernier supplice. Mais
souvent aussi ils ont affronté avec héroïsme la barbarie de leurs
persécuteurs. En dehors de ces cas particuliers, les adversaires
de l'ultramontanisme ne se sont que rarement dissimulés ;

presque toujours ils ont exprimé leurs opinions au grand jour.
Ce n'est qu'à partir du concile du Vatican que beaucoup
d'adversaires de l'infaillibilité du pape, ont cru devoir cacher leurs
opinions, pour échapper à la police jésuitique. Mais la protestation

ouverte, le non possumus éclatant des anciens-catholiques

a empêché la catholicité de l'Eglise d'Occident de
disparaître dans l'obscurité; cette catholicité est donc toujours
visible.

5. On voit, par ces faits et par ces considérations, combien

se tromperaient les théologiens orientaux qui s'imagineraient

que l'Eglise orientale est la seule Eglise catholique ou
orthodoxe, et qu'elle est la seule Eglise universelle, sous
prétexte que l'Eglise occidentale aurait cessé d'exister sous les
deux étreintes du romanisme et du protestantisme. Jamais les
Orientaux, au temps des conciles de L3Ton et de Florence,

7) Voir le Catholique national du 14 décembre 1S95, p. I18.

Revue intern, de Théologie. Heft 14. 1896. 19



— 278 —

n'ont émis, que je sache, de telles prétentions, et s'ils les
émettaient aujourd'hui, ils ne feraient que montrer combien, avec
le temps, ils se seraient laissé pénétrer de l'esprit papiste, qui
ne voit que sa propre Eglise et qui en dehors d'elle ne reconnaît

l'orthodoxie d'aucune. Ce serait le même exclusivisme,
le même aveuglement et le même orgueil pharisaïque.

Qu'ils veuillent bien lire le passage suivant de saint François

de Sales : « Entre les perdrix il arrive souvent que les

unes desrobent les œufs des autres, afin de les couver, soit

pour l'avidité qu'elles ont d'estre mères, soit pour leur stupidité

qui leur fait mesconoistre leurs œufs propres. Et voicy
chose estrange, mais néantmoins bien tesmoignée ; car le
perdreau qui aura été esclos et nourry sous les aisles d'une
perdrix estrangère, au premier réclam qu'il oyt de sa vraye
mère qui avoit pondu l'œuf duquel il est procédé, il quitte la

perdrix larronnesse, se rend à sa première mère, et se met à

sa suite, par la correspondance qu'il a avec sa première
origine Il en est de mesme, Théotime, de nostre cœur ; car

quoy qu'il soit couvé, nourry et eslevé emmy les choses
corporelles, basses et transitoires, et, par manière de dire, sous
les aisles de la Nature ; néantmoins, au premier regard qu'il
jette en Dieu, à la première cognoissance qu'il en reçoit, la
naturelle et première inclination d'aimer Dieu, qui estoit

comme assoupie et imperceptible, se resveille en un instant... A»
J'ajouterai : U en est de même de notre Eglise ancienne-

catholique : car, quoi qu'elle ait été couvée par l'Eglise romaine,

«perdrix larronnesse», elle n'est pas née d'elle, mais de

l'ancienne Eglise universelle. La méprise sur ce point n'est plus

possible, pour peu que l'on étudie avec exactitude l'histoire de

l'ancienne et de la nouvelle Eglise en Occident au IXe siècle

et dans les siècles suivants.
Bref, quatre faits restent indiscutables: — 1° H existe,

dans l'Eglise catholique d'Occident, des protestations aussi

fermes et aussi explicites que nombreuses contre les erreurs

et les vices de Rome. Les évêques, les prêtres, les laïques qui

les ont écrites n'étaient certainement romanistes ni d'esprit ni

de cœur, mais catholiques; — 2° Les protestations contre le

protestantisme n'ont été ni moins nombreuses ni moins fermes.

b Traité de l'amour de Dieu, livre I, chap. xvi.



— 279 —

Ce qu'on pourrait plutôt leur reprocher, c'est d'avoir été
souvent excessives, dépassant la mesure et le but, poussées jusqu'à
la violence et même jusqu'à l'erreur; — 3° Outre ces deux
séries de protestations, qui n'ont pu être faites ni par des
ultramontains ni par des protestants, il existe encore, dans
l'Eglise catholique d'Occident, de nombreux ouvrages scientifiques

en faveur du véritable christianisme et de la véritable
orthodoxie. La prodigieuse activité théologique qui a produit
des œuvres aussi eminentes, gloires du catholicisme occidental,

ne peut pas être elle-même une activité hérétique et
condamnable; — 4° Enfin, il existe, dans l'Eglise catholique d'Occident,

une quantité d'œuvres de charité, d'institutions de
bienfaisance, où les dévouements les plus héroïques se manifestent
chaque jour, au service de toutes les misères physiques,
intellectuelles et morales. Dira-t-on que ces dévouements sublimes,
ces œuvres admirables, ne proviennent pas de l'esprit de foi
et de charité, de l'esprit même de J.-C? C'est impossible. Le
Christ est manifestement là, vivant!

Or, en présence de ces quatre faits, tout esprit de bonne
foi, se rappelant, comme dit le Christ, qu'il faut juger l'arbre
d'après ses fruits, et qu'on ne recueille pas des figues sur des

épines, avouera, en bénissant le Sauveur, qu'il n'a pas cessé
de veiller sur son Eglise en Occident, et que, si une partie a
prévariqué, l'autre partie, sous des formes peut-être imparfaites
et dans des cadres peut-être défectueux, lui est cependant
restée fidèle, en conscience et de fait, in spiritu et in veritate.

Il suffit. Nous avons démontré par des arguments positifs

que le romanisme et le protestantisme ne sont pas tout
l'Occident; que beaucoup de catholiques occidentaux sont
restés fidèles à l'ancienne foi et à l'ancienne Eglise universelle.

Que nos frères orientaux se réjouissent plutôt de cet
état de choses, si, comme nous n'en doutons pas, ils ont le
zèle de la maison de Dieu. Cette maison de Dieu a été fortement

ébranlée et en Orient et en Occident : en Orient, où tant
d'hérétiques ont surgi, où tant de patriarches ont failli; en Occident,

où le papisme et le protestantisme ont répandu de graves
erreurs. Mais, si la maison de Dieu a été ébranlée, elle n'a été
détruite ni en Orient, malgré les uniates, malgré les sectes,
m en Occident, malgré les ultramontains, malgré les sectes.
Que les vrais chrétiens, les vrais catholiques, les vrais ortho-



— 280 —

doxes, se réunissent d'Orient et d'Occident pour rendre à la
maison de Dieu sa splendeur première : multi ab oriente et

occidente venient et recumbent cum Abraham, et Isaac, el

facob in regno ccelorum (Matth., Vili, 11)... Ecce quam bonum
et quam jucundum habitare fratres in unum (Ps. 132, 1)!

Oui, que le temps des récriminations haineuses, des
prétentions hautaines, des revendications stériles, des jalousies
mesquines, soit à jamais passé Trop longtemps déjà les âmes

chrétiennes ont été scandalisées et attristées par toutes ces

divisions hostiles d'autel contre autel et d'Eglise contre Eglise.
A la guerre il faut substituer désormais la paix : non la paix
de l'indifférentisme, qui abandonne les dogmes chrétiens aux
ennemis du christianisme; non la paix de ce sentimentalisme
prétendu mystique, qui, tout en glorifiant « l'idée » chrétienne,
fait bon marché des « doctrines » chrétiennes, et qui ne voit
plus dans le christianisme qu'un sentiment et non une doctrine
positive; mais la paix dans la foi une et par la foi une, la

paix dans la vérité et par la vérité, sans retranchement ni

addition; enfin la paix dans l'humilité et par l'humilité, cette

humilité chrétienne qui, tout en faisant aimer à chacun son

Eglise particulière, la lui fait cependant subordonner à l'Eglise
universelle, laquelle renferme dans son unité toutes les Eglises

particulières professant la même foi, reconnaissant le même

Christ, et baptisées du même baptême : una fides, unus Christus,

unum baptisma.
E. MlCHAUD.


	De la visibilité de l'ancienne Église catholique en occident du IXe siècle à l'époque actuelle

