
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Les confréries religieuses dans l'ancienne Russie

Autor: Parkoff, M. A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


253

LES CONFRERIES RELIGIEUSES
DANS L'ANCIENNE RUSSIE

d'après M. A. Papkoff*).

Avant de passer à la description de la lutte suprême entre-
les confréries orthodoxes et le catholicisme jésuitique, représenté

par le gouvernement polonais et plus encore par la
société polonaise, nous devons jeter un regard sur le prototype
et la base de ces confréries. Elles sont greffées sur la
commune primordiale de l'ancienne Russie (ou plutôt des différentes
tribus slavonnes qui la formèrent aux IXe et Xe siècles),
commune qui a transmis son caractère à différentes autres
associations que nous retrouvons plus tard clans l'histoire de notre
pays. Cette commune primordiale était le propriétaire légal et
effectif de la terre, du sol; tons les membres de la commune
lui étaient indistinctement soumis; ils n'étaient que les usufruitiers

de la propriété communale, et, ayant tous un droit commun

et égal à cette terre, ils étaient par là même égaux entre
eux. L'individu disparaissait dans l'ensemble; mais en revanche
c était la commune dans son ensemble, et non l'individu, qui
était imposée. Tous répondaient pour un seul et vice versa;
a cette solidarité correspondait la plénitude du pouvoir possédé
par la commune. C'était, par exemple, la commune urbaine
qui élisait le Prince (élection confirmée par un mutuel serment) ;

c était elle qui déclarait la guerre, etc. Peu à peu, à côté de la
propriété communale, surgit la propriété particulière ; le Prince

"•"') Voir la Revue, 1895, 11° ", P- 505—Sr9-



— 254 —

était souvent l'un des plus grands propriétaires. Mais cela ne
diminua pas l'importance politique et sociale de la commune.
Son autonomie resta intacte ; elle garda son droit d'élire ses

juges et ses fonctionnaires, etc. L'organisation communale ne
fut en aucune façon atteinte par le développement du pouvoir
du souverain ; tout au contraire, les souverains les plus autoritaires,

comme le Tsar Jean IV, le Terrible, ou son grand-père
Jean III qui secoua définitivement le joug des Tartares (1480),
avaient grande confiance dans la commune. Le Tsar lui avait
reconnu le droit d'en appeler des décisions des administrateurs,
grands et petits, qu'il nommait pour la gouverner; souvent il
permettait à la commune de remplacer les administrateurs qu'il
nommait, par des élus de la commune qui étaient confirmés

par l'autorité locale ; mais ces élus étaient considérés comme
faisant le service et « l'affaire » du souverain (gossoudarévo
délo A Le souverain russe considérait et considère l'habitant de

la commune rurale, le paysan, comme un sujet aussi fidèle

que n'importe quel autre.
Malgré toutes les vicissitudes qu'eut à subir notre ordre

social, la commune n'en resta pas moins la base de toute
notre organisation. Elle résista même en Lithuanie et dans la

Russie Blanche, où elle eut à subir des assauts bien autrement
sérieux. Elle fut reconnue et maintenue par le statut
Lithuanien2); mais le gouvernement polonais fit tout pour la
désorganiser, la détruire, car elle représentait un rempart redoutable
de la nationalité russe et de la religion orthodoxe, également
hostiles et au polonisme et au catholicisme-romain qu'on tâchait

d'imposer au pays par tous les moyens les plus illégaux et

les plus despotiques. Ce fut surtout au XVIIIe siècle que le

joug devint intolérable, quand la résistance de l'aristocratie et

du haut clergé fut brisée, quand ils devinrent doublement

renégats.

') C'est là un des traits caractéristiques de l'organisation russe: l'élu de la

terre (zemla), de la société, et l'élu du souverain, servent également la même cause

(l'Etat représenté par le souverain et le souverain identifié avec l'Etat, avec la nation).

On ne retrouve pas en Russie la lutte entre les représentants du souverain et tes

représentants du peuple. On ne retrouve pas non plus la lutte, si acharnée en ucc -

dent, des différentes classes de la nation entre elles.
2) C'était le code de lois qui était en usage dans le Grand-Duché de Lithuanie.

Il avait été écrit en langue russe, langue généralement en usage dans le pays, e

ne fut traduit en polonais que beaucoup plus tard, après la dénationalisation de 1 ans o-

cratie lithuanienne.



— 255 —

C'est donc sur la commune rurale que furent greffées les
confréries orthodoxes ; cela fut d'autant plus aisé que la
commune se groupait autour de l'église. Le temple de Dieu était
en même temps le centre de la vie sociale ; c'était près de

l'église que se réunissait la commune pour décider les questions
qui surgissaient dans les différentes sphères de la vie du
peuple. Aussi voyons-nous surgir en très grand nombre des

églises et des monastères, construits et dotés par des communes
rurales et même par de simples paysans ; et le clergé orthodoxe,

qui ne forma jamais une caste séparée du reste du
peuple, faisait cause commune avec ce peuple : leurs intérêts
étaient solidaires, identiques.

C'est donc autour de l'église que venaient se grouper les
institutions de bienfaisance, très nombreuses dans l'ancienne
Russie: les hôpitaux, les hospices pour les pauvres, les infirmes
et les vieillards, les cellules pour les nécessiteux de toutes
classes, les orphelinats, etc.

Ces hôpitaux et ces hospices étaient souvent desservis
par des prêtres élus dans ce but. Il ne faut pas non plus
oublier les nombreuses écoles qui toutes étaient guidées par
le clergé.

C'était encore la commune, renforcée cette fois par tous
les habitants de la paroisse, qui élisait le clergé, les baillis
(starostes) chargés de l'administration de la propriété de l'Eglise,
et d'autres employés. La commune administrait, il est vrai, la
propriété de l'Eglise, mais la considérait comme appartenant
à Dieu et aux pauvres; la charité communale prenait parfois
des formes étranges. Les gens nécessiteux faisaient souvent
des emprunts à la caisse de l'Eglise, qui était un créancier
peu exigeant. Voici un exemple entre beaucoup d'autres. Parmi
les actes de l'une des communes d'Oustioug (nord de la Russie),
nous trouvons la décision suivante : « Il est décidé que sur les
dix-huit roubles que doivent à la caisse de l'Eglise les nommés
Kouvakin et Ponamareff, ils auront à payer quatre roubles;
quant aux quatorze autres, ils leur seront «pardonnes» (remis);
et c'est aux Saints Athanase d'Alexandrie et Théodore Stratilate x)

que la commune transmet la fin de la cause (ce sont eux qui
devenaient les créanciers de Kouvakin et de Ponamareff).

L église de la paroisse était consacrée à ces deux Saints.



— 256 —

Telle était l'organisation de la commune (et de la paroisse),
ce dernier rempart de notre religion et de notre nationalité.
Dans les commencements, avant l'époque de la néfaste Union
religieuse, ces confréries, bien que basées sur l'idée orthodoxe,
n'avaient aucun sentiment d'hostilité pour le catholicisme, à

ce point qu'elles admettaient dans leur sein non seulement des

laïques catholiques, mais même des prêtres catholiques, qui
faisaient très bon ménage avec les membres orthodoxes : de

nombreux documents trouvés dans les archives de Vilna en

font foi. Ce n'est que plus tard, quand on voulut imposer a

la Russie occidentale et à la Lithuanie l'union avec Rome,

que le peuple se révolta! A qui donc la faute? Si on n'avait
pas touché à notre foi et à notre nationalité, nous n'aurions
probablement pas vu la chute de la Pologne :). Ce n'est que
poussées par la nécessité, que, à titre de légitime défense, ces

confréries de pacifiques devinrent belliqueuses et que, malgré
l'inégalité évidente des forces, elles relevèrent le gant que leur
jetait Rome par l'entremise de la Pologne.

Les hostilités commencèrent par la publication, en 1577,

de l'ouvrage sur 1'« Unité de l'Eglise de Dieu» de l'éloquent
et retors chanoine Pierre Skarga, ouvrage dédié au prince
Ostrojsky, le pilier de l'orthodoxie dans la Russie occidentale.
C'était un défi lancé à notre Eglise. Le défi fut relevé par les

princes Ostrojsky et Kourbsky. En 1588 parut l'ouvrage du

«prêtre Basile», imprimé à Ostrog (résidence des Ostrojsky),
traitant du «filioque» intercalé dans le credo, et de la suprématie

du pape.
Rome et les jésuites espéraient avoir facilement raison de

l'Eglise orthodoxe et de la nationalité russe ; ils espéraient

que, en gagnant le haut clergé et l'aristocratie orthodoxes, ils

triompheraient facilement de tout le reste. Ils se trompèrent

') Il faut dire que quelques-uns des rois de Pologne valaient beaucoup mieux

que leurs sujets: ainsi Etienne Bathori n'était pas hostile à notre religion, Ladislas

IV non plus. Quand les cosaques (orthodoxes) vinrent à lui pour se plaindre des

persécutions que leur faisait subir le gouvernement polonais, lequel était alors tou

entier aux mains des jésuites, enlevait aux orthodoxes leurs églises ou les louait a des

juifs, etc., il leur dit: Je ne puis rien faire pour vous, mais n'avez-vous donc pas

de sabres à vos côtés Les braves cosaques se souvinrent de ce conseil, et quelques

années plus tard, le héros petit russien — le Hetman Dieudonné (Bogdan) Ivhme -

nitzky — après maintes défaites infligées aux armées polonaises, passait volontairement

avec la moitié de la Russie du sud sous la domination du Tsar orthodoxe Alexis.



— 257 —

amèrement, car il fallait briser tout un peuple. Notre foi
appartient autant au premier de nos évêques qu'au plus humble
des prêtres et au dernier des laïques. Abandonné peu à peu
de ses chefs spirituels et politiques, des évêques et de l'aristocratie,

le peuple se leva et accepta bravement une lutte inégale
et terrible avec Rome et avec l'ordre des jésuites, qui à cette
époque déployait précisément sa plus grande énergie, était au
faîte de sa puissance et disposait de toutes les forces du
gouvernement polonais x).

Les visites de la Russie occidentale par deux patriarches
orientaux, Joachim d'Antioche (1586) et Jérémie de Constantinople
(1588 et 89), firent époque dans la vie des confréries religieuses
orthodoxes. Nous nous bornerons à indiquer les faits les plus
saillants qui accompagnèrent ces visites.

Joachim se rendit d'abord à Lvov (actuellement Lemberg),
la ville la plus importante de la Galicie. La lutte y sévissait
depuis longtemps. En 1583, le clergé catholique-romain, armé
et soutenu par la petite noblesse (schliachta) polonaise, avait
attaqué, le soir de la fête de la Nativité, les églises et les
couvents orthodoxes; il s'en était emparé et y avait apposé
des scellés. La grande confrérie orthodoxe de Lvov se présenta
au patriarche et le mit au courant de sa triste position;
Joachim ne put leur rendre leurs églises, mais il releva le courage
de ses coreligionnaires, les exhorta à persévérer et leur donna
sa bénédiction, Il visita le pays et put se convaincre que les
forces du peuple orthodoxe étaient encore grandes, quoique
désunies et mal dirigées. La confrérie de Lvov reçut un
nouveau statut (1586), dans lequel il était dit que le but de la
société était de raffermir et de développer la civilisation dans
le sens religieux et moral; que la fortune de la confrérie était
la fortune des pauvres; qu'elle serait affectée aux soins à
donner aux orphelins, aux malades, aux abandonnés, aux
pèlerins, aux opprimés, au rachat des prisonniers, aussi à
soutenir les couvents et les temples de Dieu, etc. C'était, on le
voit, un cercle d'activité très grand. Cette même année, la
confrérie fonda à Lvov un collège pour l'étude du slavon, du

Quelques patriotes polonais plus clairvoyants que les autres et animés d'un
P us noble esprit (par exemple, le grand chancelier Zamoïski) prédisaient les résultats

ces persecutions et la perte de la Pologne ; mais leurs voix se perdirent dans
es de la foule, enivrée des premiers succès et forte des bénédictions de Rome.



— 258 —

grec et du latin, de la religion orthodoxe, de la rhétorique, de

la dialectique, de l'histoire, de la philosophie et de la musique.
Les membres de la confrérie s'engageaient à vivre selon l'évangile

et conformément à la doctrine et aux règles des Apôtres
et des Pères, et à inciter le prochain au perfectionnement de

soi-même, Les membres de la confrérie prêtaient serment de

fidélité aux statuts de la confrérie ; la solidarité la plus
complète existait entre ses membres, les anciens la dirigeaient
selon les préceptes de l'évangile, les querelles et litiges
se décidaient non pas devant les tribunaux officiels, mais

par les membres de la confrérie. Il était statué que les anciens,
les chefs, étaient, en cas de contravention, passibles d'une

peine deux ou même trois fois plus sévère que les autres
membres. Le patriarche, comprenant que ces confréries étaient
la seule force et la seule ressource de la religion orthodoxe
dans sa lutte contre Rome, accorda à la confrérie de Lvov
des droits très étendus J) : en vue de son caractère semi-ecclésiastique,

il lui accorda celui de « censurer et de punir ceux

qui ne se soumettraient pas à la vérité», et même de retrancher

de la communion, par l'organe du prêtre, les membres

impénitents. Ce droit si important, conféré par le patriarche à

la confrérie de Lvov, lui donnait un certain droit de contrôle

sur les autres confréries du sud-ouest de la Russie et en faisait

un centre de résistance aux attaques des jésuites. Ce droit
s'étendait même sur l'évêque (ce qui était motivé par les

circonstances de l'époque, le haut clergé ayant montré peu de

fermeté dans la défense des intérêts de la religion). «Si l'évêque»,
était-il dit dans les statuts, « ne gouverne pas l'Eglise selon

les règles des Apôtres et des saints Pères, s'il fait dévier les

justes et soutient ceux qui agissent contre la loi, tous doivent

s'opposer à cet évêque comme à l'ennemi de la vérité. »

Le patriarche de Constantinople, Jérémie, ne tarda pas a

prendre la confrérie de Lvov sous sa protection spéciale et il lui

envoya (1587) le métropolitain Arsène, qui se chargea de donner

des leçons au collège.
A peu près à la même époque, fut réformée et développée,

dans les mêmes lignes, la confrérie de Vilna; son règlement

fut approuvé et imprimé en 1588. Elle avait également pour

l) Des droits semblables furent accordés plus tard aux autres confréries.



— 259 —

but de réformer les mœurs, conformément à la doctrine
chrétienne, et d'empêcher le développement des passions qui
pouvaient mener à la désunion et à la haine du prochain. On
acceptait comme membres de la confrérie des personnes des
deux sexes. Le programme de la confrérie de Vilna était à

peu près identique à celui de la confrérie de Lvov : fondation
d'écoles, d'hospices, etc. La confrérie établit une typographie
où l'on imprima des ouvrages correspondant aux statuts, entre
autres des ouvrages de polémique religieuse. Elle se mit en

rapports constants avec la confrérie de Lvov. En 1588, le
patriarche Jérémie arriva à Vilna, confirma les statuts de la
confrérie, ainsi que le règlement du collège pour l'étude du
grec, du latin et du russe; il lui donna également le droit de
censure et d'excommunication contre ceux qui s'opposaient à
la confrérie et qui menaient une vie scandaleuse. Personne,
pas même l'évêque, n'était exclu du droit de censure donné à
la confrérie. Bientôt après 1589, les statuts de la société furent
confirmés par le roi Sigismond III, auquel on avait soumis les
lettres du patriarche. L'éducation donnée au collège de la
confrérie était gratuite.

A sa seconde visite à Vilna, le patriarche mit de l'ordre
dans les affaires de l'Eglise orthodoxe en Lithuanie, mais il
eut le malheur de nommer métropolitain le trop fameux Michel
Rogoza. Outre ces deux grandes confréries, les deux patriarches
en fondèrent et en modifièrent, en les améliorant, beaucoup
d'autres, tant dans les villes que dans les villages. Ce puissant
soutien vint à propos pour redonner de l'énergie à la lutte de
l'orthodoxie contre Rome et contre les jésuites. Les règlements
de toutes ces nouvelles confréries étaient généralement imités
de ceux de Lvov et de Vilna, qui, surtout la première,
soutenaient les confréries nouvelles en leur envoyant des professeurs
de slavon, de grec et de latin. L'influence civilisatrice de ces
associations fut très importante et coopéra puissamment à
former des défenseurs à la cause de la nationalité russe. En
1591, la confrérie de Brest, en raison de son importance, fut
déclarée « stavropigiale » (c'est-à-dire ne relevant que du
patriarcat).

U est clair que la largeur du programme des confréries
motivait de fortes dépenses, et il était tout naturel qu'elles
fissent appel à leurs coreligionnaires orthodoxes d'Orient et de



_. 260 —

Russie. C'est ainsi que nous trouvons une pétition de la
confrérie de Lvov adressée au tsar Théodore en 1592, pour
le prier de l'aider à subvenir aux grandes dépenses que lui
imposent les circonstances. Le tsar Théodore s'empressa de

satisfaire à leur désir. Les secours ne manquaient pas, le

nombre des membres fragmentait et parmi ceux-ci on voyait
des noms illustres, que, malheureusement, on voit plus tard
figurer parmi les noms des ennemis de l'orthodoxie et du nom
russe, entre autres, le prince Wischnevetzky, Dieudonné Sa-

piega, Tyschkevitsch et d'autres. Parmi les membres de la

confrérie de Vilna, nous voyons figurer les noms des Oginsky,
clés Sangouschko ; la confrérie de Lublin comptait parmi ses

membres le prince Georges Czertoriysky, tous fervents
orthodoxes dans ce temps-là. Les représentants des confréries
prenaient part aux conciles locaux de l'Eglise orthodoxe et leur
voix avait une influence très grande sur les décisions.

Mais les renégats conspiraient déjà depuis longtemps;
déjà en 1591, les quatre évêques de Loutzk, de Lvov, de

Pinnsk et de Kholm avaient fait savoir au roi qu'ils étaient

prêts à passer sous la domination du pape. Le roi leur
témoigna sa joie et leur promit son appui. L'affaire fut menée

d'abord par le nonce du pape, le cardinal Commendoni, puis

par l'évêque latin de Loutzk, Bernard Maciewski, auquel
Clément VIII reconnut le « mérite » d'être le principal auteur
de l'introduction de l'Union en Russie. Malgré le secret qui,

aux débuts, entourait les agissements des propagateurs de

l'Union, la confrérie de Lvov eut vent de l'affaire et s'adressa

aux patriarches de Constantinople (Jérémie) et d'Alexandrie
(Mélèce). La lutte ouverte éclata bientôt ; le roi Sigismond jeta
le masque et en 1595 obtint du pape Clément VIII une bulle,

en vertu de laquelle le plus ancien couvent de Russie, la ia-

meuse laure de Kief, avec toutes ses propriétés, ne serait
soumise au métropolitain cle Kief que s'il reconnaissait le pouvoii
du pape. Il interdit aux légats des patriarches l'entrée de ses

Etats, promit à tous les membres du clergé orthodoxe qui

passeraient à l'Union, de leur donner les mêmes droits que

ceux dont jouissait le clergé catholique, enfin il fit publier

un manifeste où il annonçait que les évêques orthodoxes avaient

accepté l'Union et qu'une deputation s'était rendue auprès du

pape pour le lui annoncer.



— 261 —

Nous avons déjà vu que l'un des représentants les plus
illustres et les plus fervents de l'orthodoxie était le prince
Ostrojsky. En réponse au manifeste de Sigismond III, il publia
un chaleureux appel aux orthodoxes de la Lithuanie et de la
Pologne, en les informant de la trahison des évêques (les plus
empressés à se soumettre à Rome furent Rogoza, Potey et
Terletzki), et en les exhortant à défendre leur foi.

Le mouvement contre l'Union monta comme un flot. A
Vilna se fit entendre la puissante voix d'Etienne Zizanius,
professeur au collège de la confrérie, qui, dans de savantes
dissertations, défendit l'orthodoxie et attaqua les transfuges.
Le clergé en fit autant. Mais les mesures de répression ne se
firent pas attendre. Rogoza fit interdire pour six semaines
toutes les églises orthodoxes de Vilna, et, réunissant (à No-
vogroudek) ses adhérents, il leur fit condamner Zizanius et le
prêtre de la confrérie. En vain la confrérie protesta-t-elle contre
cet acte inique du métropolitain renégat.

A la réception du manifeste royal annonçant l'envoi d'une
ambassade au pape (septembre 1595), la confrérie de Lvov
protesta énergiquement contre cet acte et inséra sa protestation

dans les archives de la ville; des protestations analogues
contre les persécutions des catholiques, signées par des
magnats orthodoxes (le prince Vischnevetzky, Cyrille Roujinski
et d'autres), parurent à peu près à la même époque.

Le pape Clément VIII reçut les évêques renégats Potey
et Terletzki, et il signa (7 février 1596) seize appels au roi
Sigismond, aux métropolitains et évêques orthodoxes, ainsi
qu'aux sénateurs lithuaniens et polonais, les exhortant à
travailler pour l'Union et à procurer des sièges sénatoriaux aux
évêques russes qui consentiraient à se soumettre au pape.

Les évêques renégats lancèrent un écrit (« Union des Grecs
avec l'Eglise romaine »), où ils exposèrent leurs idées sur le

filioque, le purgatoire, la suprématie du pape, et où ils
malmenèrent l'audace du peuple, des ouvriers et autres petites
gens qui se permettaient d'émettre un avis sur des questions
théologiques.

A la diète de Varsovie (1596), les députés orthodoxes, le
prince Ostrojsky en tête, protestèrent en vain contre l'Union;
on passa outre et le roi fit éditer différentes lois dirigées contre
les orthodoxes, surtout contre les confréries, dans lesquelles

Bevuo intern, do Théologie. Heft 14, 1896. 18



— 262 —

il reconnaissait avec raison les remparts les plus solides de la
nationalité et de la religion russes, et qu'il accusait de rebellion
et d'hérésie. Les persécutions commencèrent sur une grande
échelle; ainsi à Brest, on enleva aux orthodoxes toutes leurs
églises.

En octobre de la même année (1596), eut lieu le concile
de Brest. Les résultats de ce concile ont été décrits dans le
N° 11 de la Revue ; nous nous bornerons donc à quelques détails.
Les uniates arrivèrent renforcés de toute une ambassade du

pape, composée de trois évêques et de quatre jésuites ; de

leur côté les orthodoxes reçurent l'appui de l'exarque Nicé-

phore, envoyé par le patriarche de Constantinople, et de Cyrille
Lucaris, envoyé par le patriarche d'Alexandrie. On ne put
pas arriver à une entente, et la polémique entre les deux

camps, commencée pendant le concile, fut poursuivie dans

nombre d'ouvrages orthodoxes et latins. Du côté des orthodoxes

parurent, entre autres, une Ectesis (l'historique des conférences
du concile, en polonais), une Apocrisis en russe, 1598, par
Christophe Bronsky, une histoire du concile de Ferrare-Florence
(appelé concile de Listrie, voleurs). Les latins et les uniates
éditèrent une Défense du concile de Brest, par Skarga, une

autre Défense de ce même concile par Potey, une Réponse à

l'Apocrisis, etc.
Les deux confréries de Lvov et de Vilna, comprenant la

grandeur du danger, ne reculèrent devant aucun sacrifice pour
sauver leur foi, qui en même temps était un rempart pour la

nationalité russe. On leur enlevait leurs églises, ils en construisaient

de nouvelles; on fermait leurs écoles, ils en ouvraient
d'autres. N'ayant que des ennemis dans le gouvernement,
dénuées de secours efficaces (les patriarcats gémissant sous le joug

turc et la Russie étant en proie à de terribles convulsions

politiques), les malheureuses confréries voyaient leurs ressources

diminuer et celles de leurs ennemis grandir en proportion,
elles durent se replier sur elles-mêmes et cherchèrent leur salut

dans leur attachement à leur foi, clans une discipline et une

solidarité à toute épreuve; en même temps elles déployèrent

une grande réserve et une grande circonspection dans lem s

rapports avec leurs ennemis, qui, appuyés par le gouvernement

polonais, pouvaient se permettre toutes les vexations e

toutes les persécutions imaginables, ayant toujours gam ae



— 263 —

cause devant les tribunaux. Les patriarches soutenaient les
orthodoxes par leurs lettres et leurs écrits ; ils tâchaient de
fléchir le cœur du roi et même celui du pape, etc. ; mais ils
étaient impuissants à lutter contre la force matérielle dont
disposaient leurs antagonistes.

L'un des soucis les plus grands des orthodoxes était de
donner une bonne éducation religieuse et nationale à leurs
enfants, à la jeunesse. Il est à remarquer que, à une époque
où dans toute l'Europe l'enseignement se faisait en latin, il se

faisait, dans les écoles des confréries orthodoxes, dans la langue
nationale. Parmi les pédagogues les plus célèbres des confréries
de Lvov et de Vilna, il faut nommer Cyrille Tranquillion
Stavrovetzky et les frères Zizanius (Etienne et Laurent).

Un Orthodoxe.

(A suivre.)


	Les confréries religieuses dans l'ancienne Russie

