Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Les confréries religieuses dans I'ancienne Russie
Autor: Parkoff, M. A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES CONFRERIES RELIGIEUSES
DANS LANCIENNE RUSSIE

d'aprées M. A. Papxorr#).

Avant de passer a la description de la lutte supréme entre
les confréries orthodoxes et le catholicisme jésuitique, repré-
sente par le gouvernement polonais et plus encore par la
société polonaise, nous devons jeter un regard sur le prototype
et la base de ces confréries. Elles sont greffées sur la com-
mune primordiale de 'ancienne Russie (ou plutot des différentes
tribus slavonnes qui la formerent aux IXe et Xe siecles), com-
mune qui a transmis son caractere a différentes autres asso-
ciations que nows retrouvons plus tard dans Uhistoire de notre
pays. Cette commune primordiale était le propriétaire légal et
effectif de 1a terre, du sol; tous les membres de la commune
h}i ¢taient indistinctement soumis; ils n'étaient que les usufrui-
tiers de la propriété communale, et, ayant tous un droit com-
mun et égal & cette terre, ils étaient par 14 méme égaux entre
eux. L'individu disparaissait dans I'ensemble ; mais en revanche
c'était la commune dans son ensemble, et non l'individu, qui
€tait imposée. Tous répondaient pour un seul et vice versa;
a cette solidarité correspondait la plénitude du pouvoir posséde
par la commune. C'était, par exemple, la commune urbaine
qui élisait le Prince (¢lection confirmée par un mutuel serment);
Cétait elle qui déclarait 1a ouerre, etc. Peu a peu, & coté de la
Propriét¢ communale, surgit la propriété particuliere; le Prince

—

*) Voir la Revue, 1895, n° 11, p. 505—51I0.



254 —

était souvent 1'un des plus grands propriétaires. Mais cela ne
diminua pas l'importance politique et sociale de la commune.
Son autonomie resta intacte; elle garda son droit d'élire ses
juges et ses fonctionnaires, etc. L’organisation communale ne
fut en aucune fagon atteinte par le développement du pouvoir
du souverain; tout au contraire, les souverains les plus autori-
taires, comme le Tsar Jean IV, le Terrible, ou son grand-pére
Jean III qui secoua définitivement le joug des Tartares (1480),
avaient grande confiance dans la commune. Le Tsar lui avait
reconnu le droit d’en appeler des décisions des administrateurs,
grands et petits, qu'il nommait pour la gouverner; souvent il
permettait & la commune de remplacer les administrateurs qu'il
nommait, par des ¢lus de la commune qui étaient confirmés
par lautorité locale; mais ces élus étaient considérés comme
faisant le service et «laffaire» du souverain (gossoudarévo
délo ). Le souverain russe considérait et considere 1'habitant de
la commune rurale, le paysan, comme un sujet aussi fidele
que n'importe quel autre.

Malgré toutes les vicissitudes qu'eut a subir notre ordre
social, la commune n’en resta pas moins la base de toute
notre organisation. Elle résista méme en Lithuanie et dans la
Russie Blanche, ol elle eut & subir des assauts bien autrement
sérieux. Elle fut reconnue et maintenue par le statut Lithua-
nien %); mais le gouvernement polonais fit tout pour la désor-
ganiser, la détruire, car elle représentait un rempart redoutable
de la nationalité russe et de la religion orthodoxe, également
hostiles et au polonisme et au catholicisme-romain qu’on tachait
d’imposer au pays par tous les moyens les plus illégaux et
les plus despotiques. Ce fut surtout au XVIII° siecle que le
joug devint intolérable, quand la résistance de aristocratie et
du haut clergé fut brisée, quand ils devinrent doublement
renégats.

1) Clest 14 un des traits caractéristiques de lorganisation russe: I'élu de la
terre (zemla), de la société, et ’élu du souverain, servent également la méme CAuse
(IEtat représenté par le souverain et le souverain identifié avec I'Etat, avec la pation).
On ne retrouve pas en Russie la lutte entre les représentants du souverain et 13_5
représentants du peuple. On ne retrouve pas non plus la lutte, si acharnée en Occi-
dent, des différentes classes de la pation entre elles. )

%) C’était le code de lois qui &tait en usage dans le Grand-Duché de Lithuanie.
Il avait été écrit en langue russe, langue généralement en usage dans le pays, et .

3 . . Yari -
ne fut traduit en polonais que decuconp plus tard, aprés la dénationalisation de l'aristo
cratie lithuanienne.



255 —

C'est donc sur la commune rurale que furent greffées les
confréries orthodoxes; cela fut d'autant plus aisé que la com-
mune se groupait autour de l'église. Le temple de Dieu était
en méme temps le centre de la vie sociale; c’était prés de
I'église que se réunissait la commune pour décider les questions
qui surgissaient dans les différentes spheres de la vie du
peuple. Aussi voyons-nous surgir en trés grand nombre des
églises et des monastéres, construits et dotés par des communes
rurales et méme par de simples paysans; et le clergé ortho-
doxe, qui ne forma jamais une caste séparée du reste du
peuple, faisait cause commune avec ce peuple: leurs intéréts
¢taient solidaires, identiques.

Cest donc autour de 1'église que venaient se grouper les
institutions de bienfaisance, trés nombreuses dans lancienne
Russie: les hopitaux, les hospices pour les pauvres, les infirmes
et les vieillards, les cellules pour les nécessiteux de toutes
classes, les orphelinats, etc.

Ces hopitaux et ces hospices étaient souvent desservis
par des prétres élus dans ce but. Il ne faut pas non plus
oublier les nombreuses écoles qui toutes étaient guidées par
le clergé.

C'était encore la commune, renforcée cette fois par tous
les habitants de la paroisse, qui élisait le clergé, les baillis
(starostes) chargés de I'administration de la propriété de 'Eglise,
et d'autres employés. La commune administrait, il est vrai, la
propriété de I'Eglise, mais la considérait comme appartenant
& Dieu et aux pauvres; la charité communale prenait parfois
des formes étranges. Les gens nécessiteux faisaient souvent
des emprunts 2 la caisse de I'Eglise, qui était un créancier
peu exigeant, Voici un exemple entre beaucoup d’autres. Parmi
les actes de I'une des communes d’Oustioug (nord de la Russie),
nous trouvons la décision suivante: «Il est décidé que sur les
dix-huit roubles que doivent a la caisse de I’Eglise les nommés
Kouvakin et Ponamareff, ils auront a4 payer quatre roubles;
quant aux quatorze autres, ils leur seront « pardonnés» (remis);
et C'est aux Saints Athanase & Alexandrie et Théodorve Stratilate 1
que la commune transmet lo fin de la cause (ce sont eux qui
devenaient leg créanciers de Kouvakin et de Ponamareff).

—_—_—

1 12018 } ) .
) Léglise de 1a paroisse était consacrée 4 ces deux Saints.



e D56 —

Telle était 'organisation de la commune (et de la paroisse),
ce dernier rempart de notre religion et de notre nationalité.
Dans les commencements, avant 1'époque de la néfaste Union
religieuse, ces confréries, bien que basées sur l'idée orthodoxe,
n'avaient aucun sentiment d'hostilité pour le catholicisme, a
ce point qu’elles admettaient dans leur sein non seulement des
laiques catholiques, mais méme des prélres catholiques, qui
faisaient trés bon ménage avec les membres orthodoxes: de
nombreux documents trouvés dans les archives de Vilna en
font foi. Ce n'est que plus tard, quand on voulut imposer &
la Russie occidentale et a la Lithuanie 1'anion avec Rome,
que le peuple se révoltal A qui donc la faute? Si on n'avait
pas touché a notre foi et & notre nationalité, nous n'aurions
probablement pas vu la chute de la Pologne!). Ce n’est que
poussées par la nécessité, que, & titre de légitime défense, ces
confréries de pacifiques devinrent belliqueuses et gue, malgré
I'inégalité évidente des forces, clles releverent le gant que leur
jetait Rome par U'entremise de la Pologne.

Les hostilités commencerent par la publication, en 1577,
de VTouvrage sur 1'« Unité de I'Eglise de Dieu» de l'éloquent
et retors chanoine Pierre Skarga, ouvrage dédi¢ au prince
Ostrojsky, le pilier de P'orthodexie dans la Russie occidentale.
C’¢tait un défi lancé a notre Eglise. Le défi fut relevé par les
princes Ostrojsky et Kourhsky, En 1588 parut Pouvrage du
« prétre Basile», imprimé a Ostrog (résidence des Ostrojsky),
traitant du «filioque » intercalé dans le credo, et de la supre-
matie du pape. _

Rome et les jésuites espéraient avoir facilement raison de
I'Eglise orthodoxe et de la nationalité russe; ils espéraient
que, en gagnant le haut clergé et 'aristocratie orthodoxes, ils
triompheraient facilement de tout le reste. Ils se tromperent

B 1 faut dire que quelques-uns des rois de Pologne valaient beaucoup mieux
que leurs sujets: ainsi Etienne Bathori n’était pas hostile & notre religion, Ladislas
IV non plus., Quand les cosaques (orthodoxes) vinrest a lui pour se plaindre des
persécutions que leur faisait subir le gouvernement polonais, lequel était alors\ tout
entier aux mains des jésuites, enlevait aux orthodoxes leurs églises ou les louait & des
juifs, etc., il leur dit: Je ne puis rien faire pour vous, mais n’ayez-vous donc pas

de sabres 4 vos cétés! Les braves cosaques se souvinrent de ce conseil, et quelques

années plus tard, le héros petit russien — le Hetman Dieudonné (Bogdan) I\h]]?i
nitzky — aprés maintes défaites infligées aux armées polonaises, passait volontalr

; : : : - 8.
ment avec la moitie de la Russie du sud sous la domination du Tsar orthodoxe Alex



— 257 —

amerement, car il fallait briser tout un peuple. Notre foi ap-
partient autant au premier de nos évéques qu’au plus humble
des prétres et au dernier des laiques. Abandonné peu a peu
de ses chefs spirituels et politiques, des évéques et de l'aristo-
cratie, le peuple se leva et accepta bravement une lutte inégale
et terrible avec Rome et avec l'ordre des jésuifes, qui a cette
¢poque déployait précisément sa plus grande énergie, €tait au
falte de sa puissance et disposait de toutes les forces du gou-
vernement polonaist),

Les visites de la Russie occidentale par deux patriarches
orientaux, Joachim d'Antioche (1586) et Jérémie de Constantinople
(1388 et 89), firent époque dans la vie des confréries religieuses
orthodoxes. Nous nous bornerons a indiquer les faits les plus
saillants qui accompagnerent ces visites.

Joachim se rendit d’abord a Lvov (actuellement Lemberg),
la ville la plus importante de la Galicie. La lutte y sévissait
depuis longtemps. En 1583, le clergé catholique-romain, armé
et soutenu par la petite noblesse (schliachta) polonaise, avait
attaque, le soir de la féte de la Nativité, les ¢glises et les
couvents orthodoxes; il s’en était emparé et y avait apposé
des scellés. La grande confrérie orthodoxe de Lvov se présenta,
au patriarche et le mit au courant de sa triste position; Joa-
chim ne put leur rendre leurs églises, mais il releva le courage
de ses coreligionnaires, les exhorta a persévérer et leur donna
sa bénédiction, Il visita le pays et put se convaincre que les
forces du peuple orthodoxe étaient encore grandes, quoique
désunies et mal dirigées. La confrérie de Lvov recut un nou-
veau statut (1586), dans lequel il était dit que le but de la
Societé était de raffermir et de développer la civilisation dans
le sens religieux et moral; que la fortune de la confrérie était
la fortune des pauvres; qu'elle serait affectée aux soins a
donner aux orphelins, aux malades, aux abandonnés, aux
belerins, aux opprimés, au rachat des prisonniers, aussi A sou-
tenir les couvents et les temples de Dieu, ete. C'était, on le
voit, un cercle d'activité tres orand. Cette méme année, la
confrérie fonda a Lvov un coliege pour l'étude du slavon, du

—_—

& Quelques patriotes polonais plus clairvoyants que les autres et animés d’un
plus noble esprit (par exemple, le grand chancelier Zamoiski) prédisaient les résultats
de ces persécutions et la perte de la Pologne; mais leurs voix se perdirent dans
celles de 1a foule, enivrée des premiers succés et forte des bénédictions de Rome.



— PBE

grec et du latin, de la religion orthodoxe, de la rhétorique, de
la dialectique, de l'histoire, de la philosophie et de la musique.
IL.es membres de la confrérie s’engageaient & vivre selon 1'évan-
gile et conformément a la doctrine et aux régles des Apodtres
et des Peéres, et a inciter le prochain au perfectionnement de
soi-méme. Les membres de la confrérie prétaient serment de
fidélité aux statuts de la confrérie; la solidarité la plus com-
plete existait entre ses membres, les anciens la dirigeaient
selon les préceptes de 1'évangile, les querelles et litiges
se décidaient non pas devant les tribunaux officiels, mais
par les membres de la confrérie. Il était statué que les anciens,
les chefs, étaient, en cas de contravention, passibles d'une
peine deux ou méme trois fois plus séveére que les autres
membres. Le patriarche, comprenant que ces confréries étaient
la seule force et la seule ressource de la religion orthodoxe
dans sa lutte contre Rome, accorda a la confrérie de Lvov
des droits tres étendus?): en vue de son caractere semi-ecclé-
siastique, il lui accorda celui de «censurer et de punir ceux
qui ne se soumettraient pas 4 la vérité», et méme de retran-
cher de la communion, par l'organe du prétre, les membres
impénitents. Ce droit si important, conféré par le patriarche a
la confrérie de Lvov, lui donnait un certain droit de contréle
sur les autres confréries du sud-ouest de la Russie et en faisait
un centre de résistance aux attaques des jésuites. Ce droit
s'étendait méme sur 1'évéque (ce qui était motivé par les cir-
constances de I’époque, le haut clergé ayant montré peu de
fermeté dans la défense des intéréts de la religion). «Sil'évéque»,
était-il dit dans les statuts, «ne gouverne pas I'Eglise selon
les regles des Apotres et des saints Peres, s'il fait dévier les
justes et soutient ceux qui agissent contre la loi, tous doivent
s'opposer a cet évéque comme a 'ennemi de la vérité.»

I.e patriarche de Constantinople, Jérémie, ne tarda pas d
prendre la confrérie de Lvov sous sa protection spéciale etil lui
envoya (1587) le métropolitain Arsene, qui se chargea de donner
des lecons au college.

A peu pres ala méme époque, fut réformee et développee,
dans les mémes lignes, la confrérie de Vilna; son réglement
fut approuvé et imprimé en 1588. Elle avait également pour

1) Des droits semblables furent accordés plus tard aux autres confréries.



— 259 —

but de réformer les mceurs, conformément a la doctrine chré-
tienne, et d’empécher le développement des passions qui pou-
vaient mener a la désunion et a la haine du prochain. On
acceptait comme membres de la confrérie des personnes des
deux sexes. Le programme de la confrérie de Vilna était a
peu pres identique a celui de la confrérie de Lvov: fondation
d’écoles, d’hospices, etc. La confrérie établit une typographic
ol I'on imprima des ouvrages correspondant aux statuts, entre
autres des ouvrages de polémique religieuse. Elle se mit en
rapports constants avec la confrérie de Lvov. En 1588, le
patriarche Jérémie arriva & Vilna, confirma les statuts de la
confrérie, ainsi que le reglement du college pour l'étude du
grec, du latin et du russe; il lui donna également le droit de
censure et d’excommunication contre ceux qui s'opposaient a
la confrérie et qui menaient une vie scandaleuse. Personne,
pas méme 1'évéque, n’était exclu du droit de censure donné a
la confrérie. Bientot aprés 1589, les statuts de la société furent
confirmés par le roi Sigismond III, auquel on avait soumis les
lettres du patriarche. L’éducation donnée au college de la con-
frérie était gratuite.

A sa seconde visite a Vilna, le patriarche mit de 1'ordre
dans les affaires de I'Eglise orthodoxe en Lithuanie, mais il
eut le malheur de nommer métropolitain le trop fameux Michel
Rogoza. Outre ces deux grandes confréries, les deux patriarches
en fonderent et en modifierent, en les améliorant, beaucoup
d’autres, tant dans les villes que dans les villages. Ce puissant
soutien vint & propos pour redonner de l'énergie a la lutte de
lorthodoxie contre Rome et contre les jésuites. Les reglements
de toutes ces nouvelles confréries étaient généralement imités
de ceux de Lvov et de Vilna, qui, surtout la premiére, soute-
naient les confréries nouvelles en leur envoyant des professeurs
de slavon, de grec et de latin. Linfluence civilisatrice de ces
associations fut trés importante et coopéra puissamment a for-
mer des défenseurs a la cause de la nationalité russe. En
1591, la confrérie de Brest, en raison de son importance, fut
déclarée « stavropigiale » (c’est-a-dire ne relevant que du
patriarcat),

‘1'1 est clair que la largeur du programme des confréries
Motivait de fortes dépenses, et il était tout naturel qu’elles
fissent appel a leurs coreligionnaires orthodoxes d'Orient et de



— 260 —

Russie, Clest ainsi gue nous trouvons une pétition de la
confrérie de Lvov adressée au tsar Théodore en 1592, pour
le prier de l'aider & subvenir aux grandes dépenses que lui
imposent les circonstances. L.e tsar Théodore s’empressa de
satisfaire a leur désir. l.es secours ne manquaient pas, le
nombre des membres augmentait et parmi ceux-ci on voyait
des noms illustres, que, malheureusement, on voit plus tard
figurer parmi les noms des ennemis de 'orthodoxie et du nom
russe, entre autres, le prince Wischnevetzky, Dieudonné Sa-
piega, Tyschkevitsch et d’autres. Parmi les membres de la
confrérie de Vilna, nous voyons figurer les noms des Oginsky,
des Sangouschko; la confrérie de Lublin comptait parmi ses
membres le prince Georges Czertoriysky, tous fervents ortho-
doxes dans ce temps-la. Les représentants des coniréries pre-
naient part aux conciles locaux de ’Eglise orthodoxe et leur
voix avait une influence trés grande sur les décisions.

Mais les renégats conspiraient déja depuis longtemps;
déja en 1591, les quatre évéques de Loutzk, de Lvov, de
Pinnsk et de Kholm avaient fait savoir au roi qu'ils ¢étaient
préts & passer sous la domination du pape. L.e roi leur té-
moigna sa joie et leur promit son appui. L’affaire fut mence
d’abord par le nonce du pape, le cardinal Commendoni, puis
par Uévéque latin de Loutzk, Bernard Maciewski, auquel
Clément VII reconnut le «mérite» d’étre le principal auteur
de lintroduction de 1'Union en Russie. Malgré le secret qui,
aux débuts, entourait les agissements des propagateurs de
I'Union, la confrérie de Lvov eut vent de l'affaire et s'adressa
aux patriarches de Constantinople'(}érémie) et d Alexandrie
(Mélece). La lutte ouverte éclata bientdt; le roi Sigismond jeta
le masque et en 1595 obtint du pape Clément VIII une bulle,
en vertu de laquelle le plus ancien couvent de Russie, la fa-
meuse laure de Kief, avec toutes ses propriétés, ne serait sot-
mise au métropolitain de Kief que s'il reconnaissait le pouvoir
du pape. Il interdit aux légats des patriarches l'entrée de ses
Etats, promit & tous les membres du clergé orthodoxe qul
passeraient 2 I'Union, de leur donner les mémes droits que
ceux dont jouissait le clergé catholique, enfin il fit publier
un manifeste ot il annoncait que les évéques orthodoxes avaijent
accepté 1'Union et qu'une députation s'était rendue aupres du
pape pour le lui annoncer.



— 261 —

Nous avons dé¢ja vu que 'un des représentants les plus
illustres et les plus fervents de lorthodoxie était le prince
Ostrojsky. En réponse au manifeste de Sigismond III, il publia
un chaleureux appel aux orthodoxes de la Lithuanie et de la
Pologne, en les informant de la trahison des évéques (les plus
empressés a se soumettre & Rome furent Rogoza, Potey et
Terletzki), et en les exhortant 4 défendre leur foi.

Le mouvement contre !'Union monta comme un flot. A
Vilna se fit entendre la puissante voix d'Etienne Zizanius,
professeur au college de la confrérie, qui, dans de savantes
dissertations, défendit 'orthodoxie et attaqua les transfuges.
Le clergé en fit autant. Mais les mesures de répression ne se
firent pas attendre. Rogoza fit interdire pour six semaines
toutes les églises orthodoxes de Vilna, et, réunissant (4 No-
vogroudek) ses adhérents, il leur fit condamner Zizanius et le
prétre de la confrérie. En vain la confrérie protesta-t-elle contre
cet acte inique du métropolitain renégat.

A la réception du manifeste royal annoncant Penvoi d'une
ambassade au pape (septembre 1595), la confrérie de Lvov
protesta énergiquement contre cet acte et inséra sa protesta-
tion dans les archives de la ville; des protestations analogues
contre les persécutions des catholiques, signées par des
magnats orthodoxes (le prince Vischnevetzky, Cyrille Roujinski
et d’autres), parurent a4 peu prés a la méme époque.

Le pape Clément VIII regut les évéques renégats Potey
et Terletzki, et il signa (7 février 1596) seize appels au roi
Sigismond, aux métropolitaing et évéques orthodoxes, ainsi
quaux sénateurs lithuaniens et polonais, les exhortant & tra-
vailler pour 'Union et & procurer des siéges sénatoriaux aux
€veques russes qui consentiraient A se soumettre au pape.

Les éveques renégats lancerent un écrit (« Union des Grecs
avec I'Eglise romaine»), ot ils exposerent leurs idées sur le
Jilioque, le purgatoire, la suprématie du pape, et ot ils mal-
menérent l'audace du peuple, des ouvriers et autres petites
gens qui se permettaient d’émettre un avis sur des questions
théologiques. ‘

- A la digte de Varsovie (1596), les députés orthodoxes, le
prince Ostrojsky en téte, protesterent en vain contre I'Union;
Ol passa outre et le roi fit éditer différentes lois dirigées contre
les orthodoxes, surtout contre les confréries, dans lesquelles

Revue intern. de Théologic. Heft 14, 1596, 18



262 —

il reconnaissait avec raison les remparts les plus solides de la
nationalité et de la religion russes, et qu'il accusait de rebellion
et d’hérésie. Les persécutions commenceérent sur une grande
échelle; ainsi & Brest, on enleva aux orthodoxes toutes leurs
églises.

En octobre de la méme année (1596), eut lieu le concile
de Brest. Les résultats de ce concile ont été décrits dans le
Ne° 11 de la Revue,; nous nous bornerons donc & quelques détails.
Les uniates arrivérent renforcés de toute une ambassade du
pape, composée de trois évéques et de quatre jésuites; de
leur co6té les orthodoxes recurent l'appui de l'exarque Nicé-
phore, envoyé par le patriarche de Constantinople, et de Cyrille
Lucaris, envoyé par le patriarche d'Alexandrie. On ne put
pas arriver & une entente, et la polémique entre les deux
camps, commencée pendant le concile, fut poursuivie dans
nombre d’ouvrages orthodoxes et latins. Du coté des orthodoxes
parurent, entre autres, une Ectesis ('historique des conférences
du concile, en polonais), une Apocrisis en russe, 1598, par
Christophe Bronsky, une histoire du concile de Ferrare-Florence
(appelé concile de Listrie, voleurs). Les latins et les uniates
éditerent une Défense du concile de Brest, par Skarga, une
autre Défense de ce méme concile par Potey, une Réponse a
I’ Apocrisis, etc.

Les deux confréries de Lvov et de Vilna, comprenant la
grandeur du danger, ne reculérent devant aucun sacrifice pour
sauver leur foi, qui en méme temps était un rempart pour la
nationalité russe. On leur enlevait leurs églises, ils en construi-
saient de nouvelles; on fermait leurs écoles, ils en ouvraient
d'autres. N'ayant que des ennemis dans le gouvernement, dé-
nuées de secours efficaces (les patriarcats gémissant sous le joug
turc et la Russie étant en proie a de terribles convulsions
politiques), les malheureuses confréries voyaient leurs ressources
diminuer et celles de leurs ennemis grandir en proportion;
elles durent se replier sur elles-mémes et chercherent leur salut
dans leur attachement a leur foi, dans une discipline et une
solidarité a toute épreuve; en méme temps elles déployerent
une grande réserve et une grande circonspection dans leurs
rapports avec leurs ennemis, qui, appuyés par le gouverne
ment polonais, pouvaient se permettre toutes les vexations et
toutes les persécutions imaginables, ayant toujours gain de



— 263 —

cause devant les tribunaux. Les patriarches soutenaient les
orthodoxes par leurs lettres et leurs écrits; ils tachaient de
fléchir e cceur du roi et méme celui du pape, etc.; mais ils
étaient impuissants a lutter contre la force matérielle dont dis-
posaient leurs antagonistes.

L'un des soucis les plus grands des orthodoxes était de
donner une bonne éducation religieuse et nationale a leurs
enfants, & la jeunesse. Il est & remarquer que, A une époque
ou dans toute 'Europe l'enseignement se faisait en latin, il se
faisait, dans les écoles des confréries orthodoxes, dans la langue
nationale. Parmi les pédagogues les plus célebres des confréries
de Lvov et de Vilna, il faut nommer Cyrille Tranquillion
Stavrovetzky et les fréres Zizanius (Etienne et Laurent).

Un ORTHODOXE.

(A suivre.)




	Les confréries religieuses dans l'ancienne Russie

