
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Kurze Übersicht der historischen Entwicklung des kirchlich-religiösen
Lebens bei den Serben [Schluss]

Autor: Ruzitschitsch, Nikanor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


235

KURZE ÜBERSICHT
DER

HISTORISCHEN ENTWICKLUNG DES KIRCHLICH-RELIGIÖSEN

LEBENS BEI DEN SERBEN.1)

(Schluss.)

VII.

Der kirchliche Eitus und Gottesdienst. — Geistliche
Hierarchie und Gericht in der serbischen Kirche.

Die Serben haben den christlichen Glauben grösstenteils
von den Griechen übernommen und damit sich auch die
griechische Kirchenordnung in Ritus, Gottesdienst, kirchlicher
Gerichtsverfassung und Hierarchie von der griechisch-konstan-
tinopolitanischen Kirche angeeignet.

In den Gottesdiensten und in dem Ritus bedienten sich die
Serben im Anfang der griechischen Bücher, priesen den
allmächtigen Gott und verehrten die Heiligen in der griechischen
Sprache; später aber, von der Zeit der serbisch-slavischen
Apostel Cyrill und Methodius an, sind die griechischen
Kirchenbücher ins Serbische übersetzt worden. Mit der Übersetzung
der griechischen Bücher beschäftigten sich die Mönche in den

') Siehe Heme intern, de Théologie, Heft 13, 1896, S. 29—45.



— 236 —

Klosterschulen, die speciell dazu gegründet und eingerichtet
wurden x).

Als die Serben von der griechisch-konstantinopolitanischen
Kirche alle christlichen Institutionen angenommen hatten, die

von Christus und von den Aposteln verordnet wurden, behielten
sie auch den vorchristlichen häuslichen Kult in einer
christlichen Form, nämlich den sogenannten Slaica (Feier des

Hauspatrons2). Jedes serbische Haus oder Familie hatte
schon vor dem Christentum seinen eigenen häuslichen Gott,
den sie verehrten und feierten. Als die Serben Christen
wurden und nach christlicher Sitte für ihre Kirchen einen

Schutzheiligen annahmen, haben desgleichen auch die
einzelnen Familien gethan, indem sie statt des alten
Hansgottes gleichfalls einen häuslichen Schutzheiligen angenommen

haben, dem sie, wie auch die Kirchen ihrem
Schutzheiligen, einen Tag im Jahr geweiht und mit grossen
Feierlichkeiten abgehalten haben. An diesem häuslichen Festtage
pflegen die serbischen Familien nicht bloss herzlich zu beten
und zu dem gütigen Gott um Gesundheit, Glück und Wohl
ihrer lebenden Familienglieder und um Seligwerden ihrer
Verstorbenen zu flehen, sondern sie geben auch den Freunden
der Familie und denen, die eben in das Haus, wenn auch

unerwartet, eintreffen, ein grosses Gastmahl und verteilen
reiche Geschenke an die Waisen und an die verlassenen
Armen. Diese christlichen Hausgottesdienste und Familien-
Feiertage hat auch die serbische Kirche anerkannt und für
ihre Abhaltung einen besonderen Ritus und Cérémonie
angeordnet. Ähnlichen Hauskult haben ausser den Serben keine
anderen Völker und slavischen Geschlechter; darum hat diese

Institution auch eine grosse politische Bedeutung, indem sie

ganz bestimmt das serbische Volk und so auch die Grenzen
des serbischen Gebiets kennzeichnet. Wo diese häusliche
Heiligenverehrung besteht, dort sind die Einwohner unbedingt
serbischer Abkunft. Wegen dieser grossen Bedeutung der Slaica

(Verehrung) bemühten sich die Feinde des serbischen Volkes

fortwährend, diese Sitte zu unterdrücken und auszurotten.

1) Epis. Filaret, I, 47—60. Meine „Ist. srp. crk.", I, 74—113, 307—310.

2) Siehe die Beschreibung von Kanitz in: „Serbien", S. 261—263.



— 2Ï6/ —

Besonders streng, bei Androhung von Strafe, ist den Serben
die Verehrung des Familien - Schutzheiligen von den
Bulgaren und Griechen in Macédonien, Altserbien und dem
heutigen bulgarischen Fürstentum, sowie von den Kroaten in
Österreich-Ungarn verboten worden:).

Die kirchliche Hierarchie wurde nach dem Muster der
rechtgläubigen morgenländischen Kirche eingerichtet. Die
serbische Kirche hat auch drei Rangstufen in der Hierarchie,
nämlich: 1. die Stufe der Episkopen, 2. die Stufe der Presbyter
und 3. die Stufe der Diakonen; gleichfalls sind auch die kirchlichen

Würden und Ämter, welche sich in der griechisch-kon-
stantinopolitanischen ökumenischen Kirche befanden, von den
serbischen Kirche übernommen worden, wie: Patriarch, Metropolit,

Archiepiskop, Exarch, Episkop, Archimandrit, Ökonom,

Hartofilax (Chartophylax), Igumen (gyovf-isvoc, Abt), Protosmgel,
Singet, Protojerej (Oberpriester), Jeromonach (Jeromönch), Swe-

stenik (Presbyter), Archidiakon, Protocliakon, Jerodiakon, Diakon,
Ipodiakon, Monadi (Mönch), Kliruh, Clez und Pojaz (Kantor)2).

Alle diese Würdenträger und Beamten hatten ihre besonderen

Pflichten und Rechte. In der serbischen Kirche bestehen
noch heute alle oben genannten kirchlichen Würden und Ämter,
ausgenommen die folgenden: Hartofilax, Ökonom und Exarch.

Das serbisch-kirchliche Konsistorium — ein geistliches
Gericht — ist nach seiner Form und Methode gleich dem kon-
stantinopolitanisch-ökumenischen Kirchen-Konsistorium
eingerichtet worden. Mit der Zeit erfuhr aber das serbisch-geistliche
Gericht etliche Veränderungen, aber in den Hauptprinzipien
blieb es in der Form, welche in der heiligen Schrift von den
Aposteln und in den ökumenisch-kirchlichen Konzilien
angeordnet worden ist3).

') Milicevitsch M., „Obitschaji srps. naroda", siehe Sitte Slawa! „Ist. srp.
crkve", I, 288—291. Gopcevic S., „Altserbien und Macédonien"; und Bdin in:
„Bugarisana".

2) Arch. Macharie in: „Dogmaticnoe Bogoslovie", §§172—174; Dr. Milas N.,
„Crk. Prava", 266—274, und „Dostojanstwa", p. 20—150. Ruzicic N., „Teoria crk.
«ava", 146—185.

3) Epis. Gurie in: „Christ. Ctonie", 1876, I, p. 565. „Apostol. Canon", 1.
und 2. „Sardik. Canon", IS etc. etc. Dr. Milas in: „Crk. Pr.", p. 427—476.
Ruzicic N., „Teor. er. pr.", p. 271—309. Stojanovic J., „Crkweni Sud u prvih Christiana

i Srba", 44—60.



- 238 —

Die ausschliessliche Gerichtsbehörde in der Eparchie ist
der Bischof gewesen, der diese Macht wirklich in seiner Eparchie
verwaltete und sich streng an den Kanon der heiligen
rechtgläubigen ökumenischen Kirche hielt. Der Bischof sprach das

Urteil über die Uneinigkeiten und Vergehen in rein
geistlichkirchlichen Angelegenheiten und Gegenständen. Gegen ein von
ihm ausgesprochenes Urteil konnte man an den Patriarchen
oder an die kirchliche Synode appellieren.

Um die Geistlichen und das christliche Volk zum pünktlichen

Beobachten der christlichen Gebote anzuhalten, erliessen
die einzelnen Bischöfe an die Geistlichen und an das Volk
Hirten-Briefe und Verordnungen, nach welchen sich diese in
dem kirchlich-religiösen Leben richten sollten.

Ähnlich wie die Form und Art und Weise des kirchlichen
Gerichts von der rechtgläubigen konstantinopolitanischen Kirche
angenommen worden sind, so sind auch der kirchliche Kanon,
die Gesetze und das Typikon aus den griechischen Originalen
ins Serbische übersetzt und übernommen worden. So

übersetzten Cyrill und Methodius den „Nomokanon" des Johannes
des Scholastikers *) ; der heilige Sawa die „Synopsis" mit einem
Kommentar des Alexius Aristus, und der Archiepiskop Niko-
dimus das Typikon (Gottesdienstordnung) des Sawa von
Jerusalem2).

Diese Übersetzungen sind von den Mönchen und
Geistlichen für ihre eigenen Klöster und Kirchen vervielfältigt
worden. Eine grosse Anzahl davon ist noch heute vorhanden.
Die wichtigsten sind: „Nomokanon BudimljeiC, der im Jahre 1250

abgeschrieben worden ist; „Nomokano'n PowackF vom Jahre

1262; „Nomokanon Ejazjanskiu vom Jahre 1284; „Nomokanon
Paschkiu vom Jahre 1305; „Nomokanon Sarajevskiu vom Jahre
1368; „Nomokanon Sawinaèkiu aus dem XVI. Jahrhundert und

^Nomokanon Moratschkiu vom Jahre 1613. Obengenannte Nomo-

kanones befinden sich im Manuskript und sind abgeschrieben
nach der Übersetzung des hl. Sawa8). Aus diesen Gesetzes-

') Sresnewski in: „Drewn. christians.", t. 7, im Jahre 1864. Epis. Filaret,

I, 58—60.
2) Ibid. und meine „Teoria can. Prava", p. 77. Dr. Milas N., „Cr. Pr.'',

p. 193—194. Stojackovic Alex., „Istoria Wostocno-slav. Bogosluzenija i Cyrclovsk.

knjiz. kod Slovena Zap. crkve".
3) Dr. Milas in „Cr. Pr.", 194. Buz. in „Teor. can. Pr.", p. 92—97—102.



— 239 —

Schriften ist die heutige serbisch-slavische „Krm&qja", Sammlung

der kirchlichen Gesetze, zusammengestellt, die öfters in
Russland gedruckt worden ist und nach welcher alle
rechtgläubigen slavischen und rumänischen Kirchen auch heute
regiert werden. Der hl. Sawa hat auch drei Statuten verfasst
für drei serbische Klöster : Chilendar und Kareja auf Athos und
Studenica in Serbien *).

Mit der Verbreitung des Christentums unter den Serben
vervollkommnete und verbreitete sich auch der „Nomokanon" in
der serbischen Kirche. Auf der ersten serbischen kirchlichen
Versammlung in Zitscha, wto der hl. Sawa die national-serbische
Kirche und Anordnung der nationalen Hierarchie proklamierte,
sind auch einige Gesetze für die serbische Kirche und Hierarchie

verfasst worden. Auch später haben die national-kirchlichen

Versammlungen mit den Landesherren nach Bedarf
neue Gesetze und Verordnungen für die serbische Kirche
verfasst2). Besonders streng sind die Gesetze, welche gegen die
Häretiker und Schismatiker verfasst worden sind, deren Zahl
eine sehr hohe gewesen ist ; weiter sind die Gesetze und
Verordnungen wichtig, die zur Behütung und Verbreitung des
Christentums unter den Serben verfasst wrorden sind3).

Die serbischen Landesherren und Herrscher haben die
kirchlichen Gesetze und kirchliches Gericht und Hierarchie
in grossem Respekt gehalten. Die kirchliche Gesetzgebung,
das geistliche Gericht und Hierarchie ist so hochgehalten und
besass ein so grosses Ansehen, dass ihre Handlungen in dem
Staat für unbedingt gültig gehalten wurden. Die mit grosser
Tüchtigkeit, mit grossem Geist und festem Charakter
versehenen Archiepiskopen (wie der hl. Saw^a, Eustatius L, Mko-
demus und Daniel IL gewesen) haben einen grossen Einfluss
selbst auf die Könige und auf ihre Thätigkeit und Regierung
geübt4).

Das kirchliche Gericht mit seiner Autorität und Macht hat
dem Volk dadurch sehr viel Gutes gethan, dass es die verschiedenen

Ungesetzlichkeiten und manche Unart, die unter dem
Einflüsse der Venezianer und päpstlichen Geistlichen im Volke

1) Ibid., p. 85—86.
2) Sreckovitsch P., II, 103. Buzicic in „Wesn. srps. Crk." vom Jahre 1890.
3) Ibidem.
4) Sreckov., VI, 176. „Archiv juznosl. Povjesti, VII, 22. Stojanovic, p. 56—58.



— 240 —

verbreitet worden sind, von Grunde aus ausgerottet hat.
Die kirchliche Hierarchie konnte ihr Ziel um so leichter
erreichen und ihrer Pflicht genugthun, weil sie eine grosse
Autorität besass und weil die staatliche Gewalt sich niemals
in ihre Geschäfte eingemischt hat. Die Hierarchie hat in ihren
Angelegenheiten immer ganz unabhängig und selbständig
gehandelt A

In der Zeit des Archiepiskopen Eustatius IL ist clor
serbische Nomokanon erweitert worden mit einer Verordnung
betreffend die serbische Hierarchie und die Disciplin ihrer
Glieder, und in der Zeit des Archiepiskopen Nikodimus ist
derselbe noch mehr erweitert worden mit der Verordnung gegen
die Beschimpfung der gebräuchlichen kirchlichen. Geräte und

Heiligtümer (Reliquien), sowie in betreff der Rechtgläubigkeit
und wTahren Christlichkeit der Serben2).

Doch unter allen serbischen staatlichen und kirchlichen
Gesetzbüchern ist das bedeutendste und berühmteste das vom
Kaiser Duschan verfasste. Dieses Gesetzbuch Duschans ist in
der ganzen gebildeten Welt bekannt und die europäischen
Juristen stellen es mit dem römischen klassischen Recht und
Gesetze auf gleiche Höhe.3) In diesem Gesetzbuche ist auch
deutlich die Bevorzugung der Kirche und Hierarchie im
serbischen Kaiserreich bemerkt; dort befinden sich auch die

einzelnen Bestimmungen für die kirchliche Regierung und das

Gericht. Durch das Gesetzbuch Duschans sind besonders die

Heiligtümer und das Recht des Ehestandes beschützt. Kaiser
Duschan teilte ganz offenbar das Gericht in dem serbischen
Kaiserreiche ein in: kirchliches und 'staatliches; das letztere
besteht wiederum aus dem bürgerlichen und militärischen.

Das kirchliche Gericht hatte nach diesem Gesetzbuch das

Recht, ganz selbständig und von niemand beeinflusst,
unabhängig in den von dem Klerus und allen der Kirche
angehörigen Unterthanen (Joblagiones) begangenen Übertretungen
zu entscheiden und Urteil zu fällen; clic Gläubigen sind aber

») Ibid., p. 57, und „Wesn. srb. crk.", IS90, p. 853—856.
2) Ibid. und Sreckov., II, p. 330.

8) Siehe das grosse und wichtigste Werk von Dr. T. Florinski: „Pawjalnilä
Zakonovateljnoj DjejatcljnosU Duschana Carja Serbov i Bolgar", 491 und XXI,

f 225. Buz., „Teor. can. Pr.", p. 86 und 87. Novakovitsch S., „Zakonik cara
Duschana" vom Jahre 1870. Safarik, ibid., 1851.



— 241 —

bloss bei Übertretungen kirchlich-religiöser Natur unter das

kirchliche Gericht gestellt worden r).

Nachdem das serbische Kaiserreich verloren gegangen ist
und die Serben unter der türkischen Obrigkeit standen, haben

gar auch die Sultane Verordnungen getroffen zum Schutz der
serbischen Kirche und ihres Rechts gegen, die Anfälle der
griechischen Phanarioten und päpstlichen Jesuiten und Frater2).
NichtChristen (Muhammedaner) haben die serbisch-christliche
Kirche vor schlimmen Christen beschützt. Wunderbare
Anomalie, aber wirklich geschehene Thatsache

Für die serbische Kirche in Österreich-Ungarn haben die
Könige und die kirchlichen Volksversammlungen Gesetze
verfasst. Es giebt mehrere für die Entwicklung der serbischen
Kirche sehr vorteilhafte und nützliche Gesetze unter ihnen.
Schade aber, dass mehrere davon bloss auf dem Papier, nicht
aber in der That bestehen.

In dem serbischen Königreiche seit seiner Befreiung von
türkischer Obrigkeit sind bis auf den heutigen Tag wiederum
sehr zahlreiche kirchliche Gesetze, noch zahlreicher aber
unvollkommene Bestimmungen und Verordnungen verfasst worden.
Der erste Gesetzgeber in dem frei gewordenen serbischen
Staat ist der Fürst Milosch Obrenovitsch gewesen. Er hat im
Jahre 1816 ein Statut verfasst betreffend das Einkommen der
Geistlichen und im Jahre 1822 betreffend das Einkommen
(dotacie) der serbischen Bischöfe und des konstantinopolitanischen

Patriarchen, dem die Serben in kirchlicher Beziehung
untergeordnet waren3). Besonders wichtig ist das Konkordat,
welches zwischen der serbischen Kirche und dem
konstantinopolitanischen Patriarchat vom Fürsten Milosch und der
serbischen Synode im Januar des Jahres 1832 geschlossen wurde4).

*) Stojanovitsch, p. 62—66.
2) Sultan Mustafa III. Ferman in Jastrebov: „Podatzi za Istorijn serb. crkve",

216—217. Machmud IL Berat vom Jahre 1813, in Kovacevitsch L., „Spomenik
Akademie", X. „Glasn." vom Jahre 1847, 146. Buz., „Odnosaji", 86—98. Ino-
kentie in: „Nacertanio cerkovnoj Istorie", II, 445, 770—776. Cunibert v. I, p. 16
und 17. Raie, IV, 202—208.

ò) Ruziêic in: „Razvice Noraocanona srps. crkve.". „Wesu. srp. er." vom Jahre
1891, Bd. I—VII. Petrovitsch Wuk. und Nik. in: „Gradja za Istoriju Kralj. Srbie",
1 und II, und Stojanov. J., 84—100.

4) Matic D. in: „Javno Pravo knjaz. srbie", 9S—111. Popov N., „Serbia i
Russia", II, 238—241. Ruzitschitsch, „Odnosaji", 14.2—146.



— 242 —

Dasselbe ist am 17. Juli des Jahres 1836 erweitert worden,
als nämlich der serbischen Metropolie noch 6 östliche Bezirke
einverleibt worden sind1).

Später sind für die serbische Kirche und Hierarchie
folgende Gesetze gegeben worden:

1. „Na&ertanie duhovnih Wlasti knjazestwa serbskog" (d. h.
das Statut betreffs der geistlichen Gewalt in dem serbischen
Fürstentum) vom Jahre 18362). Dieses Statut ist ersetzt worden
durch :

2. „ Ustrojenie duhovnih Wlasti" (d. h. das Reglement der
geistlichen Kirchengewalt oder Macht) in dem serbischen
Fürstentum vom Jahre 1847 3). Dieses Gesetz ist gültig gewesen bis :

3. vZakon o crkwenim Wlastima"' (d. h. das Gesetz betreffs
der kirchlichen Gewalt) in dem serbischen Fürstentum vom
Jahre 1862 aufkam. Dieses Gesetz ist mehreremal erweitert
worden und die wichtigste Bestimmung ist die am 31. Dezember
1882 gegebene. Das ganze Gesetz wurde im Jahre 1890

wiederum mit einem neuen vertauscht, mit dem4)

4. „Zcücoii o crkwenim Wlastimau (d. h. das Gesetz über die

kirchliche Macht) in dem Königreich Serbien vom Jahre 1890,

welches im Jahre 1894 gleichfalls mehrere Veränderungen in
seinen Paragraphen erlitt5).

Ausser den obgenannten kirchlichen Gesetzen sind im

Königreiche Serbien in den letzten Decennien noch mehrere
Anordnungen und Bestimmungen von der kirchlichen Synode
und vom Kultusminister getroffen worden, welche in der Folgezeit

Kraft des Gesetzes bekommen haben. Die synodalischen
Gesetze sind in dem Buche „Sr-pska Crkva u Knjazevini Crbiji1

(die serbische Kirche im Fürstentum Serbien) von Metropolit
Michael und in den verschiedenen kirchlichen Journalen gedruckt
herausgegeben. Die vom Ministerium der geistlichen Angelegenheiten

erlassenen Anordnungen und Bestimmungen aber sind

enthalten in der Sammlung (Zbornik), das sind vom Ministerium
erlassene Bestimmungen G). Ausser den gedruckten kirchlichen

') Ibidem.
2) Ruzitschitsch in „Wes. sr. crk.", V, 463—466.
3) Ibid. und Staatliche „Zbornik Zakona" vom Jahre 1849.

*) Staatliche „Zbornik" von 1863—1864.
5) Siehe: Staatl. Auflage-Sammlung und königl. Dekret vom Juli 1894.

6) Ruzitschitsch, „Teor. canon. Prava", 87—90.



— 243 —

und staatlichen Bestimmungen und Anordnungen befinden sich
in den in synodalischen und ministerialischen Archiven
aufbewahrten Protokollen noch mehrere im Manuskript.

Sehr viele von den letztgenannten Anordnungen und
Bestimmungen können kaum eine strenge kanonische Kritik
bestehen, manche von ihnen sind sogar ganz offen gegen den
Kanon der hl. ökumenischen rechtgläubigen Kirche gerichtet1).

Was die heutigen Verhältnisse betrifft, so haben die
einzelnen serbischen Metropolien ihre eigenen besonderen
geistlichen Gerichte. Jedes geistliche Gericht hat seine eigenen
besonderen hohen und niederen Gerichte und Beamtenpersonal,
welchem alle gerichtlichen und administrativen Angelegenheiten
in den einzelnen Eparchien obliegen. Diese Institution des

geistlichen Gerichts hat in jeder Eparchie ihre Geschichte
nach Gründung und Entwicklung.

VIII.
Die geistige Bildung und Litteratur bei den Serben.

Die Bildung und Litteratur der Serben begann mit dem
Auftreten der serbischen Apostel Cyrill und Methodius und mit
der Erfindung des serbischen Alphabets. Seitdem entwickelte
sie sich fortwährend bis zur Gegenwart.

Cyrill und Methodius und später ihre Schüler haben — wie
schon einmal erwähnt wurde — das serbische Alphabet geschaffen,
sehr viele kirchliche Bücher übersetzt und in der Absicht der
Verbreitung der Aufklärung mehrere serbisch-nationale Schulen
gegründet2).

Ausser den genannten und anderen im kirchlichen Dienst
stehenden Personen und Missionaren ist in dem X., XL und XII.
Jahrhundert die Aufklärung und Litteratur noch in grösserem
Masse bei den Serben verbreitet wmrden. Die allergrössten
Verdienste haben sich in dieser Beziehung die Häretiker, die
sogenannte Sekte nBogumilu, erworben. Diese Sektierer sind
höchst fleissig im Schriftstellern gewesen; sie verfassten
zahlreiche brauchbare Bücher und sehr viele haben sie aus der
griechischen Sprache ins Serbische übersetzt. Schade, dass die
von den Häretikern verfassten Bücher und andere schriftliche

l) „Teoria canon. Prava", p. 318—322.
a) Epis. Farlatie, I, p. 58—60. „Istor. srp. crkve", I, 304—312.



Arbeiten wegen ihrer häretischen Gedanken und Ideen sehr
verrufen gewesen sind, unci dass sie deswegen öffentlich und
privatim verbrannt werden mussten, wo sie nur gefunden
wurden. Besonders sind in dieser Beziehung die Sektierer in
grosser Gefahr gewesen, eieren Bücherschatz, soweit man ihn
erreichen konnte, ohne Ausnahme verbrannt worden ist. So

geschah es, dass unter den anderen Büchern auch sehr viele
nützliche Werke, wie z. B. die Werke von Cyrill und Methodius

und ihrer Schüler, verloren gingenr).
Seit dem Auftreten des hl. Sawa ist auch die serbische

Litteratur und die Aufklärung mit grossen Schritten vorwärts
gedrungen. Er ist nicht bloss selbst ein grosser Gelehrter
und Schriftsteller gewesen, sondern veranlasste auch viele
Anhänger zu schriftstellerischer Thätigkeit. Um unter dem
serbischen Volke die Bildung und Litteratur zu verbreiten,
gründete er mehrere grössere und kleinere Schulen. So im
Kloster Chilendar (am Athos), wo er eine theologische Bildungsanstalt

(Seminarium) schuf, in welcher die allerwürcligstcn und
berühmtesten Vertreter der serbischen Kirche und Litteratur
ausgebildet wurden. Er hat neben den im damaligen. Königreich

Serbien begründeten, grösseren Klöstern auch Schulen
eingerichtet, in welchen die Priester und Mönche im Übersetzen
und Abschreiben von griechischen Büchern ins Serbische
ausgebildet wurden. Bei kleineren Klöstern und grösseren
kirchlichen Gemeinden gründete er Volksschulen. Alle diese
Bildungsanstalten haben sich während der ganzen Zeit der Regierung
der herrlichen Nemanitschen Dynastie sehr hoch entwickelt
und sind in Blüte gekommen, ebenso auch die serbische
Bildung und Litteratur2).

Die schriftlichen Werke sind in dieser Zeit in so hoher
Zahl verfasst worden, class sich von ihnen noch bis heute
in den serbischen klösterlichen und grösseren europäischen
Bibliotheken eine grosse Anzahl aufbewahrt findet, obgleich
die schriftlichen Werke jener Zeit von verschiedenen Feinden
des serbischen Volkes, wie z. B. von Türken, Griechen,
Bulgaren und Kroaten, schonungslos vernichtet wurden, wo sie

von ihnen nur gefunden wurden. Der grosse Gelehrte W. Gri-

*) Ibidem.
2) Novakov. in: „Prvi osnovi slovenske knjizevnosti" und Sreokov., II, 952

bis 963.



_. 245 —

gorovitsch, clor damalige Professor an der Universität Odessa,
sagt in seiner Reisebeschreibung durch die europäisch-türkischen
Länder über diese Thatsache folgendes : „Ich habe im Kloster
Zograf einen grossen Haufen von serbischen Manuskripten
gesehen, mit welchen die Mönche ihre Öfen geheizt haben. Als
ich gegen diese Handlung protestierte, antworteten die Mönche,
dass sie schon ungefähr etliche Jahre fortwährend mit serbischen

Manuskripten ihre Öfen heizten, damit auch ihr Brot
buken, und niemand hat ihnen das verbieten können, noch
weniger wurden sie darum getadelt1)."

Schon aus diesem Beispiel kann man sich denken, wie
gross die Zahl der serbischen Manuskripte gewesen ist. Die
gebildete Welt hat ihre Stimme erst in der letzten Hälfte dieses
Jahrhunderts erhoben gegen jene Barbarei und bemüht sich,
alles zu sammeln und anzukaufen, was noch von jenen feuern
Werken zu haben ist. Die heutigen Sprachforscher und Philologen

bemühen sich mit grösstem Fleiss, die noch vorhandenen
serbischen Manuskripte zu studieren und zu durchforschen,
mn aus diesen die serbische Sprache zu erlernen. Eine grosse
Zahl der Gelehrten ist zu der Überzeugung gekommen, dass
die alte serbische Sprache, in welcher die Manuskripte
geschrieben sind, die Grundlage der kirchlichen altslawischen
und anderer heutigen slavischen Sprachen und Dialekte bildet2).

Die Russen haben am allerersten die im Manuskript
gefundenen Kirchen- und Gesetzbücher von den Serben
übernommen und bedienten sich derselben. Nach der Erfindung
der Buchdruckerkunst haben sie nach diesen Manuskripten
ihre Kirchen- und Gebetbücher gedruckt. Später haben sie
den Serben ihre Verdienste in dieser Beziehung hundertfältig
belohnt, indem sie die einzelnen serbischen Kirchen in der
Zeit des türkischen Jochs mit allen notwendigen Kirchenbüchern
versahen.

1) Grigorovitseh, siehe in: „Istor. srpsk. erkvi", I, 318—319.
2) Es giebt auch im slavischen Volk über die serbischen Manuskripte eine

grosse Litteratur, so z. ß. von : Schafarik Paul und Janko, Miclosic, Jagic, Danicic,
^ovakovicS., Ruvarac J., Racki F., Sresnevski, Grigorovic, Gilferding, Kovacevic
A Florinski T., Alexandrov A., Stojanovic L., Sreckovic P., Milojevic M., Wal-
jevatz, Episk. Porfirie, Jricek, Ducic N., Pavlovic J., Walterovic, Majkov, Ruzicic

•j etc. etc. etc., in verschiedenen russischen, serbischen, böhmischen,
kroatischen etc. Journalen.

ttevue intern, de Theologie. Heft M, 18SG. 17

&



— 246 —

Die serbischen Manuskripte sind in früherer Zeit auf
Pergament geschrieben worden, später auf dickes Papier. Sehr
viele handschriftliche Bücher, besonders die hl. Evangelien,
sind mit wunderschöner Ornamentik, Initialen und mit den

Abbildungen der Apostel und anderer Heiligen versehen, was
beweist, dass in jener Zeit bei den Serben die Schreibkunst
und Malerei sehr hoch ausgebildet war. Die grösste Bewunderung

erweckt beim Anschauen die grosse Reinheit der
Manuskripte, die Schönheit und Gleichmässigkeit der Schrift, sowie
die grosse Sorgfältigkeit und Geduld des Abschreibers, weil es

Bücher mit 300 bis 761 Blättern in 2°, 4° und 8° giebt, welche
ohne einen einzigen Fehler oder Flecken abgeschrieben sind.
Es ist eine ungeheure Sorgfalt nötig gewesen, um die Reihen
und einzelnen Buchstaben ohne Linierung von Anfang an bis

zu dem letzten Buchstaben mit gleicher Schrift zu bearbeiten.
Über die serbischen Manuskripte ist heute eine grosse Litteratur
entstanden, welche von den Sprachforschern und Philologen,
besonders von den slavisch-serbischen, von Tag zu Tag immer
mehr bereichert wird v).

Zum Beweis, dass bei den Serben schon im Mittelalter die

Kultur und Litteratur wirklich eine hohe war, dient auch der

Umstand, dass die Buchdruckerkunst gleich nach ihrer Erfindung

von Deutschen auch bei den Serben eingebürgert worden
ist. Im heutigen Montenegro im Kloster am Rieka kannte man
sie schon im Jahre 1493 ; später haben wir im Kloster Zetinje
Bücher erhalten Der erste serbische Buchdrucker war der
Mönch Makarius; nach ihm zeichnete sich Pachomius darin
aus2).

In der letzten Zeit blüht bei den Serben neben der
weltlichen Litteratur auch die kirchliche.

*) Siehe serbische Manuskripte in der Nationalbibliothek in Belgrad, srem.

Karlovatz, auch in der akademischen Bibliothek in Agram, sowie in den

Bibliotheken von Paris, St. Petersburg, Kiew, Wien, Prag, Privatbibliothek des Arch.

Uarion Ruvaratz, M. Müojevitsch, S. Novakovitseh etc. etc., auch in dem Kloster

Chilendar auf Athos, in Studenica und Sretenje in Serbien, Piva in Montenegro

und Savina in Boko Cataro, im Kloster Fruscka Gora in Österreich-Ungarn und

an vielen anderen Orten.

2) Siehe: „Osmoglasnik" vom Jahre 1493; Novakovitseh S., „Istoria srpske

Knjizevnosti", 117; Ruvarac J., „Prva srpska stampara" ; „Glas Crnogorza", Nr. 9

vom Jahre 1893; Alexandrov A., „Po Adriatic. Morju V. Cernogoru", p. 1—l2;

Malisevski J. in: „Trudi K. D. Akademie", 1893, Nr. 8, p. 625—637.



— 247 —

Endlich, wenn man die 500jährige Knechtung des serbischen

Volkes unter das türkische Joch sich vergegenwärtigt
und die heutige unermüdliche Arbeit auf kirchlichem und
weltlichem Litteraturfelde beurteilt, so kann man mit Bestimmtheit
behaupten, dass die Serben auch in dieser Beziehung vorwärts
schreiten ; und noch mehr, man darf hoffen, dass es jenem fleis-
sigen und tapferen Volke, wenn es Gott will, wieder gelinge, sich
in politischer Beziehung zu erholen und jene Höhe zurückzuerobern,

auf welcher es vorher unter den Kaisern stand, und
dass es in der Welt jene Stelle von neuem einnehme, welche
ihm nach dem Massstab seines grossen Geistes und Mutes
zukommt, denn „dem Entschlossenen, dem Wackeren hilft Gott,
dem Schwimmer aber der starke Schwung" Oder wie
der Serbe singt:

„Tee ce woda kud je tekla; ja sam Srbin od porekla."
Und der Luzizerserbe singt: „Histe serbstvo nezhublieno ."

Ich sage auch :

Die Bildung führt zu Gewissen, das Gewissen aber zu
Einigkeit, die Einigkeit zu Freiheit, die Freiheit und Thätigkeit
zu Wohlstand und Glück.

Episkop Nikanor Ruzitschitsch.


	Kurze Übersicht der historischen Entwicklung des kirchlich-religiösen Lebens bei den Serben [Schluss]

