Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Die scholastische und die tridentische Theologie
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SCHOLASTISCHE

UND

DIE TRIDENTINISCHE THEOLOGIE.

Im 13. Jahrhundert kam die Entwicklung der abendléndi-
schen Theologie zu einem gewissen Abschluss. Der Vater der-
selben war Augustinus, der, mit teilweiser Vernachlissigung der
eriechischen Uberlieferung, von seinen afrikanischen Vorfahren
Tertullian und Cyprian ausgehend, durch selbstéindige Spekulation
die occidentalische Lehrform begriindete. Die Grundlehren des
christlichen Abendlandes, zum Teil auch vom Orient angenommen,
kamen mehr oder weniger aus seiner Hand. Die Trinitétslehre
mit dem Filioque, die Christologie, von Leo I. fiir das Konzil
von Chalcedon formuliert, hat Augustin zuerst in dieser Weise
spekulativ gestaltet. Die Lehre von Gnade, Priadestination und
Rechtfertigung schuf er teilweise im Gegensatz zu der nament-
lich im Orient bestehenden Auffassung von Stinde und Freiheit.
Er war es wieder, der neben dieser einen Trigerin des Heils-
werkes, ohne sie aus dem Gleichgewicht zu bringen, mit sicherer
Hand auch die zweite auffithrte, die Lehre von der Kirche,
dem Priestertum und den Sakramenten. Endlich machte er,
allerdings mehr hierarchisch als spekulativ, dem Schwanken
hinsichtlich des Umfanges der Bibel ein Ende, indem er die
Zahl der kanonischen Biicher feststellte und so die Grundlage
aller theologischen Erorterungen bestimmt normierte.

Die Augustinische Theologie blieb im Abendlande im wesent-
lichen massgebend. Sie wurde es in der Folge noch mehr in
dem festen Geflige der Scholastik. Dazu verhalf ihr zunichst



— 225 —

Petrus Lombardus im 12. Jahrhundert mit seinen Sentenzen.
Seine vier Biicher, welche fast von allen spétern Lehrern
kommentiert wurden, also die Grundlage aller grossen dog-
matischen Werke des Mittelalters bildeten, liefern in kurzen
Sentenzen eigentlich nur Ausziige aus Augustin. Demzufolge
wurde die Scholastik, besonders in der Thomistenschule, spe-
cifisch augustinisch. Wenn die Alten sagten: Cor Augustini
migravit in Thomam, so war das von ihnen mehr poetisch
gedacht, als historisch erkannt. Thatséchlich aber traf es zu,
dass die augustinischen Lehren durch die Vermittlung des Lom-
barden in das Denken des Aguinaten tbergingen und von ihm
(wie auch von den tbrigen Scholastikern) systematisch ver-
arbeitet wurden.

Die scharfe und schulgerechte Behandlung der Theologie
auf dieser Grundlage brachte es mit sich, dass manches
Schwanken ein Inde nahm, viele Unbestimmtheiten und Un-
klarheiten beseitigt wurden, und besonders in der thomistischen
Schule eine einheitliche Lehrform die Oberhand gewann. Die
praktisch angelegte, leicht iibersichtliche Summa des Thomas,
im wesentlichen nur ein Auszug aus der weitschweifigen und
unhandlichen Theologie seines Lehrers Albertus Magnus, wurde
zum  klassischen Kompendium. Da er ausserdem die Lehre
vom Papsttum zuerst in die Dogmatik einfiihrte, fand sein Werk
die Anerkennung der Papste, und so erhielt es gleichsam einen
authentischen Charakter in der rémischen Kirche bis auf den
heutigen Tag. Niemand, so lautete die pépstliche Approbation,
der Thomas folge, laufe Gefahr zu irren; wer aber von ihm
abweiche, stehe bereits in dem Verdacht der Heterodoxie.

Bei dem Konzil von Trient wurde neben die Bibel die
Summa des Thomas auf den Altartisch gelegt. Die dogmatischen
Ausfithrungen des Konzils tr agen eine scholastische Farbung;
hur bemiihte man sich in geschickter Weise, den zwischen d61
Dominikaner- und der Franziskanerschule, den Thomisten und
den Skotisten verhandelten Kontroversen moglichst auszu-
weichen, um die Einheitlichkeit des Kampfes gegen den Prote-
Astanusmus nicht zu stéren. Die in diesem hampfe wichtigste
L M@tel‘le in der auch gerade die beiden Schulen sich schroff
ent enstanden die Lehre von der Gnade, wurde in Trient
mit solcher Klug gheit behandelt dass Dominicus Soto und Andreas
Vega in umfangreichen Folianten dartiber streiten konnten, ob



— 226 —

das Konzil zu gunsten der thomistischen oder der skotistischen
Theorie sich entschieden habe, Abgesehen von solchen Streit-
fragen, schloss man sich aber im allgemeinen Thomas von
Aquino an, weil er als der Meister unter den Scholastikern
galt und als der von der Kurie approbierte klassische Theologe.
Freilich hatte er ja seine Lehre entwickelt, lange bevor man
an den Protestantismus dachte oder ein System wie das luthe-
rische auch nur fiir moglich hielt. Vollig unveréndert konnte
man darum die thomistische Doktrin zu Trient nicht lassen,
weil man den protestantischen Lehren in der schéirfsten Weise
entgegentreten wollte. Besonders die Aufstellungen tiber Gnade,
Pradestination und Freiheit mussten ihre Schwierigkeiten haben,
weil in dieser Materie die Reformatoren bei allem sonstigen
Hasse gegen den Thomismus im Grunde genommen selbst Tho-
misten waren. Wie die Jesuiten deshalb auf diesem Gebiete
ihre neue, teils an den Semipelagianismus erinnernde moli-
nistische Theorie den Protestanten gegeniiber entwickelten und
Thomas verliessen, so war es auch der Gegensatz zu dem
Protestantismus, der das Konzil von Trient bestimmte, in ein-
zelnen Punkten von der thomistischen Lehre abzuweichen.

Bildet hiernach das 13. Jabhrhundert einen Markstein in
der dogmengeschichtlichen Entwicklung, so begegnen wir im
16. einem weitern, dessen Setzung die Reformation veranlasste.
Da verlohnt es sich, zu untersuchen, wie sich die auf ihre
Héhe hinaufgefithrte Scholastik zu der Trienter Lehre verhélt.
Neben dem klassischen Theologen Thomas von Aquin wollen
wir hierbei dessen Lehrer Albertus Magnus, und ftir den Franzis-
kanerorden den gleichzeitigen General und Kardinalbischof
Bonaventura, benutzen. Zur Erliuterung des Trienter Konzils
moge dann noch der unter der Autoritit des Dominikaner-
papstes Pius V. von Dominikanern, also Thomisten bearbeitete
yromische Katechismus* dienen. .

1. Das Filiogue. Uber diese bekannte Kontroverse zwischer
Orient und Occident sich auszusprechen, hatte das Konzil von
Trient keine Veranlassung, weil jener Zusatz zu dem Symbolum
im Abendlande seit Jahrhunderten unbeanstandet war. Der
romische Katechismus behandelt ihn darum auch nicht nur als
selbstverstindlich, sondern behauptet sogar gegen alle geschicht-
liche Wahrheit (I, 9, 5), die Viter des Konzils von Konstanti-
nopel (381) héatten ihn bereits gemacht.



— 227 —

Da war Thomas drei Jahrhunderte frither besser unter-
richtet, wenn auch nicht vollstindig, indem er noch wusste,
dass das Filioque nicht vom Konzil von Konstantinopel her-
rihre, sondern, wie er nun freilich auch irrig wihnte, von
irgend einem andern durch den Papst gehaltenen Konzil.
Wichtiger aber erscheint, dass, wihrend seine Jinger, die Ver-
fasser des romischen Katechismus, unweigerlich auf dem Filioque
bestehen, Thomas daneben die bei den Griechen gebriduchliche
Formel per Filium fiir zuldssig erklart. Thatséchlich, wenn auch
wohl unbewusst, ging er damit auf den Papst Hadrian 1. zu-
rick, der in seiner Verteidigung des siebenten allgemeinen
Konzils gegen Karl den Grossen fiir das per Filium in dem
Glaubensbekenntnis des Patriarchen Tarasius von Konstantinopel
eingetreten war. Thomas erkliarte (Summa I, 36, 3) das per
Filium spekulativ fir richtig, weil der Sohn es nicht aus sich
selbst, sondern vom Vater habe, dass der heilige Geist von ihm
ausgehe. |

2. Bilder- und Reliquienkullus. Thomas hat (Summa III,
25, 2 sqq.) den unbegreiflichen Irrtum begangen, den Grundsatz
aufzustellen, dass Reliquien und Bilder denselben Kultus ver-
dienten, wie die Personen, auf welche sie sich bezogen. FEr
folgerte hieraus, dass die Reliquien und Bilder der Heiligen
wie diese selbst verehrt, die von Christus als dem Gottmenschen
gleich diesem angebetet werden miissten. Diese Verehrung und
Anbetung sollten natiirlich nicht dem Material gelten, aus dem
Jene bestanden, sondern in letzter Linie den betreffenden Per-
sonen; aber unmittelbar wurde doch dieser Kultus den Dingen
gewidmet, welche man sich als von jenen herrithrend dachte
oder welche sie darstellen sollten. Man kann es sich kaum
anders als durch die Folgerung aus der liturgischen Kreuzes-
adoration erkliaren, dass Thomas der Anbetung der Reliquien
und Bilder Christi einen so scharfen Ausdruck gab, der genau
genommen von Gotzendienst nicht freizusprechen war. Weniger
missverstdndlich driickte sich Hugo von Strassburg aus in
seinem Compend. Theol. verit. V, 58, welches falschlich unter
den Werken des Albertus Magnus steht. Er erkennt dem
»Fleische Christi“, wie dem Kreuzesholze, an dem er gehangen,
hur Verehrung zu; aber dem Kruzifix formliche Anbetung, nach
dem thomistischen Grundsatz, dass das Bild denselben Kultus
erheische, wie der Abgebildete, fiigt aber bei, dass die An-



228 —

betung sich nicht auf die erschaffenen (Gegenstinde erstrecke,
sondern auf das, was sie abbildeten. Im Grunde wird also hier-
mit widerrufen, was nach dem falschen thomistischen Grund-
satze behauptet war.

Den Reformatoren gegeniiber musste das Konzil von Trient
sich weit vorsichtiger ausdricken, als Thomas es gethan hatte.
Es sprach darum nicht von einer den Reliquien und Bildern
Christi zu erweisenden Anbetung, sondern, die Bilder Christi
und der Heiligen zusammenfassend, von der ,schuldigen Ehre
und Verehrung, und betonte ausdriicklich, dass diese sich auf
die Urbilder zurtckbezogen (Sess. XXV). In demselben Sinne,
nur noch umstindlicher, driickt sich der romische Katechismus
(I1I, 2, 24) aus, um jedes Missverstdndnis zu vermeiden. Die
Anbetung der Bilder und Reliquien Christi im Gegensatz zu der
Verehrung solcher von den Heiligen, wie Thomas sie gefordert,
geriet infolgedessen in Vergessenheit.

3. Die Empfingnis Marias. Bekannt ist der Artikel des
Thomas tiber die Empfingnis Marias in der Erbstnde und ihre
Reinigung von derselben im Mutterleibe (ITI, 27, 1). Dieselbe
Lehre wvertrat er Op.I, 224; VI u. sonst. Er begriindete sie
unter anderm damit, dass Maria in natiirlicher Weise von ihren
Eltern erzeugt worden sei, dies aber ohne sinnliche Lust nicht
habe geschehen konnen, welche ihrerseits wieder die Erbsiinde
fortpflanze. Die Kontroverse iiber diesen Punkt zwischen den
Dominikanern und Franziskanern war kirchlicherseits immer
mehr im Sinne der letztern behandelt worden, bis der Franzis-
kanerpapst Sixtus IV. (}1484), ,ohne Gewissen und Religion®,
wie die Zeitgenossen ihn nannten, die Franziskanerlehre méach-
tig forderte und nur verbot, die entgegengesetzte als ketzerisch
zu brandmarken. Das Konzil von Trient (Sess. V) blieb bei
dieser Entscheidung stehen und erneuerte dieselbe. Der von
Dominikanern verfasste romische Katechismus bertihrt die Frage
gar nicht. Aber 1854 brachte der Einfluss der sonst in ihrer
Theologie auf Thomas angewiesenen Jesuiten es bei Pius IX.
zu stande, dass in diesem Punkte seine Lehre indirekt fir
hiretisch erklirt wurde: der Papst definierte ex cathedra, dass
die unbefleckte Empfingnis eine von Cott geoffenbarte Lehre
sei, und jeder, der dieselbe bestreite, am Glauben Schiff bruch
gelitten habe.



— 229 —

4. Das Busssakrament. Thomas kennt nach der alten, auch
bei den Griechen gangbaren Uberlieferung die Laienbeichte,
freilich nur fiir den Fall der Not. Er erklart sie fiir ein unvoll-
kommenes Sakrament oder Sakramentale, und schreibt ihr die
Wirkung zu, dass sie die jenseitigen Strafen ermiissige, wenn
auch nicht in dem Grade wie die Beichte bei dem Priester und
die von diesem erteilte Absolution (Suppl. ad Summ. VIII,
2, 3, 6). Das Konzil von Trient erwihnt von der Laienbeichte
nichts.

Zuy Zeit des Thomas wurde dem proprius sacerdos, d. i. dem
Pfarrer, eigene (ordinaria) Jurisdiktion zugeschrieben, kraft
deren er ohne weitere bischofliche Bevollméchtigung seine Pfarr-
kinder absolvieren konnte und nach dem bekannten Kanon des
4, Laterankonzils von ihnen sogar verlangen durfte, dass sie
wenigstens einmal im Jahre ihm beichteten, wenn sie auch
einem andern Priester, etwa einem mit papstlichen Vollmachten
ausgeriisteten Mendikantenmonche bereits gebeichtet hatten
(Bongw. Comment. in Sent. IV. Dist. XVII, 3, 1, 2). Desgleichen
besass der Pfarrer das ihm innewohnende Recht der Ixkom-
munikation in seiner Pfarrei (Z%hom. Op. 58 u. sonst). Hin-
sichtlich der Absolution von der Siinde ist das Trienter Konzil
bei der alten Anschauung verblieben (Sess. XIV, c. 7), und mit
ihm der romische Katechismus (II, b, b4). Aber das Recht,
Exkommunikationen tber die Pfarrkinder zu verhidngen und
von denselben leszusprechen, erkennt das Konzil (Sess. XXV
de ref. c. 3) dem Pfarramt nicht mehr als ein ihm inhérieren-
des zu. ,

Die Lehre von der Reue und ihrem Verh#ltnis zu der
sakramentalen Absolution hat der Theologie viel Schwierigkeit
bereitet, #hnlich jener, welche fir den Protestantismus in dem
Verhéltnis der Rechtfertigung aus dem Gauben allein zu der
Wirkung der Sakramente bestand. Handelt es sich doch in der
That um ganz analoge Anschauungen. In der heiligen Schrift
wie in der alten ﬁbeﬂiefemng wurde der innern Bekehrung
des Stinders mit solcher Bestimmtheit der Stindennachlass in
Aussicht gestellt, und in der altkirchlichen Bussdisziplin von
der gttlichen Verzeihung das Urteil der Kirche (Rekonziliation
oder Absolution) so scharf-unterschieden, dass die vollkommene
Reue, d. 1. der Stundenhass aus Liebe zu Gott, als allein wirk-
saln angesehen werden musste, was die Herstellung des Kindes-

Revue intern, de Théologie. Heft 14, 1396, 16



— 230 —

verhiltnisses zu Gott betraf. Wie fiir die protestantische Theo-
logie es sich als unméglich herausstellte, der Rechtfertigungs-
lehre gegeniliber die Wirksamkeit von Sakramenten aufrecht
zu halten, so geriet die Scholastik mit ihrer Lehre von der
vollkommenen Reue (contritio) ins Gedringe gegentiber der
Absolution, nachdem diese nicht mehr wie bei dem Bestehen
der Kirchenbusse die Versshnung mit der Kirche ausdriicken,
sondern den gottlichen Stindennachlass vermitteln sollte. Jetzt
erhob sich die Frage, wie die Siinde, welche bereits infolge
der contritio nachgelassen war, nochmals durch die priester-
liche Absolution nachgelassen werden konne. Die gewdhnliche
Antwort lautete dahin, dass nach der positiven Einrichtung
Christi auch die vollkommene Reue den Sindennachlass nur
bewirke, wenn sie mit dem Vorsatz zu beichten und die Ab-
solution zu empfangen verbunden sei. Thatséichlich sank aber die
Absolution dann zu der nachtraglichen Iirklarung des geschehenen
Stindennachlasses herab, was der kirchlichen Begriffsbestimmung
derselben widersprach. Erst bei der unvollkommenen Reue
(attritio), der aus Furcht vor der Strafe empfundenen, erhielt
die Absolution ihre eigentliche sakramentale Bedeutung, indem
man diese Reue flir unzureichend zur Erlangung des Stinden-
nachlasses hielt, fur welchen wie zur Vervollstindigung der
mangelhaften innern Bekehrung auch noch die sakramentale
Gnade erforderlich sei. Mit Unrecht hat man letztere Theorie,
welche die innere Umwandlung des Menschen nicht fur unbe-
dingt heilsnotwendig erklirt, und auf diese Weise die religitse
Gesinnung stark zu verausserlichen geeignet ist, fir eine fri-
vole Erfindung der Jesuiten ausgegeben. Die Keime derselben—~
liegen schon in einer unbedachtsamen,Ausserung des Augustenus
(De catech. rud. c. 17, 27), und sind dann weiter durch die
Scholastiker entwickelt worden.

Durch die contritio, lehrt Thomas Op. V, wird die Stnde
nachgelassen und die ewige Strafe in zeitliche verwandelt. Die
Beichte und die Absolution sind dazu da, um auch die zeitliche
Strafe zu tilgen, wodurch man bei wiederholtem Beichten das
Fegfeuer ganz umgehen konnte. Aber die Nachfolger der
Apostel haben eine andere Art des Nachlasses dieser Strafe
erfunden (invenerunt), die Abldsse, welche der Papst aus dem
yochatze der (durch Christus und die Heiligen) erworbenen
Verdienste“ verteilt, und die so viel wirken, als sie dem Wort-



— 231 —

laute nach zu wirken erkldren. Dieselbe bestimmte Wirkung,
im Gegensatz zu der sonst, wie bei Bonav. 1. c. XX, 2, 1, b,
vorkommenden bloss deprekatorischen Auffassung, also der
eines blossen 'Wunsches oder Gebetes, behauptet Thomas (Suppl.
ad Summ. 71, 10) auch hinsichtlich der Ablésse fiir Verstorbene.

Des Thomas Lehrer Albertus Magnus wagte noch (Comment.
in Dion. Eccl. hier. p. 3) zu sagen, bei dem Busssakrament sei
die Bekehrung des Beichtenden die Hauptsache, der Priester
absolviere nur den bereits Absolvierten, indem er die Hussere
Busse feststelle. Aber Bonaventura (Comm. in Sent. IV, Dist. X VIII,
1, 2, 1) rdumt der Absolution, freilich mit geringerer Logik,
eine bedeutendere Stellung ein als die beiden Dominikaner.
Auch bei der contritio bewirkt nach ihm die Absolution die
Nachlagsung der Schuld, wenngleich sie schon friiher eintrat,
weil dieselbe doch an den Vorsatz, die Absolution zu empfangen,
gekniipft war. Aber vollstindig nachgelassen wird die Schuld
erst durch die Absolution, wenn diese nur mit attritio empfangen
wird.,

Das Trienter Konzil eignete sich die gegen die Protestanten
besser zu verwendende Lehre Bonaventuras an. Sess. X1V, 4:
Die Kontrition bewirkt freilich schon den Siindennachlass,
aber doch nur, wenn sie von dem Vorsatz, die Absolution zu
empfangen, begleitet ist. Die Attrition hingegen bereitet nur
za dem im Busssakrament zu empfangenden Sindennachlass
vor, ist aber durchaus nicht zu verwerfen. Und c. 6: Die Ab-
solution ist nicht bloss die Erklirung, dass die Siinde erlassen
sel, sondern eine wirkliche, richterliche Lossprechung. Der
romische Katechismus (II, 5, 11, 16) fiihrt diese Lehre weiter
aus.  Aber (I, 5, 36 sq.), wo er von der Reue handelt, geht
er tber den Unterschied zwischen contritio und attritio
kurz hinweg, erwihnt letztere Bezeichung gar nicht und
dringt die contritio thatsiichlich im Interesse der priesterlichen
Absolution so in den Hintergrund, dass sie so gut wie gar
nicht in Betracht kommt. Er raumt ein, dass durch eine voll-
kommene Reue, welche die Stinde aufwiege, diese ohne weiteres
getilgt werde. Aber, lehrt er, eine solche werde so selten ge-
funden, dass ein anderes Mittel der Stundenvergebung nétig
geworden sei, die sakramentale Absolution. Der charakteristische
Unterschied zwischen contritio und attritio wird also hier so
wenig erwidhnt, als das Verhiltnis der contritio zur Absolution



— B0 -

besprochen, weil praktisch fur die Verfasser die Kontrition ohne
Belang zu sein schien. Der Gegensatz zum Protestantismus
war es, der zu dieser Verzerrung der dltern scholastischen
Lebhre fiihrte: die Notwendigkeit der priesterlichen Absolution
sollte hervorgehoben werden, und zu diesem Zwecke die doch
mindestens recht bedenkliche Attrition nicht als die allenfalls
ausreichende, sondern als die regelrecht vom Siinder zu fordernde
(Gesinnung erscheinen.

Hinsichtlich der Ablasslehre Verh]elt sich das Konzil von
Trient weit zuriickhaltender als die Scholastik, jedenfalls um
in dieser den nichsten Anstoss zur Reformation bildenden, sehr

verfanglichen Materie den Protestanten keine Handhabe zu
bieten. Es erklirte bekanntlich, dass die Kirche das Recht
habe, Ablisse zu verleihen, und dass sie den Glaubigen nitz-
lich seien. Wie es scheint, wollte man der Formel folgen,
welche Innocenz III. (Ip. XIII, 94) einem den Waldensern ab-
verlangten Glaubensbekenntnis einverleibt hatte, die von dem
Papste oder andern Bischifen verliehenen Ablédsse seien niitz-
lich (proficere). Von den Ablissen fir Verstorbene schweigt
das Konzil vollig sowohl in dem Reformationsdekret tber die
Ablasse als in der Lehre vom Fegfeuer, bei welcher es die
Mittel aufzihlt, durch welche den Verstorbenen geholfen werden
konne (Sess. XXV). Der romische Katechismus erwihnt den
Ablass nicht einmal dem Namen nach.

| 5. Die letzte’ Olung. Im Mittelalter wirkte in dieser Lehre
noch die Unbestimmtheit fritherer Zeiten nach. Die unmittel-
bare Einsetzung durch Christus wurde wie bei andern Sakra-
menten, so auch bei diesem durch die Scholastiker manchmal
bestritten. Die Kategorie des opus operatum wandte man nicht
unbedingt auf dasselbe an, sondern zihlte es halbwegs noch
zu den Sakramentalien. Specieller als Jak. V, 14 ff. es gestattete,
fasste man es als das Sakrament der Sterbenden. Im Wider-
spruch zu diesen Anschauungen stellte erst das Trienter Kon-
zil die heutige Lehre und Praxis fest. So lchrte Thomas aus
dricklich, die Olung sei das letzte Heilmittel und darum nur
Sterbenden zu spenden. Ihre Wirkung hange ab von der An-
dacht des Empfangers, dem Verdienste des Spenders und der
ganzen Kirche. Darum sei die Form derselben auch nicht in-
cikativ, wie bel den tbrigen Sakramenten, sondern depreka-
torisch. Auch diirfe sie deshalb weder in unbewusstem Zu-



yey
SR QJJ o

stande, noch Kindern gespendet werden (Suppl. ad Summ. XX XTI,
2 s8qq., vgl. Op. TV, XVIII, LVIII). In demselben Sinne heisst
es in einem freilich Thomas mit Unrecht zugeschriebenen Kom-
mentar zum Jakobusbrief z. d. St.: Die letzte Olung werde nur
dem gespendet, der sie begehre; Presbyter sollten sie spenden,
well es nur reife und weise Priester sein miissten; das Gebet
des einen sei wirksamer als das des andern, wihrend bei den
tibrigen Sakramenten ein solcher Unterschied nicht stattfinde.
Auch Albertus M. (Comment. in Eccl. hier. p. 3) lehrt, dass bei
der Olung die Andacht des Empféingers wesentlich mitwirke
(Comment. in Sent. IV, 23, 11 sqq.), dass sie darum nur in be-
wusstem Zustand erteilt werden koénne, und zwar bloss Sterben-
den, denen sie, die Siindenreste tilgend, den unmittelbaren Ein-
tritt in die Seligkeit ermogliche. Dieselbe Auiffassung be-
gegnet uns in dem falschlich Albertus zugeschriebenen Comp.
Theol. verit. VI, 35. Desgleichen bei Bonawventura (Comment.
in Sent. IV. XXIII, 1, 1 sq. 2, 3). Wihrend man im Leben
andere Mittel besitzt, die ldsslichen Stinden zu tilgen, lehrt er,
ist dem Sterbenden die Olung als Heilmittel dagegen verliehen.
Weil die Evangelisten ihre Finsetzung durch Christus nicht er-
wihnen, ist anzunehmen, dass die Apostel sie erst anordneten.
Die Apostel, als vom heiligen Geist inspiriert, durften sogar die
von Christus angeordnete Taufformel zeitweilig &dndern, indem
_sie statt im Namen der Trinitit im Namen Jesu tauften. Chri-
stus selbst setzte von den Sakramenten unmittelbar nur Taufe
und Bucharistie ein. Weil die @Iung sich erst auf die Einrich-
tung der Apostel zurtickfiihrt, bedarf sie zu ihrer Giiltigkeit
auch der bischoflichen Weihe des Oles. Bonaventura konnte
darin nichts Auffallendes erblicken. Denn nach ihm (1. ¢. V1I,
1;' 1) war noch mittelbarer als die Olung die Firmung eine
Elmsetzung Christi, indem er fir die Apostel an deren Stelle
die Herabkunft des heiligen Geistes am Pfingstfeste treten, sie
selbst die Firmung durch wortlose Handauflegung erteilen, und
el"S.t spater die nunmehrige Form des Sakramentes durch den
heiligen Geist festgestellt werden Iisst.

Das Konzil von Trient machte allen derartigen Schwan- ;
kungen den Reformatoren gegeniiber ein Ende, indem es alle
Sfbl_immente auf eine Stufe stellte und der augustinischen Defi- |
nition .des Sakramentes als des Zeichens einer heiligen Sache :
den historisch bedenklichen Zusatz gab: von Christus selbst j



— 234 —

eingesetzt. Beziiglich der letzten Olung ist dies speciell Sess.
XIV, 1 ausgefiihrt. Deren Anwendung nicht bloss bei Sterben-
den, sondern bei Kranken tiberhaupt wird dann c. 2 gelehrt.
Dem Konzil schliesst sich der rémische Katechismus an. Die
deprekatorische Form erklart er, abweichend von den Scho-
lastikern, daraus, dass eventuell eine Wirkung des Sakramentes
auch die koérperliche Heilung sein solle, die doch nur erfleht
werden konne (II, 6, 7). Gleichfalls im Gegensatz zu den
Scholastikern will er die Olung auch im Zustande der Bewusst-
losigkeit gespendet wissen, spricht aber dem mit Bewusstsein
empfangenen Sakrament eine reichlichere Wirkung zu (c. 9).

J. LANGEN in Bonn.




	Die scholastische und die tridentische Theologie

