
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Die scholastische und die tridentische Theologie

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


224 —

DIE SCHOLASTISCHE
UND

DIE TRIDENTINISCHE THEOLOGIE.

Im 13. Jahrhundert kam die Entwicklung der abendländischen

Theologie zu einem gewissen Abschluss. Der Vater
derselben war Augustinus, der, mit teilweiser Vernachlässigung der

griechischen Überlieferung, von seinen afrikanischen Vorfahren
Tertullian und Cyprian ausgehend, durch selbständige Spekulation
die occidentalische Lehrform begründete. Die Grundlehren des

christlichen Abendlandes, zum Teil auch vom Orient angenommen,
kamen mehr oder weniger aus seiner Hand. Die Trinitätslehre
mit dem Filioque, die Christologie, von Leo I. für das Konzil
von Chalcedon formuliert, hat Augustin zuerst in dieser Weise

spekulativ gestaltet. Die Lehre von Gnade, Prädestination und

Rechtfertigung schuf er teilweise im Gegensatz zu der namentlich

im Orient bestehenden Auffassung von Sünde und Freiheit.
Er war es wieder, der neben dieser einen Trägerin des

Heilswerkes, ohne sie aus dem Gleichgewicht zu bringen, mit sicherer
Hand auch die zweite aufführte, die Lehre von der Kirche,
dem Priestertum und den Sakramenten. Endlich machte er,

allerdings mehr hierarchisch als spekulativ, dem Schwanken
hinsichtlich des Umfanges der Bibel ein Ende, indem er die

Zahl der kanonischen Bücher feststellte und so die Grundlage
aller theologischen Erörterungen bestimmt normierte.

Die Augustinische Theologie blieb im Abendlande im wesentlichen

massgebend. Sie wurde es in der Folge noch mehr in
dem festen Gefüge der Scholastik. Dazu verhalf ihr zunächst



— 225 —

Petrus Lombardus im 12. Jahrhundert mit seinen Sentenzen.
Seine vier Bücher, welche fast von allen spätem Lehrern
kommentiert wurden, also die Grundlage aller grossen
dogmatischen Werke des Mittelalters bildeten, liefern in kurzen
Sentenzen eigentlich nur Auszüge aus Augustin. Demzufolge
wurde die Scholastik, besonders in der Thomistenschule, spè-
cifisch augustinisch. Wenn die Alten sagten: Cor Augustini
migravit in Thomam, so war das von ihnen mehr poetisch
gedacht, als historisch erkannt. Thatsächlich aber traf es zu,
dass die augustinischen Lehren durch die Vermittlung des
Lombarden in das Denken des Aquinaten übergingen und von ihm
(wie auch von den übrigen Scholastikern) systematisch
verarbeitet wurden.

Die scharfe und schulgerechte Behandlung der Theologie
auf dieser Grundlage brachte es mit sich, dass manches
Schwanken ein Ende nahm, viele Unbestimmtheiten und
Unklarheiten beseitigt wurden, und besonders in der thomistischen
Schule eine einheitliche Lehrform die Oberhand gewann. Die
praktisch angelegte, leicht übersichtliche Summa des Thomas,
im wesentlichen nur ein Auszug aus der weitschweifigen und
unhandlichen Theologie seines Lehrers Albertus Magnus, wurde
zum klassischen Kompendium. Da er ausserdem die Lehre
vom Papsttum zuerst in die Dogmatik einführte, fand sein Werk
die Anerkennung der Päpste, und so erhielt es gleichsam einen
authentischen Charakter in der römischen Kirche bis auf den
heutigen Tag. Niemand, so lautete die päpstliche Approbation,
der Thomas folge, laufe Gefahr zu irren; wer aber von ihm
abweiche, stehe bereits in dem Verdacht der Hétérodoxie.

Bei dem Konzil von Trient wurde neben die Bibel die
Summa des Thomas auf den Altartisch gelegt. Die dogmatischen
Ausführungen des Konzils tragen eine scholastische Färbung;
nur bemühte man sich in geschickter Weise, den zwischen der
Dominikaner- und der Franziskanerschule, den Thomisten und
den Skotisten verhandelten Kontroversen möglichst
auszuweichen, um die Einheitlichkeit des Kampfes _geg.en.deii. Erote.-
stantismus nicht zu stören. Die in diesem Kample wichtigste

a!ïï£Ë2£> m der auch gerade die beiden Schulen sich schroff
entgegenstanden, die Lehre von der Gnade, wurde in Trient
mit solcher Klugheit behandelt, dass Dominicus Soto und Andreas
TT ^ '
vega m umfangreichen Folianten darüber streiten konnten, ob



— 226 —

das Konzil zu gunsten der thomistischen oder der skotistischen
Theorie sich entschieden habe. Abgesehen von solchen
Streitfragen, schloss man sich aber im allgemeinen Thomas von
Aquino an, weil er als der Meister unter den Scholastikern
galt und als der von der Kurie approbierte klassische Theologe.
Freilich hatte er ja seine Lehre entwickelt, lange bevor man
an den Protestantismus dachte oder ein System wie das
lutherische auch nur für möglich hielt. Völlig unverändert konnte
man darum die thomistische Doktrin zu Trient nicht lassen,,
weil man den protestantischen Lehren in der schärfsten Weise

entgegentreten wollte. Besonders die Aufstellungen über Gnade,.
Prädestination und Freiheit mussten ihre Schwierigkeiten haben,
weil in dieser Materie die Reformatoren bei allem sonstigen
Hasse gegen den Thomismus im Grunde genommen selbst Tho-
misten waren. AVie die Jesuiten deshalb auf diesem Gebiete
ihre neue, teils an den Semipelagianismus erinnernde moli-
nistische Theorie den Protestanten gegenüber entwickelten und
Thomas verliessen, so war es auch der Gegensatz zu dem

Protestantismus, der das Konzil von Trient bestimmte, in
einzelnen Punkten von der thomistischen Lehre abzuweichen.

Bildet hiernach das 13. Jahrhundert einen Markstein in
der dogmengeschichtlichen Entwicklung, so begegnen wir im
16. einem weitern, dessen Setzung die Reformation veranlasste..
Da verlohnt es sich, zu untersuchen, wie sich die auf ihreT

Höhe hinaufgeführte Scholastik zu der Trienter Ijehrc verhält.
Neben dem klassischen Theologen Thomas von Aquin wollen
wir hierbei dessen Lehrer Albertus Magnus, und für den
Franziskanerorden den gleichzeitigen General und Kardinalbischof'
Bonaventura benutzen. Zur Erläuterung des Trienter Konzils

möge dann noch der unter der Autorität des Dominikanerpapstes

Pius V. von Dominikanern, also Thomisten bearbeitete
„römische Katechismus" dienen.

1. Das Filioque. Über diese bekannte Kontroverse zwischen
Orient und Occident sich auszusprechen, hatte das Konzil von

Trient keine Veranlassung, weil jener Zusatz zu dem Symbolum
im Abendlande seit Jahrhunderten unbeanstandet war. Der

römische Katechismus behandelt ihn darum auch nicht nur als

selbstverständlich, sondern behauptet sogar gegen alle geschichtliche

Wahrheit (I, 9, 5), die Väter des Konzils von Konstantinopel

(381) hätten ihn bereits gemacht.



— 227 —

Da war Thomas drei Jahrhunderte früher besser
unterrichtet, wenn auch nicht vollständig, indem er noch wusste,
dass das Filioque nicht vom Konzil von Konstantinopel
herrühre, sondern, wie er nun freilich auch irrig wähnte, von
irgend einem andern durch den Papst gehaltenen Konzil.
Wichtiger aber erscheint, dass, während seine Jünger, die
Verfasser des römischen Katechismus, unweigerlich auf dem Filioque
bestehen, Thomas daneben die bei den Griechen gebräuchliche
Formel per Filium für zulässig erklärt. Thatsächlich, wenn auch
wohl unbewusst, ging er damit auf den Papst Hadrian I.
zurück, der in seiner Verteidigung des siebenten allgemeinen
Konzils gegen Karl den Grossen für das per Filium in dem
Glaubensbekenntnis des Patriarchen Tarasius von Konstantinopel
eingetreten war. Thomas erklärte (Summa I, 36, 3) das per
Filium spekulativ für richtig, weil der Sohn es nicht aus sich
selbst, sondern vom Vater habe, dass der heilige Geist von ihm
ausgehe.

2. Bilder- und Reliquienkultus. Thomas hat (Summa III,
25, 2 sqq.) den unbegreiflichen Irrtum begangen, den Grundsatz
aufzustellen, dass Reliquien und Bilder denselben Kultus
verdienten, wie die Personen, auf welche sie sich bezögen. Er
folgerte hieraus, dass die Reliquien und Bilder der Heiligen
wie diese selbst verehrt, die von Christus als dem Gottmenschen
gleich diesem angebetet werden mussten. Diese Verehrung und
Anbetung sollten natürlich nicht dem Material gelten, aus dem
jene bestanden, sondern in letzter Linie den betreffenden
Personen ; aber unmittelbar wurde doch dieser Kultus den Dingen
gewidmet, welche man sich als von jenen herrührend dachte
oder welche sie darstellen sollten. Man kann es sich kaum
anders als durch die Folgerung aus der liturgischen Kreuzes-
adoration erklären, dass Thomas der Anbetung der Reliquien
und Bilder Christi einen so scharfen Ausdruck gab, der genau
genommen von Götzendienst nicht freizusprechen war. Weniger
missverständlich drückte sich Hugo von Strassburg aus in
seinem Compend. Theol. verit. V, 58, welches fälschlich unter
den Werken des Albertus Magnus steht. Er erkennt dem
„Fleische Christi", wie dem Kreuzesholze, an dem er gehangen,
nur Verehrung zu ; aber dem Kruzifix förmliche Anbetung, nach
dem thomistischen Grundsatz, class das Bild denselben Kultus
erheische, wie der Abgebildete, fügt aber bei, dass die An-



— 228 —

betung sich nicht auf die erschaffenen Gegenstände erstrecke,
sondern auf das, was sie abbildeten. Im Grunde wird also hiermit

widerrufen, was nach dem falschen thomistischen Grundsatze

behauptet war.
Den Reformatoren gegenüber musste das Konzil von Trient

sich weit vorsichtiger ausdrücken, als Thomas es gethan hatte.
Es sprach darum nicht von einer den Reliquien und Bildern
Christi zu erweisenden Anbetung, sondern, die Bilder Christi
und der Heiligen zusammenfassend, von der „schuldigen Ehre
und Verehrung", und betonte ausdrücklich, dass diese sich auf
die Urbilder zurückbezögen (Sess. XXV). In demselben Sinne,

nur noch umständlicher, drückt sich der römische Katechismus
(III, 2, 24) aus, um jedes Missverständnis zu vermeiden. Die

Anbetung der Bilder und Reliquien Christi im Gegensatz zu der

Verehrung solcher von den Heiligen, wie Thomas sie gefordert,
geriet infolgedessen in Vergessenheit.

3. Die Empfängnis Marias. Bekannt ist der Artikel des

Thomas über die Empfängnis Marias in der Erbsünde und ihre
Reinigung von derselben im Mutterleibe (III, 27, 1). Dieselbe
Lehre vertrat er Op. I, 224; VI u. sonst. Er begründete sie

unter anderm damit, class Maria in natürlicher Weise von ihren
Eltern erzeugt worden sei, dies aber ohne sinnliche Lust nicht
habe geschehen können, welche ihrerseits wieder die Erbsünde

fortpflanze. Die Kontroverse über diesen Punkt zwischen den

Dominikanern und Franziskanern war kirchlicherseits immer
mehr im Sinne der letztern behandelt worden, bis der
Franziskanerpapst Sixtus IV. (f 1484), „ohne Gewissen und Religion",
wie die Zeitgenossen ihn nannten, die Franziskanerlehre mächtig

förderte und nur verbot, die entgegengesetzte als ketzerisch
zu brandmarken. Das Konzil von Trient (Sess. V) blieb bei

dieser Entscheidung stehen und erneuerte dieselbe. Der von
Dominikanern verfasste römische Katechismus berührt die Frage

gar nicht. Aber 1854 brachte der Einfluss der sonst in ihrer
Theologie auf Thomas angewiesenen Jesuiten es bei Pius IX.
zu stände, dass in diesem Punkte seine Lehre indirekt für
häretisch erklärt wurde : der Papst definierte ex cathedra, dass

die unbefleckte Empfängnis eine von Gott geoffenbarte Lehre

sei, und jeder, der dieselbe bestreite, am Glauben Schiffbruch

gelitten habe.



— 229 —

4. Das Busssakrament. Thomas kennt nach der alten, auch
bei den Griechen gangbaren Überlieferung die Laienbeichte,
freilich nur für den Fall der Not. Er erklärt sie für ein
unvollkommenes Sakrament oder Sakramentale, und schreibt ihr die

Wirkung zu, dass sie die jenseitigen Strafen ermässige, wenn
auch nicht in dem Grade wie die Beichte bei dem Priester und
die von diesem erteilte Absolution (Suppl. ad Summ. VIII,
2, 3, 6). Das Konzil von Trient erwähnt von der Laienbeichte
nichts.

Zur Zeit des Thomas wurde dem proprius sacerdos, d. i. dem
Pfarrer, eigene (ordinaria) Jurisdiktion zugeschrieben, kraft
deren er ohne weitere bischöfliche Bevollmächtigung seine
Pfarrkinder absolvieren konnte und nach dem bekannten Kanon des
4. Laterankonzils von ihnen sogar verlangen durfte, dass sie

wenigstens einmal im Jahre ihm beichteten, wenn sie auch
einem andern Priester, etwa einem mit päpstlichen Vollmachten
ausgerüsteten Mendikantenmönche bereits gebeichtet hatten
(Bonav. Comment, in Sent. IV. Dist. XVII, 3, 1, 2). Desgleichen
besass der Pfarrer das ihm innewohnende Recht der
Exkommunikation in seiner Pfarrei (Thom. Op. 58 u. sonst).
Hinsichtlich der Absolution von der Sünde ist das Trienter Konzil
bei der alten Anschauung verblieben (Sess. XIV, c. 7), und mit
ihm der römische Katechismus (II, 5, 54). Aber das Recht,
Exkommunikationen über die Pfarrkinder zu verhängen und
von denselben loszusprechen, erkennt das Konzil (Sess. XXV
de réf. c. 3) dem Pfarramt nicht mehr als ein ihm inhalierendes

zu.
Die Lehre A'on der Reue und ihrem Verhältnis zu der

sakramentalen Absolution hat der Theologie viel Schwierigkeit
bereitet, ähnlich jener, welche für den Protestantismus in dem
Verhältnis der Rechtfertigung aus dem Gauben allein zu der
Wirkung der Sakramente bestand. Handelt es sich doch in der
That um ganz analoge Anschauungen. In der heiligen Schrift
wie in der alten Überlieferung wurde der innern Bekehrung
des Sünders mit solcher Bestimmtheit der Sündennachlass in
Aussicht gestellt, und in der altkirchlichen Bussdisziplin von
der göttlichen Verzeihung das Urteil der Kirche (Rekonziliation
oder Absolution) so scharf-unterschieden, class die vollkommene
Reue, d. i. der Sündenhass aus Liebe zu Gott, als allein wirksam

angesehen werden musste, was die Herstellung des Kindes-
Revue intern, äe Théologie. Heft 14, 1896. 16



— 230 —

Verhältnisses zu Gott betraf. Wie für die protestantische Theologie

es sich als unmöglich herausstellte, der Rechtfertigungslehre

gegenüber die Wirksamkeit von Sakramenten aufrecht
zu halten, so geriet die Scholastik mit ihrer Lehre von der
vollkommenen Reue (contritio) ins Gedränge gegenüber der
Absolution, nachdem diese nicht mehr wie bei dem Bestehen
der Kirchenbusse die Versöhnung mit der Kirche ausdrücken,
sondern den göttlichen Sündennachlass vermitteln sollte. Jetzt
erhob sich die Frage, wie die Sünde, welche bereits infolge
der contritio nachgelassen war, nochmals durch die priesterliche

Absolution nachgelassen werden könne. Die gewöhnliche
Antwort lautete dahin, dass nach der positiven Einrichtung
Christi auch die vollkommene Reue den Sündennachlass nur
bewirke, wenn sie mit dem Vorsatz zu beichten und die
Absolution zu empfangen verbunden sei. Thatsächlich sank aber die

Absolution dann zu der nachträglichen Erklärung des geschehenen
Sündennachlasses herab, wTas der kirchlichen Begriffsbestimmung
derselben widersprach. Erst bei der unvollkommenen Reue

(attritio), der aus Furcht vor der Strafe empfundenen, erhielt
die Absolution ihre eigentliche sakramentale Bedeutung, indem

man diese Reue für unzureichend zur Erlangung des
Sündennachlasses hielt, für welchen wie zur Vervollständigung der

mangelhaften innern Bekehrung auch noch die sakramentale
Gnade erforderlich sei. Mit Unrecht hat man letztere Theorie,
welche die innere Umwandlung des Menschen nicht für unbedingt

heilsnotwendig erklärt, und auf diese Weise die religiöse
Gesinnung stark zu veräusserlichen geeignet ist, für eine
frivole Erfindung der Jesuiten ausgegeben. Die Keime derselben -

liegen schon in einer unbedachtsamen .Äusserung des Augustinus

(De catech. rud. c. 17, 27), und sind dann weiter durch die

Scholastiker entwickelt worden.
Durch die contritio, lehrt Thomas Op. V, wird die Sünde

nachgelassen und die ewige Strafe in zeitliche verwandelt. Die

Beichte und die Absolution sind dazu da, um auch die zeitliche

Strafe zu tilgen, wodurch man bei wiederholtem Beichten das

Fegfeuer ganz umgehen könnte. Aber die Nachfolger der

Apostel haben eine andere Art des Nachlasses dieser Strafe

erfunden (invenerunt), die Ablässe, welche der Papst aus dem

„Schatze der (durch Christus und die Heiligen) erworbenen

Verdienste" verteilt, und die so viel wirken, als sie dem Wort-



— 231 —

laute nach zu wirken erklären. Dieselbe bestimmte Wirkung,
im Gegensatz zu der sonst, wie bei Bonav. 1. c. XX, 2, 1, 5,
vorkommenden bloss deprekatorischen Auffassung, also der
eines blossen Wunsches oder Gebetes, behauptet Thomas (Suppl.
ad Summ. 71, 10) auch hinsichtlich der Ablässe für Verstorbene.

Des Thomas Lehrer Albertus Magnus wagte noch (Comment,
in Dion. Eccl. hier. p. 3) zu sagen, bei dem Busssakrament sei
die Bekehrung des Beichtenden die Hauptsache, der Priester
absolviere nur den bereits Absolvierten, indem er die äussere
Busse feststelle. Aber Bonaventura (Comm. in Sent. IV. Dist.XVIII,
1, 2, 1) räumt der Absolution, freilich mit geringerer Logik,
eine bedeutendere Stellung ein als die beiden Dominikaner.
Auch bei der contritio bewirkt nach ihm die Absolution die
Nachlassung der Schuld, wenngleich sie schon früher eintrat,
weil dieselbe doch an den Vorsatz, die Absolution zu empfangen,
geknüpft war. Aber vollständig nachgelassen wird die Schuld
erst durch die Absolution, wenn diese nur mit attritio empfangen
wird.

Das Trienter Konzil eignete sich die gegen die Protestanten
besser zu verwendende Lehre Bonaventuras an. Sess. XIV, 4 :

Die Kontrition bewirkt freilich schon den Sündennachlass,
aber doch nur, wenn sie von dem Vorsatz, die Absolution zu
empfangen, begleitet ist. Die Attrition hingegen bereitet nur
zu dem im Busssakrament zu empfangenden Sündennachlass
vor, ist aber durchaus nicht zu verwerfen. Und c. 6 : Die
Absolution ist nicht bloss die Erklärung, dass die Sünde erlassen
sei, sondern eine wirkliche, richterliche Lossprechung. Der
römische Katechismus (II, 5, 11, 16) führt diese Lehre weiter
aus. Aber (II, 5, 36 sq.), wo er von der Reue handelt, geht
er über den Unterschied zwischen contritio und attritio
kurz hinweg, erwähnt letztere Bezeichung gar nicht und
drängt die contritio thatsächlich im Interesse der priesterlichen
Absolution so in den Hintergrund, class sie so gut wie gar
nicht in Betracht kommt. Er räumt ein, dass durch eine
vollkommene Reue, welche die Sünde aufwiege, diese ohne weiteres
getilgt werde. Aber, lehrt er, eine solche werde so selten
gefunden, dass ein anderes Mittel der Sündenvergebung nötig
geworden sei, die sakramentale Absolution. Der charakteristische
Unterschied zwischen contritio und attritio wird also hier so
wenig erwähnt, als das Verhältnis der contritio zur Absolution



— 232 —

besprochen, weil praktisch für die Verfasser die Kontrition ohne

Belang zu sein schien. Der Gegensatz zum Protestantismus
war es, der zu dieser Verzerrung der altern scholastischen
Lehre führte: die Notwendigkeit der priesterlichen Absolution
sollte hervorgehoben werden, und zu diesem Zwecke die doch
mindestens recht bedenkliche Attrition nicht als die allenfalls
ausreichende, sondern als die regelrecht vom Sünder zu fordernde
Gesinnung erscheinen.

Hinsichtlich der Ablasslehre verhielt sich das Konzil von
Trient weit zurückhaltender als die Scholastik, jedenfalls um
in dieser den nächsten Anstoss zur Reformation bildenden, sehr

verfänglichen Materie den Protestanten keine Handhabe zu
bieten. Es erklärte bekanntlich, dass die Kirche das Recht

habe, Ablässe zu verleihen, und dass sie den Gläubigen nützlich

seien. Wie es scheint, wollte man der Formel folgen,
welche Innocenz III. (Ep. XIII, 94) einem den Waidensera,
abverlangten Glaubensbekenntnis einverleibt hatte, die von dem

Eapste oder andern Bischöfen verliehenen Ablässe seien nützlich

(proficere). Von den Ablässen für Verstorbene schweigt
das Konzil völlig sowrohl in dem Reformationsdekret über die
Ablässe als in der Lehre vom Fegfeuer, bei welcher es die

Mittel aufzählt, durch welche den Verstorbenen geholfen werden
könne (Sess. XXV). Der römische Katechismus erwähnt den

Ablass nicht einmal dem Namen nach.
5. Die letzte'Ölung. Im Mittelalter wirkte in dieser Lehre

noch die Unbestimmtheit früherer Zeiten nach. Die unmittelbare

Einsetzung durch Christus wurde wie bei andern
Sakramenten, so auch bei diesem durch die Scholastiker manchmal
bestritten. Die Kategorie des opus operatum wandte man nicht

unbedingt auf dasselbe an, sondern zählte es halbwegs noch

zu den Sakramentalien. Specieller als Jak. V, 14 ff. es gestattete,
fasste man es als das Sakrament der Sterbenden. Im
Widerspruch zu diesen Anschauungen stellte erst das Trienter Konzil

die heutige Lehre und Fraxis fest. So lehrte Thomas
ausdrücklich, die Ölung sei das letzte Heilmittel und darum nur
Sterbenden zu spenden. Ihre Wirkung hange ab von der
Andacht des Empfängers, dem Verdienste des Spenders und der

ganzen Kirche. Darum sei die Form derselben auch nicht in-

dikativ, wie bei den übrigen Sakramenten, sondern depreka-
torisch. Auch dürfe sie deshalb weder in unbewusstem Zu-



stände, noch Kindern gespendet werden (Suppl. ad Summ. XXXII,
2 sqq., vgl. Op. IV, XVIII, LVIII). In demselben Sinne heisst
es in einem freilich Thomas mit Unrecht zugeschriebenen
Kommentar zum Jakobusbrief z. cl. St. : Die letzte Ölung werde nur
dem gespendet, der sie begehre ; Fresbyter sollten sie spenden,
weil es nur reife und weise Friester sein mussten ; das Gebet
des einen sei wirksamer als das des andern, während bei den
übrigen Sakramenten ein solcher Unterschied nicht stattfinde.
Auch Albertus M. (Comment, in Eccl. hier. p. 3) lehrt, dass bei
der Ölung die Andacht des Empfängers wesentlich mitwirke
(Comment, in Sent. IV, 23, 11 sqq.), dass sie darum nur in be-
wusstem Zustand erteilt werden könne, und zwar bloss Sterbenden,

denen sie, die Sünclenreste tilgend, den unmittelbaren Eintritt

in die Seligkeit ermögliche. Dieselbe Auffassung
begegnet uns in dem fälschlich Albertus zugeschriebenen Comp.
Theol. verit. VI, 35. Desgleichen bei Bonaventura (Comment,
in Sent. IV. XXIII, 1, 1 sq. 2, 3). Während man im Leben
andere Mittel besitzt, die lässlichen Sünden zu tilgen, lehrt er,
ist dem Sterbenden die Ölung als Heilmittel dagegen verliehen.
Weil die Evangelisten ihre Einsetzung durch Christus nicht
erwähnen, ist anzunehmen, class die Apostel sie erst anordneten.
Die Apostel, als vom heiligen Geist inspiriert, durften sogar die
von Christus angeordnete Taufformel zeitweilig ändern, indem
sie statt im Namen der Trinität im Namen Jesu tauften. Christus

selbst setzte von den Sakramenten unmittelbar nur Taufe
und Eucharistie ein. Weil die Ölung sich erst auf die Einrichtung

der Apostel zurückführt, bedarf sie zu ihrer Gültigkeit
auch der bischöflichen Weihe des Öles. Bonaventura konnte
darin nichts Auffallendes erblicken. Denn nach ihm (1. e. VII,
1; 1) war noch mittelbarer als die Ölung die Firmung eine
Einsetzung Christi, indem er für die Apostel an deren Stelle
die Herabkunft des heiligen Geistes am Pfingstfeste treten, sie
selbst die Firmung durch wortlose Handauflegung erteilen, und
erst später die nunmehrige Form des Sakramentes durch den
heiligen Geist festgestellt werden lässt.

Das Konzil von Trient machte allen derartigen Schwan- ;

kungen den Reformatoren gegenüber ein Ende, indem es alle
Sakramente auf eine Stufe stellte und der augustinischen
Definition des Sakramentes als des Zeichens einer heiligen Sache
den historisch bedenklichen Zusatz gab: von Christus selbst



— 234 —

eingesetzt. Bezüglich der letzten Ölung ist dies speciell Sess.

XIV, 1 ausgeführt. Deren Anwendung nicht bloss bei Sterbenden,

sondern bei Kranken überhaupt wird dann c. 2 gelehrt.
Dem Konzil schliesst sich der römische Katechismus an. Die
deprekatorische Form erklärt er, abweichend von den
Scholastikern, daraus, dass eventuell eine Wirkung des Sakramentes
auch die körperliche Heilung sein solle, die doch nur erfleht
werden könne (II, 6, 7). Gleichfalls im Gegensatz zu den
Scholastikern will er die Ölung auch im Zustande der Bewusst-

losigkeit gespendet wissen, spricht aber dem mit Bewusstsein
empfangenen Sakrament eine reichlichere Wirkung zu (c. 9).

J. Langen in Bonn.


	Die scholastische und die tridentische Theologie

