
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 14

Artikel: Simples remarques sur l'encyclique du patriarche Anthimos de
Constantinople

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


217 —

SIMPLES REMARQUES
SUR

L'ENCYCLIQUE DU PATRIARCHE ANTHIMOS

DE CONSTANTINOPLE.

Les lecteurs de la Revue internationale de Théologie
connaissent déjà la substantielle analyse qu'elle a publiée, en
allemand, dans la précédente livraison (p. 1—13), de la magnifique

Lettre encyclique du patriarche Anthimos de Constantinople,

en réponse à l'encyclique Prccclara de Léon XIII. Ce
très important document mérite de sérieuses réflexions, réflexions
que tout ancien-catholique a certainement déjà faites en son
particulier, mais qui nous paraissent en outre devoir être notifiées

dans cette Revue.
Si les anciens-catholiques ont été sensibles aux éloges que

le vénéré patriarche a daigné leur adresser en signalant
particulièrement « leur science, leur critique et leur conscience
chrétienne», ce n'est certes pas dans un sentiment de vanité
et d'amour-propre, mais parce qu'il importe qu'aux jeux des
théologiens et des penseurs de l'Orient comme de ceux de
1 Occident, la réforme théologique et ecclésiastique opérée par
les anciens-catholiques soit tenue pour une œuvre de foi
catholique et aussi pour une œuvre de science solide et de ferme
critique. En effet, en protestant contre les erreurs de Rome,
us ont démontré que ce sont des erreurs; en affirmant leurs
thèses, ils ont démontré que ce sont des vérités. Indépendants
de tout parti théologique et de toute tendance exclusiviste,

s entendent ne relever dans leur foi que de l'Eglise univer-



— 218 —

selle, seule dépositaire des enseignements du Christ, et dans
leurs opinions, que de la science.

Mais ce dont les anciens-catholiques ont surtout lieu de

se féliciter, c'est de voir que les principes qu'ils ont proclamés
dès l'origine de leur mouvement et particulièrement aux
conférences de Bonn en 1874 et 1875, ainsi qu'aux congrès
internationaux de Lucerne en 1892 et de Rotterdam en 1894, sont
identiques aux principes mêmes sur lesquels le vénéré patriarche
de Constantinople s'appuie pour affirmer l'orthodoxie de son

Eglise et pour réfuter les prétentions erronées de Léon XIII.
Ceci est capital et de la plus haute importance, au point

de vue de l'union à rétablir entre les Eglises d'Orient et
d'Occident. Nous ne saurions trop insister sur l'identité de ces

principes et sur les conséquences qui doivent en découler.

D'abord, le patriarche Anthimos rappelle qu'il n'y a qu'un
seul Christ, le même hier, aujourd'hui et éternellement, et

qu'aucun chrétien ne doit se laisser entraîner à des doctrines
étrangères, autres que celles qui ont été enseignées dès le

principe. Il en appelle à « l'Eglise universelle de Dieu, celle

qui conserve dans son sein comme un dépôt divin cette foi
salutaire, une, pure et intacte, telle qu'elle a été transmise ab

antiquo et qu'elle a été formulée par les saints Pères et les

sept conciles œcuméniques (§24)». Il cite expressément le
criterium de Vincent de Lérins : Teneamus quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est. »

Le savant patriarche, qui rappelle qu'à partir du Xe siècle

(et même déjà au IXe) la papauté romaine a cherché à introduire

des erreurs en Occident, n'ignore certainement pas quelles
résistances et quelles protestations les catholiques occidentaux
restés fidèles aux doctrines de l'Eglise universelle n'ont cessé

d'opposer contre Rome et contre les inquisitions romanistes.1)
Comment ne pas applaudir sincèrement et avec une joie

toute chrétienne aux paroles suivantes : « Il est certes du devoir
de tout chrétien de souhaiter dans son cœur l'union des Eglises ;

et en particulier tout l'univers orthodoxe, inspiré par le sentiment

de la vraie piété conformément au but divin que notre
Sauveur a eu en constituant l'Eglise, désire ardemment l'union

1) Voir, dans la présente livraison, l'étude sur la Visibilité de l'ancienne Eglise

catholique en Occident, du IX" siècle à l'époque actuelle.



— 219 —

des Eglises en l'unique règle de la foi et sur la base de
l'enseignement apostolique traditionnel, dont la pierre angulaire
est Jésus-Christ lui-même. Dans ce but, l'orthodoxie fait tous
les jours des vœux, dans ses prières publiques, pour le rassemblement

des dispersés et le retour des égarés au droit chemin de
la vérité, qui seul mène à la source de la vie, à notre Seigneur
Jésus-Christ, Fils unique et Verbe de Dieu. Se conformant à

ce désir pieux, notre Eglise chrétienne orthodoxe est toujours
prête à accepter toute proposition d'union, pourvu seulement
que l'évêque de Rome rejette, une fois pour toutes, la série
des nombreuses et diverses innovations anti-évangéliques,
principale cause de la regrettable séparation des Eglises d'Orient
et d'Occident, et qu'il revienne aux décisions des sept Conciles
Œcuméniques (§ 3) L'Eglise orthodoxe restera immuable
dans les traditions et les règles sacrées et apostoliques des
neuf premiers siècles du christianisme, durant lesquels les
Eglises d'Occident avaient la même foi que les Eglises d'Orient
et étaient unies entre elles (Ibid.). »

Comment ne pas applaudir, lorsque le vénéré patriarche
réfute les erreurs de l'Eglise papale, et lorsqu'il s'élève « contre
les ouvriers trompeurs qu'elle envoie en Orient dans des fins
de prosélytisme fallacieux?» Comment ne pas se réjouir,
lorsqu'on l'entend demander la réunion des Eglises « dans l'unique
règle de la foi, sans laquelle l'union désirée est impossible
(§ 4)?»

Nous appelons surtout l'attention des amis de l'union sur
les deux paragraphes suivants:

« § 5. Pour réaliser le désir pieux de l'union des Eglises,
il faut avant tout fixer une base commune et unique, et comme
telle on n'en peut trouver de plus sûre que l'enseignement de
l'Evangile et des sept saints Conciles Œcuméniques. En
remontant donc à cet enseignement, qui, jusqu'à l'époque de la
séparation, est resté commun aux Eglises d'Orient et d'Occident,

nous devons chercher avec le désir sincère de connaître
la vérité, ce que croyait alors l'Eglise apostolique du Christ,
une, sainte, orthodoxe et catholique d'Orient et d'Occident, et
conserver cette croyance entière et inaltérable. Tout ce qui
a été ajouté ou retranché dans la suite devra être pieusement
lectifié par tous. Car c'est un devoir sacré et indispensable
pour chacun d'agir de la sorte, s'il préfère sincèrement la



— 220 --
gloire de Dieu à la sienne. On doit en effet se dire qu'une
insistance orgueilleuse à pervertir la vérité, entraîne une lourde
responsabilité devant le tribunal incorruptible de Jésus-Christ.
Nous n'entendons point par là les différences qui concernent
le rituel des services divins et les chants, les habits sacerdotaux,

etc., lesquels, malgré leur diversité qui existait du reste
dans les anciens temps de l'Eglise, n'ont jamais nui à l'essence
et à l'unité de la foi. Nous entendons plutôt ces différences
essentielles qui se rattachent aux dogmes de tradition divine,
ou au régime canonique d'administration des Eglises, lequel
est également de constitution divine. «Si, dans tout cela, une
« infraction ne touche pas la foi, dit Photius, et ne constitue
« pas une violation d'un décret commun et catholique, attendu
« la diversité des us et coutumes observés chez les uns et chez
« les autres, aucun homme de jugement sain ne pourrait dire
« ni que ceux qui les observent agissent mal, ni que ceux qui
« ne les admettent pas les enfreignent5). »

« § 6. C'est ainsi que dans le but sacré de l'union, l'Eglise
chrétienne, orthodoxe et catholique d'Orient, est prête à

admettre, dans le cas où elle l'aurait dénaturé ou éliminé, tout
ce que les Eglises d'Orient et d'Occident reconnaissaient d'un

commun accord avant le neuvième siècle. Si les Occidentaux
venaient à prouver, en vertu de l'enseignement des Saints-Pères
et des saints Conciles Œcuméniques, que l'Eglise romaine
d'Occident, qui était alors orthodoxe, récitait, avant le neuvième
siècle, le symbole de la foi avec l'adjonction, ou bien qu'elle
faisait usage du pain azyme, ou bien encore qu'elle admettait
l'enseignement du purgatoire, le baptême par aspersion, au lieu
de celui par immersion, l'immaculée-conception de la Sainte-

Vierge, le pouvoir temporel ou l'infaillibilité et l'absolutisme
de l'évêque de Rome, nous n'aurions absolument rien à dire.
Mais si, au contraire, il est péremptoirement démontré, comme

le reconnaissent du reste les plus véridiques des Latins,
que l'Eglise chrétienne catholique orthodoxe d'Orient conserve
les dogmes traditionnels, communément reçus à cette époque
en Orient et en Occident, et que l'Eglise d'Occident les a
altérés par diverses innovations, il serait alors évident, même

aux yeux des plus simples, que la voie naturelle à suivre pour

x) I. Phot, lettre III, § VI.



— 221 —

l'union serait le retour de l'Eglise d'Occident à l'ancien statu
quo dogmatique et administratif. En effet, la foi ne change
nullement par l'action du temps ou des circonstances, mais
elle reste toujours et partout la même, attendu qu'«il y a un
« seul corps et un seul esprit, comme vous êtes appelés à une
« seule espérance par votre vocation. Il y a un seul Seigneur,
« une seule foi, un seul baptême ; un seul Dieu et père de
« tous, qui est au-dessus de tous, et parmi tous, et en vous
« tous1. »

Plus loin, le vénéré patriarche répète que « l'Eglise
chrétienne, une, sainte, catholique et apostolique, s'en tient fermement

aux traditions et conserve dans toute sa pureté le dépôt
de la foi qui lui a été confié (§ 7). » Il ajoute expressément :

« § 16. Chaque Eglise autocéphale, tant en Orient qu'en Occident,

était en elle-même entièrement indépendante et autonome
au temps des sept Conciles Œcuméniques. A l'instar des
évêques des Eglises autocéphales d'Orient, ceux d'Afrique,
d'Espagne, des Gaules, d'Allemagne et de Bretagne administraient
les affaires de leurs Eglises, chacun par ses synodes locaux,
l'évêque de Rome n'ayant aucun droit d'ingérence et devant
lui-même soumission et obéissance aux décisions synodales.
Dans les questions importantes qui exigeaient la sanction de

l'Eglise universelle, on faisait appel à un Concile Œcuménique,
qui fut et est le tribunal suprême dans l'Eglise universelle.
Tel était l'ancien régime de l'Eglise. Quant aux évêques, ils
étaient indépendants les uns des autres et entièrement libres
chacun dans les limites de sa juridiction, obéissant seulement
aux décrets des Conciles où ils siégeaient en parfaite égalité
les uns vis-à-vis des autres; aucun d'eux ne revendiquait
jamais des droits souverains sur l'Eglise universelle, et si parfois

certains évêques ambitieux de Rome ont osé prétendre à
1 absolue souveraineté, qui est inconnue dans l'Eglise, leur
erreur a été signalée et ils en ont été dûment blâmés. » — Et
encore: « §§ 18 et 19. L'Eglise chrétienne orthodoxe et catholique

d'Orient, en dehors du Fils et Verbe de Dieu, ineffable-
ment incarné, n'a reconnu aucun autre comme infaillible sur
la terre. L'apôtre Pierre lui-même, dont le pape se croit le
successeur, renia trois fois le Seigneur et fut blâmé à deux

') Ephes. IV, 4—6.



— 222 —

reprisés par saint Paul pour n'avoir pas suivi le droit chemin
vers la vérité évangélique. Plus tard, le pape Libère signa, au
quatrième siècle, une profession de foi arienne; Zosime
approuva de même, au cinquième siècle, une profession de foi
hérétique, niant le péché originel; Vigile fut condamné au
sixième siècle par le cinquième Concile pour fausse croyance,
et enfin Honorius, tombé dans l'hérésie des Monothélites, fut
aussi condamné, au septième siècle, par le sixième Concile
Œcuménique comme hérétique. Les papes, qui lui ont succédé,
ont affirmé et admis sa condamnation. — En considération de

toutes ces choses et avançant graduellement en civilisation par
la propagation des lettres, les peuples de l'Occident ont
commencé à protester contre les innovations et à demander, ainsi
qu'il a été fait au XVe siècle, dans les Conciles de Constance
et de Bâle, le retour au régime ecclésiastique des premiers
siècles. »

Bref, l'Eglise orthodoxe d'Orient veut conserver intacte la
tradition universelle de l'Eglise indivisée, et elle déclare
répudier énergiquement « les innovations enfantées par vanité en
des temps ultérieurs, adoptées et maintenues jusqu'à présent
par l'Eglise papale (§ 20). » Elle en appelle au criterium de

Vincent de Lérins, pour constater historiquement, d'une part,
cette tradition universelle, et, d'autre part, ces innovations.
Elle proclame l'autonomie des Eglises particulières dans l'unité
de l'Eglise universelle. Elle réclame l'unité de la foi, mais elle

reconnaît la liberté et la multiplicité des formes, ainsi que la

légitimité des différences, dans le rituel des services.- divins,
dans la discipline et dans l'administration ecclésiastique. Et
les documents qui doivent être consultés pour constater la foi

ou le dogme, sont l'Ecriture sainte, les saints Pères, la tradition

universelle et les sept conciles œcuméniques, en un mot
les documents authentiques de l'ancienne Eglise indivisée.

Tel est, en substance, le fond de cette Encyclique qui
restera comme un flambeau toujours allumé entre l'Orient et

l'Occident, pour montrer aux chrétiens qui désirent sincèrement
l'union et la paix, les chemins par lesquels ils pourront y
arriver.

Or, tous ces points de doctrine, nous anciens-catholiques,
nous les avons explicitement et formellement enseignés. C'est

par centaines qu'il faudrait citer les pages de nos ouvrages



— 223 —

où ils sont consignés depuis 1871 jusqu'à nos jours, depuis le
congrès de Munich de 1871 jusqu'à notre dernier congrès de
Rotterdam de 1894.

La conclusion logique qui s'impose évidemment, dans cet
état de choses, c'est que, si les anciens-catholiques restent
fidèles à leurs déclarations antérieures et les orthodoxes d'Orient
fidèles aux déclarations du patriarche Anthimos, l'union des
deux Eglises est heureusement inévitable et même prochaine.
Les travaux théologiques qui restent encore à faire, soit pour
achever de dissiper les malentendus et les préjugés, héritage
inévitable des siècles passés, résultat d'une longue et déplorable

séparation, soit pour démontrer que l'Eglise ancienne-
catholique et l'Eglise d'Orient professent bien réellement,
actuellement, tout le dogme et seulement le dogme de l'ancienne
Eglise indivisée, ces travaux, dis-je, peuvent être aisément
terminés en quelques années.

Puissions-nous tous, nous qui avons tant travaillé à cette
grande œuvre, puissions-nous voir enfin cet heureux jour, jour
d'union vraiment fraternelle, jour de paix et de dilection en
Jésus-Christ notre Sauveur, jour de joie ineffable sur la terre
dans tous les cœurs chrétiens, et dans le ciel où sont déjà
unis entre eux tous les frères qui nous y ont précédés

La Direction.


	Simples remarques sur l'encyclique du patriarche Anthimos de Constantinople

