
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151

JOHANN BAPTIST HIRSCHER
IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER SCHRIFT¬

STELLER DARGESTELLT.

IV. Hirschers kirchlicher und theologischer Standpunkt
im Allgemeinen. Seine Schriften über kirchliche,

kirchenpolitische und sociale Fragen.

-3. Hirschers Verteidigung des positiven Christentums und Katho¬

lizismus gegen den Rongeanismus.

Eine so frivole, aller zusammenhaltenden religiösen Ideen
und alles positiven Gehaltes entbehrende, rein negative und in
ihrem Verlaufe mehr und mehr antichristliche Bewegung, wie
die im Jahre 1844 durch Ronge in Fluss gebrachte, musste
einem so wahrhaft und tief religiös angelegten Manne wie
Hirscher von ganzer Seele zuwider sein; was ihn aber
veranlasste, auch öffentlich dagegen das Wort zu ergreifen, war
nicht in erster Linie der Abscheu gegen dieses religionslose
Treiben, das ohnehin den Zerfall schon von Anfang an in sich
trug, sondern das Mitleid mit den Unmündigen und Schwachen,
die aus Mangel an Einsicht und Unterricht in der nächsten
Zeit noch Gefahr laufen konnten, sich in demselben zu
verlieren. Soweit sein Wirkungskreis reichte, erkannte er es
daher für seine Pflicht, durch positive Belehrung des katholischen
Volkes dem weiteren Umsichgreifen des Unglaubens Einhalt
zu thun *). Zu diesem Zwecke verfasste er die nach und nach

7) Auch den Hirtenbrief „über die religiösen Wirren in der gegenwärtigen
Zeit", den der Erzbischof von Freiburg, Hermann von Vicari, in der Charwoche
1845 erliess, hatte Hirscher ala Mitglied des Domkapitels sowohl beantragt als
selbst verfasst. (S. Revue int. de Théol. 1894, S. 632.)



— 152 —

auf drei Bände anwachsenden „Erörterungen über die grossen
religiösen Fragen der Gegenwart1,1, eine apologetische Darstellung
der Hauptpunkte des christlichen Glaubens, sowie des Kultus
und der Disciplin der katholischen Kirche, für weitere Kreise
der „höheren und mittleren Stände" bestimmt, die einer
Belehrung dringend bedurften. Auf die Unzulänglichkeit des

Religionsunterrichts an den höheren Schulen führt Hirscher
(s. die Vorrede zum 1. Pleft) in erster Reihe die weitverbreitete
Entfremdung von der Kirche zurück; diese Vernachlässigung-
kann ja auch keine andere Folge haben, als Unwissenheit,
Gleichgültigkeit und Oberflächlichkeit in kirchlichen und
religiösen Dingen. „Was ist zu thun Ich glaube kaum zu irren,
wenn ich dafür halte, dass die gegenwärtig durch Deutschland
gehende religiöse Bewegung manchen redlichen Mann ernst stimmen

und zu einer aufrichtigen Revision seiner christlichen und
kirchlichen Begriffe und Grundsätze geneigt machen dürfte." (S.V.)
Zur Orientierung für diese ist die vorliegende Schrift bestimmt.

Das erste Heft, am Anfang d. J. 1846 erschienen, behandelt

die dogmatischen Grundwahrheiten des Christentums
überhaupt und die Grundprinzipien des Katholizismus: Von der
Existenz eines persönlichen Gottes, gegen den Materialismus
und Pantheismus verteidigt; von den Quellen unserer
Gotteserkenntnis und der Notwendigkeit der Offenbarung; von der
Gottheit Christi; von Sünde und Erlösung; von dem heiligen
Geiste und seinen Gaben ; von der Kirche und der Kirchenlehre.

— Bei der Darstellung der Einheit der Kirche betont
Hirscher, vue er es jederzeit gethan hatte, naturgemäss jetzt
mit Rücksicht auf die Veranlassung der Schrift erst recht den
Primat; aber auch jetzt fasst er das Wesen desselben nicht
anders, als er es immer gethan hatte (S. 160): „Übrigens war
die durch den Primat vermittelte Einheit des gesamten kirchlichen

Körpers keine Monarchie, und der Primat hatte und
übte nur die Rechte, welche den Zusammenhalt und die Einheit
des Episkopates und seiner Wirksamkeit bedingten. Im Gegenteil,

eben vom Primas kam das A^orbild einer Regierung, welche,
vom Geiste der Bruderliebe durchdrungen, den geraden Gegensatz

bildete zu der Herrscherweise dieser Welt." — Der folgende
Abschnitt, von der Einheit der Lehre und des Glaubens in der
Kirche und von Schrift und Tradition nach katholischer Lehre,
geht dem Rongeanismus in seiner trostlosen Seichtigkeit und



— 153 —

inneren Haltlosigkeit direkt zu Leibe. Derselbe hatte von
vornherein durch Verwerfung des katholischen Traditionsprinzips
prinzipiell mit dem Katholizismus gebrochen und sich das
protestantische Schriftprinzip zu eigen gemacht, aber gleich in der
rationalistischen, allerdings nach Verwerfung der kirchlichen
Tradition und Lehrautorität auch allein konsequenten Fassung,
dass es jedem freistehen müsse (anfänglich hatte man noch
etwas Unklares von dem jeweiligen Zeitbewusstsein gefaselt,
das massgebend sein sollte), wie er sich diese Schriften erklären
und sich damit abfinden wolle. (S. 185 f.:) „Und nun, was sagen
wir zu der individuell beliebigen Auffassung des Christentums,
und zu dieser damit verbundenen allgemeinen Zerrissenheit"?
Wir sagen: das ist das Prinzip der Individualität in der Voll-
entwicklung semer Konsequenz. Aber was sagen wir nun weiter
zu dieser Konsequenz? Wir halten sie zusammen mit der Idee
und dem Zwecke Christi, wonach er das Getrennte vereinen
und die Völker in Eine Gottesfamilie verbinden wollte. Wir
fragen, ist das die eine Gottesfamilie? ist das jenes Reich, welches
er vom Himmel auf die Erde brachte? ist das die Eine Wahrheit,

vom Vater dem Sohne gezeigt, und vom Sohne der Weit
verkündet? Ist das die Kirche, die er gestiftet, und in die er
seine Schafe gesammelt hat Kein das ist der schreiendste
Abfall von der Idee und der Stiftung Christi; das ist der
babylonische Turmbau, der an der Sprachverwirrung scheitert;
das ist die prinzipielle Aufhebung jeder Möglichkeit eines zu
gestaltenden Kirchentums, und die unfehlbare Aufhebung jedes
etwa noch bestehenden; das ist die Zersplitterung der unter
der Form der allgemeinen Kirche vereinten, von Christus
gewonnenen Menschheit in zahllose Häuflein und Sekten, ja in
vereinzelte Individualitäten, sofern am Ende auch Sekten als
eine Inkonsequenz erscheinen müssen." Der Protestantismus
konnte es im 16. Jahrhundert nur dadurch zu Kirchenbiiduugen
bringen, weil er das theoretisch aufgestellte Prinzip der
unbeschränkten freien Forschung faktisch nicht zur Geltung
kommen liess. „Es war das eine Inkonsequenz, aber eine
notwendige und glückliche." Seitdem aber in neuerer Zeit von
zahlreichen Parteien die Konsequenz gezogen und das Grundprinzip

faktisch geltend gemacht wurde, ist es auch zu einer
grossen Zersplitterung innerhalb der protestantischen AVeit
gekommen. Wenn nun aber die Anhänger Ronges gleich mit



— 154 —

der Zerfahrenheit anfangen, zu der ein Teil der Protestanten
am Ende einer langen Entwicklung gelangt ist, was soll da

noch daraus werden? „Wenn solche Auflösungen in Kirchen
drohen, die mit grosser Glaubensentschiedenheit begonnen, ja
den Glauben recht charakteristisch in den Grund ihrer Existenz
gelegt haben, welche Auflösungen stehen zu erwarten in Sekten,
die mit dem Unglauben anfangen, und eigentlich Vereine von
Glaubensmüden sind?" Sehr gut und treffend beantwortet Hirscher
diese Frage, und der weitere Verlauf der Geschichte hat nach
kurzen Jahren seine Antwort bestätigt (S. 189): „Eigentlich
wird nicht viel geschehen. Denn was von vornherein aufgelöst

ist, hat sich vor keiner Auflösung zu scheuen ; und was
unchristlich ist von Anfang, kann nicht erst um das Christentum

kommen." Plirscher schliesst mit einer ernsten Ansprache
an die zum Abfall Neigenden, denen er, indem er sie vor
oberflächlicher Neuerungssucht warnt, die positiven Forderungen
der Religion entgegenhält. Als Anhang steht am Schluss des

Bandes eine Beleuchtung der Motion, welche der rationalistische
protestantische Pfarrer Zittel als Abgeordneter der zweiten
badischen Kammer vorgelegt hatte, die Anerkennung der
Gleichberechtigung der rongeanischen Gemeinschaft mit den staatlich
anerkannten Kirchen betreffend. Hirscher erklärt sich mit
grosser Entschiedenheit dagegen; der Staat sei es sich selbst
wie den beiden Landeskirchen schuldig, einer Gemeinschaft,
welche mit der Verläugnung der Grundprinzipien des Christentums

beginne, nicht die Rechte einer christlichen Landeskirche
einzuräumen. Duldung könne ihnen der Staat nach dem Prinzip
der Religionsfreiheit nicht wohl versagen, aber zu sanktionieren
brauche er sie deswegen noch lange nicht.

Das 2. Heft, 1847 erschienen, handelt hauptsächlich vom
Kultus und der Disciplin der katholischen Kirche. Mit hohem
Ernst ist hier alles erfasst und in seiner tiefsten Bedeutung aus
dem Geiste des Christentums heraus dargestellt. Wo sich in
der Praxis Missbräuche angesetzt haben, beschönigt und
verteidigt Hirscher die Missbräuche nicht, aber er verlangt, dass

man auf das Wesen sehe und mit dem missbräuchlichen
Auswuchs nicht die Sache selbst verwerfe. Dass er im übrigen
jetzt allem Bestehenden gegenüber sich sehr konservativ verhält,
ist unter den obwaltenden Zeitverhältnissen sehr zu begreifen.
Auch berechtigte Wünsche nach Reformen in Sachen des Kul-



— 155 —

tus und der Disciplin konnten dadurch, dass die Rongeaner sie

in tumultuarischer und verzerrter Weise zur Durchführung
brachten, für jene Zeit bei ernsten Christen und Katholiken
nur in Misskredit gebracht werden ; so versteht man es sehr

wohl, wenn Hirscher jetzt auch in solchen Dingen, wo sehr
ernste und fromme Katholiken früher und später Reformen
gewünscht hatten, wo er selbst früher solche befürwortet hatte,
und wo sie seitdem der Altkatholizismus in seinem Geiste, im
katholischen und kirchlichen Geiste eingeführt hat, für jetzt lieber
davon absieht und das Bestehende auch da verteidigt, wo er
auch jetzt nicht in Abrede stellt, dass es sich um an und für
sich ausserwesentliche Disciplinarangelegenheiten handelt, deren
Änderung in. der Kompetenz der Kirche liegt. — So handelt
er nacheinander von den Sakramenten und dem Ritus
derselben, dann von sonstigen religiösen Gebräuchen, von der
Heiligenverehrung und der Bedeutung derselben, von der
Disciplin der Kirche, besonders den Kirchengeboten, von dem
heiligen Leben der Kirche im Glauben, in der Gottes- und Nächstenliebe

und in der Hoffnung der Unsterblichkeit, endlich im
Anschluss an das letzte noch von der Ewigkeit der Höllenstrafen.
— Bei der Behandlung der heiligen Messe, um nur das im
einzelnen herauszugreifen, wird auch die Frage nach der Sprache
des Gottesdienstes erwogen, und dabei grundsätzlich
ausgesprochen (S. 138): „Wenn wir den Zweck alles Gottesdienstes
und aller gottesdienstlichen Versammlungen ins Auge fassen,
so kann darüber, dass der Gottesdienst in Deutschland in deutscher
Sprache zu halten sei, kein Zweifel obwalten." Gleichwohl spricht
sich Hirscher jetzt nicht nur nicht mehr so scharf Avie früher
gegen die lateinische Sprache aus, sondern verteidigt vielmehr
auch deren Gebrauch; unter der Voraussetzung, dass die
Gläubigen hinlänglichen Unterricht empfangen haben, um alle Teile
der Messe in ihrer Bedeutung zu verstehen, werden sie ihr mit
geeigneten Gebetbüchern auch folgen können, und dann, wenn
dies in frommem Sinne geschieht, den gleichen Gewinn davon
haben, während nicht zu erwarten sei, dass die Oberflächlichen
und Gleichgültigen bloss durch die deutsche Kirchensprache
eine nachhaltige und wesentliche Einwirkung erfahren würden.
„Bei alle dem muss die deutsche Sprache als das Natürliche
und (die Sache ideal aufgefasst) als das Nächstliegende
angesehen werden. Eine Feier des hl. Abendmahles und überhaupt



— 156 —

eines Gottesdienstes, bei welchem Priester und Volk zu einem

grossen Gemein- und Wechselakte verbunden sind, und worin
alle, wie Ein Mann, sich mit vereinter Stimme zu Gott erheben,
und die Andacht der grossen Gesamtheit jeden einzelnen
ergreift und mit sich fortreisst, ist vollkommen ausführbar wohl
nur bei dem Gebrauch der Muttersprache. Allerdings aber setzt
die Möglichkeit eines solchen idealen öffentlichen Gottesdienstes
einen eigenen Bildungsgrad von Seite des Volkes, und eine
eigene Einleitung und Eingewöhnung desselben voraus ; und es

muss der Kirche anheimgegeben sein, zu ermessen, ob je, oder
wann diese Möglichkeit vorhanden sei." (S. 140f.) — (S. 146—150

spricht sich Hirscher über Kirchengesang und Kirchenmusik aus.)
Erst 1855 folgte das 3. Heft, das nicht wie die beiden

vorausgehenden ein in sich geschlossenes Ganzes bildet, sondern
aus einer Anzahl von einzelnen Betrachtungen besteht. Die
1. Erörterung handelt von den Gründen, warum irreligiöse und
kirchenfeindliche Lehren so grosse Verbreitung finden:
Oberflächlichkeit und Sündigkeit beim grossen Haufen, und nächst-
dem „ein dummer in der Emancipation vom Gemeinglauben sich

gefallender Stolz"; bei wissenschaftlich forschenden Menschen
der Geisteshochmut. Da es sich aber um die höchsten Interessen
des Menschen handelt, so ist hier wohl auch entsprechender
Ernst angezeigt: prüfe die neuen Lehrer, prüfe dich selbst,
warum du dich von ihnen angezogen fühlst, höre nicht nur die

Gegner der Religion, sondern auch ihre Verteidiger, um dir ein
Urteil erlauben zu dürfen, prüfe endlich die neuen Lohren
selbst nach feststehenden Grundsätzen. — Die 2. Erörterung
ist gegen den religiösen Indifferentismus gerichtet. — Den Haupt-
bestandfeil des Bandes bildet eine Apologie des Christenttuns
vom Standpunkte der Ethik, der Beweis der Göttlichkeit
desselben aus der Thatsache: „Den Armen wird das Evangelium
gepredigt." Es kommt allen Bedürfnissen der Menschheit
entgegen, besonders allen leiblichen und geistigen Nöten der
Schwachen, Unterdrückten, Leidenden. Im Anschlüsse daran
wird die sittliche Bedeutung des Glaubens an die Gottheit
Christi für die Menschheit dargelegt. Wenn der moderne
Rationalismus sich über diesen Glauben hinwegsetzt, so ist dies

keineswegs ein Fortschritt. „Vielmehr begeht der, welcher
Christum zum Menschen macht, einen ungeheuren Raub an der
Menschheit. Er begeht einen Raub all dessen an ihr, was sie



— 157 —

erleuchten, trösten und friedigen kann. Er stösst sie in die
Finsternis und Trostlosigkeit der alten Welt zurück. Aber solcher
begeht einen ungeheuren Raub auch an Gott: er nimmt ihm
das höchste und glorreichste Prädikat — die LiebeS (S. 86.) —
Vom zeitgemässen Fortschritt handelt eine weitere Erörterung
zur Aufklärung über dieses vielgebrauchte moderne Schlagwort.

Es giebt auch im Christentum und in der Kirche einen
wahren Fortschritt in der weiteren und helleren Erkenntnis der
ein- für allemal in der Offenbarung gegebenen Wahrheit ; aber
im Gegensatz zur Offenbarung kann es keinen wahren
Fortschritt geben: der Schritt von der geoffenbarten und bis jetzt
in der Kirche festgehaltenen Wahrheit weg zu Ansichten, die
ihr feindlich entgegenstehen, kann nur zum Irrtum führen, und
ist also nicht Fortschritt, sondern Rückschritt. Ebenso auf dem
Gebiete des sittlichen Lebens : auch hier giebt es einen wahren
Fortschritt, der darin besteht, dass das christliche Sittengesetz
nach seiner ganzen Fülle immer mehr in der Menschheit und
im einzelnen Menschen zur Herrschaft kommen soll; aber die
Emancipation von demselben, die in unsern Zeiten Hand in
Hand mit dem Abfall vom christlichen Glauben geht, ist nichts
weniger als ein Fortschritt, sondern ein Rückfall in die
sittlichen Zustände des Heidentums. — Es folgen einige speciellere
Abhandlungen über einzelne Punkte des Glaubens und des Kultus,

als Ergänzungen zu den beiden frühern Bänden, und eine
längere Ausführung über „Lehre und Institutionen der
katholischen Kirche in ihrer Beziehung zum sittlichen Leben".

Der Erfolg einer Schrift, die so sehr aus warmer Liebe
für den katholischen Glauben wie für das katholische Volk
hervorging, konnte nicht fehlen ; durch dieselbe hat Hirscher, wie
sein Kollege Wörter bezeugt (Gedächtnisrede auf Joh. Bapt.
v. Hirscher, S. 36), „viele Irrende belehrt, Zweifelnde und
Wankende in ihrem Glauben aufgerichtet und gestärkt."

4. Hirschers Schriften vom Ende der vierziger und Anfang der
fünfziger Jahre zur Verbesserung der religiösen und kirchlichen

Zustände.

Unmittelbar vor dem Ausbruche der Revolution von 1848
stellte und begründete Hirscher als Abgeordneter der ersten
badischen Kammer die Motion : den Grossherzog in einer Adresse



— 158 —

zu bitten, „mit allen in Höchst Ihre bland gelegten Mitteln aller-
gnädigst dahin wirken zu wollen, dass das positive Christentum

in allen Klassen der Gesellschaft — zunächst in der Jugend
— lebendig und wirksam gepflegt werde." *) Die socialen und
sittlichen Zustände der Zeit erschienen Hirscher „in hohem
Grade beunruhigend", „nicht etwa nur, oder auch nur vorzugsweise

in Baden, sondern in den weitesten Kreisen, und nicht
etwa nur in den niederen Ständen, sondern in allen — auch
den höchsten Schichten der Gesellschaft." (S. 11.) „Was ist zu
thun?" Die verschiedenen einzelnen staatlichen Gesetze und

Einrichtungen, wodurch auf einzelnen Punkten Verbesserung-
geschaffen werden sollte, sind zwar dankbar anzuerkennen,
können aber für sich allein nicht helfen, weil sie nicht an die
Wurzel des Übels reichen. Das einzige wirksame Mittel „zur
Regeneration unserer socialen und sittlichen Zustände, ohne
welches alle anderen Vorkehrungen unzureichend sind", „ist
die Durchsäuerung aller Klassen der Staatsbürger durch das

Christentum : durch das Christentum nach seiner positiven
Auffassung." (S. 14.) Durch wirkliche lebendige Aufnahme des
positiven Christentums sollen auch dessen sittliche und sociale
Prinzipien wirklich zur Herrschaft kommen; das allein kann
dem Übel gründlich und von innen heraus abhelfen. Dafür zu

sorgen, sei nun allerdings zunächst die Aufgabe der Kirche
und ihrer Diener (S. 27 f.) ; da aber „alle durchgreifende Durch-
säuerung der Gesamtheit durch das Evangelium" von der Schule
ausgehen muss und das gesamte Schulwesen der Staat an sich

genommen hat, „so ist es recht vorzugsweise ihm in die Hand
gegeben, durch die Schule auf Belebung des Christentums in
allen Klassen der Gesellschaft hinzuwirken." (S. 28.) Seine
Sache ist es, dafür zu sorgen, dass in den Volksschulen wie
in den Mittelschulen mehr als bisher nicht nur für den
religiösen Unterricht, sondern auch für die religiöse, christlich-sittliche

Erziehung der Jugend gethan werde.
Nachdem inzwischen in Frankreich die Revolution

ausgebrochen war und in Deutschland sich die Nationalversamm-

*) „Begründung der Motion des Geheimen Rats und Domkapitulars von

Hirscher .", in den Verhandhingen der Stände-Versammlung des Grossherzogtums

Baden in den Jahren 1847—1848, I. Kammer. 1. Beilagenheft, 8. 191—207.
Wieder abgedruckt in der Schrift: „Die Notwendigkeit einer lebendigen Pflege
des positiven Christentums" (s. unten), wonach ich hier citiere.



— 159 —

lung in Frankfurt konstituiert hatte, sah sich Hirscher veranlasst,

seine Motion, die in der badischen Kammer nicht mehr
zur Verhandlung gekommen war, der Öffentlichkeit zu
übergeben und ganz Deutschland ans Herz zu legen, in der Schrift :

„Die Notwendigkeit einer lebendigen Pflege des positiven Christentums

in edlen Klassen der Gesellschaft. Den deutschen Regierungen,
zunächst dem deutschen Parlamente, zur Würdigung vor-gelegt. "

(Tüb. 1848.) „Was ich damals mit nächster Rücksicht auf Baden
und für Baden sagte," erklärt er in der Einleitung, „galt für
ganz Deutschland. Ich wiederhole es daher um so lieber auch
ausdrücklich für ganz Deutschland, als inzwischen das deutsche
Gemeinwohl jedem deutschen Manne sich nähergelegt, und in
den neuesten Ereignissen das Bedürfnis einer Erlösimg der Nation
durch das Christentum sich ganz besonders sichtbar hervorgestellt

hat." — Dem Abdruck der Motion (S. 5—46) fügt Hirscher
hier noch einige weitere Betrachtungen über die Lage unter
den veränderten politischen Verhältnissen bei. Besonders spricht
er seine Bedenken aus gegen die von der deutschen
Nationalversammlung beabsichtigte völlige Trennung von Kirche und
Staat. Jedenfalls würden daraus den Kirchen ganz neu
gesteigerte Pflichten erwachsen für die Pflege der Religion im
Volke ; wenn sie diesen Pflichten mit Anspannung aller Kräfte
nachkämen, dann könnte allerdings auch diese sonst nicht
ungefährliche Freiheit bei nicht mehr vorhandener Unterstützung
durch den Staat der Kirche zum Heile gereichen S. 59 f. : Die
Kirche muss sich, in ihrem Interesse und im Interesse des

Staates, besonders ihren Einfluss auf den gebildeten Mittelstand
sichern und erhalten und dafür sorgen, dass hier der religiöse
Geist nicht ausgehe. Die Geschichte Frankreichs und der
französischen Kirche in der grossen Revolution diene zur Warnung.

Im Januar 1849 lies Hirscher eine neue Broschüre folgen:
„Die socialen Zustände der Gegenwart und die Kirche." Hier
führt er aus, wie das Aufkommen einer revolutionären Umsturzpartei

die direkte Folge des umsichgreifenden Unglaubens und
Abfalles vom positiven Christentum ist. Die Gefahr ist gross,
weil erfahrungsgemäss zu erwarten ist, dass die Reden der
Umsturzmänner in weiteren Kreisen der Bevölkerung und auch bei
den besseren Elementen Anklang finden werden, wenn ihrem
Einfluss nicht mit den geistigen Waffen besserer Belehrung
entgegengearbeitet wird. „Das ist nämlich das Gefährliche über-



— 160 —

haupt in allen Anfeindungen, dass sie Unterstützung finden,
weil der Mensch vermöge einer traurigen Eigenheit es gerne
hört und mit geheimem Behagen glaubt, wo getadelt und
verkleinert wird." (S. 8 f.) Und die Gefahr ist um so grösser, weil
in den gegen die bestehenden Zustände erhobenen
Anschuldigungen überall auch etwas Wahres liegt. Sollten aber die
wirklichen Missstände auf dem Wege des Umsturzes beseitigt
werden, und überhaupt die Umsturzpartei siegen und ihre in
das Volk geworfenen Ideen zur Durchführung bringen, so wäre
das ein namenloses Unglück für Deutschland. Wer kann hier
helfen und das Unglück abwehren? Das kann keine äussere

Macht; und auch die Umstimmung der Geister werden weder
Einzelne noch Tausende von sich aus zu stände bringen ; „das
ist eine Aufgabe, lösbar bloss für die Kirche". (S. 17.) Das
vorliegende Schriftchen soll einen Beitrag zu dieser von der Kirche
in ihren berufenen Organen und Dienern zu leistenden Arbeit
darstellen, einen Versuch, „die vornehmsten religiösen und
socialen Irrtümer, welche wie eine allgemeine Krankheit durch
das Land herrschen, zu beleuchten, und jene Wahrheiten, deren
Kenntnis und Anerkennung- im Gegensatz zu diesen Irrtümern
wieder in die Massen zurückgebracht werden muss, hervorzuheben".

(S. 17 f.) „Die Kirche hat in der Gegenwart eine grosse
Aufgabe", wiederholt Hirscher am Schluss. (S. 43.) „Möge sie

das begreifen mögen alle Vorsteher und Diener derselben wie
Ein Mann zur Erhaltung unserer christlichen Errungenschaften
zusammenstehen. Es sind nicht Jförz-Errungenschaften, die sie

zu verteidigen haben ; es sind die Errungenschaften des
Evangeliums — es ist die Anerkenntnis der Menschenwürde und

Menschenbestimmung- in Gottseligkeit, Gerechtigkeit und
Humanität, in christlicher Wissenschaft und Gesittung- ; es sind
Errungenschaften, für welche die edelsten Kräfte von jeher
gewirkt, für welche die edelsten Männer Schweiss und Blut
geopfert haben."

Ende Mai 1849 veröffentlichte er die weitere Schrift: „Die
kirchlichen Zustände der Gegenwart", in welcher er eingehend
die Frage behandelt, mit welchen Mitteln die Kirche ihrer unter
den neuenVerhältnissen erschwerten Aufgabe nachkommen müsse.

Nachdem inzwischen das Parlament wirklich die Trennung von
Kirche und Staat ausgesprochen, der Staat als solcher sich also

für religionslos erklärt hatte, fiel die ganze Aufgabe, dem deut-



— 161 —

sehen Volke das positive Christentum zu erhalten, allein der
Kirche zu und musste ausschliesslich mit den ihr zu Gebote
stehenden Mitteln befördert werden. Hirscher erkennt wohl die
Vorteile, welche die ausgesprochene Freiheit der Kirche
derselben gewähren kann : „Was sie folglich an Lebens- und
Bildungskraft in sich trägt, vermag sie fortan unbehindert zu
entfalten und wirksam zu machen." (S. 3.) Aber er weist ebenso
entschieden darauf hin, dass die Sache auch eine sehr bedenkliche

Seite habe : Wenn einerseits die Schranken der freien
Bewegung und Entwickelung des kirchlichen Lebens fallen, so

hört auf der andern Seite auch der Schutz und die
Unterstützung auf, welche die Kirche bisher vom Staate empfangen
hatte. Wenn man bedenke, „dass es die entschiedensten Feinde
der Kirche waren, welche für die Freiheit derselben stimmten
und diese Freiheit im Bunde mit den Kirchenfreundlichen
durchsetzten", so müsse man wohl annehmen, dass dieselben
erwartet und beabsichtigt haben, dass diese Freigebung zum Nachteil

der Kirche ausschlage. Vor allem liege wohl auch eine
gesteigerte Gefahr zahlreichen Abfalls von der Kirche vor, wenn
derselbe keine Nachteile im bürgerlichen Leben mehr mit sich
bringe. (S. 6 f.) Eine weitere Gefahr für wachsende Entchrist-
lichung liege in der gleichzeitig- ausgesprochenen Freiheit der
Schule. (S. 8.) Nach Abwägung dieser verschiedenen Momente
giebt Hirscher folgendes als seine Gesamtanschauung der
gegenwärtigen Lage (S. 12 f.) : „Ich für meinen Teil glaube, dass ein
Zustand der Gefahr und des Kampfes für die Kirche entschieden
wohlthätiger werden könne, als ein bequemes Anlehnen an den
weltlichen Arm, und dass, wenn die Kirche durch die
bevorstehenden unvermeidlichen Bedrängnisse und drohenden
Verluste zum Aufgebot aller in ihr liegenden Kraft aufgeregt wird,
sich in ihr eine Lebensfrische entwickeln werde, welche bisher
nicht ciagewesen. Es kommt mithin jetzt alles darauf an, dass
die Kirche einen grossen Aufschwung nehme und alle in ihr
selbst liegende Kraft aufbiete. Wo nicht, dann wird sie
erfahren, was es heisse: auf sich selbst gestellt sein und doch
keine Kraft haben." — Die Frage ist jetzt: Was soll die freie
Kirche für Mittel ergreifen, wenn sie ihren Einfluss auf das Volk
nicht gänzlich verlieren soll, wenn im Gegenteil der kirchliche
Geist sich wirklich frei bewegen und das deutsche Volk wieder
durchdringen soll? und durch welche Organe soll sie jetzt das

Heyne intern, de Theologie, fiett 13, 1KS6. 11



— 162 —

besorgen und ausführen, was bisher Sache des Staates war?
Das wirksamste Mittel dafür sieht Hirscher darin, dass das

Synodalinstitut wieder ins Leben gerufen werde, wie dies
bereits von der vor kurzem abgehaltenen Versammlung der
deutschen Bischöfe in Würzburg in Anregung gebracht worden war.
(S. 13 ff.) Nach Plirschers Ansicht sollen aber auf diesen Diö-
cesansynoden neben dem Klerus auch die Laien entsprechend
vertreten sein; dann werden sie ihrem Zwecke entsprechen,
wenn in ihnen, „soviel thunlich, alle notabeln intellektuellen
und moralischen Kräfte des Sprengeis sich zusammenfinden,
und wenn der Geschäftsgang derselben so organisiert wird, dass

jede Kraft, jede Einsicht, jedes ernste Streben, jede Tüchtigkeit

sich kann kund geben und bis auf einen gewissen Grad
geltend machen". (S. 15.) Auf diese Weise hat der Bischof die
Garantie, dass er in der Beratung mit seiner Synode wirklich
die Bedürfnisse seiner Diöcese kennen lernt, und dass die zweck -

mässigsten Massregeln getroffen werden können ; und wenn das

kirchlich gesinnte und intelligente Laienelement in der
Beratung seine Stimme bekommt, so wird das sehr dazu beitragen,
das Interesse für kirchliche Fragen in der Diöcese allgemein
zu machen, und damit ist zugleich bessere Garantie geboten,
dass die Gläubigen den gefassten Beschlüssen wirklich mit Ernst
und Eifer nachkommen. Eine solche dem Zweck entsprechende
Organisation der Synoden ist auch in der Geschichte der alten
Kirche begründet, wie Hirscher S. 16 ff. ausführt. — Im Gegensatz

zu den Synoden als kirchlichen Organen mit kirchlicher
Mission und Autorität warnt Hirscher vor kirchlichen
Privatvereinen, die nicht helfen werden. (S. 30 f.) Sie „repräsentieren
überall nur eine bestimmte Richtung und haben deshalb keinen
katholischen, sondern einen partilmlaristischen Charakter. Wir
müssen uns aber sehr hüten, partikularistischen Bewegungen
Vorschub zu geben, da dieselben wesentlich ihre Gegensätze
hervorrufen, und dadurch die Kirche hindern, auch jene ihrer
Kinder für ihre Interessen zu gewinnen, welche zu einer andern
Farbe gehören." — Nach diesen prinzipiellen Auseinandersetzungen

werden S. 43 ff. die besondern Bedürfnisse der Gegenwart

behandelt, denen die Kirche ihre Aufmerksamkeit zuwenden

muss. Das erste ist immer die Sorge für die christliche
Erziehung der Jugend in Schule und Plaus. Weiter soll für
Belehrung- und Wiedergewinnung der der Kirche Entfremdeten



— 163 —

und dem Unglauben oder wenigstens der Gleichgültigkeit in
religiösen Dingen Anheimgefallenen gesorgt werden. Ferner
soll das Reformverlangen der Zeit in Erwägung gezogen werden.
Wünsche nach Reformen werden, führt Hirscher aus (S. 59 ff.),

von den allerverschiedensten Elementen ausgesprochen: von
aufrichtig frommen und kirchlich gesinnten Leuten, von Lauen,
die ohne ein tieferes religiöses Interesse nur der Abwechslung
wegen Änderungen wünschen, endlich auch von Leuten, „welche
sich mit Lust an die Gebrechen in der Kirche hängen, um ihre
Kirchenfeindlichkeit, ja ihren völligen Zerfall mit dem Christentum

vor sich selbst und anderen zu rechtfertigen". Einfach
abweisen dürfe man diese Forderungen nicht ; diejenigen der
redlichen Reformforderer verdienen, dass man sie ernstlich in
Erwägung ziehe, und denjenigen der Unredlichen muss der Grund
entzogen werden. Die Reformwünsche, welche Hirscher im
einzelnen aufzählt, sind im wesentlichen dieselben, welche er
selbst früher in seiner ersten Periode und zum Teil noch später
befürwortet hatte ; hier enthält er sich eines eigenen Urteils,
um dem der Kirche nicht vorzugreifen, erklärt es aber für
äusserst dringlich, dass sich die Diöcesansynoden, wenn sie ins
Leben treten würden, mit denselben ernsthaft beschäftigen, um
dadurch eine Entscheidung der Gesamtkirche über diese Fragen
vorzubereiten und anzubahnen. In Bezug auf andere Einrichtungen,

wie Beicht, Ablass, müsse das Volk die nötige Belehrung

empfangen, dass es in die Sache eindringe und nicht in
äusserlichen und fälschen, vielleicht verderblichen Anschauungen

hängen bleibe. — Endlich verlangt Hirscher auch mit
Entschiedenheit, dass die Freiheit der katholisch-theologischen
Wissenschaft nicht unter dem Drucke von Schulmeinungen, die
sich für allein berechtigt halten, zu leiden habe (S. 68 f.) :

„Jeder darf, ohne im geringsten aufzuhören, ein glaubenstreuer
Katholik zu sein, in allen Fragen, über welche der Lehrbegriff
nicht kirchlich fixiert ist, jener Ansicht folgen, welche ihm nun
eben die richtige zu sein scheint." Jede theologische Richtung
hat das Recht, ihr System bis ins einzelne auszubauen, aber
sie hat nicht das Recht, ihren Ausbau auch andern aufzunötigen,
soweit nicht das Dogma in Betracht kommt. In allem kirchlich

Unentschiedenen lasse man die Freiheit; das ist katholisch.
Vergi, auch die Vorrede (S. VI) : „Es giebt angewohnte, eingelernte

und in weiten zumal geistlichen Kreisen verbreitete An-



— 164 —

sichten und Strebungen, die keine abweichenden Meinungen
und Tendenzen neben sich ertragen, diese vielmehr (jeder
ruhigen parteilosen Erwägung unfähig) vornhinweg verurteilen
und mit der aller Leidenschaft und Beschränktheit eigenen
Bitterkeit und Härte verfolgen. Das ist nicht gut. Das ändert
die Zustände und Verhältnisse, wie sie nun einmal sind, nicht.
Die Zeit ist noch weit eigensinniger und mächtiger, als der
eingefleischteste Scholarch. Jedenfalls sollte einleuchten, dass
der Kirche kein Heil daraus entspringen könne, wenn sich die
in ihr vorhandenen Kräfte in bitterem Streit untereinander
verzehren, während der Antichrist, welcher täglich an Macht
gewinnt, sie zu Verständigung und Zusammenhalt treiben
sollte." —

Hirscher sah voraus, dass er mit dieser freien Sprache,
die er für seine Pflicht gehalten hatte, vielfach anstossen werde.
Und die Angriffe Messen in der That nicht lange auf sich warten.
Friedrich (Gesch. d. Vat. Konzils, I, S. 251) sieht dieselben
zunächst dadurch veranlasst, dass Hirscher, der als echter
Katholik allem demagogischen Treiben immer abhold war, mochte
es was immer für eine Richtung verfolgen, es gewagt hatte,
ein Wort gegen das ultramontane Vereinswesen zu sagen. Schon

dadurch, ohne Rücksicht auf den Inhalt der Schrift, mussten
sich die Wortführer und Beförderer dieser Voreine veranlasst
sehen, ihn schlecht zu machen ; allerdings enthielt dieselbe aber
auch sachlich manches, was man nicht überall gern hörte. Ich
kann hier auf die Angriffe gegen Hirscher mit Rücksicht auf
den Raum im einzelnen nicht näher eingehen.*) Ich nenne nur
die Gegenschriften von Heinrich,2) Andlaw3) und Dieringer,4
die Äusserungen der historisch-politischen Blätter und die
offizielle Erklärung der im Oktober 1849 in Regensburg zusammengetretenen

Generalversammlung des „katholischen Vereins".6)

*) Vergi, über dieselben Friedrich, a. a. 0. Ferner Heinrich Schmid, Gesch.

der kath. Kirche Deutschlands (1872), S. 745 ff.

2) J. B. Heinrich, Die kirchliche Reform. Eine Beleuchtung der Hirscher-
schen Schrift: „Die kirchlichen Zustände der Gegenwart". Mainz 1850. Zuvor

im Mainzer „Katholik".
3) Heinrich von Andlaw, Offenes Sendschreiben an Dr. J. B. v. Hirscher zur

Abwehr gegen dessen Angriffe auf die katholischen Vereine. Mainz 1850.

4) F. X. Dieringer, Offenes Sendschreiben „über die kirchlichen Zustände

der Gegenwart" an Dr. J. B. von Hirscher. Mainz 1849.

5) Abgedruckt bei Friedrich, S. 260 f.



— 165 —

Die Angriffe richten sich vor allem gegen die von Hirscher
gegebene Anregung, Diöcesansynoden einzurichten, namentlich
insofern das Laienelement auf denselben vertreten sein sollte,
weil durch diese in der Form eines konstitutionellen Landtages
dem Bischof an die Seite gegebenen Versammlungen die bischöfliche

Gewalt unberechtigt beschränkt werde. (Dies führt
besonders die Schrift von Heinrich in sehr derber Form aus.)
H. v. Andlaw nimmt sich, während er die von Hirscher
geforderten Synoden* ablehnt, der Vereine an, welchen nach seiner
Meinung eben jene Aufgaben zukommen, die Hirscher der Laien-
thätigkeit auf den Synoden zuwies. Am ruhigsten und anständigsten

und am meisten sachlich gehalten wendet sich das
Sendschreiben des Professors Dieringer gegen die Idee der Diöcesan-
synode. Daneben erfährt überall auch die Rücksicht, welche
Plirscher auf das Verlangen nach Reformen glaubt nehmen zu

müssen, eine mehr oder weniger herbe Zurückweisung. ')

') Wenn übrigens H. Schmid, a. a. O., S. 745 f., schreibt : „Ein einziger Mann
ist uns bekannt, der Hirschers Ansichten lauten Beifall zollte und das in einer
Schrift (Das kirchliche Synodalinstitut vom positiv historischen Standpunkt aus

betrachtet) aussprach, der Domkapitular Heitz", so ist dabei nicht nur der Name

unrichtig angeführt, sondern auch die Sache nicht richtig: der Verfasser heisst
F. Hau, und die Schrift war vor derjenigen Hirschers erschienen (Vorrode vom
30. September 1848), zuerst in der Zeitschrift für Theologie, Bd. 20, 1848, dann
als besondere Schrift, Freiburg 1849; sie steht allerdings in Übereinstimmung mit
Hirscher. — Ausser diesem hatte sich aber, etwa gleichzeitig, auch der geistvolle
Dogmatiker Staudenmaier für die Wiederbelebung des Synodalinstitutes
ausgesprochen (Die kirchliche Aufgabe der Gegenwart, Freiburg 1849, S. 170 f.) : Mit
Rücksicht auf die Bedürfnisse der Zeit sei es Pflicht der Bischöfe, die
dahingehende Bestimmung des Tridentinischen Konzils zur Durchführung zu bringen.
„Giebt es je eine Zeit, in welcher der Geist der Kirche, soweit ich ihn zu
verstehen glaube, Synoden verlangt, so ist es die jetzige. Auf diesen Synoden, die
in allen Diöcesen oder wenigstens in allen kirchlichen Provinzen abzuhalten sind,
werden die Bischöfe zu erfahren suchen, was in ihren Sprengein an wirklichen
Bedürfnissen, an wahren, aus gutem, lauterm Geiste kommenden Überzeugungen,
Wünschen und Strebungen vorliegt. Ein Teil hiervon wird Bich auf die besondere
Diöcese oder Provinz beziehen, und dieses mag denn auch am Orte mit Einsicht,
Weisheit, Kraft und Würde abgethan werden." Bei anderen Fragen von
allgemeinem Interesse dagegen, bei denen die Entscheidung nur der ganzen Kirche
zukommt, wären die Verhandlungen auf den Diöcesansynoden nur als Vorbereitungen
und Vorbesprechungen für ein kommendes allgemeines Konzil zu betrachten.
Staudenmaier betont auch die Notwendigkeit kirchlicher Reformen (S. 100 ff.); im
besondern spricht er sich auch für Einführung der Landessprache als liturgischer
Sprache aus (S. 178). Die Schrift dieses gleich Hirscher aufrichtig katholischen
und kirchlichen Theologen unterscheidet sich, bei gleichem Standpunkt unci gleichem



— 166 —

Die Schrift wurde aber auch in Rom denunziert und kam
auf den Index, durch Dekret vom 25. Oktober 1849. Hirscher
unterwarf sich mit der Erklärung: „flcleliter a me retractari,
quidquid in dicto libello aut aliis scriptis ineis sanae doctrinae
ex apost. Sedis sententia sit contrarium." x) Wenn er sich aber
so dem Urteil der kirchlichen Behörde unterwarf, für den Fall,
dass er etwas Unkirchliches gelehrt haben sollte (dergleichen
ihm aber offiziell nichts im einzelnen nachgewiesen worden
war),2) so nahm er deshalb die masslos ungerechten privaten
litterarischen Angriffe nicht stillschweigend hin, ohne dieselben
seiner Überzeugung gemäss richtigzustellen; er veröffentlichte
vielmehr noch nach der römischen Censur und seiner
Unterwerfung unter dieselbe die Schrift: „Antwort an die Gegner
meiner Schrift: ,Die kirchlichen Zustände der Gegenicart1" (Tüb.
1850), in der er sich, wie Wörter sagt (Gedächtnisrede S. 39),

„mit jener würdevollen Ruhe und Mässigung verteidigte, die nur
in dem Bewusstsein eines redlichen Willens ihre Wurzel haben".
Er betont und fordert hier abermals mit Entschiedenheit diejenige
Freiheit der katholischen Wissenschaft, die im Interesse der
katholischen Kirche selbst liegt, in derselben immer vorhanden
war, und im Umfange dessen, was nicht Dogma ist, nicht
einseitig begünstigten Parteiansichten aufgeopfert werden darf.
Die einseitig auf das Mittelalter zurückgewandte Strömung
Averde, je mehr sie etwa ihr Streben nach Alleinherrschaft
verwirkliche, der Kirche in dieser Zeit mehr schaden als uützen,
und immer mehrere abstossen, statt die Schwankenden wieder'?

der Kirche zu gewinnen. Darauf geht Hirscher ausführlich
auf die einzelnen Vorwürfe ein, welche gegen seine Gesamt-

Ziel, von der Hirscher'schen überhaupt nur so, wie die ganze geistige Anlage der

beiden Männer verschieden war: der immer auf das Praktische gerichtete Geist

Hirschers griff auch hier die Sache vom praktischen Standpunkte an und führte
alles entsprechend im einzelnen aus, während der spekulative Geist Staudenmaiers
in seiner oft etwas weitläufigen Art die allgemeinen massgebenden Ideen entwickelt,
mit praktischen Vorschlägen aber nicht so ins einzelne geht und dieselben mehr

beiläufig vorbringt. Daher erklärt es sich auch, dass die Schrift des letztern in
weitern Kreisen nicht viel beachtet worden zu sein scheint, und dass ihn, soviel

mir bekannt ist, bei dieser Gelegenheit keine Verfolgung und Anfeindung traf.
') Vergi. lieusch, Der Index der verbotenen Bücher, II, S. 1116.
2) Vergi, seine „Antwort an die Gegner meiner Schrift", S. 82 f. : „Wie ich

denn überhaupt alles zurückziehe, wodurch ich wider Wissen und Willen der

katholischen Wahrheit zu nahe getreten sein sollte. Nur ist mir bis zur Stunde

nichts solches bekannt."



— 167 —

auffassung der Lage der vom Staate getrennten Kirche, gegen
seine Befürwortung des Synodalinstituts und gegen die geforderte

Berücksichtigung des Verlangens nach Reformen gerichtet
worden waren. In Bezug auf den letztern Punkt, der besonders

benutzt worden war, um ihn zu verdächtigen, erklärt er mit
voller Wahrheit (S. 57) : „Plabe ich das Heil der Kirche jemals
in Negationen gesucht, habe ich den negierenden Geistern in
Staat und Kirche jemals einen Beifall gegeben? Auch in meiner
neuesten Schrift habe ich das Heil der Kirche etwa in die
bekannten kirchlichen Reformen gesetzt? Umgekehrt, ich habe
eine nie dagewesene, allgemeine, begeisterte Pflege des Christentums

in allen Klassen der Gesellschaft gefordert und die
Reformen als etwas bezeichnet, welches — einen grossen
kirchlichen Aufschwung vorausgesetzt — mit in den Kreis des der
Berücksichtigung Werten und Benötigten gehöre. Ich habe die
Reformen in das Gefolg herrschenden christlichen Geistes
gestellt, und in letzterem das Heil der Kirche, keineswegs zunächst
in den Reformen gesucht. Allerdings aber meinte ich, nicht
alles Bestehende sei unverbesserlich, und es gebe viele
ehrliche und von wahrem religiösen Bedürfnis getriebene Leute,
welche Reformen in dem und diesem, und die Kirche Gottes
nach allen Seiten hin untadelig wünschen. Und allerdings
meinte ich, dass diesen thunliche Rechnung getragen werden
sollte." — Friedrich (Gesch. d. V. Konzils I, S. 253) urteilt über
Hirschers Antwort: „Die ganze theologische Überlegenheit
Hirschers über seine Gegner tritt hier glänzend hervor, und
sein Sieg war in dieser Hinsicht ein vollständiger; allein er
hatte sich mit einer Partei verfeindet, welche nie nachgiebt
und immer Recht haben muss." —

Als bei der Rückkehr geordneter politischer Zustände die
einzelnen deutschen Staaten sich mit der Regelung des
Verhältnisses zwischen Kirche und Staat beschäftigten, trat Hirscher
wieder in der ersten Kammer für die Interessen der
katholischen Kirche in Baden ein. Zuerst stellte er in der Sitzung
vom 5. November 1850 unter Darlegung der verwirrten
Zustände eine Anfrage an die Regierung, „bis wann man der
Regelung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche in Baden
auf Grundlage der kirchlichen Selbständigkeit mit Bestimmtheit
entgegensehen dürfe?" (Verhandlungender Stände-Versammlung
des Grossherzogtums Baden in den Jahren 1850 und 1851,



- 168 —

Protokollheft, S. 59—62.) Im Namen der Regierung gab der
Staatsrat Freiherr v. Marschall eine ausweichende Antwort, da
die unglücklichen Zeitverhältnisse in nächster Zeit noch keine
endgültige Regelung gestatten. Gegenüber dieser „Vertagung
ins Unbestimmte" legte Hirscher in der Sitzung vom 18.

November 1850 eine Motion vor, an den Grossherzog eine Adresse
zu richten, dass das Verhältnis baldigst geordnet werden möge,
„sei es auf dem Wege der Verordnung oder durch ein
provisorisches Gesetz". (Verhandlungen der Stände-Versammlung,
1850—51, I. Kammer, 2. Beilagenheft, S. 29—39.) Die Begründung

der Motion führt aus, dass in der Natur der von der
katholischen Kirche des Landes gestellten Bitten nichts liege,
weshalb die Regierung mit der Gewährung derselben erst noch
auf ruhigere Zeiten warten musste. Im einzelnen kann ich
hier auf diese Verhandlungen und die im Namen der Kirche
gestellten Forderungen nicht weiter eingehen, was hier auch
nicht meine Aufgabe ist. — Hirscher veröffentlichte diese Aktenstücke

(Anfrage, Antwort des Ministeriums, seine Motion) auch
in einer besondern Broschüre: „Anfrage des Abgeordneten der
I. Kammer der Badischen Landstände Geheimen Rats v. Hirscher
in betreff des gegenwärtigen Standes der Kirchenfrage ..." (Freiburg

1850).
Noch einmal trat Hirscher in der Frage über das Verhältnis

von Kirche und Staat öffentlich auf. Die eingeleiteten
Verhandlungen führten bekanntlich in den nächsten Jahren nicht
nur zu keiner Verständigung und Ordnung des Verhältnisses,
sondern vielmehr durch Verschärfung der gegensätzlichen
Standpunkte zum badischen Kirchenstreit. Hirscher hielt sich in diesem
Streite als Domdekan mit dem Domkapitel auf der Seite des

Erzbischofs. Er veröffentlichte aber auch persönlich eine Schrift:
„Zur Orientierung über den derzeitigen Kirchenstreit" (Freiburg
1854), in welcher er entschieden für die in der „Denkschrift
des Episkopates der oberrheinischen Kirchenprovinz" (Freiburg
1853) im Namen der Freiheit der Kirche aufgestellten
Forderungen eintrat. Dafür wurde er nun von ultramontaner
Seite erhoben, während von seiten der politisch Liberalen
anonyme Entgegnungen erschienen. v) — Es ist unrichtig, wenn

>) Es liegen mir vor : „Auch zur Orientierung über den derzeitigen Kirchenstreit

in Baden, mit Bezug auf Hirschers Schrift." (Karlsruhe 1854.) Und:

„Wahrheit oder Schein. Eine Entgegnung auf die Hirscher'sche „Orientierung im

derzeitigen Kirchenstreit"." (Karlsruhe 1854.)



— 169 —

man, wie es wohl zuweilen von Vertretern verschiedener
Richtungen geschieht, in Hirschers damaligem Auftreten einen Bruch
mit seiner Vergangenheit, ein Aufgeben seiner früheren
Anschauungen und ein Paktieren mit dem politischen Ultramontanismus

sieht. Dem politischen Ultramontanismus, wie
überhaupt allem politischen Parteitreiben jeder Art, stand Hirscher
immer und auch jetzt durchaus fern. Er war auch jetzt
derselbe, der er immer war, und wollte nichts anderes, als was er
immer gewollt hatte, das wahre Wohl der Kirche und die
Beförderung ihrer geistigen Interessen. Alle anderen Rücksichten,
zumal politische Herrschsucht, lagen ihm jetzt so fern wie jemals.
Ob sich Hirscher nicht im einen oder andern Falle über die
zweckmässigsten Mittel zur Beförderung der geistigen Interessen
der Kirche selbst täuschte, das ist eine andere Frage; nur darf
man deshalb seinen prinzipiellen Standpunkt nicht verdächtigen. ')
Was Hirscher S. 21 f. sagt, war gewiss seine innerste Herzens-
meinung und das einzige, was er bei der Sache wünschte und
bezweckte : „Ich setze voraus und hoffe mit Vertrauen, die Kirche
werde, wenn sie ihre Selbständigkeit erlangt hat, ihre volle

Kraft, die sie jetzt nach aussen wendet, nach innen richten,
und zuerst Priester voll apostolischen Geistes bilden, dann durch
diese mit Kraft, Weisheit und Ausdauer auf alle Klassen der
Bevölkerung wirken, und sie zu lebendigem Glauben, zu
heiliger Gottesfurcht, zu strenger Gewissenhaftigkeit, zu Gerechtigkeit

und Bruderliebe um Christi willen, zu Hoffnung und
Geduld erziehen." Wenn dies geschieht, so könne es doch nur
wiederum für den Staat vom höchsten Nutzen sein. —

Hirscher hatte nun aber im Streite der Parteien
nacheinander von den verschiedensten Seiten genug Unangenehmes
erfahren und zog sich fortan vom Kampfplatze der Tagesfragen
zurück, um in stiller Thätigkeit durch seine weiter erscheinenden

schönen Erbauungsschriften zur Beförderung frommer Gläu-

') Selbst der Protestant Weizsäcker spricht sich im Sinne der oben
vertretenen Anschauung über Hirschers Auftreten im Kirchenstreit aus (Herzogs Real-
Encyklopädie f. protest. Theol. und Kirche, 2. Aufl., Bd. VI, S. 158): „Seine
edlen Gesinnungen haben sich damit nicht geändert, er vertrat nur seine eigene
Ansicht, man kann auch sagen, seine Halbheit. Jedenfalls war er in der letzteren
immer guten Glaubens." (Mit dem gegen Hirschers theologische Richtung im
ganzen gerichteten Vorwurf der „Halbheit" liefert allerdings auch der Verfasser
dieses Artikels ein Beispiel mehr, wie wenig. Verständnis selbst die gelehi-testen
Protestanten häufig für den Katholizismus und katholische Dinge besitzen.)



— 170 —

bigkeit und dadurch zum Wohl der Kirche beizutragen1). — Nur
noch eine Seite seines Wirkens bleibt mir zu erwähnen übrig,
die ebenfalls in seiner Schriftstellerei zum Ausdruck kam, wo

er, um in einer bestimmten Richtung zur Verbesserung- der
socialen Zustände beizutragen, die segensreichste Thätigkeit
entfaltete. Es war die Sorge für die Erziehung der sittlich
verwahrlosten Kinder, wofür er praktisch und mit seinem Wort
mit aller Kraft eintrat. Über die reichen Unterstützungen, die

er den badischen Anstalten dafür zufliessen liess, berichtet
Wörter S. 47. Ferner veranlasste und verfasste er den Hirtenbrief,

„Fürsorge für verwahrloste Kinder betreffend", den der
Erzbischof von Freiburg am 16. Juli 1856 erliess. Und gleichzeitig

veröffentlichte er persönlich seine kleine Schrift: „Die
Sorge für sittlich verwahrloste Kinder." Hirscher stellt hier sehr

dringend die Pflicht dar, diese Kinder nicht sich selbst und
ihrer Verwilderung- zu überlassen, sondern sich ihrer
anzunehmen, um sie zu brauchbaren Menschen zu erziehen. Wenn
manches in den sittlichen und socialen Zuständen besser werden

müsse, so sei hier ein Punkt, wo man zunächst anfangen müsse.

„Wer bauen will, muss vor allem auf Legung eines tragfähigen
Fundamentes Bedacht nehmen." (S. 9.) Sich ihrer anzunehmen,
sei vornehmlich Sache der Kirche. Weiter wird ausgeführt,
wie Hirscher sich die Organisation des Rettungswerkes denkt.

5. Schluss. Zur Gesamtbeurteilung Hirschers.

Der Verfasser des Artikels über Hirschcr in der 2. Auflage
des Freiburger Kirchenlexikons, Schmitt, schreibt über ihn
(VI, 32): „Hirscher war ein Theologe der Übergangszeit; er
bildete eine Brücke von der rationalisierenden und pelagiani-
sierenden Richtung zu einer wahrhaft christlichen, echt
katholischen, den Anforderungen der Wissenschaft und des Lebens

entsprechenden Theologie. Indem Hirscher diese vorbereiten
und einführen half, indem er den positiv-christlichen, gläubigen
Standpunkt einnahm und festhielt, hat er einen rühmlichen
Platz in der Wissenschaft sich errungen und grosse Verdienste
sich erworben." — Diese sehr zurückhaltende, halb unwillige

') Aus seiner spätem Zeit sind auch noch die „Vorträge über die
vorzüglichsten Wahrheiten der geoffenbarten Religion" zu nennen, die erst in den von

Rolfus herausgegebenen „Nachgelassenen kleineren Schriften" Hirschers gedruckt
erschienen (S. 1—232).



_ 171 —

Anerkennung der Verdienste Hirschers wird der Bedeutung des

Mannes keineswegs gerecht. Besonders ist es unrichtig und
ungerecht, wenn trotz der Anerkennung- seines persönlichen
positiv gläubigen Standpunktes dabei doch die Meinung erweckt
werden soll, er habe eine Mittelstellung zwischen der echt
katholischen Theologie und dem Rationalismus des ausgehenden
18. Jahrhunderts eingenommen. Wir haben im Überblick über
seine wissenschaftliche Thätigkeit gesehen, dass er immer für die
Freiheit der katholischen Theologie eintrat und dieselbe gegen
die Rechthaberei einer einseitigen Partei- und Schultheologie
verteidigte, aber immer unter selbstverständlicher Voraussetzung
der Unantastbarkeit des Dogmas; class er wohl in Bezug auf
manche Äusserlichkeiten des Kultus und der Disciplin eine
freiere Stellung gegenüber dem Hergebrachten einnehmen wollte
und zeitgemässe Reformen befürwortete, aber immer nur im
Gefolge einer Erneuerung des religiösen Lebens in wahrhaft
christlichem Geiste, während er negativen Aufklärern und Reformern
immer mit grosser Entschiedenheit entgegentrat ; dass er seinem
diametralen Gegensatz gegen die rationalistische Aufklärerei
in seiner ersten Zeit wie in jeder spätem den entschiedensten
Ausdruck gab und das katholische Dogma im vollen Umfange
jederzeit gegen dieselbe verteidigte. Man hat ihn, von
verschiedenen Standpunkten aus und in verschiedener Meinung,
oft einen liberalen Theologen genannt. Hier muss man. sich
freilich zuerst über den Sinn klar werden, den man dem Worte
beilegt, da solchen Parteischlagworten immer etwas Zweideutiges

anzuhaften pflegt. Wörter (Gedächtnisrede, S. 19) hat hier
das Richtige gut zum Ausdruck gebracht: „Hirscher huldigte
im allgemeinen der Richtung, welche man die liberale heisst.
Freilich wenn das Wesen clos Liberalismus in einer destruktiven,
nicht bloss auf zeitgemässe Umänderung der Formen, sondern
auch auf Vernichtung des Inhaltes gehenden Tendenz bestände,
dann musste Hirscher konservativ genannt werden; dem
kirchlichen, auf Auflösung des Christentums selbst führenden
Radikalismus gegenüber war er durch und durch positiv. Die christliche

Religion galt ihm als absolute und ihr Lehrgehalt für
ewig; an ihm hielt er daher mit unerschütterlicher Treue fest."

Der herrliche Aufschwung- der katholischen Theologie in
Deutschland in der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts nahm
seinen Anfang mit der Verlegung der katholisch-theologischen



— 172 —

Fakultät von Ellwangen nach Tübingen und der bald darauf
erfolgten Begründung der Tübinger Theologischen Quartalschrift

durch die Professoren der neuen Fakultät, Drey, Herbst,
Gratz und Hirscher. Die drei erstem waren von Ellwangen
nach Tübingen übergesiedelt; der jüngere, in weitern Kreisen
noch ganz unbekannte Hirscher wurde bei der Verlegung der
Fakultät 1817 neu dazu berufen,]) trug aber, wenn er auch
als Gelehrter vorläufig hinter den Kollegen Drey und Herbst
zurückstand, doch schon bald als akademischer Lehrer und
Schriftsteller nicht am wenigsten dazu bei, den hervorragenden
Ruf der Tübinger Fakultät zu begründen, dessen sie sich bald
erfreute, und war in den spätem Jahren seiner Tübinger
Wirksamkeit neben Möhler der beliebteste und bekannteste Lehrer
der dortigen Fakultät.

Seine Berufung nach Freiburg im Jahre 1837 war eine

Folge des hervorragenden Rufes, den er damals sich schon

errungen hatte. Wörter, S. 12: Zur Wiederbesetzung des
Lehrstuhls für Moraltheologie2) „erheischten die Verhältnisse einen

Lehrer, welcher in der theologischen Welt eine bereits
wohlbegründete Reputation genoss und seine Zuhörer in den Geist
des Christentums in der Art einführte, dass sie von Liebe
und Eifer für ihren künftigen Beruf erfüllt würden. Einen
solchen Mann fand man in Hirscher. Auf besondere Anregung
des Grossh. Ministeriums des Innern wurde von der theologischen
Fakultät seine Berufung, da er zur Zeit in seinem Fache der
erste sei und ihm ein schaffender Geist innewohne, in Antrag
gebracht." — In diesem Sinne Avurde seine Berufung auch all-

') Joh. Bapt. Hirscher wurde am 20. Januar 1788 zu Alt-Ergarten in Württemberg

geboren, absolvierte seine Gymnasialstudien in Konstanz, seine theologischen
Studien in Freiburg, empfing 1810 zu Konstanz die Priesterweihe; Vikar in
Rohlingen; seit 1812 Repetent am Priesterseminar in Ellwangen; im September 1817

zum Professor am Gymnasium zu Rottweil ernannt, gleich darauf aber im
November zum Professor der Moral- und Pastoraltheologie an der kath.-theol- Fakultät zu

Tübingen; seit dem Wintersemester 1837 Professor der Moraltheologie und

Religionslehre zu Freiburg; 1839 Domkapitular; 1850 Domdekan; gestorben am

4. September 1865.

2) Dieser Lehrstuhl bedurfte allerdings sehr einer Auffrischung in positiv
christlichem Geiste ; er war bekanntlich dadurch erledigt worden, dass der frühere

Inhaber, Schreiber, der seit Jahren seine Moral ohne alle positiv christliche Unterlage

als seichter Rationalist dociert hatte, und sich später, seiner Vergangenheit
entsprechend, dem Rongeanismus anschloss, in die philosophische Fakultät
versetzt worden war.



— 173 —

gemein von einsichtigen Katholiken aufgefasst und begrüsst.
Durch seine Berufung nach Freiburg und die gleichzeitige
seines Schülers Staudenmaier, schreibt Fr. A. Scharpff
(Vorlesungen über die neueste Kirchengeschichte, 2. Heft, 1852,
S. 131), „wurde den badischen Liberalen ein bedeutender
Stützpunkt entzogen, und die anderwärts bereits befestigte positiv
christliche und entschieden katholische Richtung- gewann
nunmehr auch in dem katholischen Baden die Oberhand". Alzog,
damals noch Seminarprofessor in Posen, schrieb schon in der
1. Auflage seiner Universalgeschichte der christlichen Kirche
(1841, S. 696 f.) von Hirscher: „Gleich beim Beginne seiner
theologischen Laufbahn wandte er sich, im Gegensatz zu einer
entarteten Scholastik, dem reinen, ungetrübten Geiste des

Evangeliums zu, und durch seine sehnlichst erwartete und mit
ungeteiltem Beifall aufgenommene „christliche Moral" hat er die

Zeitgenossen in die Tiefen des Reiches Gottes eingeführt und
zu thatkräftigem Glauben gestärkt. Er ist nun der Lehrer und
Führer des katholischen Deutschlands geworden und hat mit
Möhler unstreitig am bedeutendsten auf die religiös-kirchliche
Richtung eingewirkt. Aber der herrliche, von Gott reich
begabte Lehrer wird nicht bloss die Zeitgenossen zum Danke
verpflichten, sondern auch die künftige Generation, wenn es ihm
vergönnt sein sollte, sein grosses, beabsichtigtes Werk für den

religiösen Jugendunterricht zu vollenden." In der 3. Auflage
von 1844 (S. 1126) benutzte Alzog, der hier die Plauptstelle im
ganzen gleichlautend wiederholt, die Gelegenheit, seine
Missbilligung gegen die kürzlich erfolgten Angriffe gegen Plirscher
auszusprechen, mit dem Wunsche: „Kein Zelotismus störe die
heitere Musse dieses gottseligen Wirkens."

Ich habe am Anfänge dieser Studien gebührend
hervorgehoben, wie die Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden
der centrale Gedanke war, von dem Hirschers ganze Thätigkeit
getragen ist, auf den alles, was er that, das Grossie wie das

Kleinste, Bezug hatte. Unermüdlich hat, er mit den Kräften
seines reichbegabten Geistes in einem langen, reichgesegneten
Leben dafür gewirkt, wie wenig andere. Es hat seinem Wirken
nicht an vielen und schönen Früchten gefehlt, aber er hat auch
vielen und schmerzlichen Undank geerntet, wie dies einmal
der Lauf der Welt ist. Sein Wirken ist deshalb nicht verloren
und bleibt unvergessen. Ich schliesse mit der Würdigung des-



_ 174 —

selben in Wörters Gedächtnisrede (S. 44 f.) : „Die Wirkung und
der Einfluss der so beschaffenen Lehrthätigkeit Hirschers war,
wie sich von selbst nahelegt, ebenso tiefgehend als nachhaltig.
Einer seiner begabtesten Schüler und sein nachmaliger, ihm
nicht unebenbürtiger Kollege, der uns leider zu frühe entrissene
Staudenmaier, hat ein kompetentes Urteil ausgesprochen, als er
seinen Geist des Christentums' Hirsch er, seinem feuern und
unvergesslichen Lehrer widmend, schrieb : ,Diese Darbringung
soll ein Ausdruck des Dankes sein, der in meinem Herzen gegen
den fortlebt, der mir einst mit der ihm eigenen Kraft und mit
der ihn auszeichnenden Tiefe den Geist des Christentums in
seinem innersten Wesen enthüllte.' So unleugbar und
unbestritten war sein Einfluss als Lehrer, dass selbst seine
entschiedensten Gegner ihm die Anerkennung- nicht versagen
konnten, dass er wie keiner seiner Zeitgenossen durch Schrift
und Wort den bessern Geist und das bessere Streben unter
dem Klerus Deutschlands wachgerufen und dadurch höchst
segensvoll für die Kirche gewirkt habe."

Prof. Dr. Friedrich Lauchert.


	Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

