Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403335

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANN BAPTIST HIRSCHER

IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER SCHRIFT-
STELLER DARGESTELLT.

IV. Hirschers kirchlicher und theologischer Standpunkt
im Allgemeinen. Seine Schriften iiber kirchliche,
kirchenpolitische und sociale Fragen.

3. Hirschers Verteidigung des positiven Christentums und Katho-
lizismus gegen den Rongeanismus.

Kine so frivole, aller zusammenhaltenden religitsen Ideen
und alles positiven Gehaltes entbehrende, rein negative und in
ihrem Verlaufe mehr und mehr antichristliche Bewegung, wie
die im Jahre 1844 durch Ronge in Fluss gebrachte, musste
einem so wahrhaft und ftief religios angelegten Manne wie
Hirscher von ganzer Seele zuwider sein; was ihn aber ver-
anlasste, auch offentlich dagegen das Wort zu ergreifen, war
nicht in erster Linie der Abscheu gegen dieses religionslose
Treiben, das ohnehin den Zerfall schon von Anfang an in sich
trug, sondern das Mitleid mit den Unmiindigen und Schwachen,
" die aus Mangel an Einsicht und Unterricht in der néchsten
Zeit noch Gefahr laufen konnten, sich in demselben zu ver-
lieren. Soweit sein Wirkungskreis reichte, erkannte er es da-
her fiir seine Pflicht, durch positive Belehrung des katholischen
Volkes dem weiteren Umsichgreifen des Unglaubens Einhalt
zu thun?t). Zu diesem Zwecke verfasste er die nach und nach

) Auch den Hirtenbrief , iber die religiosen Wirren in der gegenwirtigen
Zeit“, den der Erzbischof von Freiburg, Hermann von Vicari, in der Charwoche
1845 erliess, hatte Hirscher als Mitglied des Domkapitels sowohl beantragt als
gelbst verfasst. (S. Revue int. de Théol. 1894, S. 632.)



— 152 —

auf drei Bénde anwachsenden ,Hrorierungen iber die grossen
religiosen Fragen der Gegenwart“, eine apologetische Darstellung
der Hauptpunkte des christlichen Glaubens, sowie des Kultus
und der Disciplin der katholischen Kirche, fiir weitere Kreise
der ,hoheren und mittleren Stinde“ bestimmt, die einer Be-
lehrung dringend bedurften. Auf die Unzulanglichkeit des
Religionsunterrichts an den hoheren Schulen fiihrt Hirscher
(s. die Vorrede zum 1. Heft) in erster Reihe die weitverbreitete
Entfremdung von der Kirche zurtick; diese Vernachlissigung
kann ja auch keine andere Tolge haben, als Unwissenheit,
Gleichgiiltigkeit und Oberflichlichkeit in kirchlichen und reli-
giosen Dingen. ,Was ist zu thun? Ich glaube kaum zu irren,
wenn ich daftir halte, dass die gegenwirtig durch Deutschland
gehende religiose Bewegung manchen redlichen Mann ernst stim-
men und zu einer aufrichtigen Revision seiner christlichen und
kirehlichen Begriffe und Grundsitze geneigt machen diirfte.“ (S.V.)
Zur Orientierung fiir diese ist die vorliegende Schrift bestimmt.

Das erste Heft, am Anfang d. J. 1846 erschienen, behan-
delt die dogmatischen Grundwahrheiten des Christentums tiber-
haupt und die Grundprinzipien des Katholizismus: Von der
Iixistenz eines personlichen Gottes, gegen den Materialismus
und Pantheismus verteidigt; von den Quellen unserer Gottes-
erkenntnis und der Notwendigkeit der Offenbarung; von der
Gottheit Christi; von Sinde und Erlosung; von dem heiligen
Geiste und seinen Gaben; von der Kirche und der Kirchen-
lehre. — Bei der Darstellung der Einheit der Kirche betont
Hirscher, wie er es jederzeit gethan hatte, naturgeméiss jetzt
mit Ricksicht auf die Veranlassung der Schrift erst recht den
Primat; aber auch jetzt fasst er das Wesen desselben nicht
anders, als er es immer gethan hatte (S.160): ,Ubrigens war
die durch den Primat vermittelte Einheit des gesamten kirch-
lichen Korpers keine Monarchie, und der Primat hatte und
tibte nur die Rechte, welche den Zusammenhalt und die Kinheil
des Episkopates und seiner Wirksamkeit bedingten. Im Gegen-
teil, eben vom Primas kam das Vorbild einer Regierung, welche,
vom Geiste der Bruderliebe durchdrungen, den geraden Gegen-
satz bildete zu der Herrscherweise dieser Welt.“ — Der folgende
Abschnitt, von der Einheit der Lehre und des Glaubens in der
Kirche und von Schrift und Tradition nach katholischer Lehre,
geht dem Rongeanismus in seiner trostlosen Seichtigkeit und



— 133 —

inneren Haltlosigkeit direkt zu Leibe. Derselbe hatte von vorn-
herein durch Verwerfung des katholischen Traditionsprinzips
prinzipiell mit dem Katholizismus gebrochen und sich das pro-
testantische Schriftprinzip zu eigen gemacht, aber gleich in der
rationalistischen, allerdings nach Verwerfung der kirchlichen
Tradition und Lehrautoritit auch allein konsequenten Fassung,
dass es jedem freistehen miisse (anfanglich hatte man noch
etwas Unklares von dem jeweiligen Zeitbewusstsein gefaselt,
das massgebend sein sollte), wie er sich diese Schriften erklaren
und sich damit abfinden wolle. (5. 185 f.:) ,,Und nun, was sagen
wir zu der individuell beliebigen Auffassung des Christentums,
und zu dieser damit verbundenen allgemeinen Zerrissenheit?
Wir sagen: das ist das Prinzip der /ndiwidualitdt in der Voll-
entwicklung seiner Konsequenz. Aber was sagen wir nun weiter
zu dieser Konsequenz? Wir halten sie zusammen mit der Idee
und dem Zwecke Christi, wonach er das Getrenunfte vereinen
und die Volker in Eine Gottestamilie verbinden wollte. Wir
fragen, ist das die eine Gottesfomilie? ist das jenes Reich, welches
er vom Himmel auf die Erde brachte? ist das die Kine Wahr-
heit, vom Vater dem Sohne gezeigt, und vom Sohne der Welt
verkiindet? Ist das die Kirche, die er gestiftet, und in die er
seine Schafe gesammelt hat? Nein! das ist der schreiendste
Abfall von der Idee und der Stiftung Christi; das ist der ba-
bylonische Turmbau, der an der Sprachverwirrung scheitert;
das ist die prinzipielle Aufhebung jeder Moglichkeit eines zu
gestaltenden Kirchentums, und die unfehlbare Aufhebung jedes
etwa noch bestehenden; das ist die Zersplitterung der unter
der Form der allgemeinen Kirche vereinten, von Christus ge-
wonnenen Menschheit in zahllose Hauflein und Sekten, ja in
vereinzelte Individualititen, sofern am Ende auch Sekten als
eine Inkonsequenz erscheinen miissen.* Der Protestantismus
konnte es im 16. Jahrhundert nur dadurch zu Kirchenbildungen
bringen, weil er das theoretisch aufgestellte Prinzip der un-
beschrinkten freien Forschung faktisch nicht zur Geltung
kommen liess. ,¥s war das eine Inkonsequenz, aber eine not-
wendige und gliickliche. Seitdem aber in neuerer Zeit von
zahlreichen Parteien die Konsequenz gezogen und das Grund-
prinzip faktisch geltend gemacht wurde, ist es auch zu einer
grossen Zersplitterung innerhalb der protestantischen Welt ge-
kommen. Wenn nun aber die Anhinger Ronges gleich mit



— 154 —

der Zerfahrenheit anfangen, zu der ein Teil der Protestanten
am Ende einer langen Entwicklung gelangt ist, was soll da
noch daraus werden? ,Wenn solche Auflosungen in Kirchen
drohen, die mit grosser Glaubensentschiedenheit begonnen, ja
den Glauben recht charakteristisch in den Grund ihrer IExistenz
gelegt haben, welche Auflosungen stehen zu erwarten in Sekten,
die mit dem Unglauben anfangen, und eigentlich Vereine wvon
(Flaubensmiiden sind?“ Sehr gut und treffend beantwortet Hirscher
diese Frage, und der weitere Verlauf der Geschichte hat nach
kurzen Jahren seine Antwort bestatigt (5. 189): ,Eigentlich
wird nicht viel geschehen. Denn was von vornherein aufge-
lost ist, hat sich vor keiner Auflosung zu scheuen; und was
unchristlich ist von Anfang, kann nicht erst um das Christen-
tum kommen.* Hirscher schliesst mit einer ernsten Ansprache
an die zum Abfall Neigenden, denen er, indem er sie vor ober-
flichlicher Neuerungssucht warnt, die positiven Forderungen
der Religion entgegenhilt. Als Anhang steht am Schluss des
Bandes eine Beleuchtung der Motion, welche der rationalistische
protestantische Pfarrer Zittel als Abgeordneter der zweiten
badischen Kammer vorgelegt hatte, die Anerkennung der Gleich-
berechtigung der rongeanischen Gemeinschaft mit den staatlich
anerkannten Kirchen betreffend. Hirscher erklart sich mit
grosser Entschiedenheit dagegen; der Staat sei es sich selbst
wie den beiden Landeskirchen schuldig, einer Gemeinschaft,
welche mit der Verlaugnung der Grundprinzipien des Christen-
tums beginne, nicht die Rechte einer christlichen Landeskirche
einzurdumen. Duldung kénne ihnen der Staat nach dem Prinzip
der Religionsfreiheit nicht wohl versagen, aber zu sanktionieren
brauche er sie deswegen noch lange nicht. |

Das 2. Heft, 1847 erschienen, handelt hauptsdchlich vom
Kultus und der Disciplin der katholischen Kirche. Mit hohem
Ernst ist hier alles erfasst und in seiner tiefsten Bedeutung aus
dem Geiste des Christentums heraus dargestellt. Wo sich in
der Praxis Missbriuche angesetzt haben, beschonigt und ver-
teidigt Hirscher die Missbriuche nicht, aber er verlangt, dass
man auf das Wesen sehe und mit dem missbriuchlichen Aus-
wuchs nicht die Sache selbst verwerfe. Dass er im (ibrigen
jetzt allem Bestehenden gegeniiber sich sehr konservativ verhalt,
ist unter den obwaltenden Zeitverhiltnissen sehr zu begreifen.
Auch berechtigte Wiinsche nach Reformen in Sachen des Kul-



— 156 —

tus und der Disciplin konnten dadurch, dass die Rongeaner sie
in tumultuarischer und verzerrter Weise zur Durchfiihrung
brachten, fiir jene Zeit bei ernsten Christen und Katholiken
nur in Misskredit gebracht werden; so versteht man es sehr
wohl, wenn Hirscher jetzt auch in solchen Dingen, wo sehr
ernste und fromme Katholiken frither und spéter Reformen ge-
wiinscht hatten, wo er selbst frither solche beflirwortet hatte,
und wo sie seitdem der Altkatholizismus in seinem Geiste, im ka-
tholischen und kirchlichen Geiste eingefiithrt hat, fur jetzt lieber
davon absieht und das Bestehende auch da verteidigt, wo er
auch jetzt nicht in Abrede stellt, dass es sich um an und fir
sich ausserwesentliche Disciplinarangelegenheiten handelt, deren
Anderung in der Kompetenz der Kirche liegt. — So handelt
er nacheinander von den Sakramenten und dem Ritus der-
selben, dann von sonstigen religiosen Gebriduchen, von der
Heiligenverehrung und der Bedeutung derselben, von der Dis-
ciplin der Kirche, besonders den Kirchengeboten, von dem hei-
ligen Leben der Kirche im Glauben, in der Gottes- und Néichsten-
liebe und in der Hoffnung der Unsterblichkeit, endlich im An-
schluss an das letzte noch von der Ewigkeit der Hollenstrafen.
— Bel der Behandlung der heiligen Messe, um nur das im ein-
zelnen herauszugreifen, wird auch die Frage nach der Sprache
des Gottesdienstes erwogen, und dabei grundsitzlich ausge-
sprochen (5. 138): ,Wenn wir den Zweck alles Gottesdienstes
und aller gottesdienstlichen Versammlungen ins Auge fassen,
so kann dartiber, dass der Gottesdienst in Deutschland in deutscher
Sprache zu halten sei, kein Zweifel obwalten.“ Gleichwohl spricht
sich Hirscher jetzt nicht nur nicht mehr so scharf wie friher
gegen die lateinische Sprache aus, sondern Vérteidigt vielmehr
auch deren Gebrauch ; unter der Voraussetzung, dass die Glau-
bigen hinldnglichen Unterricht empfangen haben, um alle Teile
der Messe in ihrer Bedeutung zu verstehen, werden sie ihr mit
geeigneten Gebetbiichern auch folgen konnen, und dann, wenn
dies in frommem Sinne geschieht, den gleichen Gewinn davon
haben, wihrend nicht zu erwarten sei, dass die Oberfliichlichen
und Gleichgiiltigen bloss durch die deutsche Kirchensprache
eine nachhaltige und wesentliche Einwirkung erfahren wiirden.
,bel alle dem muss die deutsche Sprache als das Natiirliche
und (die Sache ideal aufgefasst) als das Nichstliegende ange-
sehen werden. Eine Feler des hl. Abendmahles und tiberhaupt



— 156 —

eines Gottesdienstes, bei welchem Priester und Volk zu einem
grossen Gemein- und Wechselakte verbunden sind, und worin
alle, wie Ein Mann, sich mit vereinter Stimme zu Gott erheben,
und die Andacht der grossen Gesamtheit jeden einzelnen er-
greift und mit sich fortreisst, ist vollkommen ausfiihrbar wohl
nur bei dem Gebrauch der Muttersprache. Allerdings aber setzt
die Moglichkeit eines solchen idealen offentlichen Gottesdienstes
einen eigenen Bildungsgrad von Seite des Volkes, und eine
eigene Einleitung und Kingewohnung desselben voraus; und es
muss der Kirche anheimgegeben sein, zu ermessen, ob je, oder
wann diese Moglichkeit vorhanden sei.” (S.1401)) — (S. 146-—150
spricht sich Hirscher tiber Kirchengesang und Kirchenmusik aus.)

Frst 1855 folgte das 3. Heft, das nicht wie die beiden vor-
ausgehenden ein in sich geschlossenes (Ganzes bildet, sondern
aus einer Anzahl von einzelnen Betrachtungen besteht. Die
1. Erorterung handelt von den Grinden, warum irreligitose und
kirchenfeindliche Lehren so grosse Verbreitung finden: Ober-
fldchlichkeit und Siindigkeit beim grossen Haufen, und néichst-
dem ,ein dummer in der Emancipation vom Gemeinglauben sich
gefallender Stolz“; bei wissenschaftlich forschenden Menschen
der Geisteshochmut. Da es sich aber um die hochsten Interessen
des Menschen handelt, so ist hier wohl auch entsprechender
Ernst angezeigt: prife die neuen Lehrer, prife dich selbst,
warum du dich von ihnen angezogen fiihlst, hire nicht nur die
Gegner der Religion, sondern auch ihre Verteidiger, um dir ein
Urteil erlauben zu dirfen, prife endlich die neuen Lehren
selbst nach feststehenden Grundsétzen. — Die 2. Erorterung
ist gegen den religiosen Indifferentismus gerichtet. — Den Haupt-
bestandteil des Bandes bildet eine Apologie des Christentums
vom Standpunkte der Ethik, der Beweis der Gottlichkeit des-
selben aus der Thatsache: ,Den Armen wird das Evangelium
gepredigt.* s kommt allen Bediirfnissen der Menschheit ent-
gegen, Dbesonders allen leiblichen und geistigen Noten der
schwachen, Unterdriickten, Leidenden. Im Anschlusse daran
wird die sittliche. Bedeutung des Glaubens an die Gottheit
Christi fir die Menschheit dargelegt. Wenn der moderne
Rationalismus sich tiber diesen Glauben hinwegsetzt, so ist dies
keineswegs ein Fortschritt. ,Vielmehr begeht der, welcher
Christum zum Menschen macht, einen ungeheuren Raub an der
Menschheit. Tr begeht einen Raub all dessen an ihr, was sie




= 157

erleuchten, trosten und friedigen kann. Er stosst sie in die
Finsternis und Trostlosigkeit der alten Welt zurtick. Aber solcher
begeht einen ungeheuren Raub awch an Gott: er nimmt ihm
das hochste und glorreichste Pridikat — die Liebe.® (S. 86.) —
Vom zeitgemdissen Fortschritt handelt eine weitere Erorterung
zur Aufklarung tber dieses vielgebrauchte moderne Schlag-
wort. Hs giebt auch im Christentum und in der Kirche einen
wahren Fortschritt in der weiteren und helleren Erkenntnis der
ein- fiir allemal in der Offenbarung gegebenen Wahrheit; aber
im Gegensatz zur Offenbarung kann es Kkeinen wahren Fort-
schritt geben: der Schritt von der geoffenbarten und bis jetzt
in der Kirche festgehaltenen Wahrheit weg zu Ansichten, die
ihr feindlich entgegenstehen, kann nur zum Irrtum fiithren, und
ist also nicht Fortschritt, sondern Riickschritt. Ebenso auf dem
Giebiete des sittlichen Lebens: auch hier giebt es einen wahren
Fortschritt, der darin besteht, dass das christliche Sittengesetz
nach seiner ganzen Fille immer mehr in der Menschheit und
im einzelnen Menschen zur Herrschaft kommen soll; aber die
Emancipation von demselben, die in unsern Zeiten Hand in
Hand mit dem Abfall vom christlichen Glauben geht, ist nichts
weniger als ein Fortschritt, sondern ein Rickfall in die sitt-
lichen Zusténde des Heidentums., — Es folgen einige speciellere
Abhandlungen itber einzelne Punkte des Glaubens und des Kul-
tus, als Ergdnzungen zu den beiden frihern Bédnden, und eine
langere Ausfihrung itber ,Lehre und Institutionen der katho-
lischen Kirche in ihrer Beziehung zum sittlichen Leben“.

Der Krfolg einer Schrift, die so sehr aus warmer Liebe
fiir den katholischen Glauben wie fiir das katholische Volk her-
vorging, konnte nicht fehlen; durch dieselbe hat Hirscher, wie
sein Kollege Worter bezeugt (Geddchtnisrede auf Joh. Bapt.
v. Hirscher, 8. 36), ,viele Irrende belehrt, Zweifelnde und
Wankende in ihrem Glauben aufgerichtet und gestirkt.“

4. Hirschers Schriften vom Ende der vierziger und Anfang der
finfziger Jahre zur Verbesserung der religivsen und Tirchlichen
Zustdande. '

Unmittelbar vor dem Ausbruche der Revolution von 1848
stellte und begriundete Hirscher als Abgeordneter der ersten
badischen Kammer die Motion : den Grossherzog in einer Adresse



~— 158 —

zu bitten, ,mit allen in Hochst Thre Hand gelegten Mitteln aller-
enidigst dahin wirken zu wollen, dass das positive Christen-
tum in allen Klassen der Gesellschaft — zuniichst in der Jugend
— lebendig und wirksam gepflegt werde.“!) Die socialen und
sittlichen Zustinde der Zeit erschienen Hirscher ,in hohem
(rade beunruhigend®, ,nicht etwa nur, oder auch nur vorzugs-
weise in Baden, sondern in den weitesten Kreisen, und nicht
etwa nur in den niederen Sténden, sondern in allen — auch
den hochsten Schichten der Gesellschaft.Y (5. 11.) ,Was ist zu
thun?“ Die verschiedenen einzelnen staatlichen Gesetze und
Einrichtungen, wodurch auf einzelnen Punkten Verbesserung
geschaffen werden sollte, sind zwar dankbar anzuerkennen,
kénnen aber fir sich allein nicht helfen, weil sie nicht an die
Wurzel des Ubels reichen. Das einzige wirksame Mittel ,zur
Regeneration unserer socialen und sittlichen Zustinde, ohne
welches alle anderen Vorkehrungen unzureichend sind®, ,ist
die Durchsiduerung aller Klassen der Staatsbiirger durch das
Christentum: durch das Christentum nach seiner positiven Aul-
fassung.* (S. 14.) Durch wirkliche lebendige Aufnahme des po-
sitiven Christentums sollen auch dessen sittliche und sociale
Prinzipien wirklich zur Herrschaft kommen; das allein kann
dem Ubel grindlich und von innen heraus abhelfen. Dafiir zu
sorgen, sei nun allerdings zunéchst die Aufgabe der Kirche
und ihrer Diener (S. 27 f.); da aber ,alle durchgreifende Durch-
siuerung der Gesamtheit durch das Evangelium* von der Schule
ausgehen muss und das gesamte Schulwesen der Staat an sich
genommen hat, ,so ist es recht vorzugsweise éhm in die Hand
gegeben, durch die Schule auf Belebung des Christentums in
allen Klassen der Gesellschaft hinzuwirken.* (S. 28.) Seine
Sache ist es, dafiir zu sorgen, dass in den Volksschulen wie
in den Mittelschulen mehr als bisher nicht nur fiir den reli-
givsen Unterricht, sondern auch fir die religiose, christlich-sitt-
liche Hrziehung der Jugend gethan werde.

Nachdem inzwischen in Frankreich die Revolution aus-
gebrochen war und in Deutschland sich die Nationalversamm-

'} ,Begrindung der Motion des Geheimen Rats und Domkapitulars von
Hirscher . . .%, in den Verhandlungen der Stinde-Versammlung des Grossherzog-
tums Baden in den Johren 1847—1848, I. Kammer. 1. Beilagenheft, S. 191—207.
Wieder abgedruckt in der Schrift: ,Die Notwendigkeit einer lebendigen Pflege
des positiven Christentums“ (s. unten), wonach ich hier citiere.



— 139 —

lung in Frankfurt konstituiert hatte, sah sich Hirscher veran-
lasst, seine Motion, die in der badischen Kammer nicht mehr
zur Verhandlung gekommen war, der Offentlichkeit zu iiber-
geben und ganz Deutschland ans Herz zu legen, in der Schrift:
,Die Notwendigkeit einer lebendigen Pflege des positiven Christen-
tums in allen Klassen der Gesellschaft. Den deutschen Regierungen,
zundichst dem deutschen Parlamente, zur Wiirdigung wvorgelegt.”
(Tiib. 1848.) ,Was ich damals mit néchster Riicksicht auf Baden
und fiir Baden sagte,“ erklart er in der Einleitung, ,galt fur
ganz Deutschland. Ich wiederhole es daher um so lieber auch
ausdriicklich fiir ganz Deutschland, als inzwischen das deutsche
Gemeinwohl jedem deutschen Manne sich nidhergelegt, und in
den neuesten Ercignissen das Bediirfnis einer Kriosung der Nation
durch das Christentum sich ganz besonders sichtbar hervorge-
stellt hat.* — Dem Abdruck der Motion (S. 5—46) fiigt Hirscher
hier noch einige weitere Betrachtungen tber die Lage unter
den verdnderten politischen Verhédltnissen bei. Besonders spricht
er seine Bedenken aus gegen die von der deutschen National-
versammlung beabsichtigte vollige Trennung von Kirche und
Staat. Jedenfalls wiirden daraus den Kirchen ganz neu ge-
steigerte Pflichten erwachsen fiir die Pflege der Religion im
Volke; wenn sie diesen Pflichten mit Anspannung aller Krifte
nachkémen, dann koénnte allerdings auch diese sonst nicht un-
gefihrliche Freiheit bei nicht mehr vorhandener Unterstitzung
durch den Staat der Kirche zum Heile gereichen 3. 59 f.: Die
Kirche muss sich, in ihrem Interesse und im Interesse des
Staates, besonders ihren Einfluss auf den gebildeten Mittelstand
sichern und erhalten und dafiir sorgen, dass hier der religiose
Greist nicht ausgehe. Die Geschichte Frankreichs und der fran-
zosischen Kirche in der grossen Revolution diene zur Warnung.

Im Januar 1849 lies Hirscher eine neue Broschiire folgen:
nDie socialen Zustinde der Gegemwart wnd die Kirche* Hier
fithrt er aus, wie das Aufkommen einer revolutionaren Umsturz-
partei die direkte Folge des uwmsichgreifenden Unglaubens und
Abfalles vom positiven Christentum ist. Die Gefahr ist gross,
weill erfahrungsgemiiss zu erwarten ist, dass die Reden der Um-
sturzménner in weiteren Kreisen der Bevolkerung und auch bei
den besseren Elementen Anklang finden werden, wenn ihrem
Einfluss nicht mit den geistigen Waffen besserer Belehrung ent-
gegengearbeitet wird. ,Das ist nédmlich das Geféhrliche iber-



== O =

haupt in allen Anfeindungen, dass sie Unterstiitzung finden,
weil der Mensch vermoge einer traurigen Kigenheit es gerne
hort und mit geheimem Behagen glaubt, wo getadelt und ver-
kleinert wird.“ (S. 8f) Und die Gefahr ist um so grosser, weil
in den gegen die bestehenden Zustande erhobenen Anschul-
digungen tiberall aunch etwas Wahres liegt. Sollten aber die
wirklichen Missstinde auf dem Wege des Umsturzes beseitigt
werden, und tUberhaupt die Umsturzpartel siegen und ihre in
das Volk geworfenen Ideen zur Durchfiihrung bringen, so wére
das ein namenloses Ungliick fur Deutschland. Wer kann hier
helfen und das Unglick abwehren? Das kann keine Hdussere
Macht; und auch die Umstimmung der Geister werden weder
Einzelne noch Tausende von sich aus zu stande bringen; ,das
ist eine Aufgabe, losbar bloss fiir die Kirche®. (S. 17.) Das vor-
liegende Schriftchen soll einen Beitrag zu dieser von der Kirche
in ihren berufenen Organen und Dienern zu leistenden Arbeit
darstellen, einen Versuch, ,die vornehmsten religiosen und
socialen Irrtimer, welche wie eine allgemeine Krankheit durch
das Land herrschen, zu beleuchten, und jene Wahrheiten, deren
Kenntnis und Anerkennung im Gegensatz zu diesen Irrtiimern
wieder in die Massen zuriickgebracht werden muss, hervorzu-
heben®. (5. 17 1)) ,Die Kirche hat in der Gegenwart eine grosse
Aufgabe®, wiederholt Hirscher am Schluss. (S. 43.) ,Moge sie
das begreifen! mogen alle Vorsteher und Diener derselben wie
Ein Mann zur Erhaltung unserer christlichen Errungenschaften
zusammenstehen. Es sind nicht Mirz-Errungenschaften, die sie
zu verteidigen haben; es sind die Errungenschaften des Hvan-
geliums — es ist die Anerkenntnis der Menschenwiirde und
Menschenbestimmung in Gottseligkeit, Gerechtigkeit und Hu-
manitét, in christlicher Wissenschaft und Gesittung; es sind Er-
rungenschaften, fiir welche die edelsten Krifte von jeher ge-
wirkt, fiir welche die edelsten M#nner Schweiss und Blut ge-
opfert haben.“

Ende Mai 1849 verdffentlichte er die weitere Schrift: ,Die
kirchlichen Zustinde der Gegemwart“, in welcher er eingehend
die Frage behandelt, mit welchen Mitteln die Kirche ihrer unter
denneuen Verhaltnissen erschwerten Aufgabe nachkommen misse.
Nachdem inzwischen das Parlament wirklich die Trennung VOl
Kirche und Staat ausgesprochen, der Staat als solcher sich also
fur religionslos erklart hatte, fiel die ganze Aufgabe, dem deut-



— 161 —

schen Volke das positive Christentum zu erhalten, allein der
Kirche zu und musste ausschliesslich mit den ihr zu Gebote
stehenden Mitteln befordert werden. Hirscher erkennt wohl die
Vorteile, welche die ausgesprochene Freiheit der Kirche der-
selben gewihren kann: ,Was sie folglich an Lebens- und Bil-
dungskraft in sich tragt, vermag sie fortan unbehindert zu ent-
falten und wirksam zu machen.“ (S. 3.) Aber er weist ebenso
entschieden darauf hin, dass die Sache auch eine sehr bedenk-
liche Seite habe: Wenn einerseits die Schranken der freien Be-
wegung und Entwickelung des kirchlichen Lebens fallen, so
hort auf der andern Seite auch der Schutz und die Unter-
stiitzung auf, welche die Kirche bisher vom Staate empfangen
hatte. Wenn man bedenke, ,dass es die entschiedensten Feinde
der Kirche waren, welche fiir die Freiheit derselben stimmten
und diese Freiheit im Bunde mit den Kirchenfreundlichen durch-
sefzten®, so miisse man wohl annehmen, dass dieselben er-
wartet und beabsichtigt haben, dass diese Freigebung zum Nach-
teil der Kirche ausschlage. Vor allem liege wohl auch eine
gesteigerte Gefahr zahlreichen Abfalls von der Kirche vor, wenn
derselbe keine Nachteile im birgerlichen Leben mehr mit sich
bringe. (S. 6f.) Eine weitere Gefahr fiir wachsende Entchrist-
lichung liege in der gleichzeitig ausgesprochenen Freiheit der
Schule. (5. 8.) Nach Abwigung dieser verschiedenen Momente
giebt Hirscher folgendes als seine Gesamtanschauung der gegen-
wartigen Lage (S. 12 f): ,Ich fiir meinen Teil glaube, dass ein
Zustand der Gefahr und des Kampfes fur die Kirche entschieden
wohlthitiger werden konne, als ein bequemes Anlehnen an den
weltlichen Arm, und dass, wenn die Kirche durch die bevor-
stehenden unvermeidlichen Bedriangnisse und drohenden Ver-
luste zum Aufgebot aller in ihr liegenden Kraft aufgeregt wird,
sich in ihr eine Lebensfrische entwickeln werde, welche bisher
nicht dagewesen. Es kommt mithin jetzt alles darauf an, dass
die Kirche einen grossen Aufschwung nehme und alle in ihr
selbst liegende Kraft aufbiete. Wo nicht, dann wird sie er-
fahren, was es heisse: auf sich selbst gestellt sein und doch
keine Kraft haben.“ — Die Frage ist jetzt: Was soll die freie
Kirche fiir Mittel ergreifen, wenn sie ihren Einfluss auf das Volk
nicht gianzlich verlieren soll, wenn im (Gegenteil der kirchliche
Geist sich wirklich frei bewegen und das deutsche Volk wieder
durchdringen soll? und durch welche Organe soll sie jetzt das

Revue intern, de Théologie. Heft 13, 1886, 11



— 162 —

besorgen und ausfithren, was bisher Sache des Staates war?
Das wirksamste Mittel dafir sieht Hirscher darin, dass das
Synodalinstitut wieder ins Leben gerufen werde, wie dies be-
reits von der vor kurzem abgehaltenen Versammlung der deut-
schen Bischofe in Wiirzburg in Anregung gebracht worden war.
(S. 13 ff.) Nach Hirschers Ansicht sollen aber auf diesen Dio-
cesansynoden neben dem Klerus auch die Laien entsprechend
vertreten sein; dann werden sie ihrem Zwecke entsprechen,
wenn in ihnen, ,soviel thunlich, alle notabeln intellektuellen
und moralischen Krifte des Sprengels sich zusammenfinden,
und wenn der Geschéaftsgang derselben so organisiert wird, dass
jede Kraft, jede EKinsicht, jedes ernste Streben, jede Ttchtig-
keit sich kann kund geben und bis auf cinen gewissen Grad
geltend machen®. (S.15.) Auf diese Weise hat der Bischof die
Garantie, dass er in der Beratung mit seiner Synode wirklich
die Bediirfnisse seiner Diocese kennen lernt, und dass die zweck-
massigsten Massregeln getroffen werden kénnen; und wenn das
kirchlich gesinnte und intelligente Laienelement in der Be-
ratung seine Stimme bekommt, so wird das sehr dazu beitragen,
das Interesse fiir kirchliche Fragen in der Dibcese allgemein
zu machen, und damit ist zugleich bessere Garantie geboten,
dass die Gléaubigen den gefassten Beschlissen wirklich mit Ernst
und Eifer nachkommen. Eine solche dem Zweck entsprechende
Organisation der Synoden ist auch in der Geschichte der alten
Kirche begrtundet, wie Hirscher S. 16 ff. ausfiihrt. — Im Gegen-
satz zu den Synoden als kirchlichen Organen mit kirchlicher
Mission und Autoritdt warnt Hirscher vor kirchlichen PFrivat-
vereinen, die nicht helfen werden. (3. 30 f.) Sie ,reprisentieren
iberall nur eine bestimmte Richtung und haben deshalb keinen
katholischen, sondern einen partikularistischen Charakter. Wir
miissen uns aber sehr hiiten, partikularistischen Bewegungen
Vorschub zu geben, da dieselben wesentlich ihre Gegensitze
hervorrufen, und dadurch die Kirche hindern, auch jene ihrer
Kinder fiir ihre Interessen zu gewinnen, welche zu einer andern
Farbe gehoren.” — Nach diesen prinzipiellen Auseinander-
setzungen werden . 43 ff. die besondern Bediirfnisse der Gegen-
wart behandelt, denen die Kirche ihre Aufmerksamkeit zuwen-
den muss. Das erste ist immer die Sorge fiir die christliche
Erziehung der Jugend in Schule und Haus. Weiter soll fir Be-
lehrung und Wiedergewinnung der der Kirche Entfremdeten



und dem Unglauben oder wenigstens der Gleichgiltigkeit in
religitsen Dingen Anheimgefallenen gesorgt werden. Ferner
soll das Reformverlangen der Zeit in Erwigung gezogen werden.
Wiinsche nach Reformen werden, fihrt Hirscher aus (5. 59 ff.),
von den allerverschiedensten KElementen ausgesprochen: von
aufrichtig frommen und kirchlich gesinnten Leuten, von Lauen,
die ohne ein tieferes religitses Inferesse nur der Abwechslung
wegen Anderungen wiinschen, endlich auch von Leuten, ,welche
sich mit Lust an die Gebrechen in der Kirche hiéngen, um ihre
Kirchenfeindlichkeit, ja ihren vélligen Zerfall mit dem Christen-
tum vor sich selbst und anderen zu rechtfertigen“. Kinfach ab-
weisen diirfe man diese Forderungen nicht; diejenigen der red-
lichen Reformforderer verdienen, dass man sie ernstlich in
Erwigung ziehe, und denjenigen der Unredlichen muss der Grund
entzogen werden. Die Reformwinsche, welche Hirscher im
einzelnen aufzihlt, sind im wesentlichen dieselben, welche er
selbst friher in seiner ersten Periode und zum Teil noch spéater
befirwortet hatte; hier enthilt er sich eines eigenen Urteils,
um dem der Kirche nicht vorzugreifen, erklirt es aber fir
dusserst dringlich, dass sich die Diocesansynoden, wenn sie ins
Leben treten wiirden, mit denselben ernsthaft beschéiftigen, um
dadurch eine Intscheidung der Gesamtkirche tiber diese Fragen
vorzubereiten und anzubahnen. In Bezug auf andere Einrich-
tungen, wie Beicht, Ablass, miisse das Volk die notige Beleh-
rung empfangen, dass es in die Sache eindringe und nicht in
dusserlichen und falschen, vielleicht verderblichen Anschau-
ungen héingen bleibe. — FEndlich verlangt Hirscher auch mit
Entschiedenheit, dass die Freiheit der katholisch-theologischen
Wissenschaft nicht unter dem Drucke von Schulmeinungen, die
sich flr allein berechtigt halten, zu leiden habe (S. 68 f.):
pdeder darf, ohne im geringsten aufzuhoéren, ein glaubenstreuer
Katholik zu sein, in allen Fragen, iiber welche der Lehrbegriff
nicht kirchlich fixiert ist, jener Ansicht folgen, welche ihm nun
eben die richtige zu sein scheint.“ Jede theologische Richtung
hat das Recht, ihr System bis ins einzelne auszubauen, aber
sie hat nicht das Recht, ihren Ausbau auch andern aufzundtigen,
soweit nicht das Dogma in Betracht kommt. In allem kirch-
lich Unentschiedenen lasse man die Freiheit; das ist katholisch.
Vergl. auch die Vorrede (3. VI): ,Es giebt angewohnte, einge-
lernte und in weiten zumial geistlichen Kreisen verbreitete An-



— 164 —

sichten und Strebungen, die keine abweichenden Meinungen
und Tendenzen neben sich ertragen, diese vielmehr (jeder
ruhigen parteilosen Erwagung uniihig) vornhinweg verurteilen
und mit der aller Leidenschaft und Beschridnktheit eigenen
Bitterkeit und Hérte verfolgen. Das ist nicht gut. Das éndert
die Zustande und Verhéltnisse, wie sie nun einmal sind, nicht.
Die Zeit ist noch weit eigensinniger und méchtiger, als der
eingefleischteste Scholarch. Jedenfalls sollte einleuchten, dass
der Kirche kein Heil daraus entspringen konne, wenn sich die
in ihr vorhandenen Krafte in bitterem Streit untereinander
verzehren, wahrend der Antichrist, welcher tdglich an Macht
gewinnt, sie zu Verstdndigung und Zusammenhalt treiben
sollte.* —

Hirscher sah voraus, dass er mit dieser freien Sprache,
die er fir seine Pflicht gehalten hatte, vielfach anstossen werde.
Und die Angriffe liessen in der That nicht lange auf sich warten.
Friedrich (Gesch. d. Vat. Konzils, I, S. 251) sieht dieselben zu-
néchst dadurch veranlasst, dass Hirscher, der als echter Ka-
tholik allem demagogischen Treiben immer abhold war, mochte
es was immer fir eine Richtung verfolgen, es gewagt hatte,
ein Wort gegen das ultramontane Vereinswesen zu sagen. Schon
dadurch, ohne Riicksicht auf den Inhalt der Schrift, mussten
sich die Wortfithrer und Beftrderer dieser Vereine veranlasst
sehen, ihn schlecht zu machen; allerdings enthielt dieselbe aber
auch sachlich manches, was man nicht tiiberall gern horte. Ich
kann hier auf die Angriffe gegen Hirscher mit Riicksicht auf
den Raum im einzelnen nicht niiher eingehen.?) Ich nenne nur
die Gegenschriften von Heinrich,?) Andlaw?®) und Dieringer,*)
die Ausserungen der historisch-politischen Blitter und die offi-
zielle Erklarung der im Oktober 1849 in Regensburg zusammen-
getretenen Generalversammlung des ,katholischen Vereins“.®)

1) Vergl. iiber dieselben Friedrich, a. a. 0. TFerner Heinrich Schmid, Gesch.
der kath. Kirche Deutschlands (1872), S. 745 L.

2) J. B. Heinrich, Die kirchliche Reform. Eine Beleuchtung der Hirscher-
schen Schrift: ,Die kirchlichen Zustinde der Gegenwart“. Mainz 1850. Zuvor
im Mainzer ,Katholik®.

%) Heinrich von Andiaw, Offenes Sendschreiben an Dr. J. B. v. Hirscher zur
Abwehr gegen dessen Angriffe auf die katholischen Vereine. Mainz 1850.

) ¥. X. Dieringer, Offenes Sendschreiben ,jiiber die kirchlichen Zustinde
der Gegenwart” an Dr. J. B. von Hirscher. Mainz 1849.

%) Abgedruckt bei Friedrich, 3. 260 f.



Die Angriffe richten sich vor allem gegen die von Hirscher
gegebene Anregung, Didcesansynoden einzurichten, namentlich
insofern das Laienelement auf denselben vertreten sein sollte,
weil durch diese in der Form eines konstitutionellen Landtages
dem Bischof an die Seite gegebenen Versammlungen die bischof-
liche Gewalt unberechtigt beschriankt werde. (Dies fiithrt be-
sonders die Schrift von Heinrich in sehr derber Form aus.)
H. v. Andlaw nimmt sich, wihrend er die von Hirscher gefor-
derten Synoden ablehnt, der Vereine an, welchen nach seiner
Meinung eben jene Aufgaben zukommen, die Hirscher der Laien-
thatigkeit auf den Synoden zuwies. Am ruhigsten und anstén-
digsten und am meisten sachlich gehalten wendet sich das Send-
schreiben des Professors Dieringer gegen die Idee der Ditcesan-
synode. Daneben erfahrt tiberall auch die Riicksicht, welche
Hirscher auf das Verlangen nach Reformen glaubt nehmen zu
miissen, eine mehr oder weniger herbe Zurtickweisung.!)

1Y Wenn tibrigens II. Sehmid, a. a. O, S. 745 f., schreibt: ,Ein einziger Mann
ist uns bekannt, der Hirschers Ansichten lauten Beifall zollte und das in einer
Schrift (Das kirchliche Synodalinstitut vom positiv historischen Standpunkt aus
betrachtet) aussprach, der Domkapitular Heitz*, so ist dabei nicht nur der Name
unrichtig angefithrt, sondern auch die Sache nicht richtig: der Verfasser heisst
F. Haiz, und die Schrift war vor derjenigen Hirschers erschienen (Vorrede vom
30. September 1848), zuerst in der Zeitschrift fiilr Theologie, Bd. 20, 1848, dann
als besondere Schrift, Freiburg 1849; sie steht allerdings in Ubereinstimmung mit
Hirscher. — Ausser diesem hatte sich aber, etwa gleichzeitlg, auch der geistvolle
Dogmatiker Staudenmaier fitr die Wiederbelebung des Synodalinstitutes ausge-
sprochen (Die kirchliche Aufgabe der Gegenwart, Freiburg 1849, 8. 170 £): Mit
Riicksicht auf die Bedurfnisse der Zeit sei es Pflicht der Bischéfe, die dahin-
gehende Bestimmung des Tridentinischen Konzils zur Durchfiihrung zu bringen.
»Giebt es je eine Zeit, in welcher der Geist der Kirche, soweit ich ihn zu ver-
stehen glaube, Synoden verlangt, so ist es die jetzige. Auf diesen Synoden, die
in allen Didcesen oder wenigstens in allen kirchlichen Provinzen abzuhalten sind,
werden die Bischofe zu erfahren suchen, was in ihren Sprengeln an wirklichen Be-
dirfnissen, an wahren, aus gutem, lauterm Geiste kommenden Uberzeugungen,
Wimschen und Strebungen vorliegt. Ein Teil hiervon wird sich auf die besondere
Digcese oder Provinz beziehen, und dieses mag denn auch am Orte mit Einsicht,
Weisheit, Kraft und Wirde abgethan werden.“ Bei anderen Fragen von allge-
meinem Interesse dagegen, bei denen die Entscheidung nur der ganzen Kirche zu-
kommt, wiren die Verhandlungen auf den Discesansynoden nur als Vorbereitungen
und Vorbesprechungen fir ein kommendes allgemeines Konzil zu betrachten.
Staudenmaier betont auch die Notwendigkeit kirchlicher Reformen (8. 100 ff.); im
besondern spricht er sich auch fiir Einfithrung der Landessprache als liturgischer
Sprache aus (S.178). Die Schrift dieses gleich Hirscher aufrichtig katholischen
und kirchlichen Theologen unterscheidet sich, bei gleichem Standpunkt und gleichem




— je6 —

Die Schrift wurde aber auch in Rom denunziert und kam
auf den Index, durch Dekret vom 25. Oktober 1849. Hirscher
unterwarf sich mit der Erklarung: .fideliter a me retractari,
quidquid in dicto libello aut aliis scriptis meis sanae doctrinae
ex apost. Sedis sententia sit contrarium.“?) Wenn er sich aber
so dem Urteil der kirchlichen Behorde unterwarf, fiir den Fall,
dass er etwas Unkirchliches gelehrt haben sollte (dergleichen
ithm aber offiziell nichts im einzelnen nachgewiesen worden
war),?) so nahm er deshalb die masslos ungerechten privaten
litterarischen Angriffe nicht stillschweigend hin, ohne dieselben
seiner Uberzeugung gemiiss richtigzustellen; er versffentlichte
vielmehr noch nach der romischen Censur und seiner Unter-
werfung unter dieselbe die Schrift: ,Antwort an die Gegner
meiner Schrift: ,Die kirchlichen Zustinde der Gegenwart'® (Tib.
1850), in der er sich, wie Worter sagt (Gedachtnisrede S. 39),
,mit jener wiirdevollen Ruhe und Méssigung verteidigte, die nur
in dem Bewusstsein eines redlichen Willens ithre Wurzel haben*.
Er betont und fordert hier abermals mit Entschiedenheit diejenige
Freiheit der katholischen Wissenschaft, die im Interesse der
katholischen Kirche selbst liegt, in derselben immer vorhanden
war, und im Umfange dessen, was nicht Dogma ist, nicht ein-
seitig begtinstigten Parteiansichten aufgeopfert werden darf.
Die einseitig auf das Mittelalter zurtickgewandte Stromung
werde, je mehr sie etwa ihr Streben nach Alleinherrschaft ver-
wirkliche, der Kirche in dieser Zeit mehr schaden als niitzen,
und immer mehrere abstossen, statt die Schwankenden wieder
der Kirche zu gewinnen. Darauf geht Hirscher ausfiihrlich
auf die einzelnen Vorwtirfe ein, welche gegen seine Gesamt-
Ziel, von der Hirscher’schen itberhaupt nur so, wie die ganze geistige Anlage der
beiden Minner verschieden war: der immer auf das Praktische gerichtete Geist
Hirschers griff auch hier die Sache vom praktischen Standpunkte an und fithrte
alles entsprechend im einzelnen aus, wahrend der spekulative Geist Staudenmaiers
in seiner oft etwas weitlaufigen Art die allgemeinen massgebenden Ideen entwickelt,
mit praktischen Vorschligen aber nicht so ins einzelne geht und dieselben mehr
beilaufig vorbringt. Daher erklirt es sich auch, dass die Schrift des letztern in
weitern Kreisen nicht viel beachtet worden zu sein scheint, und dass ihn, soviel
mir bekannt ist, bei dieser Gelegenheit keine Verfolgung und Anfeindung traf.

1) Vergl. Reusch, Der Index der verbotenen Biicher, II, S. 1116.

%) Vergl. seine ,Antwort an die Gegner meiner Schrift®, 8. 82f.: ,Wie ich
denn iiberhaupt alles zurickziehe, wodurch ich wider Wissen und Willen der

katholischen Wahrheit zu nahe getreten sein sollte. Nuwr ist mir bis zur Stunde
wichts solches bekannt.“



— 167 —

auffassung der Lage der vom Staate getrennten Kirche, gegen
seine Befiirwortung des Synodalinstituts und gegen die gefor-
derte Beriicksichtigung des Verlangens nach Reformen gerichtet
worden waren. In Bezug auf den letztern Punkt, der besonders
benutzt worden war, um ihn zu verdichtigen, erkldrt er mit
voller Wahrheit (3. 57): ,Habe ich das Heil der Kirche jemals
in Negationen gesucht, habe ich den negierenden Geistern in
Staat und Kirche jemals einen Beifall gegeben? Auch in meiner
neuesten Schrift habe ich das Heil der Kirche etwa in die be-
kannten kirchlichen Reformen gesetzt? Umgekehrt, ich habe
eine nie dagewesene, allgemeine, begeisterte Pflege des Christen-
tums in allen Klassen der Gesellschaft gefordert und die Re-
formen als etwas bezeichnet, welches — einen grossen Iirch-
lichen Aufschwung vorausgesetzt — mit in den Kreis des der Be-
riicksichtigung Werten und Bendotigien gehére. Ich habe die
Reformen in das Gefolg herrschenden christlichen Geistes ge-
stellt, und in letzterem das Heil der Kirche, keineswegs zunichst
in den Reformen gesucht. Allerdings aber meinte ich, nicht
alles Bestehende sel unverbesserlich, und es gebe viele ehr-
liche und von wahrem religiosen Bedirfnis getriebene Leute,
welche Reformen in dem und diesem, und die Kirche Gottes
nach allen Seiten hin untadelig wiinschen. Und allerdings
meinte ich, dass diesen thunliche Rechnung getragen werden
sollte.* — Fyiedrich (Gesch. d. V. Konzils I, S. 253) urteilt iiber
Hirschers Antwort: ,Die ganze theologische Uberlegenheit
Hirschers tber seine (Gtegner fritt hier glanzend hervor, und
sein Sieg war in dieser Hinsicht ein vollstindiger; allein er
hatte sich mit einer Partei verfeindet, welche nie nachgiebt
und immer Recht haben muss.“ —

Als bei der Rickkehr geordneter politischer Zustinde die
einzelnen deutschen Staaten sich mit der Regelung des Ver-
héltnisses zwischen Kirche und Staat beschéaftigten, trat Hirscher
wieder in der ersten Kammer fur die Interessen der katho-
lischen Kirche in Baden ein. Zuerst stellte er in der Sitzung
vom o. November 1850 unter Darlegung der verwirrten Zu-
stinde eine Anfrage an die Regierung, ,bis wann man der Re-
gelung des Verhiltnisses zwischen Staat und Kirche in Baden
auf Grundlage der kirchlichen Selbstandigkeit mit Bestimmtheit
entgegensehen diirfe ?“ (Verhandlungen der Stinde-Versammlung
des Grossherzogtums Baden in den Jahrem 1850 und 1851,



— 168 —

Protokollheft, S. 59—62.) Im Namen der Regierung gab der
Staatsrat Freiherr v. Marschall eine ausweichende Antwort, da
die unglucklichen Zeitverhiiltnisse in néchster Zeit noch keine
endgiiltige Regelung gestatten. Gegeniiber dieser ,Vertagung
ins Unbestimmte® legte Hirscher in der Sitzung vom 18. No-
vember 1850 eine Motion vor, an den Grossherzog eine Adresse
zu richten, dass das Verhaltnis baldigst geordnet werden moge,
,sel es auf dem Wege der Verordnung oder durch ein provi-
sorisches Gesetz“. (Verhandlungen der Stinde-Versammlung,
1850—51, I. Kammer, 2. Beilagenheft, S. 29—39.) Die Begriin-
dung der Motion fiihrt aus, dass in der Natur der von der ka-
tholischen Kirche des Landes gestellten Bitten nichts liege,
weshalb die Regierung mit der Gewahrung derselben erst noch
auf ruhigere Zeiten warten miisste. Im einzelnen kann ich
hier auf diese Verhandlungen und die im Namen der Kirche
gestellten Forderungen nicht weiter eingehen, was hier auch
nicht meine Aufgabe ist. — Hirscher verdffentlichte diese Akten-
stlicke (Anfrage, Antwort des Ministeriums, seine Motion) auch
in einer besondern Broschiire: ,dnfrage des Abgeordneten der
1. Kammer der Badischen Landstinde Geheimen Rats v. Hirscher
in betreff’ des gegenmwiirtigen Standes der Kirchenfrage . ..* (Frei-
burg 1850).

Noch einmal trat Hirscher in der Frage tiber das Verhélt-
nis von Kirche und Staat offentlich auf. Die eingeleiteten Ver-
handlungen fihrten bekanntlich in den nichsten Jahren nicht
nur zu keiner Verstindigung und Ordnung des Verhaltnisses,
sondern vielmehr durch Verscharfung der gegensiitzlichen Stand-
punkte zum badischen Kirchenstreit. Hirscher hielt sich in diesem
Streite als Domdekan mit dem Domkapitel auf der Seite des
Erzbischois. Er verdffentlichte aber auch personlich eine Schrift:
pZur Ovientierung iber den derzeitigen Kirchenstreit® (Freiburg
1854), in welcher er entschieden fiir die in der ﬂI)(ﬂ:zkschrift
des Episkopates der oberrheinischen Kirchenprovinz* (Freiburg
1853) im Namen der Freiheit der Kirche aufgesteliten Forde-
rungen eintrat. Dafur wurde er nun von ultramontaner
Seite erhoben, wihrend von seiten der politisch Liberalen
anonyme Entgegnungen erschienen. !) — Es ist unrichtig, wenn

‘) Es liegen mir vor: ,Auch zur Orientierung itber den derzeitigen Kirchen-
streit in Baden, mit Bezug auf Hirschers Schrift.* (Karlsruhe 1854.) Und:
» Wahrheit oder Schein. FEine Entgegnung auf die Hirscher’sche ,Orientierung im
derzeitigen Kirchenstreit“.“ (Karlsruhe 1854.)



S s Q.

man, wie es wohl zuweilen von Vertretern verschiedener Rich-
tungen geschieht, in Hirschers damaligem Auftreten einen Bruch
mit seiner Vergangenheit, ein Aufgeben seiner fritheren An-
schauungen und ein Paktieren mit dem politischen Ultramon-
tanismus sieht. Dem politischen Ultramontanismus, wie tiber-
haupt allem politischen Parteitreiben jeder Art, stand Hirscher
immer und auch jetzt durchaus fern. Kr war auch jetzt der-
selbe, der er immer war, und wollte nichts anderes, als was er
immer gewollt hatte, das wahre Wohl der Kirche und die Be-
forderung ihrer geistigen Interessen. Alle anderen Rucksichten,
zumal politische Herrschsucht, lagen ihm jetzt so fern wie jemals.
Ob sich Hirscher nicht im einen oder andern Falle tiber die
zweckméssigsten Mittel zur Beforderung der geistigen Interessen
der Kirche selbst tiuschte, das ist eine andere Frage; nur darf
man deshalb seinen prinzipiellen Standpunkt nicht verdachtigen. )
Was Hirscher S. 21 f. sagt, war gewiss seine innerste Herzens-
meinung und das einzige, was er beil der Sache wiinschte und
bezweckte : ,Ich setze voraus und hoffe mit Vertrauen, die Kirche
werde, wenn sie ihre Selbstindigkeit crlangt hat, ihre wolle
Kraft, die sie jetzt nach aussen wendet, nach innen richten,
und zuerst Priester voll apostolischen Geistes bilden, dann durch
diese mit Kraft, Weisheit und Ausdauer auf alle Klassen der
Bevélkerung wirken, und sie zu lebendigem Glauben, zu hei-
liger Gottesfurcht, zu strenger Gewissenhaftigkeit, zu Gerechtig-
keit und Brudertiebe um Christi willen, zu Hoffaung und Ge-
duld erzichen.* Wenn dies geschieht, so konne es doch nur
wiederum fiir den Staat vom hochsten Nutzen sein. —
Hirscher hatte nun aber im Streite der Parteien nach-
einander von den verschiedensten Seiten genug Unangenchmes
erfahren und zog sich fortan vom Kampfplatze der Tagesfragen
zurtick, um in stiller Thétigkeit durch seine weiter erscheinen-
den schonen Erbauungsschriften zur Beforderung frommer Gliu-
') Selbst der Protestant Weizsicker spricht sich im Sinne der oben ver-
tretenen Anschauung iiber Hirschers Auftreten im Kirchenstreit aus (Herzogs Real-
Encyklopadie f. protest. Theol. und Kirche, 2. Aufl, Bd. VI, S. 158): ,Seine
edlen Gesinnungen haben sich damit nicht geindert, er vertrat nur seine eigene
Ansicht, man kann auch sagen, seine Halbheit. Jedenfalls war er in der letzteren
immer guten Glaubens.® (Mit dem gegen Hirschers theologische Richtung im
ganzen gerichteten Vorwurf der ,Halbheit® liefert allerdings auch der Verfasser
dieses Artikels ein Beispiel mehr, wie wenig. Verstindnis selbst die gelehrtesten
Protestanten hiufig fir den Katholizismus und katholische Dinge besitzen.)



bigkeit und dadurch zum Wohl der Kirche beizutragen?). — Nur
noch eine Seite seines Wirkens bleibt mir zu erwéhnen ibrig,
die ebenfalls in seiner Schriftstellerei zum Ausdruck kam, wo
er, um in einer bestimmten Richtung zur Verbesserung der
socialen Zustinde beizutragen, die segensreichste Thitigkeit
enifaltete. Es war die Sorge fiir die Erziehung der sittlich
verwahrlosten Kinder, woflir er praktisch und mit seinem Wort
mit aller Kraft eintrat. Uber die reichen Unterstitzungen, die
er den badischen Anstalten dafiir zufliessen liess, berichtet
Worter S.47. Ferner veranlasste und verfasste er den Hirten-
brief, ,Fiirsorge fiir verwahrloste Kinder betreffend“, den der
Erzbischof von Freiburg am 16. Juli 1856 erliess. Und gleich-
zeitig veroffentlichte er personlich seine kleine Schrift: ,Die
Sorge fiir sittlich verwahrioste Kinder.“ Hirscher stellt hier sehr
dringend die Pflicht dar, diese Kinder nicht sich selbst und
ihrer Verwilderung zu itiberlassen, sondern sich ihrer anzu-
nehmen, um sie zu brauchbaren Menschen zu erziehen. Wenn
manches in den sittlichen und socialen Zustéinden besser werden
miisse, so sei hier ein Punkt, wo man zunichst anfangen miisse.
s Wer bauen will, muss vor allem auf Legung eines tragfihigen
Fundamentes Bedacht nehmen.“ (S. 9.) Sich ihrer anzunehmen,
sei vormehmlich Sache der Kirche. Weiter wird ausgefiibrt,
wie Hirscher sich die Organisation des Rettungswerkes denkt.

o. Schluss. Zur Gesamtbeurteilung Hirschers.

Der Verfasser des Artikels iiber Hirscher in der 2. Auflage
des Freiburger Kirchenlexikons, Schmitt, schreibt tiber ihn
(VI, 32): ,Hirscher war ein Theologe der Ubergangszeit; er
bildete eine Briicke von der rationalisierenden und pelagiani-
sierenden Richtung zu einer wahrhaft christlichen, echt katho-
lischen, den Anforderungen der Wissenschaft und des Lebens
entsprechenden Theologiec. Indem Hirscher diese vorbereiten
und einftihren half, indem er den positiv-christlichen, glidubigen
Standpunkt einnahm und festhielt, hat er einen rithmlichen
Platz in der Wissenschaft sich errungen und grosse Verdienste
sich erworben.“ — Diese sehr zuriickhaltende, halb unwillige

) Aus seiner spitern Zeit sind auch noch die ,Vortrige aber die vorzug-
lichsten Wahrheiten der geoffenbarten Religion® zu nennen, die erst in den von
Rolfus herausgegebenen ,Nachgelassenen kleineren Schriften Hirschers gedruckt
erschienen (8. 1—232).



Anerkennung der Verdienste Hirschers wird der Bedeutung des
Mannes keineswegs gerecht. Besonders ist es unrichtig und
ungerecht, wenn trotz der Anerkennung seines personlichen
positiv glaubigen Standpunktes dabei doch die Meinung erweckt
werden soll, er habe eine Mittelstellung zwischen der echt ka-
tholischen Theologie und dem Rationalismus des ausgehenden
18. Jahrhunderts eingenommen. Wir haben im Uberblick iiber
seine wissenschaftliche Thitigkeit gesehen, dass er immer fiir die
Freiheit der katholischen Theologie eintrat und dieselbe gegen
die Rechthaberei einer einseitigen Partei- und Schultheologie
verteidigte, aber immer unter selbstverstindlicher Voraussetzung
der Unantastbarkeit des Dogmas; dass er wohl in Bezug auf
manche Ausserlichkeiten des Kultus und der Disciplin eine
freiere Stellung gegentiber dem Hergebrachten einnehmen wollte
und zeitgemisse Reformen befiirwortete, aber immer nur im Ge-
folge einer Erneuerung des religiosen Liebens in wahrhaft christ-
lichem Geiste, wihrend er negativen Aufklarern und Reformern
Immer mit grosser Entschiedenheit entgegentrat; dass er seinem
diametralen Gegensatz gegen die rationalistische Aufkliarerei
in seiner ersten Zeit wie in jeder spiitern den entschiedensten
Ausdruck gab und das katholische Dogma im vollen Umfange
jederzeit gegen dieselbe verteidigte. Man hat ihn, von ver-
schiedenen Standpunkten aus und in verschiedener Meinung,
oft einen [liberalen Theologen genannt. Hier muss man sich
freilich zuerst tiber den Sinn klar werden, den man dem Worte
beilegt, da solchen Parteischlagworten immer etwas Zweideu-
tiges anzuhaften pflegt. Worter (Gedichtnisrede, S. 19) hat hier
das Richtige gut zum Ausdruck gebracht: ,Hirscher huldigte
im allgemeinen der Richtung, welche man die Ziberale heisst.
Freilich wenn das Wesen des Liberalismus in einer destruktiven,
nicht bloss auf zeitgeméasse Uménderung der Formen, sondern
auch auf Vernichtung des Inhaltes gehenden Tendenz bestinde,
dann misste Hirscher konservativ genaunt werden; dem kirch-
lichen, auf Auflésung des Christentums selbst fihrenden Radi-
kalismus gegeniiber war er durch und durch positiv. Die christ-
liche Religion galt ihm als absolute und ihr Lehrgehalt fiir
ewig; an ihm hielt er daher mit unerschiitterlicher Treue fest.*

Der herrliche Aufschwung der katholischen Theologie in
Deutschland in der ersten Halfte unseres Jahrhunderts nahm
seinen Anfang mit der Verlegung der Kkatholisch-theologischen



— 178

Fakultiat von Ellwangen nach Tubingen und der bald darauf
erfolgten Begrindung der Tiubinger Theologischen Quartal-
schrift durch die Professoren der neuen Fakultit, Drey, Herbst,
Gratz und Hirscher. Die drei ersterm waren von KEllwangen
nach Tiibingen iibergesiedelt; der jingere, in weitern Kreisen
noch ganz unbekannte Hirscher wurde bei der Verlegung der
Fakultit 1817 neu dazu berufen,?’) trug aber, wenn er auch
als Gelehrter vorlaufiz hinter den Kollegen Drey und Herbst
zurtickstand, doch schon bald als akademischer Lehrer und
Schriftsteller nicht am wenigsten dazu bei, den hervorragenden
Ruf der Tubinger Fakultat zu begriinden, dessen sie sich bald
erfreute, und war in den spitern Jahren seiner Tiibinger Wirk-
samkeit neben Mohler der beliebteste und bekannteste Lehrer
der dortigen Fakultét.

Seine Berufung mnach Freiburg im Jahre 1837 war eine
Folge des hervorragenden Rufes, den er damals sich schon er-
rungen hatte. Worter, S. 12: Zur Wiederbesetzung des Lehr-
stuhls fir Moraltheologie?) ,erheischten die Verhiltnisse einen
Lehrer, welcher in der theologischen Welt eine bereits wohl-
begriindete Reputation genoss und seine Zuhorer in den Geist
des Christentums in der Art einfithrte, dass sie von Liebe
und Eifer fir ihren kinftigen Beruf erfiillt wiirden. Einen
solchen Mann fand man in Hirscher. Auf besondere Anregung
des Grossh. Ministeriums des Innern wurde von der theologischen
Fakultat seine Berufung, da er zur Zeit in seinem Fache der
erste sel und ihm ein schaffender Geist innewohne, in Antrag
gebracht. — In diesem Sinne wurde seine Berufung auch all-

V) Joh. Bapt. Hirscher wurde am 20. Januar 1788 zu Alt-Ergarten in Wiirttem-
berg geboren, absolvierte seine Gymnasialstudien in Konstanz, seine theologischen
Studien in Freiburg, empfing 1810 zu Konstanz die Priesterweihe; Vikar in Roh-
lingen; seit 1812 Repetent am Priesterseminar in Ellwangen; im September 1817
zum Professor am Gymnasium zu Rottweil ernannt, gleich darauf aber im No-
vember zum Professor der Moral- und Pastoraltheologie an der kath.-theol. Fakultéiit zu
Tibingen; seit dem Wintersemester 1837 Professor der Moraltheologie und Re-
ligionslehre zu IKreiburg; 1839 Domkapitular; 1850 Domdekan; gestorben am
4. September 1865.

2) Dieser Lehrstuhl bedurfte allerdings sehr einer Auffrischung in positiv
christlichem Geiste; er war bekanntlich dadurch erledigt worden, dass der frithere
Inhaber, Scluweiber, der seit Jahren seine Moral ohne alle positiv christliche Unter-
lage als seichter Rationalist dociert hatte, und sich spater, seiner Vergangenheif
entsprechend, dem Rongeanismus anschloss, in die philosophische Fakultat ver-
setzt worden war.



— 173 —

gemein von einsichtigen Katholiken aufgefasst und begriisst.
Durch seine Berufung nach Freiburg und die gleichzeitige
seines Schiilers Staudenmaier, schreibt . 4. Scharpff (Vor-
lesungen iber die neueste Kirchengeschichte, 2. Heft, 1852,
S. 131), ,wurde den badischen Liberalen ein bedeutender Stiitz-
punkt entzogen, und die anderwirts bereits befestigte positiv
christliche und entschieden katholische Richtung gewann nun-
mehr auch in dem katholischen Baden die Oberhand®. Alzog,
damals noch Seminarprofessor in Posen, schrieb schon in der
1. Auflage seiner Universalgeschichte der christlichen Kirche
(1841, S. 6596 f.) von Hirscher: ,Gleich beim Beginne seiner
theologischen Laufbahn wandte er sich, im Gegensatz zu einer
entarteten Scholastik, dem reinen, ungetriibten Geiste des Evan-
geliums zu, und durch seine sehnlichst erwartete und mit un-
geteiltem Beifall aufgenommene ,christliche Moral® hat er die
Zeitgenossen in die Tiefen des Reiches Gottes eingefiihrt und
zu thatkriftigem Glauben gestiirkt. Er ist nun der Lehrer und
Fihrer des katholischen Deutschlands geworden und hat mit
Mohler unstreitic am bedeutendsten auf die religios-kirchliche
Richtung ecingewirkt. Aber der herrliche, von Gott reich be-
gabte Lehrer wird nicht bloss die Zeitgenossen zum Danke ver-
pilichten, sondern auch die kiinftige Generation, wenn es ihm
vergonnt sein sollfe, sein grosses, beabsichtigtes Werk fir den
religiosen Jugendunterricht zu vollenden.“ In der 3. Auflage
von 1844 (S. 1126) benutzte Alzog, der hier die Hauptstelle im
ganzen gleichlautend wiederholt, die Gelegenheit, seine Miss-
billigung gegen die kiirzlich erfolgten Angriffe gegen Hirscher
auszusprechen, mit dem Wunsche: ,Kein Zelotismus store die
heitere Musse dieses gottseligen Wirkens.“

Ich habe am Anfange dieser Studien gebiithrend hervor-
gehoben, wie die Verwirklichung des Reiches Gottes auf Evden
der centrale Gedanke war, von dem Hirschers ganze Thiitigkeit
getragen ist, auf den alles, was er that, das Grosste wie das
Kleinste, Bezug hatte. Unermiidlich hat er mit den Kriften
seines reichbegabten Geistes in einem langen, reichgesegneten
Leben dafiir gewirkt, wie wenig andere. Is hat seinem Wirken
nicht an vielen und schénen Friichten gefehlt, aber er hat auch
vielen und schmerzlichen Undank geerntet, wie dies einmal
der Lauf der Welt ist. Sein Wirken ist deshalb nicht verloren
und bleibt unvergessen. Ich schliesse mit der Wiirdigung des-



o I s

selben in Wirters Gedichtnisrede (S. 44 f.): ,Die Wirkung und
der Einfluss der so beschaffenen Lehrthatigkeit Hirschers war,
wie sich von selbst nahelegt, ebenso tiefgehend als nachhaltig.
Einer seiner begabtesten Schiiler und sein nachmaliger, ihm
nicht unebenbiirtiger Kollege, der uns leider zu frithe entrissene
Staudenmaier, hat ein kompetentes Urteil ausgesprochen, als er
seinen ,Geist des Christentums’ Hirscher, seinem teuern und
unvergesslichen Liehrer widmend, schrieb: ,Diese Darbringung
soll ein Ausdruck des Dankes sein, der in meinem Herzen gegen
den fortlebt, der mir einst mit der ihm eigenen Kraft und mit
der ihn auszeichnenden Tiefe den Geist des Christentums in
seinem innersten Wesen enthtllte.* So unleugbar und unbe-
stritten war sein Einfluss als Lehrer, dass selbst seine ent-
schiedensten Gegner ihm die Anerkennung nicht versagen
konnten, dass er wie keiner seiner Zeitgenossen durch Schrift
und Wort den bessern Geist und das bessere Streben unter
dem Klerus Deutschlands wachgerufen und dadurch hochst
segensvoll fiir die Kirche gewirkt habe.“

Prof. Dr. FRIEDRICH LAUCHERT.




	Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

