
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Études eucharistiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 130

ETUDES EUCHARISTIQUES.

II. Comment les Pères ont interprété l'Eucharistie.

Après l'exposition objective que nous avons faite de la
doctrine des Pères et des docteurs de l'ancienne Eglise
touchant l'eucharistie ; après les textes que nous avons cités,
textes extraits de leurs œuvres purement et simplement, en
dehors de tout esprit de parti *), il nous reste à indiquer ce

qui semble résulter de ces textes au point de vue dogmatique.
Notre but étant de constater, d'une part, le dogme

eucharistique et, d'autre part, les spéculations théologiques auxquelles
ce dogme a donné lieu, notre devoir est de préciser autant
que possible, conformément au critérium catholique, d'abord
en quoi les Pères et les docteurs ont été unanimes, et ensuite
en quoi ils ont différé. Leur unanimité indiquera le dogme
eucharistique, cru par tous, partout et toujours ; et leurs
particularités personnelles indiqueront leurs opinions propres, les
libertés d'esprit et de langage dont ils ont joui dans l'Eglise
même.

I. — Tous sont unanimes à parler de l'eucharistie avec le

plus grand respect et la plus profonde piété. Entre tous les

sacrements, ils la distinguent, ainsi que le baptême, avec une
vénération particulière.

Toutefois, quelles que soient leur piété et leur vénération,
aucun ne songe à lui rendre un culte autre que la simple

*) Voir le numéro 12 de la Revue, 1895, p. 751-766.



— 131 —

communion. On mange le pain consacré, on boit le vin
consacré avec une dévotion touchante, et c'est tout. Nul n'a l'idée
de considérer l'eucharistie comme un lieu spécial dans lequel
J.-C. habiterait d'une manière permanente, comme il a habité
durant sa vie mortelle à Nazareth et ailleurs, et comme il
habite maintenant dans le ciel. Nul ne songe à faire de
l'eucharistie ni un temple ni un objet d'adoration directe.
L'ancienne Eglise n'a aucune idée d'une fête quelconque du corps
et du sang de J.-C, ou d'une procession, ou d'une exposition,
ou d'une adoration; de fait, ces choses n'ont guère commencé
qu'au XIIIe siècle. Même à l'époque des manifestations contre
les iconoclastes, les fidèles les plus ardents en faveur du culte
des images ne songent aucunement à rendre à l'eucharistie
un culte direct autre que celui de la communion. On est
unanime à comprendre que le devoir envers le pain est de le

manger, et que le devoir envers le vin est de le boire. Si on
lit attentivement ce que St. Justin, par exemple, dit de

l'eucharistie, on n'y remarquera aucun exposé didactique, mais
simplement le récit d'une action pieuse, la manière dont le
pain et le vin sont bénits, distribués et consommés. Son récit
ne donne aucune idée d'un culte direct envers l'eucharistie même.
On adore Dieu dans cet acte comme dans tous les autres actes
religieux, mais on n'adore aucunement le pain et le vin
consacrés.

Il est à noter que les changements introduits dans le culte
eucharistique du XIe au XIIIe siècle n'ont pas été heureux
pour la religion: car plus on s'est éloigné de la simplicité de
l'ancienne Eglise sous prétexte de mieux glorifier l'eucharistie
par des fêtes directes, moins les fidèles ont communié ; plus
on a soulevé de questions soi-disant explicatives de l'eucharistie,

plus on a amoindri la vraie foi ; plus on a attaché
d'importance à la manière de mettre en relief la consécration du
pain et du vin en ordonnant des élévations, des prostrations,
des sonneries de cloches, etc., plus on a effacé l'importance
de la communion même. Tandis que les Pères étaient unanimes

à répéter que l'eucharistie est la mémoire de la passion
du Christ, le sacrement de son sacrifice, et qu'en recevant le
pain et le calice les fidèles communient au sacrifice même du
Christ, à son corps immolé pour nous, à son sang répandu
pour la rémission des péchés, on a, au contraire, à partir du



— 132 —

XIe siècle, déplacé le centre de la messe, en attirant l'attention

et la piété des fidèles non plus sur la communion, qui a

été dès lors de plus en plus négligée, mais sur 1'« élévation »,

qui a même été doublée C'est ainsi qu'on est arrivé à

célébrer ces messes, inconnues à l'ancienne Eglise, dans lesquelles
tout le monde se prosterne dans un silence scrupuleux au
moment appelé «consécration», et dans lesquelles, au moment
de la communion, personne ne s'avance à la sainte table
C'est en vain que le Christ a dit : « Si vous ne mangez la chair
du Fils de l'homme, vous n'aurez point en vous la vie » ; la
piété eucharistique moderne consiste, paraît-il, à ne pas manger
la chair du Fils de l'homme, mais à s'agenouiller sur de moelleux
coussins au moment d'une prétendue transsubstantiation.

Un historien ultramontain a fait l'aveu suivant sur les

changements eucharistiques du moyen âge ') : « A mesure
qu'on rend plus d'honneurs au sacrement de l'autel, on
s'en approche moins souvent... De même que la communion,
la célébration de la messe est abandonnée ; maint ecclésiastique

disait la messe à peine quatre fois par an ; le IVe concile

de Latran (1215) s'en plaignait amèrement (c. 17).»

IL — La plupart des Pères et des docteurs se bornent, en

parlant de l'eucharistie, à répéter les paroles des Ecritures,
soit les textes de l'A. T. où il est question de la manne et
des sacrifices qui ont figuré le pain du N. T. et le sacrifice
de la nouvelle alliance, soit les textes du N. T., dans lesquels
J.-C. ou les apôtres parlent de la sainte cène. Ils les répètent
simplement, avec une foi profonde et seulement dans un but
cYédification, soit pour exhorter les fidèles à s'unir à J.-C. et
entre eux comme les membres d'un même corps, soit pour
leur faire observer qu'ils doivent renoncer au péché avant de

communier, sous peine de se rendre coupables du sang même
de J.-C.

Ils considèrent l'eucharistie comme un mystère de foi et
de piété, mysterium fidei, et non comme un mystère de
spéculation théologique. Très peu de Pères ont disserté sur ce

sujet; très peu ont cherché à expliquer la manière dont J.-C.
se donne dans l'eucharistie. S. Cyrille d'Alexandrie s'y est

x) Funk, Hist, de l'Eglise, trad, par Hemmer; T. I, p. 538-539.



— 133 —

même opposé en traitant d'insanité le quomodo des juifs : «

Illud quomodo stulte de Deo proferunt... Judaicum est illud
vocabulum et extremi proinde causa supplied... Quod si per-
stas usurpare illud quomodo, ego vicissim tuam imperitiam imi-
tans tibi reponam : Quomodo egressus es ex Aegypto Si

tuum illud quomodo subinde inferas, omni plane Scripturae
divinae fidem derogabis (In foan. 1. IV). » Et St. Jean Dama-
scène enseigne, lui aussi, même encore au VIIIe siècle, que
nous n'avons pas à chercher la manière dont J.-C. se donne
à nous sous le symbole du pain et du vin; qu'il suffit de

savoir que c'est « per Spiritum sanctum. » Il ajoute : « Sat tibi
sit audire hoc fieri per Spiritum sanctum... Modus vero investi-
gari prorsus nequit (De Fide orth., 1. IV, e. 13). »

A part quelques passages du prêtre Magnés de Jérusalem
(f 266), d'Hilaire de Poitiers (f 367) et de Grégoire de Nysse
(f v. 396), il serait difficile, je crois, de signaler, dans l'ancienne
Eglise, des tentatives d'explications théologiques. Celles-ci
n'ont commencé qu'au IXe siècle, au sujet du livre de Paschase
Radbert « sur le corps et le sang du Seigneur » ; explications
qui n'ont pas été moins nuisibles à la religion et à la foi que
les innovations du culte direct pratiquées à partir du XI6 siècle.
A mesure qu'on a prétendu enseigner ce que J.-C. avait jugé
à propos de ne pas enseigner, on a, par des disputes et des
arguties souvent scandaleuses, compromis la foi, blessé le bon sens
des fidèles, créé un antagonisme entre leur raison et leur piété,
antagonisme qui a produit le scepticisme d'abord et l'indifférence

ensuite. Dom Chardon a prétendu cpie c'est Scot Erigène qui
« a commencé à dogmatiser sur ce mystère *). » Il s'est trompé,
car Paschase Radbert a précédé Scot. Mais il avoue du moins
par là que les disputes en question ne sont pas antérieures
au IXe siècle. Il a même ajouté expressément, au sujet de la
consécration eucharistique, ces paroles significatives : « Ce ne
fut que depuis que l'esprit de chicane se flit emparé des écoles
catholiques, que l'on commença à disputer là-dessus... Quelques-
uns prétendirent déterminer la manière dont N. S. lui-même
avait fait ce changement dans la cène où il institua ce sacrement

adorable. Ces questions furent longtemps agitées dans
les écoles et au concile de Florence 2). » N'est-ce pas dire clai-

') Histoire des Sacrements, T. II, p. 3-4.
2) Ibid., p. 88-89.



__ 134 —

rement que les théories relatives à la manière dont J.-C. se

communique dans l'eucharistie ne font pas partie du dogme
eucharistique ; qu'elles sont le résultat, non de la foi, mais de

l'esprit de chicane ; et qu'elles n'ont commencé à se produire
qu'au IXe siècle?

III. —Dans le but d'édification que je viens de signaler,
plusieurs Pères, en exposant la doctrine eucharistique, soit dans
des homélies, soit dans des hymnes, ont parlé au figuré et

employé des images, suivant l'usage du style oratoire et
poétique. Ils ont inévitablement quelquefois, sinon outré leur pensée,

du moins forcé l'expression, pour faire une plus grande
impression sur les fidèles, qu'il fallait ou terrifier, dans le but
de les empêcher de communier indignement, ou charmer
mystiquement pour les exciter à une dévotion plus intime et plus
tendre. Ces exagérations de style oratoire et poétique ne
sauraient pas plus faire partie du dogme que les spéculations
théologiques auxquelles quelques Pères se sont livrés
personnellement, ne parlant alors qu'en leur propre nom, comme
docteurs privés et non comme témoins de la foi universelle
de l'Eglise.

Que les Pères aient souvent parlé dans un style oratoire
et imagé, cela est évident à quiconque les a lus. Par exemple,
lorsque St-Grégoire le Grand explique, dans ses homélies, les

passages de l'Ecriture relatifs à l'agneau pascal et à l'eucharistie,
il est clair que son langage est essentiellement figuré A Même

remarque sur les sermons de Faustus de Riez, en particulier
lorsqu'il dit que l'eau qui est mêlée au vin figure les fidèles
unis au Christ, comme l'eau qui a été changée en vin à Cana
figurait les nations payennes qui devaient se convertir. St-Am-
broise n'a certainement pas voulu qu'on prît à la lettre cette
distinction subtile : « La chair du Sauveur a été crucifiée pour
le salut du corps, et son sang a été répandu pour notre âme

(caro Salvatoris pro salute corporis, sanguis vero pro anima
nostra effusus est). » St-Cyrille d'Alexandrie a remarqué lui-

*) « Quid aqua nisi humanam scientiam désignât, jiixta hoc quod per Salomo-
nem sub haereticorum voce dicitur: Aquae furtivae dulciores sunt? (Rrov., 9, 17)

Quid crudae Agni carnes nisi inconsideratam ac sine reverentia cogitationis relictam
illius humanitatem significant? Omne enim quod subtiliter cogitamus quasi mente

coquimus...»



— 135 —

même qu'il n'exposait que son opinion dans la comparaison
suivante, lorsqu'il a dit: «De même qu'en joignant de la cire
à de la cire on voit que l'une est dans l'autre, ainsi, je

pense (opinor), celui qui communie possède le Christ en
lui et il est dans le Christ, ita ut in Christo quidem ipse
reperiatur et vicissim Christus in ipso (In fioan. 1. IV, c. 2). »

Qui voudrait entendre au propre ces mots de l'évêque Fortu-
nat de Poitiers, dans ses vers adressés à l'évêque Léontius : « Tes
vases contiennent les saintes entrailles de Dieu, cum tua vasa
ferunt viscera sancta Dei ; » ou ces mots de Proclus, patriarche

de Constantinople : « La coupe par laquelle, comme par
une éponge, les péchés sont effacés (poculum quo ceti spongia
peccata eluerentur largitus est) » ; ou ceux-ci de St-Jean Chry-
sostôme : « Combien plus pures que les rayons du soleil ne
devraient-elles pas être, cette main qui coupe cette chair,
cette bouche qui est remplie d'un feu spirituel, cette langue
qui est teinte d'un sang redoutable!... De Celui que les anges
voient en tremblant, nous nous nourrissons, nous lui sommes
fusionnés (huic commiscemur), nous devenons le corps un et la
chair une du Christ (In Matth., hom. 82). »

Ce mot commisceri, qui indique un mélange et une fusion,
est évidemment forcé dans le cas présent. Mais, tandis que
les esprits dominés par le point de vue monophysite étaient
disposés à l'interpréter dans un sens matérialiste, les Pères
qui l'ont employé dans l'ancienne Eglise l'ont, au contraire,
entendu et expliqué dans un sens spiritualiste. C'est ainsi
qu'Ammonius d'Alexandrie, au VIe siècle, en disant que le
Christ est uni au fidèle (Christum cum fideli commiscendo),
ajoute « qu'il s'agit d'une communion mystique, qui produit
d'une certaine manière une certaine union naturelle (mystica
communio naturalem quodammodo quamdam conjunctionem
efficit). » Aucun Père n'a enseigné un mélange matériel des
substances; le point de vue matérialiste n'a été favorisé que
par les hérétiques monophysites ou autres.

IV. — Les Pères et les écrivains de l'ancienne Eglise ont usé,
dans cette question, d'une très grande liberté d'expressions.
On voyait, à n'en pas douter, qu'ils parlaient au figuré et dans
une intention pieuse, et l'on respectait leur langage, même
lorsqu'il eût été facile d'en abuser soit dans le sens grossier



— 136 —

et matériel, soit dans le sens figuratif. Tantôt c'est St-Niî,
abbé du Ve siècle, qui enseigne que « le corps du Christ
devient nôtre (sic Christi corpus nostrum fieri incipit) » ; tantôt
c'est le pape Léon Ier qui dit que « nous devenons ce que
nous consommons (in id quod sumimus transimus). » Et encore,
tandis que plusieurs enseignent que le Christ a fait du pain
son corps, Cyrille d'Alexandrie (in Luc. c. 22) enseigne que
le Christ s'est fait pour nous pain vivant (factus est nobis panis

vivus). Les uns disent que le Christ nous donne son corps
et son sang, les autres, comme Grégoire de Tours, le pape
Grégoire Ier, Germain de Paris, Isidore de Seville, Alcuin, etc.,
qu'il nous donne le mystère ou le sacrement de son corps et
de son sang; les uns parlent d'un sacrifice mystique qui est
offert à Dieu, les autres d'une « image de la passion du Christ »

(S. Gaudence), ou d'un « souvenir de la rédemption » (S. Am-
broise). La liberté de langage des écrivains de l'ancienne
Eglise apparaîtra plus grande encore dans les réflexions
suivantes.

V. — Les uns insistent particulièrement sur la profanation
que commettent ceux qui communient indignement et qui se

rendent coupables du corps et du sang de J.-C. ; d'autres sur-

la transformation spirituelle que nous devons opérer en nous,
lorsque nous recevons dignement dans notre âme l'auteur
même de la grâce ; d'autres, sur la vie éternelle que le Christ,
en nous unissant à lui et en s'unissant à nous, doit infuser
à notre âme ; d'autres, sur l'extinction des passions qui doit
se produire même dans notre corps, notre âme étant purifiée,
vivifiée et nourrie par l'Agneau sans tache ; d'autres, comme
S. Irénée, sur le gage d'immortalité bienheureuse et de
résurrection glorieuse qui nous est donné dans l'eucharistie, notre
corps étant uni à notre âme et notre âme étant unie à Celui
qui est la vie éternelle ; d'autres, sur la vérité sacrosainte
contenue dans les symboles du pain et du vin; d'autres, sur
le caractère mystique et spirituel de cette union véritable et

positive qui s'opère, dans la communion, entre le Christ et

nous.
Tels sont, dans leur ensemble, les points de doctrine que

développent les Pères. L'histoire montre que, de fait, ce sont
les deux derniers points qui ont prévalu dans les esprits : les



— 137 —

uns s'attachant surtout à la «vérité», les autres à la «spiritualité

» de cette vérité : les uns insistant sur ce que les sacrements

du pain et du vin ne sont pas de simples signes, des

symboles vides, des figures vaines, mais des symboles «vrais»,
dans lesquels nous nous unissons vraiment à J.-C, à son corps
immolé pour nous, à son sang versé pour nous; les autres,
acceptant cette « vérité », mais insistant sur son caractère
mystique et spirituel, montrant surtout le corps et le sang
du Christ dans l'eucharistie comme un corps mystique et un
sang mystique, les représentant comme un corps et un sang
spirituels et célestes, nourriture spirituelle et céleste, breuvage
spirituel et céleste, qui ne vont pas dans l'estomac, mais qui
sont consommés spirituellement clans l'âme ; ce qui va dans
l'estomac, c'est la matière du pain et du vin, c'est le pain et
le vin matériels, mais ce n'est pas le pain et le vin spirituels,
c'est-à-dire ce qu'il y a de spirituel clans le pain et le vin
consacrés.

Parmi les écrivains qui ont surtout insisté sur la « vérité »

des symboles du pain et du vin, on peut citer le prêtre
Magnés de Jérusalem, le diacre Ephrem, l'évêque Rabulas d'Edesse,
le patriarche Sophrone de Jérusalem, les Pères du VIIe concile
œcuménique (787). Parmi ceux qui ont surtout insisté sur le
caractère «mystique et spirituel» de cette vérité, il faut
mentionner, en Orient, Clément d'Alexandrie, Origene, Eusèbe de
Cesaree, les Constitutions apostoliques, Cyrille de Jérusalem et
Cyrille d'Alexandrie, Grégoire de Nazianze, Jean Chrysostome,
Didyme d'Alexandrie, Théodoret, Isidore de Péluse, Proclus de
Constantinople, Nil, Anastase le Sinaïte, le patriarche Eutychius
de Constantinople, Ammonius, Hesychius de Jérusalem, Maxime
le confesseur, André de Crète, Jean Damascène; en Occident,
Tertullien, Ambroise, Augustin, Jérôme, Rufin, Gaudence, Gélase,
Pierre Chrysologue, Léon Ier, Maxime de Turin, Faustus de Riez,
Cassiodore, Grégoire de Tours, Grégoire Ier, Fulgence, Facundus,
Isidore de Seville, Grégoire d'Agrigente, Ildefonse, Bède, Alcuin.

VI. — Il ne serait pas exact de diviser les Pères et les écrivains
en deux catégories : les réalistes et les spiritualistes. Tous, en
effet, sont à la fois réalistes et spiritualistes. Car ceux qui ont
insisté sur la « vérité » cachée dans les symboles, n'ont nullement

fait de cette vérité une réalité charnelle, devant être man-



— 138 —

gée charnellement; ils n'ont jamais séparé la «vérité» de la

spiritualité, répétant, eux aussi, les paroles du Maître : « La
chair ne sert de rien, c'est l'esprit qui vivifie, mes paroles
sont esprit et vie. » Et ceux qui ont insisté sur la « spiritualité

» de la vérité sacramentelle, n'ont jamais séparé cette
«spiritualité» de la vérité même; ils n'en ont jamais fait une
figure vide, même quand, pour désigner l'eucharistie, ils ont
employé les mots « figure, représentation, image, signe, type,
apparence (species)», même quand ils ont enseigné que le

corps de J.-C. dans l'eucharistie est un corps « pneumatique,
spirituel, céleste, mystique, surnaturel (s/rwvGiov), etc. »

Chez les uns et chez les autres, il s'agissait d'une vérité
mystique et spirituelle (mystica mensa, mystica communio,
panis spiritualis), et d'un spiritualisme non chimérique, non
illusoire, non de pure imagination et dénué de réalité, mais
d'un spiritualisme vrai.

Il serait donc inexact de chercher à établir un antagonisme,

à plus forte raison une contradiction, entre Tertullien,
par exemple, qui enseigne que le pain est la figure du corps
de J.-C, et Magnés, Sophronius, Jean Damascène et quelques
autres qui disent expressément que J.-C. n'a pas donné seulement

la figure de son corps, mais son vrai corps. Tertullien,
en effet, ne parle pas d'une figure vide et dénuée de vérité,
lui qui a dit : « Caro corpore et sanguine Christi vescitur, ut
et anima a Deo saginetur. » Il parle comme Clément d'Alexandrie,

qui a appelé le sang de J.-C. un sang « pneumatique » ;

comme Origene, qui a appelé le corps du Christ « corps typique
et symbolique » et le pain « corps du Verbe de Dieu in specie
et in veritate. » Il parle comme Cyrille de Jérusalem, Grégoire
de Nazianze, Theodoret et le patriarche Eutychius, qui ont
appelé le pain « un antitype du corps de J.-C. » Il parle dans
le même sens qu'Ambroise, qui a dit: «Tu bois l'image du

précieux sang (similitudinem pretiosi sanguinis bibis) ; le corps
du Christ n'est pas une nourriture corporelle, mais spirituelle
(non corporalis esca, sed spiritalis, corpus enim Dei est spiritale).

» Il parle comme Gaudence, qui a dit : « Rationabiliter in

pane figura accipitur corporis Christi » ; comme Bède, qui a

dit aussi qu' « à la place de la chair et du sang de l'agneau,
J.-C. a substitué le sacrement de sa chair et de son sang dans

la figure du pain et du vin. » Il parle comme Germain de



_ 139 —

Paris qui veut que l'on offre à Dieu «le mystère de l'eucharistie

(mysterium eucharistiae) » ; comme Grégoire de Tours,
qui appelle aussi l'eucharistie « le mystère du corps du Seigneur
(mysterium dominici corporis) » ; comme le pape Grégoire Ier,

qui emploie les mêmes expressions ; comme Alcuin, qui
enseigne « que le pain est transféré ou transformé (transfertur) en

sacrement du corps et du sang du Christ. » Enfin, il parle
comme Augustin, qui enseigne et répète expressément que le

Seigneur donne « le signe de son corps, la figure de son corps
et de son sang » ; etc.

De leur côté, Magnés et ceux qui ont répété après lui
que l'eucharistie n'est pas seulement une figure du corps de

J.-C, n'ont nullement enseigné pour cela le matérialisme charnel
et capharnaïte qui a été enseigné plus tard par les matérialistes

et les stercoranistes. Il est impossible de rien trouver
dans leurs écrits qui contienne formellement le matérialisme
et qui ne puisse être interprété logiquement dans le sens
spiritualiste.

VII. — Le mot substance, loin d'avoir été employé par tous
les Pères, ne l'a été que très rarement; et encore ne saurait-
il rien signifier qui donnât même une idée lointaine de la
transsubstantiation qui devait être enseignée au XIIe siècle et
plus tard.

Ainsi Magnés de Jérusalem, tout en appelant le pain
eucharistique «pain mystique», dit: «Puisque le Christ appelle
sa chair pain et son sang vin, il nous a enseigné, conformément

à la raison, que le corps et le pain viennent semblable-
ment de la terre et qu'il y a dans le corps et dans le pain
une substance d'un seul genre. (Cum igitur earn quae caro est,
vocat panem, et eum qui sanguis est, vocat vinum; docuit
nos conveniente!.- rationi, ex terra esse corpus similiter et
panem, et unius generis substantiam in corpore et pane.) » Si le
corps et le pain sont une substance d'un seul genre, toute
transsubstantiation, supposant deux substances différentes, est
par là même impossible entre eux.

Origene et Cyrille de Jérusalem se placent à un autre
point de vue. Ils enseignent que le pain ordinaire, par cela
même qu'il est consommé et ne reste pas (non stat), n'est pas
un pain substantiel (sub stans) ; selon eux, le seul pain vrai-



— 140 —

ment substantiel est le pain spirituel qui reste clans l'âme et.

la nourrit, le Verbe divin qui nous transforme en Dieu. Voici
d'abord les propres paroles d'Origène (de Orationé) : « Substantialis

panis est, qui rationali naturae convenientissimus ipsius-
que substantiae affinis, sanitatem simul et bonam habitudinem
et vires in anima efficit, immortalitatemque suam (est enim
immortale Verbum Dei) comedenti se communient Unus
est praeter omnes cibos substantialis panis, de quo orandutn
est ut eo digni efficiamur, Verboqtie ilio enutriti quod in
principio apud Deum erat Deus, in Deum transformemur. » Voici
ensuite les paroles de Cyrille de Jérusalem: «Panis communis
non est substantialis. Panis vero iste qui sanctus est substantialis

est; quasi dicas ad substautiam animae directus. Hic panis
non in ventrem vadit nec in secessum ejicitur, sed in omnem
tui compagem dividitur ad corporis et animae emolumentum. »

Cyrille d'Alexandrie n'emploie le mot «substantiel» dans
cette circonstance que pour affirmer une union substantielle
entre le Père et le Fils (Filius qui substantialem cum Patre
habet unionem), et pour dire qu'en communiant nous devenons
participants de la suprême nature fsupremae naturae participes).
Il ne saurait donc être question, dans ce texte, de
transsubstantiation.

Ambroise enseigne qu'il s'agit d'un « pain supersubstantiel,
qui est appelé corps du Christ et qui soutient la substance
de notre âme (tibi Christi verba deprompta fuerint, jam non
panis dicitur, sed corpus appellator... Panem quidem dixit,
sed supersubstantialem. Non iste panis est qui vadit in corpus,
sed ille panis vitae aeternae, qui animae nostrae substantiam
fulcit). » Ici encore il est impossible d'apercevoir un indice
quelconque d'une transsubstantiation quelconque: car Ambroise
distingue formellement et le pain substantiel ou matériel, qui
reste dans l'eucharistie et est matériellement consommé, et le

pain supersubstantiel qui va dans l'âme et la nourrit.
Avite parle de la substance «céleste». C'est aussi l'expression

d'Athanase, qui appelle encore ce pain céleste «le pain
supersubstantiel (lòv uqlov ènwvGiov)-», et qui veut que l'on
entende l'eucharistie « spirituellement (nvsvfiarixwç). »



— 141 —

Vili.— Plusieurs Pères, il est vrai, comme le pape Léon Ier *),

comme Fauste de Riez2), comme Maxime le Confesseur3),
parlent d'une transmutation ou transformation de l'homme
pécheur en homme saint; mais, on le voit, c'est là une
conversion toute morale et toute spirituelle, qui n'a aucun rapport
avec une prétendue conversion matérielle de la substance
physique du pain et du vin en la substance physique du corps
et du sang de J.-C.

Lorsque les Pères exposent le sens de la parole du Christ:
«Ceci est mon corps», ils savent très bien que le verbe être
a été employé maintes fois dans les Ecritures, par le Christ
même, dans le sens figuré, pour indiquer une vérité morale
et spirituelle et non une réalité matérielle. Le Christ a dit en
effet, sans l'être matériellement: «Je suis la vigne.»

Aussi doit-on interpréter dans le sens spirituel toutes les
expressions dont les Pères se servent pour expliquer le
changement sacramentel du pain et du vin qui cessent d'être un
pain et un vain simplement ordinaires, et qui deviennent, palla

consécration, les symboles vrais du sacrifice du Christ, de
son corps et de son sang livrés pour nous. Ce sont eux-mêmes,
d'ailleurs, qui indiquent clairement ce sens spirituel du mot
qu'ils emploient, et cela, soit par le contexte, soit par un
second mot qui explique le premier.

Les uns emploient indifféremment le verbe être (esse) ou
le verbe devenir (fieri, fit, factus est). De là le verbe faire et
ses composés (tacere, efficere, conficere): «Fais de ce pain le
corps du Christ, fac hunc panem corpus Christi. » Et pour que
l'on ne donne pas à cette action un sens matériel, on remplace
quelquefois ou on explique le verbe facere par les verbes de-

monstrare, exhibere, repraesentare, reddere, nuncupari, censeri,
appellare. En effet, Proclus de Constantinople dit: «Ut Spiritus
sanctus panem et vinum ipsum corpus et ipsum sanguinem

Leoni": «Non aliud agit participatio corporis et sanguinis Christi quam ut
m id quod sumimus transeamus. »

Faustus Rheg. ep.: «Quomodo tibi novum et impossibile videri non debeat,
quod in Christi substantiam terrena et mortalia commutantur: te ipsum, qui jam in
Christo es regeneratus, interroga.»

Maxime le Confesseur: «Propter Spiritus sancti praesentem gratiam singulos
transmutantem velutque transformantem, ac vere in id quod divinius est, pro ipsorum
captu ac modo traducentem... Per sacram communionem illam cum Christo, quanta
mortalibus concessa est, habemus ex similitudine societatem ac identitatem per quam
homo hoc consequitur ut ex homine in Deum transferatur (Mystagog., c. 24).»



— 142 —

Christi palam facial consecratumque demonstret.» — Clément de

Rome : « Ut Spiritus sanctus exhibeat panem hunc corpus Christi
et calicem hunc sanguinem Christi. » — Tertullien : « Corpus
Christi in pane censetur Panem quo Christus ipsum corpus
suum repraesentat. » — Isidore de Peluse : « Ut in mystica mensa
communem panem proprium incarnationis ipsius corpus reddat.»
— Ambroise: «Ubi Christi verba deprompta fuerint, jam non
panis dicitur, sed corpus appellatur. » — Fauste de Riez : « Ad-
verte vini creaturam Christi sanguinem nuncupatam. »

Le verbe changer (mutare ; (isranoistGd-ai, {.uvaßaXXsG-ä-ai,

usraGxEvu'Çsod-ai; iA,g"vacQvd-ßit(si,v, (.is-caozoi'/siovv *) est employé très
fréquemment. Il n'indique nullement par lui-même de quel
changement il s'agit; c'est un terme général et de soi indifférent
à signifier tel ou tel changement. Aussi les Pères
l'accompagnent-ils souvent d'un autre verbe qui le précise. Ainsi
Cyrille de Jérusalem dit : « Quodcumque attigerit Spiritus sanctus,
id sanctificatum et transmutatum est, (lecaßeßXrpai (en
allemand : Denn durchaus ist das, was der heilige Geist berührt
hat, geheiligt und verwandelt). »

Ce changement est donc un changement de sanctification,
ou de consécration, ou de bénédiction. De là les termes «

benedicere, consecrare, santificare», employés pour désigner ce

changement. — Grégoire de Nazianze dit: «Tu, Domine,
commuta haec quae sunt proposita. Mitte gratiam Spiritus tui
sancti qui sanctificet et transférât haec dona proposita in corpus

et sanguinem salutis nostrae. » — Tertullien : «Ita et nunc
sanguinem suum in vino consecravit, qui tune vinum in sanguine
figuravit.» — Alcuin: «Panis qui in corpus Christi consecratur.»

Plusieurs Pères ont expliqué aussi le changement en question,

comme Grégoire de Nazianze, par le verbe transferre, en
ce sens que le pain et le vin sont transférés, élevés de l'état
ordinaire à l'état de consécration, et que ceux qui les reçoivent
participent au corps et au sang de J.-C. — Basile dans sa
liturgie: «Plunc panem et hunc calicem benedic eos, sanctifica
eos, et consecra eos, transfer eos ita ut panis hic fiat corpus
tuum sanctum Agnus est spiritalis Credo hoc in rei veritate

esse. » — Hesychius de Jérusalem : « Sanctificationem mys-

') Il est à remarquer que le mot [isiOVOÎwOlç n'est pas employé par les

Pères; ce sont les théologiens grecs modernes qui l'ont adopté pour traduire dans

leur langue le mot «transsubstantiation».



— 143 —

tici sacrificii, et a sensibilibus ad intelligibilia translationem
sive commutationem, ei qui verus est sacerdos, videlicet Christo,
oportet dari. quia per ejus virtutem et prolatum ab eo
verbum, tam sanctificata sunt quam cunctum carnis excedunt
sensum. »

Pierre de Laodicée explique ainsi le mot changer
(transmutare), en ce sens que le pain consacré possède une «vertu
de vie » qui lui est communiquée par Dieu : «Deus pani oblato
virtutem vitae immittit et in suam carnem transmutât, ut in
communionem vivificami ilium habeamus et quasi germen vitae
fiat nobis corpus vitae.»

Jean Damascène a appelé le pain consacré «pain
surnaturel, açroç smovoiog», «pain divinisé, reu-sw/isvov». La
substance matérielle du pain n'est nullement pour cela changée
en elle-même, pas plus que la matière de l'eau n'est changée
dans le baptême, ni la matière de l'huile dans la confirmation.
C'est ainsi que Jean Damascène explique le changement
eucharistique : « Sicut in baptismo Spiritus gratiam cum oleo et

aqua copulava ut lavacrum regenerationis ilium faceret,
consimili modo, conjuncta cum pane, vino et aqua sua divinitate,
haec corpus et sanguinem suum fecit, uti per usitata et naturae
consentanea assurgamus ad ea quae supra naturam sunt.» C'est
aussi la doctrine formelle de Theodoret, de Gélase, de Facun-
dus, etc.

Alcuin dit également: «Hoc corpus et hic sanguis... certa
consecratione mysticus fit nobis ; non nascitur cum panis et vini
creatura; in sacramentum carnis et sanguinis ejus ineffabili
Spiritus sanctificatione transfertur. »

Ce changement, cette consécration, cette bénédiction, cette
élévation de l'état commun et purement matériel à l'état
sacramentel et surnaturel, est représenté par les Pères comme
mystérieux, merveilleux, admirable, surnaturel. Pas plus ici qu'ailleurs

il n'est question d'un miracle entendu dans le sens
moderne, qui bouleverserait et violerait les lois de la nature; si
quelques écrivains emploient le mot «miracle», c'est uniquement

dans le sens attaché à ce mot de leur temps, sens très
large qui rentre dans le sens des mots « merveilleux » ou
«extraordinaire». Jean Damascène enseigne formellement qu'il
ne faut pas croire que le corps du Christ quitte le ciel et
traverse physiquement les espaces pour se rendre dans le pain



_ 144 —

et le vin et y habiter : « non ut illud quod in caelos receptum
est corpus descendat». Mais, d'autre part, le caractère surnaturel

de l'eucharistie est, à n'en pas douter, dans la pensée de

tous les Pères, même de ceux qui ne l'écrivent pas expressément

; surnaturel est le pain consacré, surnaturelle est la
consécration ou l'action de l'Esprit saint, surnaturel est le but de

sanctification auquel l'âme doit tendre dans la communion
même.

IX. — En somme, les Pères sont unanimes à se tenir, dans

cette question, sur le terrain de la vérité morale, spirituelle et

surnaturelle. Ce n'est là ni une chimère, ni une vaine fantaisie
de l'imagination, comme le prétendent ceux qui ne voient dans
l'eucharistie qu'une figure vide, un symbolisme creux, un simple
signe sans la chose. Ce n'est pas non plus — pour nous
transporter à l'autre extrémité de la question — une réalité
matérielle, charnelle, grossière, qui entraînerait nécessairement et

logiquement toutes les conséquences d'une présence charnelle,
y compris le stercoranisme. La réalité matérielle n'est pas la
seule réalité; dans l'ordre religieux, spirituel et surnaturel,
elle est même la moindre réalité. La réalité spirituelle et
morale, pour n'être pas matérielle, n'en est pas moins une réalité
vraie ou une vérité réelle. C'est dans cet ordre de la réalité
spirituelle, mystique, surnaturelle, céleste, divine, qu'il faut
comprendre le mystère eucharistique, qui n'a de réellement
matériel que la matière du pain et la matière du vin. S'unir
réellement à J.-C, à son vrai sacrifice, à son vrai corps, à son
vrai sang (J.-C. n'a pas de corps faux ni de sang faux), ce

n'est pas faire que la matière de notre corps touche la matière
de son propre corps, ce n'est pas faire que la matière de son

propre sang coule dans nos veines matérielles. Il s'agit d'une
union spirituelle entre notre âme qui est esprit et le Verbe qui
est esprit ; entre notre âme et le corps « pneumatique » ou

«spirituel» de J.-C, et nullement entre notre corps et le corps
charnel de J.-C. C'est par centaines qu'il faut compter les textes
où les Pères insistent clairement sur le caractère spirituel et

mystique du corps de J.-C. Pour eux, l'eucharistie est le sacrement

ou le symbole du corps et du sang de J.-C, le souvenir
ou la commémoraison du sacrifice de la croix '), non un sou-

*) Euloge d'Alexandrie : « Quod sacrificium agitur, non aliarum hostiarum
oblatio est, sed ejus commemorata quae semel oblata est. »



— 145 —

venir vide, non un symbole purement poétique, mais un symbole

qui contient la vérité de ce qu'il symbolise ; cette vérité
comprise spirituellement et surnaturellement, tel est le sens
exact que les Pères attachent à l'eucharistie.

X. — Il importe de remarquer que l'interprétation charnelle
vient des hérétiques. La première origine en est dans les faux
disciples qui, à Capharnaüm, s'obstinant à prendre dans un
sens matériel les paroles que J.-C. leur expliquait dans un sens
spirituel, se séparèrent du Maître. — Augustin parle ainsi des

Manichéens, des Cataphryges et des Pépuziens ou Quintiliens :

«Les Manichéens reconnaissent leur Dieu dans le grain de
raisin et ils croient pour cela avoir la même religion que nous
en ce qui concerne le pain et le vin. Ils se trompent.... Notre
pain et notre calice ne sont point à nos yeux un pain et un
calice quelconque, comme si le Christ se trouvait lié dans des

épis et des sarments, ainsi qu'ils le prétendent dans leurs contes
insensés; mais c'est un pain et un vin qui deviennent mystiques
pour nous par la consécration et non en vertu de leur état
naturel (non nascitur) Pour vous, Manichéens, si l'on en
croit vos fables, le Christ vous est servi lié dans toutes vos
nourritures, pour être lié encore dans vos entrailles et pour
n'être délivré que grâce aux renvois qui remontent de vos
estomacs bien remplis.... Comment donc comparez-vous votre
pain et votre calice avec les nôtres et pouvez-vous dire qu'il
y a similitude entre notre religion et votre erreur?» (Contra
Faustum, L. XX, c. 13.) Et encore: «Les Cataphryges passent
pour avoir des mystères coupables. Ils feraient, en effet, servir,
pour composer leur eucharistie, le sang d'un enfant d'un an,
dont ils couvriraient le corps de piqûres d'épingles, et qu'ils
mêleraient à de la farine pour en faire un pain. Si l'enfant
meurt à la suite de ce traitement, ils le tiennent pour un martyr;

et s'il survit, ils en font un grand-prêtre. Les Pépuziens
ou Quintiliens se servent également du sang d'un enfant
pour faire ce que nous avons rapporté des Cataphryges ; on
les donne d'ailleurs pour issus de ces derniers.» (De haeres.
ad Quodvultdeus, nos 26 et 27.) — Sur l'eucharistie charnelle
et impure des Manichéens, voir aussi le n° 46 : « Coguntur
electi eorum velut eucharistiam conspersam cum semine hu-
mano sumere Turpissimum scelus, ubi ad excipiendum et

Revue intern, (te Théologie. Heft 13, 18!>6. 10



— 146 —

commiscendum concumbentium semen farina substernitur. » —
En outre, comme on le voit par les écrits de Theodoret, de

Gélase, de Facundus, ce sont les monophysites qui, par leur
fausse doctrine de la prétendue fusion des deux natures en

J.-C, ont favorisé l'idée d'une prétendue fusion ou
transsubstantiation de la matière du pain et du vin en la matière du

corps et du sang de J.-C. Cette idée s'est développée au IXe
siècle et dans les siècles suivants. Sous l'influence de l'ignorance

et de la grossièreté qui régnaient à cette époque,
particulièrement à Rome, elle semble avoir triomphé déjà aux trois
conciles tenus en 1050 à Tours, à Rome et à Verceil, conciles
sur lesquels nous n'avons que des renseignements très insuffisants.

Elle l'a emporté certainement dans le concile de Tours
de 1055, et surtout dans celui de Rome de 1059, où l'on a

enseigné que « le vrai corps du Seigneur peut être manipulé,
rompu et broyé par les dents, non seulement sacramentelle-
ment, mais vraiment et sensuellement (verum corpus Domini
sensualiter, non solum sacramento, sed in veritate manibus
sacerdotum tractari, frangi et fidelium dentibus atteri).* C'est
Hildebert de Tours (f 1134) qui, le premier, je crois, a
employé le mot « transsubstantiation » dans son Sermon 93. Puis,
le IVe concile de Latran, en 1215, a enseigné (can. 1) que «le
pain est transsubstantie au corps de J.-C. et le vin en son sang
par la puissance divine». En 1311, le concile de Vienne a

mentionné la bulle de l'institution de la fête du corps du Christ
par Urbain IV, confirmée par Clément V. Enfin le concile de

Trente, dans sa XIIIe session du 11 octobre 1551, a formulé
les deux canons suivants (2e et 8e) : « Si quelqu'un dit que la
substance du pain et du vin reste dans le très saint sacrement
de l'eucharistie ensemble avec le corps et le sang de N. S. J.-C,
et nie cette conversion admirable et singulière de toute la
substance du pain au corps et de toute la substance du vin au

sang de J.-C, en sorte qu'il n'y reste que les espèces du pain
et du vin; laquelle conversion est appelée par l'Eglise catholique

du nom très propre de transsubstantiation : qu'il soit ana-

thème — Si quelqu'un dit que J.-C, présent dans l'eucharistie,
n'est mangé que spirituellement, et non pas aussi sacramen-
tellement et réellement, qu'il soit anathème »

On le voit, la transsubstantiation, au concile de Trente,
est entendue dans le sens de la manducation charnelle, affirmée



— 147 —

par le concile de Rome de 1059: car, en dehors de la mandu-
cation spirituelle et sacramentelle, il ne saurait exister d'autre
manducation réelle que la charnelle.

XL — Les Pères n'ayant pas connu la transsubstantiation
enseignée par Rome, je n'ai pas à l'examiner dans la présente
étude. Qu'il suffise, pour le moment, de remarquer les cinq
points suivants :

1° Le mot «transsubstantiation» ne se trouve ni dans l'Ecriture,

ni dans aucun écrit des Pères; par conséquent, il a été
ignoré de toute l'ancienne Eglise, soit d'Orient, soit d'Occident:
car aucun des mots grecs ou latins qui ont été employés pour
désigner le changement sacramentel du pain et du vin
consacrés, n'est synonyme de «transsubstantiation». La
transsubstantiation est en effet un changement, mais tout changement
n'est pas une transsubstantiation. Comme je l'ai déjà dit, le
mot fisTovofwGiç n'existe pas chez les Pères; il a été employé par
les Grecs modernes pour essayer de traduire en leur langue
la « transsubstantiatio » latine, comme les Russes, si je ne me
trompe, ont employé le mot « présoustchestvlénié » pour
traduire aussi «transsubstantiatio», mot qu'ils n'acceptent pas
dans son sens scolastique, mais uniquement dans le sens du
mot «prélogenié», qui signifie simplement «changement, Wandlung».

2° Si le mot « transsubstantiation » a été inconnu à
l'ancienne Eglise, il ne saurait ni être un dogme ni faire partie
du dogme, et dès lors il ne saurait être imposé ni à aucune
Eglise ni à personne. Donc, puisque l'union des Eglises
chrétiennes ne doit et ne peut se faire que dans le dogme, la question

de la transsubstantiation devrait être écartée de toute
discussion relative à l'union, en ce sens que l'union doit se faire
en dehors d'elle.

3° Considéré dans son étymologie et pris uniquement dans
son sens étymologique, le mot « transsubstantiation » peut être
interprété exactement, soit que l'on insiste sur la particule
trans, soit que l'on insiste sur les mots sub-stans. On peut, en
effet, vouloir dire que l'esprit du fidèle qui croit à l'eucharistie
va et voit au-delà de la substance du pain et du vin, substance
qui n'est en quelque sorte rien à ses yeux, et qu'il s'applique
uniquement à ce qui est au-delà, à savoir, J.-C. même immolé



— 148 —

pour notre salut. Dans ce premier sens, transsubstantiation
signifierait que la foi du fidèle voit, au-delà de la substance
du pain et du vin, J.-C. même, Victime et Sauveur. Si l'on
s'attache surtout aux mots sub-stans, un second sens, qui ne contredit

nullement le premier, se présente à l'esprit, à savoir que
ce qui est sous les dehors du pain consacré et du vin
consacré (sub-stans), n'est plus un simple pain ordinaire ni un simple
vin ordinaire; c'est quelque chose de plus, qui y a été introduit par
la consécration; c'est J.-C. même, qui, sous ce double signe, sous
ce double symbole, se donne à ceux qui mangent dignement ce

pain consacré et boivent dignement ce vin consacré. En sorte
que ce qui « est sous » les dehors du pain et du vin est double
après la consécration : la matière du pain et du vin, matière
qui reste matière, et J.-C. même, pain spirituel, pain céleste,
pain de la vie éternelle. Et comme la matière du pain et du

vin n'est en quelque sorte rien en comparaison de J.-C. même,
comme celui qui par sa foi voit dans ce pain et ce vin
sacramentels J.-C. même, n'accorde aucune attention à la matière
même du pain et du vin, on peut dire, dans un sens large, que

pour le fidèle qui est pieusement absorbé par J.-C. et qui ne
considère que J.-C, la substance du pain et du vin qu'il reçoit —
non la matière, qui reste matière après la consécration comme
avant — mais la substance est J.-C. même, J.-C. victime pour
notre salut, J.-C. avec son corps sacrifié, avec son sang
répandu, avec sa divinité comme Verbe éternel.

C'est dans ce même sens qu'on pourrait dire, en prenant
le mot « substance » dans sa signification scientifique actuelle
de force, que le fidèle, dans sa foi, ne donne aucune attention
à la force nutritive du pain et du vin, mais seulement à la
force sanctifiante du Christ médiateur et rédempteur ; en sorte

que toute la force de l'eucharistie, pour la foi du fidèle,
consiste, non dans le pain et le vin matériels, mais uniquement
dans la force rédemptrice du Christ sauveur. Le mot «

transsubstantiation », ainsi considéré, ne serait, pour la foi du fidèle,

que le simple passage de la force inférieure du pain et du vin
à la force supérieure du Christ, nourriture spirituelle et divine
des âmes.

Ces trois interprétations sont correctes et elles n'offrent
rien de contraire à la doctrine des Pères.



— 149 —

4° Les Orientaux qui, à partir du XVe ou du XVIe siècle x),

ont accepté le mot «transsubstantiation», ne l'ont, de fait,
jamais interprété officiellement dans le sens latin scolastique.
Dans leurs documents officiels ils ont toujours déclaré qu'ils
entendaient ne rien ajouter au dogme eucharistique de
l'ancienne Eglise, et qu'ils se bornaient à ne voir dans le mot
susdit que le « changement » enseigné par l'ancienne Eglise.
C'est un fait que tout protestant qui entre dans l'Eglise orthodoxe

de Russie se borne, en ce qui concerne l'eucharistie, à

confesser, non pas la transsubstantiation (présoustchestvlénié),
mais seulement le changement sacramentel (prélogénié, Wandlung).

Dès lors la foi dogmatique des Orientaux est irrépréhensible,

et leur orthodoxie inattaquable, même aux yeux de ceux
qui rejettent ce mot à cause du sens matérialiste qui lui est
communément donné en Occident. Qu'ils restent donc libres
d'exprimer leur foi à leur manière et de s'édifier dans la vérité
suivant le langage qui convient à leur conscience et à leur piété.

5° Mais, en Occident, le mot «transsubstantiation», outre qu'il
n'est nullement synonyme du simple mot «changement», outre
qu'il éveille le souvenir de disputes regrettables et malédifiantes,
emporte encore avec lui, presque toujours, dans son sens propre
et ordinaire, une doctrine erronée et absolument inacceptable.
Effectivement, en Occident, le mot «substance», appliqué aux
êtres matériels, comme le pain, le vin, la chair, le sang, etc.,
est pris pour synonyme de « matière » ; en sorte que la
transsubstantiation eucharistique enseignée communément par les
théologiens papistes est le changement matériel de la matière
du pain et du vin, matière devenue, soit par voie de destruction

de cette matière et de création du corps du Christ à sa
place, soit par voie de transformation chimique, etc., —
devenue, dis-je, la matière même, quelle qu'elle soit, du corps et
du sang de J.-C. Or ceci n'implique pas seulement une série
de miracles inutiles et dont il n'est nullement question dans l'Ecriture,

mais encore des contradictions formelles, que tout homme

t) Tl est généralement admis, en Occident, que le mot « transsubstantiation » a
été introduit en Orient par Gennade, patriarche de Constantinople (f 1464), et j'ai
mentionné cette opinion dans la Revue (n° 12, 1895, P- 687). Selon d'autres, ce mol
n'aurait été admis en Orient qu'au XVIe siècle, et la première fois par Mélétius Piga,
patriarche d'Alexandrie, dans ses lettres à l'Allemand Photin (1593) et à l'Anglais
Edouard (1594); et encore Piga ne l'aurait-il admis que dans l'intention de mieux
marquer l'éloignement des Orientaux pour le luthéranisme.



— 150 —

de raison et de science doit pouvoir rejeter et combattre
librement. Une telle doctrine n'est ni du dogme, ni de la religion,
ni de la piété ; une telle doctrine n'est qu'une abominable erreur,
en soi inconciliable avec le vrai dogme, et que la saine théologie

par conséquent ne peut que proscrire.
Bref, tout chrétien, tout catholique, ayant le devoir de

rejeter les opinions qui lui paraissent contraires au dogme
chrétien et le droit d'exprimer sa foi dans les termes mêmes
employés par les Pères, est libre non seulement de ne pas
admettre le mot « transsubstantiation » que l'ancienne Eglise a

ignoré, mais encore de le combattre ; non de combattre les
vrais fidèles qui lui donnent une signification correcte, mais de

combattre l'erreur qu'il exprime, là où sa signification ordinaire
et obvie est de fait erronée.

E. Michaud.
(A suivre.)


	Études eucharistiques

