Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Etudes eucharistiques

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403334

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 130 —

ETUDES EUCHARISTIQUES.

II. Comment les Peéres ont interprété I'Eucharistie.

Apres 'exposition objective que nous avons faite de la
doctrine des Peres et des docteurs de l'ancienne Eglise tou-
chant 1'eucharistie; aprés les textes que nous avons cités,
textes extraits de leurs oceuvres purement et simplement, en
dehors de tout esprit de partil), il nous reste & indiquer ce
qui semble résulter de ces textes au point de vue dogmatique.

Notre but étant de constater, d'une part, le dogme eucha-
ristique et, d’autre part, les spéculations théologiques auxquelles
ce dogme a donné lieu, notre devoir est de préciser autant
que possible, conformément au critérium catholique, d’abord
en quoi les Peéres et les docteurs ont été unanimes, et ensuite
en quoi ils ont différé. Leur unanimité indiquera le dogme
eucharistique, cru par tous, partout et toujours; et leurs par-
ticularités personnelles indiqueront leurs opinions propres, les
libertés d’esprit et de langage dont ils ont joui dans 1'Eglise
meéme. '

I. — Tous sont unanimes & parler de l'eucharistie avec le
plus grand respect et la plus profonde piété. Entre tous les
sacrements, ils la distinguent, ainsi que le baptéme, avec une
vénération particuliére.

Toutefois, quelles que soient leur piété et leur vénération,
aucun ne songe a lui rendre umn culte autre que la simple

1) Voir le numéro 12 de la Revue, 1895, p. 751-766.



— 131 —

communion. On mange le pain consacré, on boit le vin con-
sacré avec une dévotion touchante, et c’est tout. Nul n'a l'idée
de considérer 1'eucharistie comme un lieu spécial dans lequel
J.-C. habiterait d'une manieére permanente, comme il a habité
durant sa vie mortelle & Nazareth et ailleurs, et comme il
habite maintenant dans le ciel. Nul ne songe a faire de Veu-
charistie ni un temple ni un objet d’adoration directe. L’an-
cienne Eglise n’a aucune idée d'une féte quelconque du corps
et du sang de J.-C., ou d'une procession, ou d'une exposition,
ou d'une adoration; de fait, ces choses n'ont guére commencé
qu'au XIII°® siecle. Méme a 1'époque des manifestations contre
les iconoclastes, les fideles les plus ardents en faveur du culte
des images ne songent aucunement A rendre & l'eucharistie
un culte direct autre que celui de la communion. On est una-
nime & comprendre que le devoir envers le pain est de le
manger, et que le devoir envers le vin est de le boire. Si on
lit attentivement ce que St. Justin, par exemple, dit de 1'eu-
charistie, on n'y remarquera aucun exposé didactique, mais
simplement le récit d’'une action pieuse, la maniére dont le
pain et le vin sont bénits, distribués et consommés. Son récit
ne donne aucune idée d'un culte direct envers 'eucharistie méme.
On adore Dieu dans cet acte comme dans tous les autres actes
religieux, mais on n'adore aucunement le pain et le vin con-
sacres.

Il est & noter que les changements introduits dans le culte
eucharistique du XI° au XIII® siecle n'ont pas été heureux
pour la religion: car plus on s'est éloigné de la simplicité de
l'ancienne Eglise sous prétexte de mieux glorifier I'eucharistie
par des fétes directes, moins les fideles ont communié; plus
on a soulevé de questions soi-disant explicatives de 1'eucha-
ristie, plus on a amoindri la vraie foi; plus on a attaché d'im-
portance a la maniere de mettre en relief la consécration du
pain et du vin en ordonnant des élévations, des prostrations,
des sonneries de cloches, etc., plus on a effacé I'importance
“de la communion méme. Tandis que les Peres étaient unani-
mes a répéter que l'eucharistie est la mémoire de la passion
du Christ, le sacrement de son sacrifice, et qu'en recevant le
pain et le calice les fideles communient au sacrifice méme du
Christ, a2 son corps immolé pour nous, 4 son sang répandu
pour la rémission des péchés, on a, au contraire, a partir du



— 132 —

XlIe siecle, déplacé le centre de la messe, en attirant l'atten-
tion et la piété des fideles non plus sur la communion, qui a
été des lors de plus en plus négligée, mais sur 1« élévation »,
qui a meéme ¢été doublée! Clest ainsi qu'on est arrivé a cé-
lébrer ces messes, inconnues a 'ancienne KEglise, dans lesquelles
tout le monde se prosterne dans un silence scrupuleux au
moment appelé «consécration », et dans lesquelles, au moment
de la communion, personne ne s'avance a la sainte table!
C'est en vain que le Christ a dit: « Si vous ne mangez la chair
du Fils de I'homme, vous n'aurez point en vous la vie»; la
piété eucharistique moderne consiste, parait-il, & ne pas manger
la chair du Fils de 'homme, mais a s’agenouiller sur de moelleux
coussins au moment d'une prétendue transsubstantiation.

Un historien ultramontain a fait l'aveu suivant sur les
changements eucharistiques du moyen agel): «A mesure
quon rend plus d’honneurs au sacrement de T'autel, on
s’en approche moins souvent... De méme que la communion,
la célébration de la messe est abandonnée; maint ecclésias-
tique disait la messe & peine quatre fois par an; le IV® con-
cile de Latran (1215) s’en plaignait amerement (c. 17). »

II. — La plupart des Peres et des docteurs se bornent, en
parlant de leucharistie, & 7épéter les paroles des Ecritures,
soit les textes de I'A. T. ot il est question de la manne et
des sacrifices qui ont figuré le pain du N. T. et le sacrifice
de la nouvelle alliance, soit les textes du N. T., dans lesquels
J-C. ou les apodtres parlent de la sainte cene. Ils les répetent
simplement, avec une foi profonde et seulement dans un but
d'édification, soit pour exhorter les fideles a s'unir a J.-C. et
entre eux comme les membres d'un méme corps, soit pour
leur faire observer qu'ils doivent renoncer au péché avant de
communier, sous peine de se rendre coupables du sang méme
de J.-C.

Ils consideérent l'eucharistie comme un mystere de foi et
de piété, mysterium fidei, et non comme un mystere de spé-
culation théologique. Tres peu de Peres ont disserfé sur ce
sujet; trés peu ont cherché a expliquer la maniere dont J.-C.
se donne dans l'eucharistie. S. Cyrille d’Alexandrie s’y est

) FuNk, Hist. de I Eglise, trad. par Hemmer; T. I, p. 538-5309.



— 133 —

méme opposé en traitant d'insanité le guomodo des juifs: «II-
lud quomodo stulte de Deo proferunt.. Judaicum est illud
vocabulum et extremi proinde causa supplicii.. Quod si per-
stas usurpare illud quomodo, ego vicissim tuam imperitiam imi-
tans tibi reponam: Quomodo egressus es ex Aegypto?.. Si
tuum illud quomodo subinde inferas, omni plane Scripturae
divinae fidem derogabis (/# jJoan. 1. IV).» Et St. Jean Dama-
sceéne enseigne, lui aussi, méme encore au VIII® siecle, que
nous n’avons pas a chercher la maniere dont J.-C. se donne
a nous sous le symbole du pain et du wvin; qu'il suffit de
savoir que c’est «per Spiritum sanctum.» Il ajoute: «Sat tibi
sit audire hoc fieri per Spiritum sanctum... Modus vero investi-
gari prorsus nequit (De Fide orth., 1. IV, c. 13).»

A part quelques passages du prétre Magnes de Jérusalem
( 266), d'Hilaire de Poitiers (f 367) et de Grégoire de Nysse
(T v. 396), il serait difficile, je crois, de signaler, dans 'ancienne
Eglise, des tentatives d’explications théologiques. Celles-ci
n’ont commencé qu'au IXe® siecle, au sujet du livre de Paschase
Radbert «sur le corps et le sang du Seigneur»; explications
qui n'ont pas ¢té moins nuisibles a la religion et a la foi que
les innovations du culte direct pratiquées a partir du XI® siecle.
A mesure qu'on a prétendu enseigner ce que J.-C. avait jugé
a propos de ne pas enseigner, on a, par des disputes et des
arguties souvent scandaleuses, compromis la foi, blessé le bon sens
des fideles, créé un antagonisme entre leur raison et leur piété,
antagonisme qui a produit le scepticisme d’abord et l'indiffé-
rence ensuite. Dom Chardon a prétendu que c’est Scot Erigene qui
«a commencé a dogmatiser sur ce mystere 1), » Il s’est trompé,
car Paschase Radbert a précédé Scot. Mais il avoue du moins
par la que les disputes en question ne sont pas antérieures
au IXe siecle. Il a méme ajouté expressément, au sujet de la
consécration eucharistique, ces paroles significatives: «Ce ne
fut que depuis que Uesprit de chicane se Jut emparé des écoles
catholiques, que Pon commenca & disputer 1d-dessus... Quelques-
uns prétendivent déterminer la maniéve dont N. S. lui-méme
avait fait ce changement dans la céne ofl il institua ce sacre-
ment adorable. Ces questions furent longtemps agitées dans
les écoles et au concile de Florence ?). » N'est-ce pas dire clai-

Y)Y Histoire des Sacrements, T. 11, p. 3-4.
%) Ibid., p. 88-8q.



— 134 —

rement que les théories relatives & la maniere dont J.-C. se
communique dans l'eucharistie ne font pas partie du dogme
eucharistique; qu’elles sont le résultat, non de la foi, mais de
I'esprit de chicane; et qu’elles n'ont commencé a se produire
qu'au IXe siecle?

1II. — Dans le but d’édification que je viens de signaler, plu-
sieurs Peres, en exposant la doctrine eucharistique, soit dans
des homélies, soit dans des hymnes, ont parlé au figuré et
employé des images, suivant 'usage du style oratoire et poé-
tique. Ils ont inévitablement quelquefois, sinon outré leur pen-
sée, du moins forcé V'expression, pour faire une plus grande
impression sur les fideles, qu’il fallait ou terrifier, dans le but
de les empécher de communier indignement, ou charmer mys-
tiguement pour les exciter a une dévotion plus intime et plus
tendre. Ces exagérations de style oratoire et poétique ne
sauraient pas plus faire partie du dogme que les spéculations
théologiques auxquelles quelques Péres se sont livrés person-
nellement, ne parlant alors qu’'en leur propre nom, comme
docteurs privés et non comme témoins de la foi universelle
de T'Eglise.

Que les Péres aient souvent parlé dans un style oratoire
et imagé, cela est évident & quiconque les a lus. Par exemple,
lorsque St-Grégoire le Grand explique, dans ses homélies, les
passages de UEcriture relatifs & 'agneau pascal et 4 I’eucharistie,
il est clair que son langage est essenticllement figuré!), Méme
remarque sur les sermons de Faustus de Riez, en particulier
lorsqu’il dit que leau qui est mélée au vin figure les fideles
unis au Christ, comme P'eau qui a été changée en vin a Cana
figurait les nations payennes qui devaient se convertir. St-Am-
broise n’a certainement pas voulu qu'on prit a la lettre cette
distinction subtile: « La chair du Sauveur a été crucifiée pour
le salut du corps, et son sang a été répandu pour notre dme
(caro Salvatoris pro salute corporis, sanguis vero pro anima
nostra effusus est).» St-Cyrille d’Alexandrie a remarqué lui-

1) «Quid egua nisi humanam scientiam designat, juxta hoc quod per Salomo-
nem sub haereticorum voce dicitur: Aquae furtivae dulciores sunt? (Zrov., 9, 17)
Quid crudae Agni carnes nisi inconsideratam ac sine reverentia cogitationis relictam
illius humanitatem significant? Omne enim quod subtiliter cogitamus quasi mente
coquimus... »



== 18y =

méme qu'il n'exposait que son opinion dans la comparaison
suivante, lorsqu’il a dit: « De méme qu’en joignant de la cire
2 de la cire on voit que l'une est dans lautre, ainsi, je
pense (opinor), celui qui communie posséde le Christ en
Iui et il est dans le Christ, ita ut in Christo quidem ipse
reperiatur et vicissim Christus in ipso (I Joan. 1l IV, c. 2).»
Qui voudrait entendre au propre ces mots de 1'évéque Fortu-
nat de Poitiers, dans ses vers adressés a I'évéque Léontius: «Tes
vases contiennent les saintes ewtrailles de Dien, cum tua vasa
ferunt viscera sancta Dei;» ou ces mots de Proclus, patriar-
che de Constantinople: «La coupe par laquelle, comme par
une éponge, les péchés sont effacés (poculum quo ceu spongia
peccata eluerentur largitus est)»; ou ceux-ci de St-Jean Chry-
sostdme: «Combien plus pures que les rayons du soleil ne
devraient-elles pas étre, cette main qui coupe cette chair,
cette bouche qui est remplie d'un feu spirituel, cette langue
qui est teinte d'un sang redoutable!... De Celui que les anges
voient en tremblant, nous nous nourrissons, nous lui sommes
fusionnés (huic commiscemur), nous devenons le corps un et la
chair une du Christ (fmw Maith., hom. 82).»

Ce mot comumisceri, qui indique un mélange et une fusion,
est évidemment forcé dans le cas présent. Mais, tandis que
les esprits dominés par le point de vue monophysite étaient
disposés a linterpréter dans un sens matérialiste, les Peres
qui l'ont employé dans lancienne Eglise 'ont, au contraire,
entendu et expliqué dans un sens spiritualiste. C'est ainsi
qu'Ammonius d'Alexandrie, au VI°® siecle, en disant que le
Christ est uni au fidele (Christum cum fideli commiscendo),
ajoute «qu’il s'agit d’une communion wmeystigue, qui produit
d'une ceviaine maniéve une certaine union naturelle (mystica
communio naturalem quodammodo quamdam conjunctionem
efficit). » Aucun Peére n’a enseigné un mélange matériel des
substances; le point de vue matérialiste n’a été favorisé que
par les hérétiques monophysites ou autres.

IV.— Les Peres et les écrivains de ’"ancienne Eglise ont usé,
dans cette question, d'une trés grande liberté d’expressions.
On voyait, & n’en pas douter, qu'ils parlaient au figuré et dans
une intention pieuse, et l'on respectait leur langage, méme
lorsqu’il etit été facile d’en abuser soit dans le sens grossier



— 136 —

et matériel, soit dans le sens figuratif. Tantot c’est St-Nil,
abbé du Ve siecle, qui enseigne que «le corps du Christ de-
vient notre (sic Christi corpus nostrum fieri incipit)»; tantot
c’est le pape Léon I°* qui dit que «nous devenons ce que
nous consommons (in id quod sumimus transimus). » Et encore,
tandis que plusieurs enseignent que le Christ a fait du pain
son corps, Cyrille d’Alexandrie (iz Luc. c. 22) enseigne que
le Christ s’est fait pour nous pain vivant (factus est nobis pa-
nis vivus). Les uns disent que le Christ nous donne son corps
et son sang, les autres, comme Grégoire de Tours, le pape
Grégoire I, Germain de Paris, Isidore de Séville, Alcuin, etc.,
qu’il nous donne le mystére ou le sacrement de son corps et
de son sang; les uns parlent d'un sacrifice mystique qui est
offert a Dieu, les autres d'une «image de la passion du Christ»
(S. Gaudence), ou d’'un «souvenir de la rédemption» (S. Am-
broise). La liberté de langage des ¢crivains de l'ancienne
Eglise apparaitra plus grande encore dans les réflexions sui-
vantes.

V. — Les uns insistent particulierement sur la profanation
que commettent ceux qui communient indignement et qui se
rendent coupables du corps et du sang de J.-C.; d’autres sur
la transformation spirituelle que nous devons opérer en nous,
lorsque nous recevons dignement dans notre ame lauteur
méme de la grace; d’autres, sur la vie éternelle que le Christ,
en nous unissant a lui et en s’unissant & nous, doit infuser
a notre ame; d’'autres, sur l'extinction des passions qui doit
se produire méme dans notre corps, notre Ame étant purifiée,
vivifié¢e et nourrie par 'Agneau sans tache; d’autres, comme
S. Irénée, sur le gage d'immortalité bienheureuse et de résur-
rection glorieuse qui nous est donné dans l'eucharistie, notre
corps étant uni a notre adme et notre ame ¢étant unie a Celui
qui est la vie éternelle; d’autres, sur la vérité sacrosainte
contenue dans les symboles du pain et du vin; d’autres, sur
le caractére mystique et spirituel de cette union véritable et
positive qui s’opére, dans la communion, entre le Christ et
nous. |

Tels sont, dans leur ensemble, les points de doctrine que
développent ‘les Peéres. L’histoire montre que, de fait, ce sont
les deux derniers points qui ont prévalu dans les esprits: les



— 137 —

uns s’attachant surtout & la « vérité », les autres a la «spiri-
tualité» de cette vérité: les uns insistant sur ce que les sacre-
ments du pain et du vin ne sont pas de simples signes, des
symboles vides, des figures vaines, mais des symboles « vrais »,
dans lesquels nous nous unissons vraiment a J.-C., & son corps
immolé pour nous, & son sang versé pour nous; les autres,
acceptant cette «vérité», mais insistant sur son caractére
mystique et spirituel, montrant surtout le corps et le sang
du Christ dans T'eucharistie comme un corps mystique et un
sang mystique, les représentant comme un corps et un sang
spirituels et célestes, nourriture spirituelle et céleste, breuvage
spirituel et céleste, qui ne vont pas dans l'estomac, mais qui
sont consommeés spirituellement dans 1'ame; ce qui va dans
I'estomac, c’est la matiere du pain et du vin, c’est le pain et
le vin matériels, mais ce n’est pas le pain et le vin spirituels,
c’est-a-dire ce qu’il y a de spirituel dans le pain et le vin con-
sacres.

Parmi les écrivains qui ont surtout insisté sur la « vérité »
des symboles du pain et du vin, on peut citer le prétre Ma-
gnes de Jérusalem, le diacre Ephrem, 'évéque Rabulas d'Edesse,
le patriarche Sophrone de Jérusalem, les Peres du VII® concile
cecuménique (787). Parmi ceux qui ont surtout insisté sur le
caractere «mystique et spirituel» de cette vérité, il faut men-
tionner, en Orient, Clément d’Alexandrie, Origene, Eusebe de
Césarée, les Constitutions apostoliques, Cyrille de Jérusalem et
Cyrille d’Alexandrie, Grégoire de Nazianze, Jean Chrysostome,
Didyme d'Alexandrie, Théodoret, Isidore de Péluse, Proclus de
Constantinople, Nil, Anastase le Sinaite, le patriarche Eutychius
de Constantinople, Ammonius, Hesychius de Jérusalem, Maxime
le confesseur, André de Crete, Jean Damascene; en Occident,
Tertullien, Ambroise, Augustin, Jérome, Rufin, Gaudence, Gélase,
Pierre Chrysologue, Léon I, Maxime de Turin, Faustus de Riez,
Cassiodore, Grégoire de Tours, Grégoire Ior, Fulgence, Facundus,
Isidore de Séville, Grégoire d’Agrigente, Ildefonse, Bede, Alcuin.

VI — Il ne serait pas exact de diviser les Peres et les écrivains
en deux catégories: les réalistes et les spiritualistes. Tous, en
effet, sont & la fois réalistes et spiritualistes. Car ceux qui ont
insisté sur la «vérité» cachée dans les symboles, n’ont nulle-
ment fait de cette vérité une réalité charnelle, devant étre man-



138 —

gée charnellement; ils n'ont jamais séparé la «vérité » de la
spiritualité, répétant, eux aussi, les paroles du Maitre: «La
chair ne sert de rien, c’est Uesprit qui vivifie, mes paroles
sont esprit et vie.» Et ceux qui ont insisté sur la «spiritua-
lite » de la wvérit¢ sacramenteile, n’ont jamais séparé cette
« spiritualité » de la vérité méme; ils n'en ont jamais fait une
figure vide, méme quand, pour désigner l'eucharistie, ils ont
employ¢ les mots «figure, représentation, image, signe, type,
apparence (species)», méme quand ils ont enseigné que le
corps de J.-C. dans Teucharistie est un corps «pneumatique,
spirituel, céleste, mystique, surnaturel (¢modoiov), etc. »

Chez les uns et chez les autres, il s'agissait d'une vérité
mystique et spirituelle (mystica mensa, mystica communio,
panis spiritualis), et d’un spiritualisme non chimérique, non
illusoire, non de pure imagination et dénué de réalité, mais
d'un spiritualisme vrai.

Il serait donc inexact de chercher a établir un antago-
nisme, & plus forte raison une contradiction, entre Tertullien,
par exemple, qui enseigne que le pain est la figure du corps
de J.-C., et Magnes, Sophronius, Jean Damascéne et quelques
autres qui disent expressément que ].-C. n’a pas donné seule-
ment la figure de son corps, mais son vrai corps. Tertullien,
en effet, ne parle pas d'une figure vide et dénuée de vérité,
lui qui a dit: «Caro corpore et sanguine Christi vescitur, ut
et anima a Deo saginetur.» 11 parle comme Clément d'Alexan-
drie, qui a appelé le sang de J.-C. un sang «pneumatique »,
comme Origeéne, qui a appelé le corps du Christ « corps typique
et symbolique » et le pain «corps du Verbe de Dieu i specie
et in veritate.» Il parle comme Cyrille de Jérusalem, Grégoire
de Nazianze, Théodoret et le patriarche Eutychius, qui ont
appelé le pain «un antitype du corps de J.-C.» 1l parle dans
le méme sens qu'Ambroise, qui a dit: «Tu bois 'image du
précieux sang (similitudinem pretiosi sanguinis bibis); le corps
du Christ n'est pas une nourriture corporelle, mais spirituelle
(mom corporalis esca, sed spiritalis, corpus enim Dei est spiri-
tale).» Il parle comme Gaudence, qui a dit: «Rationabiliter in
pane figura accipitur corporis Christi»; comme Béde, qui a
dit aussi qu’' «a la place de la chair et du sang de l'agneal,
J.-C. a substitué le sacrement de sa chair et de son sang dans
la figure du pain et du vin.» Il parle comme Germain de



— 139 —

Paris qui veut que l'on offre 4 Dieu «le mystere de l'eucha-
ristie (mysterium eucharistiae)»; comme Grégoire de Tours,
qui appelle aussi I'eucharistie «le mystere du corps du Seigneur
(mysterium dominici corporis)»; comme le pape Grégoire I,
qui emploie les mémes expressions; comme Alcuin, qui en-
seigne «que le pain est transféré ou transformé (transfertur) en
sacrement du corps et du sang du Christ.» Enfin, il parle
comme Augustin, qui enseigne et répéte expressément que le
Seigneur donne «le sigme de son corps, la figure de son corps
et de son sang»; etc.

De leur co6té, Magneés et ceux qui ont répété aprés lui
que l'eucharistie n’est pas seulement une figure du corps de
J.-C., n’ont nullement enseigné pour cela le matérialisme charnel
et capharnaite qui a ¢été enseigné plus tard par les matéria-
listes et les stercoranistes. Il est impossible de rien trouver
dans leurs écrits qui contienne formellement le matérialisme
et qui ne puisse étre interprété logiquement dans le sens spi-
ritualiste.

VII. — Le mot substance, loin d'avoir été employé par tous
les Peres, ne 'a été que trés rarement; et encore ne saurait-
il rien signifier qui donnidt méme une idée lointaine de la
transsubstantiation qui devait étre enseignée au XII® siecle et
plus tard.

Ainsi Magnes de Jérusalem, tout en appelant le pain eu-
charistique «pain mystique », dit: « Puisque le Christ appelle
sa chair pain et son sang vin, il nous a enseigné, conformé-
ment & la raison, que le corps et le pain viennent semblable-
ment de la terre et qu'il y a dans le corps et dans le pain
une substance d'un seul gemve. (Cum igitur eam quae caro est,
vocat panem, et eum qui sanguis est, vocat vinum; docuit
nos convenienter rationi, ex terra esse corpus simililer et pa-
nem, et unius gemeris substantiam in corpore et pane.)» Sile
corps et le pain sont une substance d'un seul genre, toute
transsubstantiation, supposant deux substances différentes, est
par 14 méme impossible entre eux.

Origéne et Cyrille de Jérusalem se placent 4 un autre
point de vue. Ils enseignent que le pain ordinaire, par cela
méme qu'il est consommé et ne reste pas (non stat), n’est pas
un pain substantiel (sub stans); selon eux, le seul pain vrai-



— 4

ment substantiel est le pain spirituel qui reste dans 'ame et
la nourrit, te Verbe divin qui nous transforme en Dieu. Voici
d’abord les propres paroles d'Origene (de Ovatione): «Substan-
tialis panis est, qui rafionali naturae convenientissimus zpsius-
que subsiantiae affinis, sanitatem simul et bonam habitudinem
et vires #m amima efficit, immortalitatemque suam (est enim
immortale Verbum Dez) comedenti se communicat . . . Unwus
est praeter omnes cibos subsiantialis panis, de quo orandum
est ut eo digni efficiamur, Verbogue illo enutriti quod in prin-
cipio apud Deum erat Deus, in Deum transformemur.» Voici
ensuite les paroles de Cyrille de Jérusalem: «Panis communis
non est substantialis. Panis vero iste qui sanctus est subsfan-
tialis est, quasi dicas ad substantiam animae directus. Hic panis
non in ventrem vadit nec in secessum ejicitur, sed in omnem
tui compagem dividitur ad corporis et animae emolumentum.»

Cyrille d’Alexandrie n’emploie le mot «substantiel» dans
cette circonstance que pour affirmer une union substantielle
entre le Peére et le Fils (Filius qui substantialem cum Patre
habet unionem), et pour dire qu'en communiant nous devenons
participants de la supréme nature (supremae naturae participes).
Il ne saurait donc étre question, dans ce texte, de transsub-
stantiation.

Ambroise enseigne qu’il s’agit d'un «pain supersubstantiel,
qui est appelé corps du Christ et qui soutient la substance
de notre ame (ubi Christi verba deprompta fuerint, jam non
panis dicitur, sed corpus appellatur.. Panem quidem dixit,
sed supersubstantialem. Non iste panis est qui vadit in corpus,
sed ille panis vitae aeternae, qui animae nostrae substantiam
fulcit).» Ici encore il est impossible d’apercevoir un indice
quelconque d'une transsubstantiation quelconque: car Ambroise
distingue formellement et le pain substantiel ou matériel, qui
reste dans l'eucharistie et est matériellement consommé, et le
pain supersubstantiel qui va dans 'ame et la nourrit.

Avite parle de la substance «céleste». Clest aussi I'expres-
sion d'Athanase, qui appelle encore ce pain céleste «le pain
supersubstantiel (zov d&gror miioror)», et qui veut que 'on en-
tende l'eucharistie «spirituellement (mvsvpetxds).»



141 —

VIII.— Plusieurs Peres, il est vrai, comme le pape Léon I**1),
comme Fauste de Riez?), comme Maxime le Confesseur ?),
parlent d'une transmutation ou transformation de I'homme
pécheur en homme saint; mais, on le voit, c’est 1a une con-
version toute movale et toute spirituelle, qui n'a aucun rapport
avec une prétendue conversion matérielle de la substance
physique du pain et du vin en la substance physique du corps
et du sang de J.-C.

Lorsque les Peres exposent le sens de la parole du Christ:
«Ceci est mon corps», ils savent trés bien que le verbe éfre
a ¢té employé¢ maintes fois dans les Ecritures, par le Christ
méme, dans le sens figuré, pour indiquer une vérité morale
et spirituelle et non une réalité matérielle. Le Christ a dit en
effet, sans '¢tre matériellement: «Je suis la vigne.»

Aussi doit-on interpréter dans le sens spirituel toutes les
expressions dont les Péres se servent pour expliquer le chan-
gement sacramentel du pain et du vin qui cessent d’'étre un
pain et un vain simplement ordinaires, et qui deviennent, par
la consécration, les symboles vrais du sacrifice du Christ, de
son corps et de son sang livrés pour nous. Ce sont eux-mémes,
d’ailleurs, qui indiquent clairement ce sens spirituel du mot
qu'ils emploient, et cela, soit par le contexte, soit par un se-
cond mot qui explique le premier.

Les uns emploient indifféremment le verbe éire (esse) ou
le verbe devenir (fieri, fit, factus est). De 1a le verbe faire et
ses composés (facere, efficere, conficere): «Fais de ce pain le
corps du Christ, fac hunc panem corpus Christi.» Et pour que
I'on ne donne pas a cette action un sens matériel, on remplace
quelquefois ou on explique le verbe facere par les verbes de-
monstrare, exhiberve, vepraesentare, reddeve, nuncupart, censeri,
appellare. En effet, Proclus de Constantinople dit: «Ut Spiritus
sanctus panem et vinum ipsum corpus et ipsum sanguinem

) LéonIer: «Non aliud agit participatio corporis et sanguinis Christi quam ut
in id quod sumimus transeamus.»

?) Faustus Rheg. ep.: «Quomodo tibi novam et impossibile videri non debeat,
quod in Christi substantiam terrena et mortalia commutantur: te ipsum, qui jam in
Christo es regeneratus, interroga. »

%) Maxime le Confesseur: «Propter Spiritus sancti praesentem gratiam singulos
iransmutantem velutque transformantem, ac vere in id quod divinius est, pro ipsorum
captu ac modo traducentem... Per sacram communionem illam cum Christo, quanta
mortalibus concessa est, habemus ex similZizudine societatem ac identitatem per quam
homo hoc consequitur ut ex homine in Deum transferatur (jWy:mgog., C. 24).»



— 142 —

Christi palam faciat consecratumque demonstretl.» — Clément de
Rome: «Ut Spiritus sanctus exkibeat panem hunc corpus Christi
et calicem hunc sanguinem Christi.» — Tertullien: «Corpus
Christi in pane censetuy ... Panem quo Christus ipsum corpus
suum rzepraeseniat. » — Isidore de Péluse: «Ut in mystica mensa
communem panem proprium incarnationis ipsius corpus rveddat.»
— Ambroise: «Ubi Christi verba deprompta fuerint, jam non
panis dicitur, sed corpus appellatur.» — Fauste de Riez: «Ad-
verte vini creaturam Christi sanguinem nuncupalam. >

Le verbe changer (mutare; weramowsiodar, psvafdlletde,
nerarevdeodear, psrapovduitar, peravrowyaotr ') est employé tres
fréquemment. Il n’'indique nullement par lui-méme de quel chan-
gement il s'agit; c'est un terme général et de soi indifférent
& signifier tel ou tel changement. Aussi les Peres laccom-
pagnent-ils souvent d'un autre verbe qui le précise. Ainsi Cy-
rille de Jérusalem dit: «Quodcumque attigerit Spiritus sanctus,
id sanctificatum et transmutatum est, psvaféfinrar (en alle-
mand: Denn durchaus ist das, was der heilige Geist beriihrt
hat, geheiligt und verwandelt).»

Ce changement est donc un changement de sanctification,
ou de consécration, ou de bénédiction. De 12 les termes «bene-
dicerve, consecrarve, sawnclificare», employés pour désigner ce
changement. — Grégoire de Nazianze dit: «Tu, Domine, come-
muia haec quae sunt proposita ... Mitte gratiam Spiritus tui
sancti qui sanclificet et tramsferal haec dona proposita in cor-
pus et sanguinem salutis nostrae.» — Tertullien: «Ita et nunc
sanguinem suum in vino cousecravif, qui tunc vinum in sanguine
figuravit.» — Alcuin: «Panis qui in corpus Christi consecratur.»

Plusieurs Peéres ont expliqué aussi le changement en ques-
tion, comme Grégoire de Nazianze, par le verbe fransferre, en
ce sens que le pain et le vin sont transférés, élevés de 1'état
ordinaire & 1'état de consécration, et que ceux qui les regoivent
participent au corps et au sang de J.-C. — Basile dans sa li-
turgie: «Hunc panem et hunc calicem ... benedic eos, sanctifica
eos, et comsecra eos, lramnsfer eos ita ut panis hic fiat corpus
tuum sanctum ... Agnus est spiritalis... Credo hoc in rei veri-
tate esse.» -— Hesychius de Jérusalem: «Sanctificationem mys-

) Il est a remarquer que le mot W&rovGi®WGig n’est pas employé par les
Péres; ce sont les théologiens grecs modernes qui l'ont adopté pour traduire dans
leur langue le mot «transsubstantiation».



e [dE =

tici sacrificii, et a semsibilibus ad intelligibilia translationem
sive commutationem, ei qui verus est sacerdos, videlicet Christo,
oportet dari... quia per ejus virtutem et prolatum ab eo ver-
bum, tam sancfificata sunt quam cunctum carnis excedunt
sensum. »

Pierre de Laodicée explique ainsi le mot changer (trans-
mutare), en ce sens que le pain consacré posséde une «vertu
de vie» qui lui est communiquée par Dieu: «Deus pani oblato
virtutem wvitae immitlil et in suam carnem fransmutal, ut in
communionem vivificam illum habeamus et quasi germen vitae
fiat nobis corpus vitae.»

Jean Damascéne a appelé le pain consacré «pain sur-
naturel, &oroc dmwovttog», «pain divinisé, retswusvov». La sub-
stance matérielle du pain n'est nullement pour cela changée
en elle-méme, pas plus que la matiere de 'eau n’est changée
dans le baptéme, ni la matieére de 'huile dans la confirmation.
C'est ainsi que Jean Damasceéne explique le changement eu-
charistique: «Sicut in baptismo Spiritus grafiam cum oleo el
aqua copulauil ut lavacrum regenerationis illum faceret, comn-
simili modo, comjuncta cum pane, Vino et aqua sua divinitale,
haec corpus et sanguinem suum fecit, uti per usitata et naturae
consentanea assurgamus ad ea quae supra naturam sunt.» Clest
aussi la doctrine formelle de Théodoret, de Gélase, de Facun-
dus, etc.

Alcuin dit également: «Hoc corpus et hic sanguis... certa
consecratione mysticus fit nobis; non nascitur cum panis et vini
creatura; in sacramentum carnis et sanguinis ejus ineffabili
Spiritus sanctificatione transfertur.»

Ce changement, cette consécration, cette bénédiction, cette
¢lévation de 1'état commun et purement matériel a I’état sacra-
mentel et surnaturel, est représenté par les Peéres comme mys-
térieux, merveilleux, admirable, surnaturel. Pas plus ici qu'ail-
leurs il n’est question d'un miracle entendu dans le sens mo-
derne, qui bouleverserait et violerait les lois de la nature; si
quelques écrivains emploient le mot «miracle», c’est unique-
ment dans le sens attaché a ce mot de leur temps, sens trés
large qui rentre dans le sens des mots «merveilleux» ou
«extraordinaire ». Jean Damasceéne enseigne formellement qu'il
ne faut pas croire que le corps du Christ qﬁitte le ciel et tra-
verse physiquement les espaces pour se rendre dans le pain



— 144 —

et le vin et v habiter: «non ut illud quod in caelos receptum
est corpus descendat». Mais, d'autre part, le caractere surna-
turel de Veucharistie est, & n'’en pas douter, dans la pensée de
tous les Peéres, méme de ceux qui ne l'écrivent pas expressé-
ment; surnaturel est le pain consacré, surnaturelle est la con-
sécration ou l'action de I'Esprit saint, surnaturel est le but de
sanctification auquel 1'dme doit tendre dans la communion
meme.

IX. — En somme, les Peéres sont unanimes a se tenir, dans
cette question, sur le terrain de la vérité morale, spivituelle et
surnaturelle. Ce n'est 12 ni une chimere, ni une vaine fantaisie
de limagination, comme le prétendent ceux qui n#¢ voient dans
I'eucharistie gu'une figure vide, un symbolisme creux, un simple
signe sans la chose. Ce n'est pas non plus — pour nous trans-
porter a lautre extrémité de la question — une réalité maté-
rielle, charnelle, grossiere, qui entrainerait nécessairement et
logiquement toutes les conséquences d'une présence charnelle,
y compris le stercoranisme. La réalité matérielle n'est pas la
seule réalité; dans l'ordre religieux, spirituel et surnaturel,
elle est méme la moindre réalité. La réalité spirituelle et mo-
rale, pour n’étre pas matérielle, n'en est pas moins une réalité
vraie ou une vérité réelle. C’est dans cet ordre de la réalité
spirituelle, mystique, surnaturelle, céleste, divine, qu'il faut
comprendre le mystere eucharistique, qui n'a de réellement
matériel que la matiere du pain et la matiére du vin. S'unir
réellement a J.-C., 4 son vrai sacrifice, & son vrai corps, a son
vral sang (J.-C. n’a pas de corps faux ni de sang faux), ce
n'est pas faire que la matiere de notre corps touche la matiere
de son propre corps, ce n'est pas faire que la matiere de son
propre sang coule dans nos veines matérielles. 11 s’agit d'une
union spirituelle entre notre ame qui est esprit et le Verbe qui
est esprit; entre notre ame et le corps «pneumatique» ou
« gpirituel » de J.-C., et nullement entre notre corps et le corps
charnel de J.-C. C'est par centaines qu'il faut compter les textes
ou les Péres insistent clairement sur le caractere spirituel et
mystique du corps de J.-C. Pour eux, I'eucharistie est le sacre-
ment ou le symbole du corps et du sang de ].-C., le souvenir

ou la commémoraison du sacrifice de la croix!), non un sou-

1) Euloge d’Alexandrie: «Quod. .. sacrificium agitur, non aliarum hostiarum
oblatio est, sed ejus commemoratio quae semel oblata est. »



— 145 —

venir vide, non un symbole purement podtique, mais un sym-
bole qui contient la vér7té de ce qu'il symbolise; cette vérité
comprise spirituellement et surnaturellement, tel est le sens
exact que les Peres attachent 4 1'eucharistie.

X. — Il importe de remarquer que l'interprétation charnelle
vient des hérétiques. La premiere origine en est dans les faux
disciples qui, a Capharnalim, s’obstinant a prendre dans un
sens matériel les paroles que J.-C. leur expliquait dans un sens
spirituel, se séparerent du Maitre. — Augustin parle ainsi des
Manichéens, des Cataphryges et des Pépuziens ou Quintiliens:
«Les Manichéens reconnaissent leur Dieu dans le grain de
raisin et ils croient pour cela avoir la méme religion que nous
en ce qui concerne le pain et le vin. Ils se trompent.... Notre
pain et notre calice ne sont point & nos yeux un pain et un
calice quelconque, comme si le Christ se trouvait 1ié dans des
€pis et des sarments, ainsi qu'ils le prétendent dans leurs contes
insensés; mais c’est un pain et un vin qui deviennent mystiques
pour nous par la consécration et non en vertu de leur état
naturel (mowm nascitur).... Pour vous, Manichéens, si l'on en
croit vos fables, le Christ vous est servi lié dans toutes vos
nourritures, pour étre lié encore dans vos entrailles et pour
n'étre délivré que grice aux renvois qui remontent de vos esto-
macs bien remplis.... Comment donc comparez-vous votre
pain et votre calice avec les ndtres et pouvez-vous dire qu'il
y a similitude entre notre religion et votre erreur?» (Conira
Faustum, 1. XX, c. 13.) Et encore: «Les Cataphryges passent
pour avoir des mysteres coupables. 1ls feraient, en effet, servir,
pour composer leur eucharistie, le sang d'un enfant d'un an,
dont ils couvriraient le corps de piqtires d'épingles, et qu'ils
méleraient & de la farine pour en faire un pain. Si l'enfant
meurt 4 la suite de ce traitement, ils le tiennent pour un mar-
tyr; et g'il survit, ils en font un grand-prétre. Les Pépuziens
ou Quintiliens.... se servent également du sang d'un enfant
pour faire ce que nous avons rapporté des Cataphryges; on
les donne d’ailleurs pour issus de ces derniers.» (De haeres.
ad Quodvultdens, n° 26 et 27.) — Sur V'eucharistie charnelle
et impure des Manichéens, veir aussi le n® 46: «Coguntur
electi eorum velut eucharistiam conspersam cum semine hu-
mano sumere.... Turpissimum scelus, ubi ad excipiendum et

Revue intern. de Théologie. Hett 18, 1896, 10



— 146 —

commiscendum concumbentium semen farina substernitur.» —
En outre, comme on le voit par les écrits de Théodoret, de
Gélase, de Facundus, ce sont les monophysites qui, par leur
fausse doctrine de la prétendue fusion des deux natures en
J.-C., ont favoris¢ I'idée d'une prétendue fusion ou transsub-
stantiation de la matieére du pain et du vin en la matiere du
corps et du sang de J.-C. Cette idée s’est développée au IX®
siecle et dans les siécles suivants. Scus linfluence de 1igno-
rance et de la grossiéreté qui régnaient a cette époque, parti-
culitrement a Rome, elle semble avoir triomphé déja aux trois
conciles tenus en 1050 & Tours, & Rome et 4 Verceil, conciles
sur lesquels nous n'avons que des renseignements trés insuffi-
sants. Elle 'a emporté certainement dans le concile de Tours
de 1055, et surtout dans celui de Rome de 1059, ot 'on a en-
seigné que «le vrai corps du Seigneur peut étre manipulé,
rompu et broyé par les dents, non seulement sacramentelle-
ment, mais vraiment et Semsuellemeni (verum corpus Domini
semsualiter, non solum sacramento, sed in veritate manibus
sacerdotum tractari, frangi et fidelium dentibus atteri).» Clest
Hildebert de Tours (v 1134) qui, le premier, je crois, a em-
ployé le mot «transsubstantiation» dans son Sermon 93. Puis,
le IVe concile de Latran, en 1215, a enseigné (can. 1) que «le
pain est framssubstantié au corps de J.-C. et le vin en son sang
par la puissance divine». En 1311, le concile de Vienne a
mentionné la bulle de linstitution de la féte du corps du Christ
par Urbain IV, confirmée par Clément V. Enfin le concile de
Trente, dans sa XIII° session du 11 octobre 1551, a formulé
les deux canons suivants (2° et 8°%): «Si quelqu'un dit que la
substance du pain et du vin reste dans le trés saint sacrement
de T'eucharistie ensemble avec le corps et le sang de N. S. J.-C,,
et nie cette conversion admirable et singuliere de toute la sub-
stance du pain au corps et de toute la substance du vin au
sang de J.-C., en sorte qu'il n'y reste que les especes du pain
et du vin; laquelle conversion est appelée par 'Eglise catho-
lique du nom trés propre de transsubstantiation: qu'il soit ana-
theme! — Si quelqu’un dit que J.-C., présent dans I'eucharistie,
n'est mangé que spirituellement, et non pas aussi sacramen-
tellement et réellement, qu'il soit anathéme!»

On le voit, la transsubstantiation, au concile de Trente,
est entendue dans le sens de la manducation charnelle, affirmeée



— 147 —

par le concile de Rome de 1059: car, en dehors de la mandu-
cation spirituelle et sacramentelle, il ne saurait exister d’autre
manducation réelle que la charnelle.

XI. — Les Peéres n'ayant pas connu la transsubstantiation
enseignée par Rome, je n’ai pas a I'examiner dans la présente
étude. Qu'il suffise, pour le moment, de remarquer les cing
points suivants: 7

1° e mot «transsubstantiation» ne se trouve ni dans I'Ecri-
ture, ni dans aucun écrit des Peéres; par conséquent, il a été
ionoré de toute l'ancienne Eglise, soit d’Orient, soit d'Occident:
car aucun des mots grecs ou latins qui ont été employés pour
désigner le changement sacramentel du pain et du vin con-
sacrés, n'est synonyme de «transsubstantiation». La transsub-
stantiation est en effet un changement, mais tout changement
n’'est pas une transsubstantiation. Comme je 1'ai déja dit, le
mot perovoimvic n'existe pas chez les Peres; il a été employé par
les Grecs modernes pour essayer de traduire en leur langue
la «transsubstantiatio» latine, comme les Russes, si je ne me
trompe, ont employ¢ le mot «présoustchestvliénié» pour tra-
duire aussi «transsubstantiatio», mot qu'ils n’acceptent pas
dans son sens scolastique, mais uniquement dans le sens du
mot « prélogenié », qui signifie simplement « changement, Wand-
lung ».

2° Si le mot «transsubstantiation» a été inconnu a l'an-
cienne Eglise, il ne saurait ni étre un dogme ni faire partie
du dogme, et des lors il ne saurait étre imposé ni 4 aucune
Eglise ni a personne. Done, puisque I'union des Eglises chré-
tiennes ne doit et ne peut se faire que dans le dogme, la ques-
tion de la transsubstantiation devrait étre écartée de toute dis-
cussion relative a l'union, en ce sens que 'union doit se faire
en dehors d’elle.

3° Considéré dans son étymologie et pris uniquement dans
son sens ¢tymologique, le mot «transsubstantiation » peut étre
interprété exactement, soit que l'on insiste sur la particule
frans, soit que l'on insiste sur les mots sub-stans. On peut, en
effet, vouloir dire que Vesprit du fidele qui croit a I'eucharistie
va et voit au-dela de la substance du pain et du vin, substance
qui n’est en quelque sorte rien a ses yeux, et qu'il s’applique
uniquement a ce qui est au-dela, a savoir, J.-C. méme immolé



— 14 —

pour notre salut. Dans ce premier sens, transsubstantiation
signifierait que la foi du fidele voit, au-dela de la substance
du pain et du vin, J.-C. méme, Victime et Sauveur. Si l'on s'at-
tache surtout aux mots sub-stans, un second sens, qui ne contre-
dit nullement le premier, se présente a l'esprit, & savoir que
ce qui est sous les dehors du pain consacré et du vin con-
sacré (sub-stans), n'est plus un simple pain ordinaire ni un simple
vin ordinaire; c'est quelque chose de plus, qui y a été introduit par
la consécration; c'est J.-C. méme, qui, sous ce double signe, sous
ce double symbole, se donne a ceux qui mangent dignement ce
pain consacré et boivent dignement ce vin consacré. En sorte
que ce qui «est sous» les dehors du pain et du vin est double
aprés la consécration: la matiere du pain et du vin, matiere
qui reste matiere, et J.-C. méme, pain spirituel, pain céleste,
pain de la vie éternelle. Et comme la matiére du pain et du
vin n'est en quelque sorte rien en comparaison de J.-C. méme,
comme celui qui par sa foi voit dans ce pain et ce vin sacra-
mentels J.-C. méme, n’accorde aucune attention a la matiere
méme du pain et du vin, on peut dire, dans un sens large, que
pour le fidele qui est pieusement absorbé par J.-C. et qui ne
considere que J.-C., la substance du pain et du vin qu'il recoit —
non la maliere, qui reste matiére aprés la consécration comme
avant — mais la substance est J.-C. méme, J.-C. victime pour
notre salut, J.-C. avec son corps sacrifié, avec son sang ré-
pandu, avec sa divinité comme Verbe éternel.

Cest dans ce méme sens qu'on pourrait dire, en prenant
le mot «substance» dans sa signification scientifique actuelle
de force, que le fidéle, dans sa foi, ne donne aucune attention
a la force nutritive du pain et du vin, mais seulement a la
force sanctifiante du Christ médiateur et rédempteur; en sorte
que toute la force de P'eucharistie, pour la foi du fidele, con-
siste, non dans le pain et le vin matériels, mais uniquement
dans la force rédemptrice du Christ sauveur. Le mot «trans-
substantiation », ainsi considéré, ne serait, pour la foi du fidele,
que le simple passage de la force inférieure du pain et du vin
& la force supérieure du Christ, nourriture spirituelle et divine
des ames.

Ces trois interprétations sont correctes et elles n'offrent
rien de contraire & la doctrine des Peres.



— 149 —

40 Les Orientaux qui, a partir du XVe® ou du XVI° siecle ),
ont accepté le mot «transsubstantiation», ne l'ont, de fait,
jamais interprété officiellement dans le sens latin scolastique.
Dans leurs documents officiels ils ont toujours déclaré qu’ils
entendaient ne rien ajouter au dogme eucharistique de I'an-
cienne Eglise, et qu’ils se bornaient a4 ne voir dans le mot
susdit que le «changement» enseigné par l'ancienne Eglise.
Clest un fait que tout protestant qui entre dans 'Eglise ortho-
doxe de Russie se borne, en ce qui concerne l'eucharistie, a
confesser, non pas la transsubstantiation (présoustchestvlénié),
mais seulement le changement sacramentel (prélogénié, Wand-
lung). Deés lors la foi dogmatique des Orientaux est irrépréhen-
sible, et leur orthodoxie inattaquable, méme aux yeux de ceux
qui rejettent ce mot a cause du sens matérialiste qui lui est
communément donné en Occident. Qu'ils restent donc libres
d'exprimer leur foi & leur manitre et de s’édifier dans la vérité
suivant le langage qui convient & leur conscience et & leur piété.

5° Mais, en Occident, le mot «transsubstantiation», outre qu'il
n’est nullement synonyme du simple mot «changement», outre
qu’il éveille le souvenir de digputes regrettables et malédifiantes,
emporte encore avec lui, presque toujours, dans son sens propre
et ordinaire, une doctrine erronée et absolument inacceptable.
Effectivement, en Occident, le mot «substance», appliqué aux
étres matériels, comme le pain, le vin, la chair, le sang, etc.,
est pris pour synonyme de «maliégre»; en sorte que la trans-
substantiation eucharistique enseignée communément par les
théologiens papistes est le changement matériel de la matiere
du pain et du vin, matiere devenue, soit par voie de destruc-
tion de cette matiere et de création du corps du Christ a sa
place, soit par voie de transformation chimique, etc., — de-
venue, dis-je, la matiere méme, quelle qu’'elle soit, du corps et
du sang de J.-C. Or ceci n'implique pas seulement une série
de miracles inutiles et dont il n’est nullement question dans I'Ecri-
ture, mais encore des contradictions formelles, que tout homme

1) 1l est généralement admis, en Occident, que le mot «transsubstantiation » a
été introduit en Orient par Gennpade, patriarche de Constantinople (+ 1464), et jai
mentionné cette opinion dans la Rewwe (n° 12, 1895, p. 687). Selon d’autres, ce mot
n'aurait été admis en Orient quau XVI® sidcle, et la premicre fois par Mélétius Piga,
patriarche d’Alexandrie, dans ses lettres 4 I’Allemand Photin (1593) et a 1’Anglais:
Edouard (1594); et encore Piga ne l’aurait-il admis que dans Pintention de mieux
marquer 'éloignement des Orienfaux pour le luthéranisme.



— 150 —

de raison et de science doit pouvoir rejeter et combattre libre-
ment. Une telle doctrine n’est ni du dogme, ni de la religion,
ni de la piété; une telle doctrine n’est qu'une abominable erreur,
en soi inconciliable avec le vrai dogme, et que la saine théo-
logie par conséquent ne peut que proscrire.

Bref, tout chrétien, tout catholique, ayant le devorr de
rejeter les opinions qui lui paraissent contraires au dogme
chrétien et le droit d'exprimer sa foi dans les termes mémes
employés par les Peres, est libre non seulement de ne pas
admettre le mot «transsubstantiation» que ’ancienne Eglise a
ignoré, mais encore de le combattre; non de combattre les
vrais fideles qui lui donnent une signification correcte, mais de
combattre U'erreur qu'il exprime, 1a oil sa signification ordinaire
et obvie est de fait erronée.

E. Micuaup.
(A suivre,)




	Études eucharistiques

