
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Études sur la latinisation de l'Orient

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES SUR LA LATINISATION DE L'ORIENT

III. Aperçu général et Conclusion*

IV.

Aux XVIe et XVIIe siècles, lorsque la papauté se vit
attaquée et abandonnée par une grande partie de l'Europe, elle

redoubla d'ardeur, pour tâcher de réparer en Orient ses pertes
de l'Occident. Quelle bonne fortune n'eût-ce pas été pour elle,
si elle eût pu dire aux protestants : Ce n'est pas seulement
moi qui suis contre vous et qui tiens vos doctrines pour
erronées, c'est aussi l'Orient tout entier! Aussi vit-on les papes
d'alors se livrer à un travail extraordinaire de diffusion du

latinisme parmi les nations qui professaient l'orthodoxie orientale.

En 1587, Sixte-Quint envoya près de toutes les Eglises
arméniennes l'évêque de Sidon, qui échoua. En 1622, fut fondée

à Rome par Grégoire XV la Congrégation pour la
propagation de la foi, à laquelle Urbain VIII, son successeur,
ajouta le Collège de la propagande où s'instruisaient et se

préparaient, pour les missions, des jeunes gens venus du

monde entier.
Les protestants sentirent le coup et comprirent la tactique ;

eux aussi, ils cherchèrent à se défendre auprès des Orientaux
et à faire de la propagande dans leurs Eglises. Au premier
abord, on aurait pu croire que les protestants, en déclarant
vouloir remonter à l'Eglise primitive, auraient plus de chances

que les papistes de plaire aux Orientaux et de trouver parmi
ceux-ci un appui contre les envahissements et contre les pré¬

voir la Revue, n° 12, 1895, p. 673-689.



— 109 —

tentions dominatrices de la papauté. Mais il n'en fut rien,
soit parce que les protestants, maladroits et dominateurs, eux
aussi, cherchèrent plutôt à accaparer et à conquérir à leurs
idées les populations orientales qu'à s'appuyer sur elles contre
Rome, soit parce que les Orientaux, qui confondaient encore
les religions, les Eglises, les races et les nationalités sous les
mêmes dénominations et dans les mêmes sentiments, ne

voyaient guère dans les protestants que des Allemands ou des

Anglo-saxons, hostiles d'instinct aux Grecs, aux Slaves, aux
Arméniens, etc. La question dès lors était déplacée, plus
politique et plus nationale que religieuse. Les jalousies et les
haines de races une fois transportées dans le débat, la théologie

ne pouvait qu'en souffrir par des déviations de questions,
par des altérations de points de vue et de principes, par un
esprit de parti inévitable, inconscient sans doute chez les
meilleurs, mais tournant tout à la polémique, outrant les
expressions et même les idées, en un mot continuant cette théologie

de combat qui avait déjà tant compromis le dogme dans
le passé, et qui devait, dans l'avenir, l'affaiblir et le compromettre

bien davantage encore.
De fait, le protestantisme des XVIe et XVIIe siècles fut

comme un brandon de discorde, soit en Occident, où, par son
défaut de critérium et de méthode, il divisa les esprits plus
qu'il ne réforma l'Eglise même, soit en Orient où, considéré
comme un moyen de propagandisme et de domination de la
part de races tenues pour hostiles et en conséquence détestées,

il provoqua des répulsions et des haines formidables.
Dans un milieu aussi agressif, la théologie, loin de s'élucider,
se compliqua, s'embrouilla, se déforma ; papistes et protestants,
exagérant les questions dans des sens opposés, tirèrent tout à
l'extrême; et les Orientaux, qui par la force des choses et
des circonstances ne purent rester en dehors de ces agitations
passionnées et passionnantes, en subirent le contre-coup ; eux
aussi, voulant repousser le protestantisme à tout prix, firent
plus ou moins cause commune avec les papistes, empruntèrent
quelquefois à ceux-ci dans leurs écrits théologiques des considérations,

des arguments, des expressions, qui leur paraissaient
utiles dans la circonstance, mais qui n'en étaient pas moins en
soi des nouveautés et des déviations. Le péril commun unit
souvent des ennemis, et souvent aussi la peur d'un mal nous



— 110 —

conduit dans un pire. Il est certain que la peur du protestantisme,

jointe à l'hostilité ressentie contre lui, rapprocha les
Orientaux sinon du système papiste, du moins de sa théologie
et de sa manière d'argumenter contre le protestantisme,
notamment dans la question des sacrements en général et de
l'eucharistie en particulier.

Telle fut la situation générale. Elle fut encore aggravée
par les affaires de France, et par le rôle particulier que
Louis XIV crut devoir jouer au milieu de ce conflit. Louis XIV
s'acharna contre les protestants pour divers motifs : d'abord,
parce qu'il voulait, comme roi, une France une, une pour
qu'elle fût forte, une en religion comme en politique ; à ses

yeux, le protestantisme était un principe de discorde et
d'affaiblissement, qu'il fallait étouffer autant que possible. Ensuite,
comme catholique, en combattant le protestantisme, il ne pouvait

que plaire à Rome, amener la papauté à lui faire des

concessions et à lui pardonner ses fautes. Le seul fait de la
brutale révocation de l'Edit de Nantes (1685) montre à quel
degré de violence le gouvernement de Louis XIV était arrivé.
De même qu'on voulait ruiner les protestants politiquement
et même matériellement, ainsi voulait-on les annihiler aussi

en théologie et en religion. Depuis longtemps déjà on avait
poussé dans cette voie les théologiens gallicans et les théologiens

ultramontains. Les esprits, d'ailleurs, étaient d'eux-mêmes
à la lutte. Les protestants, qui le sentaient et le savaient, se

défendaient avec une passion non moins vive. Certes les haines
et les injustices dont ils furent l'objet doivent leur faire beaucoup

pardonner, mais il faut pourtant reconnaître, d'autre

part, qu'au lieu de réfuter leurs adversaires avec calme et de

se tenir exclusivement sur le terrain de la religion et de la
science, ils envenimèrent souvent le débat et attisèrent le feu

par leurs maladresses, leurs personnalités blessantes, leurs

exagérations, leurs prétentions. Le mal alla en empirant, et les

discussions furent peut-être plus excessives encore au XVIIe
siècle qu'au XVI0. Il suffit de lire, pour s'en convaincre, les

écrits de Bossuet contre les protestants, notamment son
Histoire des variations des Eglises protestantes (1690) et sa Défense

(1693); les écrits des protestants Ferri (f 1669), Claude (f 1687),.

Jurieu (f 1713) ; ceux du P. Maimbourg contre Jurieu, ceux
de Claude et de Jurieu contre Arnauld, ceux d'Arnauld (f 1694)



— Ill —

contre les calvinistes, ceux de l'abbé Renaudot (f 1720) contre
Aymon, ceux du P. de Paris contre Claude, ceux du P. Scheff-

macher (f 1733) contre les protestants, etc.

Donc, si les XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles ont été des

siècles peu favorables à l'exposition exacte et au développement

régulier d'une saine théologie, soit à cause de la violence
des uns qui outraient les notions et s'efforçaient de les faire
tourner à l'avantage de leur propre parti, soit à cause de

l'indifférence des autres, qui laissaient faire les violents pour
s'épargner les ennuis d'une opposition, on peut dire que
l'époque particulière du règne de Louis XIV (1643-1715) mérite
d'être tenue en particulière suspicion, d'abord parce que, à
cette époque, les jésuites tout-puissants ont usé de leur influence

pour propager leur fausse théologie, soit en Occident, soit en

Orient; ensuite, parce que Louis XIV, absolu dans son caractère

et dans sa religion non moins que les jésuites eux-mêmes,
est intervenu personnellement dans certaines questions et s'est
permis, pour le succès de la fausse théologie qu'il favorisait,
des moyens de propagande violents et injustifiables, qui
suffiraient par eux-mêmes à rendre cette théologie suspecte, si sa
fausseté n'était pas déjà démontrée par ailleurs ; enfin, parce
que les papes qui ont été d'accord avec lui ont profité de ses
faveurs et de sa puissance pour faire triompher leurs doctrines,

et parce que les papes qui ont été en lutte contre lui
ont encore exagéré, pour lui tenir tête plus impérieusement,
leur prétendue suprématie, qu'ils ont présentée comme absolue

et infaillible.
Les idées théologiques qui ont été développées dans un

tel milieu et sous de telles influences ne sauraient donc faire
autorité. C'est de la théologie de parti, qui, loin d'expliquer
le dogme chrétien, le mutile, le dénature, le fausse, sinon
dans toutes ses parties, du moins sur des points importants,
assez en tout cas pour qu'il soit nécessaire, si l'on veut
remettre le vrai dogme dans sa vraie lumière, de remonter
jusqu'à l'époque où le scolasticisme des théologiens, les
discussions envenimées des partis, les jalousies d'Eglise à Eglise,
les haines de races contre races, n'avaient pas encore rompu
l'unité de l'Eglise universelle, unité si nécessaire pour le libre
et tranquille épanouissement de la saine théologie.



— 112 —

Les violences de la propagande jésuitique et ultramontaine
en France, sous Louis XIV, sont connues. Les calomnies
dirigées contre les jansénistes, les violences exercées non seulement

contre les protestants, mais encore contre les catholiques
qui rejetaient telle ou telle bulle de tel ou tel pape, la
destruction de Port-Royal en particulier, les persécutions dirigées
contre les port-royalistes et leurs amis, suffisent amplement à

montrer par quels arguments, par quels procédés Rome et
ses fidèles ont répandu et fait accepter leurs idées. La Terreur
jacobine n'a pas été plus violente dans l'ordre politique que
la Terreur jésuitique dans l'ordre religieux. Quant à la propagande

faite en Orient, d'une part par Rome et ses missionnaires,

d'autre part par Louis XIV et ses ambassadeurs, par
ses consuls et ses autres agents, nous savons, notamment par
l'incroyable et horrible histoire du patriarche Avedick, ce

qu'elle a été.
On se fera une idée du ton et du diapason de la

discussion, lorsqu'on saura, par exemple, que le grave Arnauld
lui-même traitait les protestants de gens sans foi, sans
honneur, sans conscience, sans piété, sans religion, et qu'il a

avoué, pour se concilier les faveurs de Louis XIV, que dans

son Apologie pour les catholiques, il a fait « non pas tant
l'apologie des catholiques que celle du roi. » «je l'ai justifié,
dit-il, sur les moyens qu'il emploie pour le retour de ses
sujets à l'Eglise catholique. » Le ton Adolent d'Arnauld provoqua
un ton plus violent encore dans Jurieu, qui, dans son Esprit
de M. Arnauld (Deventer, 1684), répliqua ainsi (T. I, p. 34):
« On s'était déjà bien douté que les deux volumes de l'Apologie

contre la politique du clergé avaient été écrits par politique,
et non par sete de religion. Mais on ne s'attendait pas que
M. Arnauld en demeurerait d'accord de si bonne foi. Le bon

homme se lasse de son exil et de ses courses, il découvre la

bassesse de son âme. » Puis, Jurieu développe les pensées
suivantes : « Esprit vindicatif de M. Arnauld et de ses disciples.
Il n'épargne pas même ses amis ; manière dont il traite le

P. Malebranche. Esprit de brouillerie et de cabale de M.

Arnauld. Hypocrisie de M. Arnauld ; il est un de ces faux bigots

dangereux dans les Etats ; il sacrifie les plus augustes vérités
à ses intérêts présents et à ses passions. M. Arnauld et ses

disciples n'ont pas de véritable respect pour les Mystères; ils



— 113 —

retiennent la vérité en injustice. M. Arnauld nie sans pudeur
des faits notoires, il biaise d'une manière honteuse; il est un
chicaneur sans sincérité, un accusateur sans sincérité, un dé-

clamateur sans sincérité. M. Arnauld sans bonne foi change
de sentiments selon les temps et selon ses intérêts; il est de

mauvaise foi dans les disputes; il trahit ses sentiments, selon

toutes les apparences, dans ses disputes pour soutenir la
présence réelle et la transsubstantiation » ; etc. Bref, « on voit
qu'il est janséniste, qu'il est violent jusqu'à la fureur, plein
d'amour-propre, et d'une fierté qui n'a pas d'exemple, et qu'il
a d'ailleurs de l'habileté... Son orgueil, sa violence et sa
mauvaise humeur lui ont mis sur les bras des gens de tout
ordre et de toutes religions... Je vous avoue que je suis tenté,
il y a longtemps, de faire connaître au monde ce Tartuffe,
qui impose au genre humain depuis tant d'années (I, p. 6-7), et
qui cherche à présent le crédit et la faveur plus que la
vertu (p. 19). »

C'est par des injures aussi odieuses qu'on discutait et
qu'on disputait à cette époque, entre théologiens! Il est certes
pénible de les relater, mais il le faut pour dire la vérité, pour
rétablir les faits trop oubliés et pour ramener les esprits à

une juste appréciation des choses.
De même que le pape avait envoyé en Orient de

nombreux agents, moines et autres *), soit pour y gagner des
adhérents au latinisme, soit pour s'y procurer des documents
qu'on pût exploiter contre les protestants; de même Louis XIV
chargea ses ambassadeurs à Constantinople de travailler dans
le même sens et de faire la même besogne. C'est ainsi que,

*) On lit dans le Deutscher Merkur du 23 février 1895, p. 59: «Dominikaner
namentlich suchten nunmehr auch die Griechen über die Rechte der römischen
Päpste zu belehren. Es war umsonst. Aus dem Altertum konnten sie nicht
nachgewiesen werden. Da geschah das Unglaubliche, dass man Aussprüche alter
hochangesehener griechischer Kirchenväter erdichtete, der sogen. Pseudo-Cyrillus... Hastig
griff man hier nach diesem neuen Fund und führte ihn in die Literatur ein. » —
On connaît le matérialisme et les exagérations de l'école thomiste dans les questions
des sacrements, de la grâce et de l'eucharistie, ainsi que les excès de Thomas
d'Aquin dans son office du Corpus Christi. Les dominicains, par esprit de corps et
d'école, se sont fait un devoir de répandre leurs idées en Orient comme en Occident.

— En 1745, dans son Histoire des sacrements (T. II, p. 153), Dom Chardon
a écrit que l'usage de donner la communion sous les deux espèces aux fidèles a
été abrogé chez les Maronites «il y a environ cent ans», donc vers 1645, et
qu'ils se sont alors conformés à l'usage présent de l'Eglise catholique-romaine sur ce
point.

Bévue intern, de Théologie. Heft 13, 189e. 8



— 114 —

comme nous l'avons vu*), M. de Nointel, arrivé à Constantinople

en octobre 1670, ne cessa d'y intriguer selon les
instructions qui lui avaient été données, se rendit dans le même
but à Jérusalem en avril 1674, envoya à la cour des
documents qui furent vivement attaqués par les protestants,
surtout par Aymon, mais qui n'en furent pas moins utilisés contre
eux par tous les théologiens non protestants.

C'est en vain que Aymon voulait mettre en lumière les

points communs aux calvinistes et aux Orientaux, Renaudot
s'y opposait de toutes ses forces, déclarait ses termes «

ampoulés » et ses injures « atroces » 2), tant les esprits, dans le

camp romaniste, étaient échauffés et aigris
Les luttes qui eurent lieu en Orient au sujet de Cyrille

Lucar (1572-1638) ne paraissent pas avoir été moins ardentes.
Ses exils à Rhodes et à Ténédos, sa mort violente, les ana-
thèmes lancés après sa mort non seulement contre ses doctrines,
mais même contre sa personne, et cela avec une opiniâtreté
souvent haineuse qui dura plus de trente ans, sont des indices
trop manifestes de la passion avec laquelle la question du

protestantisme fut traitée en Orient. Loin de moi la pensée
d'innocenter Cyrille Lucar, mais loin de moi aussi la pensée
d'accepter tout ce que les émissaires de Rome ont répandu
contre lui en Occident et en Orient8). Si son désir de rapprocher

les Orientaux et les protestants pour mieux lutter contre
la papauté, qu'il avait appris à connaître en Italie même,
était sage et grand, la façon dont il s'y prit pour le réaliser

') Voir le numéro io de la Revue, p. 217-242.
2) Perpétuité de la foi, édit. Migne 1841, T. IV, col. 73.
3) Voir les Biographies des Patriarches par Manuel Gédéon; Constantinople,

Lorenz et Keil, 1890. On lit dans cet ouvrage: «Quand Cyrille Lucaris remonta

pour la sixième fois sur le trône pontifical en 1638, les missionnaires de la vieille
Rome grincèrent des dents... Connaissant que les morts seuls ne reviennent pas,
ils inventèrent tout pour exciter le peuple et les puissants contre ce héros de l'orthodoxie,

qui fut enfin leur victime le 27 juin 1638... A la honte du catholicisme

(romain), disent Marc Renieris (très docte jurisconsulte) et M. Sathas, les historiens
conservent la mémoire de ce que coûta le sang de Cyrille à la cour romaine : Rycaut
évalue ce prix à 50 000 couronnes ; selon Sagredo, il fut de 40 000 écus. Retrouve

par de pieux pêcheurs, le corps de Cyrille fut enseveli; mais, grâce aux machinations

insensées des jésuites, on l'exhuma et on le précipita dans la mer ; les vagues le

déposèrent à Halki, où on le cacha durant un an. Parthenius ramena la dépouille
de Cyrille dans le patriarcat, à l'exception du crâne qu'on garda comme une relique
au couvent de la Vierge à Halki... » Cité par M. L. Leuwen, dans le Mémorial

diplomatique, -2,-2 décembre 1894, p. 1140.



— 115 —

semble avoir été malheureusement pleine de fautes. Les
protestants, de leur côté, loin de le servir, le compromirent par
leur étroitesse et leur désir de dominer ; de telle sorte que les

Orientaux, irrités contre Cyrille et contre les protestants, se

rapprochèrent plutôt de Rome, qu'il s'agissait cependant de

combattre, et subirent dans ce rapprochement intéressé une
influence néfaste qu'il est facile de constater, surtout à partir
de 1638.

Aujourd'hui que nous voyons à quoi ont abouti le
protestantisme et le papisme, nous pouvons juger avec plus
d'indépendance et plus d'exactitude l'attitude prise par les Orientaux,

en constater les effets et les conséquences. De fait, la
généreuse tentative de Cyrille Lucar a complètement échoué,

parce qu'elle a été prématurée, mal conçue, mal préparée et
mal conduite, sans la franchise et sans la précision nécessaires.
Après sa mort, ses défenseurs protestants ont plus nui à sa
cause et à son projet qu'ils ne les ont servis; ses adversaires
en ont profité, et c'est ainsi que les passions, au lieu de

s'apaiser, se sont envenimées, et que les questions, loin de

s'éclaircir, se sont obscurcies, grâce à une théologie de combat,

dans laquelle les mots incompris et amphibologiques
réussissent toujours à voiler les idées et souvent à les fausser.

V.
Renaudot, dans sa Défense de la Perpétuité de la foi *), a

fait plusieurs aveux qu'il importe de relever, et qui montrent
combien cette époque a été troublée et comment les documents
qu'elle a produits sont loin d'être des sources pures. Oui,
Aymon a été trop loin, en y signalant presque partout des
impostures. Mais il est exact, d'autre part, de reconnaître que
le véritable dogme de l'ancienne Eglise doit être cherché dans
les calmes Expositions qu'en ont faites les Pères d'après la
tradition constante, unanime et universelle, et non dans des

pièces théologiques, où le ton de la polémique domine, et où
il s'agit plus de réfuter et de condamner un adversaire que
de constater historiquement et pacifiquement ce que l'Eglise
universelle a toujours cru. Si donc nous trouvons très intéressants

et même très importants les documents théologiques du
XVIIe siècle, c'est uniquement comme miroir des opinions et

*) Edition Migne, 1841.



— 116 —

des passions du temps, des mouvements des esprits et des

Eglises, choses toujours instructives, même quand elles sont
tristes.

On sait que le synode de Constantinople qui a été tenu
en 1638 contre Cyrille Lucar, a été dirigé par Cyrille de Ber-
roée. Renaudot dit à ce sujet (col. 34) : « Après la mort de

Cyrille Lucar, Cyrille de Berroée fit condamner sa mémoire
aussi bien que sa doctrine; et quoiqu'on pût attribuer, comme
quelques Grecs ont fait, ce zèle contre la personne de Cyrille
à leurs inimitiés particulières, il paraît présentement, par les

pièces que produit le sieur Aymon, que ce dernier ne l'accusait

pas à faux. » Allatius a reconnu que Cyrille de Berroée
a été ingrat et injuste envers Cyrille Lucar (col. 121). Renaudot

a fait d'autres aveux non moins importants sur les
mémoires « bons et mauvais » de M. de Nointel et sur les Actes
du concile de Jérusalem de 1672 *).

On voit, par ces aveux, que les critiques d'Aymon contre
les documents orientaux utilisés par les auteurs de la Perpétuité

n'étaient pas toutes dénuées de fondement. Renaudot cite
même (col. 72) les paroles suivantes d'un Suédois, nommé Lauren-
tius Normannus, qui, ayant fait imprimer la Confession orthodoxe

à Leipzig en 1695 avec sa traduction latine, s'exprima
ainsi dans sa préface : « Pour moi, qui me suis engagé seulement

à traduire cet écrit, et non pas à en faire l'apologie ;

comme je ne voudrais pas nier qu'il ne se soit introduit un
grand nombre de nouveaux dogmes 2) dans les Eglises orientales

par les artifices des missionnaires de Rome, et par les

persuasions mêlées de violence des papes ; comme j'avoue que
la chose parle d'elle-même, etc. »

Et pendant qu'on accusait les uns de professer les
nouvelles doctrines de Rome, on en accusait d'autres de professer
celles des calvinistes. Ce reproche n'a pas été fait à Cyrille
Lucar seulement, mais aussi au logothète Jean Caryophylle,
contre qui le patriarche Dosithée publia un livre en 1698,

parce que, dit Renaudot (col. 153), il «était tombé dans les erreurs
des calvinistes. »

x) Voir le numéro io de la Revue internationale de Théol, janvier 189S5

p. 236-238.
2) L'auteur prend évidemment le mot « dogmes » dans le sens d'opinions

relatives au dogme.



— 117 —

Il est certain que plusieurs théologiens orientaux de cette

époque ont étudié en Occident, soit dans des universités d'Italie,

soit ailleurs, et qu'une influence occidentale, romaniste ou

calviniste, a pu s'exercer plus ou moins sur leurs esprits. Renaudot

cite, entre autres : Cyrille Lucar, son maître Mélétius Piga,
qui fut patriarche d'Alexandrie; Gabriel de Philadelphie,
Georges Coressius, Mélétius Syrigus, Grégoire protosyncelle,
Dosithée, Nectarius (col. 184). Renaudot nie qu'ils aient été latinisés,

et cela parce qu'ils n'ont pas admis le concile de Florence
et qu'on n'est latinisé, dit-il, « que lorsqu'on reçoit les cinq
articles compris dans le décret d'union de Florence. » Le fait
est qu'on n'est appelé «uniate» que lorsqu'on est uni à Rome,
c'est-à-dire lorsqu'on reconnaît l'autorité du pape; mais la
vérité est aussi que, sans reconnaître la juridiction du pape,
on peut admettre certaines doctrines enseignées par le parti
ultramontain et s'inspirer de son esprit, de ses points de vue,
de ses procédés, de sa théologie, etc. Oui certes, il faut louer
le patriarche de Jérusalem, Nectarius, d'avoir écrit, vers la fin
de sa vie, un Traité contre la primauté du pape, dans lequel
il a établi des thèses solides l)\ mais il n'en est pas moins vrai
que Aymon a reproché à beaucoup d'Orientaux de s'être laissé
quelque peu romaniser, et que, sur ce point très important, il
n'a pas été sérieusement réfuté par Renaudot.

Aymon, en effet, a reproché, d'une manière générale, aux
Orientaux, de « ne pas raisonner juste sur les matières
spéculatives de la théologie scolastique des Latins, de telle sorte
qu'il est presque impossible de leur faire comprendre l'état de
la controverse qui est entre les protestants et ceux de l'Eglise
romaine, touchant la communion au corps et au sang de J.-C.
Car aussitôt que l'on tombe d'accord qu'il se fait un changement

sacramentel dans le pain eucharistique, ils s'imaginent
que ce changement est un changement de substance. On n'en doit

a) Ce Traité a été imprimé à Jassy en 1682, par les soins du patriarche
Dosithée, neveu de Nectarius. Il y est démontré: i° que l'Eglise latine n'est point
la véritable Eglise catholique (p. 157); 2° que les latins ont falsifié et corrompu
les passages des saints Pères (p. 15); 30 qu'ils méprisent et foulent aux pieds les
saints canons (p. 46); 31° que par leurs nouveautés ils sont contraires à la doctrine
des apôtres et de l'Eglise (p. 53) ; 270 qu'ils se servent de pièces fausses et
apocryphes et corrompent les histoires (p. 69) ; 180 qu'ils ne savent pas la vérité et ne
la veulent pas apprendre (p. 71); 13° qu'ils ôtent à Jésus-Christ la qualité de chef
de l'Eglise pour la donner au pape (p. 155). — Cité par Renaudot, col. 243.



— 118 —

pas être surpris, puisque les plus savants d'entre eux, étant élevés
en Italie, y embrassent tous les dogmes que les conciles d'Orient
n'ont pas décidés et que la pratique de leur Eglise ne fixe pas.
Aussi les appelle-t-on dans les pays du Levant, quand ils
tiennent le langage de l'Eglise romaine, latinophrones, ou bien
Grecs latinisés, pour les distinguer des autres. » Or, à cette
affirmation positive, Renaudot ne réplique que par des banalités
et des injures (col. 193): «Ne croirait-on pas, dit-il, sur un pareil
discours, que le sieur A. a feuilleté tout ce qu'il y a d'ouvrages
de Grecs modernes imprimés ou manuscrits, lui qu'on peut
démontrer n'en avoir pas lu un seul, sinon dans les
extraits qu'il en a trouvés traduits en différents livres, et qu'il
a même lus fort négligemment etc. » Renaudot prétend que, de

ce que les Orientaux ont persisté à rejeter le filioque, ils ont
été aussi rebelles à l'admission de toutes les autres doctrines
purement romaines (col. 195). L'argument n'est pas péremptoire;
car, pour repousser le filioque, il suffisait de vouloir maintenir
tel quel le texte du symbole de Nicée-Constantinople ; tandis que
le maintien de ce texte ne prémunissait nullement contre
l'admission, dans les écrits de spéculation théologique, du mot
« transsubstantiation » et d'autres doctrines de cette nature.

N'est-il pas permis, par exemple, de trouver quelque peu
«romain» le langage du patriarche Dosithée, lorsqu'il parle
des chrétiens « soumis au trône apostolique de Jérusalem
(col. 154)?» Lorsque le patriarche de Constantinople, Jean-le-
Jeûneur (f 595), inaugura ce genre de style, il fut sagement
repris même par le patriarche de Rome, Grégoire le Grand

(f 604). Mais depuis, Rome a singulièrement renchéri sur Jean-
le-Jeûneur, et nous voulons croire que Dosithée, en parlant ainsi,
a été plutôt inspiré par Rome que par Constantinople. Donc,
alors même que Dosithée aurait été, comme son oncle, hostile
à la suprématie du pape, ce que Renaudot affirme (col. 159),

il n'en aurait pas moins employé des expressions regrettables
et contraires à la simplicité du langage chrétien de l'ancienne
Eglise.

Telle est l'impression produite par la lecture attentive des

écrits de Renaudot sur ce point. Une autre impression, plus
vive encore, c'est que les points de vue du XVII9 siècle ne

sont plus du tout ceux du XIXe; c'est que nous, anciens-catholiques,

qui cherchons l'union des Eglises, nous avons des



— 119 —

sentiments tout autres, préoccupés que nous sommes par des

questions autres. Plusieurs des préjugés les plus vivaces du

XVIIe siècle ont disparu aujourd'hui; les personnalités et les

questions personnelles ne sont plus en jeu; les questions ont
changé d'aspect et même de portée; le protestantisme est

jugé plus équitablement et plus exactement; on voit mieux à

quel état de division l'ont conduit ses principes et ses procédés

; cette décomposition toujours croissante du protestantisme
actuel crée une situation toute nouvelle et des devoirs
nouveaux ; les ouvrages des Pères sont aussi plus et mieux connus,

les visées et les procédés de la papauté plus à découvert,
les théologiens désireux de travailler à l'union des Eglises
plus nombreux, plus instruits de la question, plus désintéressés
et plus vraiment soucieux des intérêts de l'Eglise universelle.

Par exemple, Renaudot a longuement discuté si Cyrille
Lucar a écrit la Confession de foi qui lui est attribuée. Or
cette question, aujourd'hui, nous paraît très peu importante ;

il ne s'agit plus ni de la personne de Cyrille Lucar, ni de
ses écrits authentiques ou non, ni même de ses doctrines
personnelles ; il ne s'agit pas davantage de ses adversaires, de
leurs écrits et de leurs doctrines; il ne s'agit même plus des
débats qui ont eu lieu entre les Orientaux et les protestants
de cette époque, parce que, même en admettant qu'il y ait
des Orientaux qui n'aient nullement changé, les protestants et
le protestantisme ont tellement changé, le papisme aussi, que
nous n'avons plus à épouser ni aucune de ces querelles, ni aucun
des préjugés qui en ont été les causes ou les résultats. Nous
sommes trop éloignés de Jérémie II (f 1594), de Cyrille de
Berroée, de Parthénius-le-Vieux, de Mélétius Syrigus, de Siméon
de Thessalonique, de Nectarius, et même de Dosithée, pour
pouvoir nous placer à leurs points de vue; quelque respect
que nous ayons pour plusieurs d'entre eux, nous ne saurions
les considérer comme des Pères de l'Eglise, ni reconnaître à
leurs confessions de foi d'autre caractère que celui de
documents théologiques que l'Eglise universelle n'a jamais ratifiés
comme dogmes, et qui n'ont même jamais été soumis à son
jugement oecuménique. Ces documents sentent les personnalités,

les discussions, les querelles, et sont rédigés dans un style
et avec des expressions que notre époque admettrait difficilement.

Les difficultés que nous avons pour faire accepter dans



— 120 —

la société contemporaine les vrais dogmes professés par l'Eglise
universelle, sont déjà assez grandes par elles-mêmes ; et ce
serait une faute grave de les compliquer encore par des
difficultés provenant de documents particuliers qui ne sont ni
universellement admis, ni indispensables. Nous ne voulons plus
de polémiques tendant à diviser les Eglises, ou même respirant

encore la division ; nous voulons seulement des explications

calmes et scientifiques, documentées et simplifiées,
tendant uniquement à l'union et à la paix, à l'union dans le même
dogme universel, à la paix dans la même liberté et la même
charité.

VI.

L'ouvrage d'Aymon intitulé : Monuments authentiques de la
religion grecque (1708), contient des documents nombreux sur
le mouvement de latinisation en Orient au XVIIe siècle ; mais
il contient aussi des appréciations si manifestement exagérées,
des sentiments si personnels, des expressions si déplacées et
si blessantes, des discussions si violentes, qu'il est impossible
de se ranger complètement à l'avis de l'auteur. Un écrivain
qui discute sur ce ton et qui se permet de tels procédés, ne
peut qu'exciter contre lui les lecteurs impartiaux. Je fais donc
la part de l'homme et de ses faiblesses aussi grande que
possible ; mais, cette part faite, restent toujours certains faits
racontés par lui et non réfutés par ses adversaires, faits racontés

avec des noms propres, avec des détails précis, avec des
dates positives, toutes choses qu'il est bien difficile d'inventer
et que Aymon n'aurait certainement pas livrées à la publicité,
si elles eussent été de pures fantaisies de son imagination. Je
me bornerai à citer celles-là seulement qui offrent ce caractère
de positivité et de sincérité, et dont je n'ai trouvé la réfutation

nulle part. Telle est, ce me semble, la mesure exacte
dans laquelle on peut et on doit faire usage de l'ouvrage en
question, jusqu'à plus amples informations.

Se référant à une lettre de Nointel à Louis XIV, datée
de Péra le 10 juillet 1672, Aymon affirme que cet ambassadeur,

pour obéir aux ordres que le roi lui a donnés touchant
les chrétiens orientaux — ordres qui s'étendent non seulement
sur le temporel, mais encore sur le spirituel, — a logé chez
lui à Constantinople des patriarches et des archevêques; qu'il



— 121 —

a cherché dans des couvents, dans des villes de l'archipel, etc.,
des attestations d'évêques et de prêtres relativement à leur
croyance sur l'eucharistie ; qu'il y a mis un grand zèle dans
le but de réfuter «la prétention d'un ministre calviniste sujet
de S. M. le roi de France, lequel ministre soutient dans divers
Traités que les Grecs, les Arméniens et les autres communions
orientales, séparées de l'Eglise d'Occident, ne croient point la
présence réelle de J.-C. dans l'Eucharistie, ni le changement
réel et substantiel du pain et du vin en son corps et son sang,
et qui s'opiniâtre sur ce principe à soutenir que les Orientaux
n'adorent point du culte de latrie J.-C. présent réellement dans
l'Eucharistie *). »

Autant Aymon met de zèle à discréditer Nointel et les
documents eucharistiques procurés par ce dernier, ainsi que
les membres du « conciliabule » de Jérusalem de 1672, qu'il
appelle «créatures du papisme3)», autant il cherche à
réhabiliter Cyrille Lucar, et à faire reprendre le projet de
rapprochement conçu par ce patriarche, rapprochement, contre Rome,
entre les Orientaux non latinisés et les protestants. Il est
persuadé que les Orientaux ont été trompés par les Occidentaux

papistes au sujet des calvinistes. Il rejette, comme calviniste,

les doctrines que les Orientaux mal renseignés imputent
à son Eglise, notamment celles qu'a signalées le patriarche
d'Antioche, Macaire, en 1671 3). Il prétend qu'il y a entre les
vrais orthodoxes et les calvinistes de grandes conformités
doctrinales, et qu'une entente pourrait être faite.

« Il ne s'est trouvé jusqu'à présent, dit-il, aucun théologien
ou controversiste de l'Eglise romaine qui ait osé mettre en
avant et encore moins entrepris de soutenir : que les réformés
ou calvinistes n'ont aucune conformité de sentiment avec les
chrétiens de l'Eglise grecque, sur les points fondamentaux de
la religion4). » — « Les théologiens de la communion de Rome
ne font pas difficulté d'avouer que la plupart des points
fondamentaux du véritable christianisme se trouvent dans la
confession de foi des Eglises- réformées aussi bien que dans celles
des Grecs et des Latins5). » — Aymon. s'indigne que « les
imposteurs de Jérusalem» osent soutenir qu'il n'y a aucune
conformité entre la créance des Grecs et celle des réformés.

1) Ouvr. cité, p. 463.
2) P. 436-437. B) P- 457- 4) P. 261. 5) P. 310.



— 122 —

Aymon se trompe; il fait dire au concile de Jérusalem ce

qu'il n'a pas dit. Ce concile, en effet, s'est borné dans son
décret à condamner Cyrille « qui a dit calomnieusement, dans

l'inscription de ses articles impies, que toute l'Eglise orientale
était du sentiment de Calvin. » On voit la différence.

La situation était celle-ci. Le ministre Claude et d'autres
calvinistes ayant prétendu qu'ils étaient dans le vrai, et
s'étant prévalus à leur avantage des écrits de Cyrille Lucar,
les patriarches se réunirent à Jérusalem en 1672, sous Dosithée,

patriarche de cette ville, pour repousser les doctrines
attribuées à Lucar, celles des calvinistes, et pour exposer
leurs doctrines à eux x). Plus tard, les auteurs de la Perpétuité
de la foi en appelèrent au concile de Jérusalem et aux croyances
des Grecs pour combattre les calvinistes, et pour soutenir
leurs propres assertions, tendant à montrer qu'il y a accord
entre Rome et les Orientaux. Alors Aymon attaqua les Grecs
du concile de Jérusalem, et les Gallicans de Port-Royal, et les

Romains; et il soutint que les calvinistes n'étaient pas des

hérétiques; que, s'ils avaient été séparés de l'Eglise romaine

par le concile de Trente, ils ne l'étaient pas de l'Eglise
universelle, de l'Eglise primitive, à laquelle ils en appellent;
qu'ils admettent l'Ecriture et la tradition des trois premiers
siècles ; qu'il y a une différence entre les anciennes traditions
des Grecs et les traditions modernes des Romains.

Aymon voulait montrer aux Orientaux que les calvinistes
étaient calomniés à leurs yeux par les papistes et par les

gallicans; qu'au fond les calvinistes étaient plus près des Orientaux

que les membres de l'Eglise romaine ; que les patriarches
Cyrille de Bérée et Parthénius le vieux ont été des amis des

jésuites; que Dosithée de Jérusalem n'a pas été véridique,

') Le concile de Jérusalem a déclaré (v. Aymon, p. 278) : 1° que jamais
l'Eglise d'Orient n'a connu Cyrille pour tel que les luthériens disent qu'il était, et

qu'elle n'a jamais connu comme son ouvrage les dix-huit chapitres en question; —
2° que, supposé même qu'ils fussent de lui, il les a donnés tout à fait en cachette,
sans qu'aucun des Orientaux et bien moins l'Eglise catholique en eût connaissance;
— 3° que la Confession de Cyrille n'est point la Confession de l'Eglise d'Orient;
— 4° qu'il est impossible que les Orientaux aient eu connaissance de cette confession,

ou que le sachant il est absolument impossible qu'ils fussent chrétiens ; —
5° que les Orientaux ont toujours eu tant d'horreur de ces chapitres qu'on a
souvent vu Cyrille protester contre, et enseigner le contraire dans l'Eglise; et que,
seulement à cause qu'il n'avait pas écrit contre ces chapitres, il avait été frappé
d'excommunication et d'anathème dans deux conciles.



— 123 —

qu'il est seul l'auteur des actes du concile de 1672, qu'il les

a fabriqués pour plaire à M. de Nointel, ambassadeur de

France, etc.
« Il ne faut pas s'étonner, dit Aymon, que M. de Nointel,

qui était un habile ministre d'Etat, ait employé des jésuites
pour forger des pièces propres à combattre les réformés; car
il savait fort bien qu'ils sont capables d'en faire pour toutes
sortes d'entreprises*). » Allusion au Père Michel, jésuite, qui
a été envoyé par M. de Nointel à Néophite, patriarche
d'Antioche, en 1673, et qui a renseigné ce dernier! — Et encore:
«M. de Nointel a envoyé des jésuites dans tout l'Orient pour
séduire les Grecs, comme il a séduit lui-même ceux de
Constantinople et des îles de l'archipel, pour se faire un mérite
auprès du roi son maître, et pour seconder les pernicieux
desseins des prélats de l'Eglise gallicane, qui cherchaient
divers moyens pour confondre et détruire les réformés2). »

D'après Aymon, le patriarche de Constantinople, Denis,
ex-archevêque de Larisse, était en 1672 criblé de dettes ; son
siège devait des arrérages de 350 000 écus (soit plus d'un
million de livres). Ayant donc besoin d'argent et menacé de

déposition, il fit sa cour à M. de Nointel, dont la protection
lui était nécessaire et « qui était le principal appui de tous
ceux qui voulaient le munir de quelque confession de foi
conforme aux sentiments de l'Eglise romaine. » C'est ainsi que ce
patriarche Denis « lui fit sa cour en dressant un acte de quelques

articles de religion, que ses métropolitains et surtout ceux
qui recevaient pension du roi de France, ou de la cour de
Rome, n'osèrent refuser de signer ; ensuite de quoi, ce
patriarche en envoya l'original à M. de Nointel, par trois
métropolitains. » Et ce manuscrit, envoyé par Nointel au roi, a été
utilisé à Paris; et c'est ainsi que les Docteurs de Port-Royal,
dans la Perpétuité de la foi, ont été renseignés sur la croyance
des Grecs 3)

Aymon dit expressément (p. 455) : « Et pourquoi ce
nouveau patriarche (Denis) s'est-il montré si complaisant à
accorder en faveur du papisme ce que tous les Grecs refusent,
si ce n'est parce qu'il avait beaucoup plus à cœur les intérêts
de l'ambassadeur de France et de la cour de Rome, qui lui

') P. 46i. 2) P. 462-463. 3) P. 454-455-



— 124 —

avaient fourni de l'argent pour acheter des Turcs le patriarcat
de Constantinople, que non pas ceux de la véritable Eglise
grecque, où il n'était regardé que comme un usurpateur et un
tyrani » Aymon attaque aussi Macaire, patriarche d'Antioche,
qui, en 1671, a écrit un manifeste contre les calvinistes,
manifeste où l'on impute à ceux-ci des doctrines qui ne sont pas
les leurs, et où l'on déclare que les Grecs, en professant la
doctrine de ce manifeste, conviennent avec la sainte Eglise
de Rome! Aymon dit qu'un tel langage est un langage de

Grecs latinisés et traîtres (p. 459-460). En 1673, le patriarche
d'Antioche n'était plus Macaire, mais Néophite, ami des jésuites
et de M. de Nointel (p. 461).

Aymon signale les fourberies des jésuites A II indique
quelques-uns des nombreux agents de Rome qui ont fourni
de fausses confessions de foi: c'est un capucin nommé Justinien,
qui, à Alep, a procuré celles du 4 janvier et du 20 février 1668,

et, avec le concours du consul de France, François Baron,
celle du 1er mars de la même année; c'est Nointel qui a fait
faire celles du 24 nisan 1669, du 18 d'hasur 1670, du 5 de

mésein 1670, du 12 avril 1671, etc; c'est le seigneur Condoles,
maître de l'artillerie du château de Babylone, qui a légalisé
celle du 20 octobre 1671; c'est le nonce du pape Ridolphi qui
a procuré celle du 1er août 1671. Il est à noter qu'une confession

de foi du 20 octobre 1671 n'a été signée que par un seul
moine du monastère de St-George Ont travaillé dans le même
sens un Vénitien nommé Quirino et un Génois nommé Fieschi2).
En 1671, un capucin nommé Lazare ayant prié le patriarche
Païsius d'Alexandrie de lui envoyer une confession de foi sur
les saints mystères, Païsius en écrivit à Nectaire de Jérusalem,
qui lui répondit que c'était une fourberie de capucin 3). A en
croire Aymon, on aurait fabriqué à Paris, en octobre 1668, le
témoignage d'un Egyptien nommé Gaspar, prêtre arménien
du grand Caire, et celui d'un prêtre moscovite, nommé Irva-
nouviste 4).

Parmi les faux Grecs ou Grecs latinisés, créatures de

Rome, Aymon signale, outre le patriarche Denis déjà
mentionné, les sieurs Tarsia et Panajotti. Celui-ci, «fameux inter-

') p. 461-462. 2) p. 497-499.
3) P- 492-496. Voir aussi la Revue, numéro io, p. 240-241.
*) P. 500.



— 125 —

prète et habile courtisan, fort attaché à l'ambassadeur de

France», ne restait séparé extérieurement de l'Eglise de Rome

que pour lui rendre des services plus efficaces, en épiant, dans

les assemblées des Grecs, toutes les occasions qui pouvaient
favoriser les desseins du papisme x). Ce Panajotti était Grec
de nation, favori du Grand Seigneur et interprète de l'empereur

d'Allemagne à Constantinople ; il a cherché à répandre
en Orient des ouvrages favorables à Rome, et cela de concert
avec Nointel, qui fournissait de l'argent. « En faisant profession

extérieurement d'être de la communion des Grecs, il était
dans le cœur aussi bon papiste que le fameux Tarsia, chef
des cosaques » ; il s'efforçait de faire accepter au grand vizir
les apostats latinisés, qui lui étaient présentés par Nointel.
C'est lui qui a contribué à faire nommer patriarche de
Constantinople le métropolitain de Larisse, Denis, qui était une
créature de Nointel, et qui, en juillet 1672, a approuvé une
Confession orthodoxe de l'Eglise d'Orient, faite sous l'influence
de Nointel et de Panajotti pour plaire à Louis XIV et à Rome,
et pour représenter les protestants comme des apostats.

Aymon parle aussi d'un nommé Tétera, chef de cosaques,
très dévoué à Rome, mais resté extérieurement dans son
Eglise, du consentement des jésuites ; ceux-ci lui auraient soutiré

100,000 écus et l'auraient laissé dans son Eglise2).
Tout ce que Aymon raconte de Bérille, qui fut envoyé

de Rome pour perdre Cyrille Lucar, et surtout de Canachio
Rossi, émissaire du cardinal Brandini pour tâcher de le séduire
et, sinon, de le perdre, est extrêmement curieux et ne peut
que disposer les esprits impartiaux en faveur de Cyrille 8).

Tels sont les moyens de propagande auxquels Rome n'a
pas craint de s'abaisser pour se faire des amis, ou plutôt des
sujets, en Orient, et pour y faire accepter ses doctrines

Rappelons ici le jugement porté par Guettée sur la
Perpétuité de la foi, jugement que nous avons relaté dans le
numéro 6 de la Revue, 1894, p. 274-275. Les ouvrages de Guettée,

loin d'avoir été désavoués dans l'Eglise orientale, y ont
joui, au contraire, du plus grand crédit.

') p. 485. 3) p. 466-467. 3) p. 201-236.



126 —

VII
L'histoire des efforts de Rome pour latiniser l'Orient au XIXe

siècle n'est pas moins démonstrative au point de vue qui nous

occupe, que celle du propagandisme exercé pendant les siècles

précédents. Mais il serait trop long de la retracer ici. D'ailleurs,

le rôle de Pie IX est encore dans toutes les mémoires,
et nous avons sous les yeux les agissements non moins
intéressants de Léon XIII *) ; les subsides annuels fournis à la
curie romaine pour les œuvres papistes en Orient sont plus
éloquents encore que la bulle Praeclara gratulationis du 20

juin 1894.

Concluons :

1. Le propagandisme par lequel Rome et ses agents se

sont efforcés de «romaniser» l'Orient, est injustifiable, soit au

point de vue des rapports canoniques qui doivent exister
entre les Eglises particulières dans le sein de l'Eglise
chrétienne universelle, soit même au point de vue de la simple
morale humaine.

2. Tout propagandisme de cette nature doit être répudié
par toutes les Eglises chrétiennes, qui doivent lui substituer
un esprit de paix, de respect, de charité et de liberté. Chaque
Eglise étant autonome chez elle, doit être respectée dans son
autonomie, et ne saurait être attaquée que si elle-même
attaquait le dogme et les éléments divins confiés comme un dépôt
sacré par le Christ à son Eglise.

3. Ni l'esprit du moyen âge, ni celui des siècles qui ont
suivi, n'ont été favorables à l'exposition et à la diffusion du
véritable dogme catholique, parce qu'ils se résumaient dans

l'esprit de parti, et que les théologiens d'alors rivalisaient de
zèle pour faire prévaloir avant tout les « opinions » de leur
Eglise ou les leurs propres, et non pas le « dogme » toujours
professé par l'Eglise universelle.

4. Notre devoir, pour mettre fin à ces luttes stériles et à

ces divisions malédifiantes, est de revenir à l'esprit primitif de

l'ancienne Eglise indivisée, et de remettre en plus grande
lumière le dogme catholique d'après les documents authentiques
et partout admis de l'ancienne Eglise. Quelque autorité que
l'on accorde à tel document du moyen-âge ou des temps

') Voir l'article de M. l'évêque Herzog dans le numéro 9 de la Revue, p. 39-'



— 127 —

modernes, cette autorité ne saurait être ni assimilée à celle
des dogmes et des définitions de l'Eglise universelle, ni imposée

à qui que ce soit. Que chaque Eglise chrétienne jouisse
donc en paix de ses libertés légitimes ; et si quelqu'une veut
l'en empêcher en lui imposant un joug autre que celui du Christ
et de sa doctrine, qu'elle soit condamnée par toutes les autres.

5. Le papisme étant un état d'esprit non moins qu'un
système de doctrine, il n'est pas étonnant qu'il se retrouve
plus ou moins dans toutes les Eglises. Celles d'Occident en

ayant été profondément atteintes, doivent travailler avec une
énergie particulière à s'en guérir entièrement*). Celles d'Orient
qui n'ont pas réussi à s'en préserver complètement, doivent
aussi en répudier tous les germes; il n'est que trop certain,
en effet, que, de même que des Grecs relativement nombreux
ont fait, à certaines époques, des concessions coupables à la
papauté dans l'espoir de se mieux défendre contre l'islam,
ainsi, à partir du XVIe siècle, d'autres en ont fait de non
moins coupables dans l'espoir de combattre plus efficacement
le protestantisme.

6. Si les Eglises uniates se sont laissé corrompre par le
papisme, les Eglises orthodoxes ont su heureusement maintenir

leur dogme dans son ancienne pureté, et, sous ce rapport,
elles méritent par leur courage, souvent héroïque, notre
admiration. Mais, si leur dogme est resté pur, il s'est, d'autre part,
glissé çà et là dans leur théologie des expressions papistes
dangereuses. Quelques-uns même de leurs théologiens n'ont pas
toujours été renseignés exactement et se sont montrés trop
faciles à accepter les arguments des théologiens papistes, par
exemple, relativement à la transsubstantiation, à la façon de
considérer le protestantisme, l'Eglise d'Utrecht, les ordinations
anglicanes2), etc. Toutefois, quelques théologiens ne sont pas

*) Dans son numéro du i6 mars 1895, le Signal de Genève (journal protestant)
a dit : « A propos de l'Eglise catholique-chrétienne, il est étonnant que le protestantisme

ne se montre pas plus sympathique à une institution qui lutte avec peine et
avec courage contre les prétentions romaines. Est-ce peut-être qu'il reste encore
dans les Eglises protestantes un peu du vieux levain papiste i » Le Signal a dit
vrai; beaucoup de protestants, toujours prêts à favoriser l'Eglise romaine, sont plus
animés de l'esprit papiste que beaucoup de papistes eux-mêmes.

2) A la conférence de Bonn de 1874, le chanoine Liddon a dit: «Je me suis
entretenu avec le métropolitain Philarète un an avant sa mort, et il m'a dit qu'il
n a pas étudié lui-même les documents historiques, mais qu'il a basé son opinion
sur le témoignage des écrivains catholiques-romains touchant les ordinations du
temps de la reine Elisabeth. Mais le métropolitain supposait lui-même qu'ils n'étaient
pas exempts de partialité.» Rapport de Son Exe. le général A. Kiréeff, p. 52.



— 128 —

l'Eglise, surtout quand ils sont à peu près délaissés ou même
désavoués par plusieurs de leurs coreligionnaires. Le temps
des Bessarion, des Isidore de Kiew, aussi celui des Rogoza,
des Potey, des Terletzki, etc., est heureusement passé ; et

ceux des orthodoxes qu'inspire encore l'esprit papiste sont
irrémédiablement condamnés à s'éteindre avec le temps, comme
des minorités impuissantes. Les savantes déclarations des

Yanischeff et des Ossinine à Bonn resteront. On n'oubliera
pas non plus les loyales paroles du général Kiréeff dans la
Revue même (numéro 9, janvier 1895, p. 148): «Notre théologie
a subi pendant un certain temps l'influence romaine... Quant
aux doctrines, je dois faire une distinction très importante :

parmi nos théologiens, il s'en trouvera quelques-uns qui ont
des opinions privées entachées de romanisme; il y avait
autrefois tout un courant romanisant dans notre théologie et
même dans notre pratique ecclésiastique ; mais jamais nous
n'avons accepté des dogmes romains. » A la bonne heure
Voilà une déclaration qui fera sans doute réfléchir ceux des

théologiens orthodoxes encore imbus de l'esprit romaniste, qui
seraient tentés de préférer aux documents universels de
l'ancienne Eglise les documents particuliers et trop militants des

seizième, dix-septième ou dix-huitième siècles*).
1. Rome, dans son propagandisme en Orient, s'est surtout

efforcée de faire admettre trois points: 1° sa prétendue suprématie

sur l'Eglise universelle ; 2° la légitimité et l'exactitude
dogmatique du filioque; 3° le prétendu dogme de la transsubstantiation

eucharistique. Or, sur le premier point, les uniates
seuls ont fléchi; sur le second, les orthodoxes ont été non
moins inflexibles que sur le premier 2) ; sur le troisième, ils ont
souvent employé le mot, mais sans aucun cloute dans un sens
spirituel et tout autre que le sens matériel ultramontain 3).

La vague papiste n'est montée que jusque là. C'est déjà
trop, il est vrai. Espérons que désormais elle ne fera que
décroître, en attendant qu'elle disparaisse dans les sables

1) Voir aussi une autre déclaration non moins excellente, du même auteur,
dans la Revue d'avril 1894 (numéro 6), p. 333-334.

2) Voir la Mystification fatale de Cyriaque Lampryllos, souvent cité dans ces
études.

3) Voir la doctrine de Guettée sur ce point, dans la Revue d'avril 1894
(numéro 6), p. 272-275.



— 129 —

avec les détritus de superstition malsaine dont elle a souillé
la plage.

Bref, on ne saurait trop insister sur ce fait, que, pendant
les huit premiers siècles, l'Eglise orientale et l'Eglise occidentale

ont été unanimes à enseigner, au sujet de l'eucharistie,
« un corps mystique, un pain mystique, un vin mystique » ;

qu'au neuvième siècle seulement on a commencé, en Occident,
grâce à l'ignorance qui pesait alors sur les esprits et au
matérialisme qui envahissait les intelligences non moins que les

cœurs, on a commencé, dis-je, à ne plus comprendre ce
mysticisme eucharistique de l'ancienne Eglise, à prendre grossièrement

à la lettre ce que le Christ avait cependant si
spirituellement exprimé, à oublier les explications formelles des

Origene, des Cyrille de Jérusalem, des Tertullien, des Augustin,

etc. *) ; qu'une fois enfoncés dans ce réalisme matérialiste,
les théologiens d'Occident ont exagéré et systématisé de plus
en plus leur erreur, inventant un terme nouveau et faisant de
ce terme même un dogme ; que cette théologie scolastique,
transformée en dogmatique, a été importée, dès l'époque des
croisades, en Orient, où, heureusement, elle n'a pas corrompu
l'Eglise même2), mais où, malheureusement, elle a été acceptée
par des théologiens de même esprit et de même tendance que
les scolastiques papistes d'Occident; enfin que, surtout à partir

des XVIe et XVIIe siècles, cette acceptation par plusieurs
théologiens orientaux de la terminologie et des arguments des
papistes occidentaux contre les protestants est manifeste,
comme s'il n'aurait pas suffi, pour trancher les difficultés, d'en
appeler à la doctrine de l'ancienne Eglise indivisée. Telle a
été la marche des esprits, et tel est le courant contre lequel
doivent remonter tous les chrétiens qui veulent professer
exactement la foi de l'ancienne Eglise indivisée, pure de toutes les
additions postérieures.

E. Michaud.

') Voir, dans la présente livraison, notre Etude eucharistique, p. 130 et suiv.
2) Voir aussi, dans la présente livraison, p. 62—64, le texte de Khomiakoff.

Bévue intera, de Théologie. Heft 13, 1896.


	Études sur la latinisation de l'Orient

