Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Die neutestamentlichen Keime der katholischen Lehre von dem
Priestertum und den Sakramenten

Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L]

- DIE NEUTESTAMENTLICHEN KEIME

DER :

KATHOLISCHEN LEHRE

VON DEM

PRIESTERTUM UND DEN SAKRAMENTEN.

Wenn die Kirchenvater von der Sufficienz der Bibel redeten,
so verstanden sie dies nicht in dem Sinne, dass dieselbe nach
Art eines dogmatischen und kirchenrechtlichen Kompendiums
alles zur Kirchenbildung Notwendige in fertiger Form enthalte,
‘Was das Christentum angeht, so kémmt zunéchst das N. T. in
Betracht. Dass dasselbe eine Sammlung von Gelegenheits-
schriften ist, wurde zu oft geltend gemacht, als dass wir es
nochmals wiederholen sollten. Aus diesem Charakter des N. T.
ergiebt sich aber, dass es kein abgeschlossenes System dar-
bietet, sondern nur die Bausteine, aus denen sich ein solches
konstruieren lasst. Zu einer theologischen Terminologie ent-
h&lt es naturgeméss erst die Ansitze. Die verschiedenartigsten
Lehren in mannigfaltigen Formen und Wendungen entwickelt
€8, ohne sie zu vermitteln oder spekulativ sie in einer hohern
Einheit zusammenzuschliessen. Selbst formale, nur durch den
Jeweiligen Zusammenhang oder Darstellungszweck zu erkli-
rende Widerspriiche kommen vor. Die neutestamentlichen Schrift-

steller sind keine Metaphysiker, sondern Lehrer der christlichen |

Religion, welche sich nur insoweit mit abstrakten Wahrheiten
beschiftigen, als das religiose Leben derselben zu seiner Be-

grundung nicht zu entbehren vermag. Demzufolge musste das
NT, wie es den Schlusspunkt der Entwicklung des Judentums

bezeéichnet, ohne deren genaue Kenntnis ein wissenschaftliches



Verstandnis desselben unméglich ist, auch den Anfang zu einem
organisch sich gestaltenden Lehrgebdude enthalten, welches
man, von allen Widerspriichen und Kémpfen absehend, die
christliche Theologie nennen mag.

Weit mehr noch als in der Lehre springt das Keimartige
der von Christus und den Aposteln getroffenen kirchlichen Ein- |
“richtungen in die Augen. Schon die Natur der Sache brachte
‘es so mit sich. Die Zeit der Entstehung kann unméglich die-
selben Formen darbieten wie die des spitern Wachstums. Oder,
um das im N. T. beliebte Bild von dem mystischen Leibe Christi
zu gebrauchen, mit den Jahren wichst das Kind aus seiner
Umbhiillung hinaus und bedarf weiteren, aber zugleich festeren
Gewandes. Den Gérungszustand erster Bildung einer grossen
Gemeinschaft festhalten wollen fiir immer hiesse sie vernichten
Hinsichtlich der Entstehung der christlichen Kirche ist aber
nun noch ein besonderes Moment in Betracht zu ziehen, welches
wenig beachtet zu werden pflegt. Wie Christus zun#chst als
Messias seiner jtidischen Zeitgenossen auftrat, in ihrem Ge-
dankenkreise sich bewegte, wenn auch denselben lduternd und
erweiternd, ihrer Ausdriicke und Vorstellungen sich bedienend,
um sich ihnen verstindlich zu machen, so traf er auch seine
Einrichtungen zunéchst unmittelbar fir die Gegenwart, ohne
eine weitere Entwicklung seiner ., Gemeinde als die der unmittel-
barsten Zukunft nach seiner Himmelfahrt in Betracht zu ziehen.
Es ist kein Irrtum verhingnisvoller, als das N.T. gleichsam
apriorisch und dogmatisch wie ein direkt fiir die Gegenwart
geschriebenes Schulbuch erkliren zu wollen. Es will historisch
aus dem Judentum seiner Zeit verstanden sein. Der ganze
' Verlauf der Kirchengeschichte ist in demselben mit keinem
Worte angedeutet. Die neutestamentlichen Schriftsteller, welche
auch die eschatologischen Reden Christi — wie genau dem Wort-
laute nach, lisst sich nicht feststellen — zur Darstellung brachten,
gingen sogar von der damals unter den Juden weit verbreiteten
Voraussetzung aus, dass das Ende der Welt nahe sei, wenn sie
auch iiber den Zeitpunkt desselben nichts Bestimmtes zu wissen
erklarten. Es war deshalb, um nur einiges zu erwihnen, durch-
aus verfehlt, die Apokalypse fiir eine Prophetie kommender
kirchengeschichtlicher Freignisse zu halten, oder, wie es noch
so oft geschieht, die Worte: es wird ein Hirt und eine Herde

- sein, statt auf die durch die Apostel zu unternehmende Heiden-



— T

mission, auf eine nach kirchlichen Trennungen in spatern Jahr-
hunderten zu veranstaltende grosse Union zu deuten. Die Ein-
richtungen, welche Christus und die Apostel zur Ausbreitung
und Gelteridmachung der neuen Religion getroffen haben, waren
darum auch zundchst auf ihre Zeitgenossen berechnet, und erst
in der nachapostolischen Periode konnten und mussten sich
allmihlich Verfassung und gottesdienstliche Institutionen bilden,
welche, natirlich wieder nach Lé&ndern und Zeiten einiger-
massen verschieden, einen fiir ferne Zukunft dauerhaften Cha-
rakter besassen.

Tritt man an das N.T. als Historiker heran wie an irgend
ein aus dem Altertum tberliefertes Schriftwerk, so muss man
sich auf das uferlose Meer kritischer Untersuchungen begeben,
bei denen, wie die Geschichte der neutestamentlichen Isagogik
zeigt, es nur zu wenigen sichern Resultaten kémmt. Der Wort-
laut der Reden und Ausserungen Christi, welche, vor wenigen un-
gebildeten Mannern in einem Winkel Paldstinas gethan und erst ge-
raume Zeit nachher in verschiedenen Formen, mitunter nachweis-
lich paraphrastisch, aufgezeichnet wurden, ist diplomatisch genau
nicht mehr zu ermitteln. Nicht also das von Christus von Wort
zu Wort Gesprochene, sondern das als solches von den &ltesten
_ christlichen Gemeinden Uberheferte bildet die Grundlage unserer
: Glaubenslenre welche die neutestamentliche Kritik nach ihrem
Werte zu schétzen weiss, aber nicht auf derselben fusst. Der
aus den verschiedensten, zum Teil moralischen Beweggriinden
entsprungene Glaube an die Géttlichkeit der christlichen Re-
ligion und Kirche schliesst die Uberzeugung ein, dass nach
dem FErloschen der lebendigen miindlichen Uberlieferung der
Apostel und ihrer unmittelbaren Schiiler deren schriftlicher!
Niederschlag, das N.T., in keinem wesentlichen Punkte Irrtu‘mer/
und Abweichungen von dem Geiste Christi enthalte und durch
dieselben, das Werk Christi gleich bei seinem Aufkeimen wieder'
zerstorend, statt gesunder Nahrung der kommenden Zeit Gift
eingegeben habe. Demgeméss besitzen auch die modernen kri-
tischen Zweifel an der Echtheit einer ganzen Reihe neutesta-
mentlicher Schriften fiir uns keine dogmatische Bedeutung, weil
es sich um die Feststellung der in den &ltesten Christengemein-
- den herrschenden, also von den Aposteln und ihren Gehiilfen
- verbreiteten Anschauungen handelt. Die Biicher, welche die
alte Kirche als Homologumena bezeichnete, als allenthalben



— 74 —

und von Anfang an zum Kanon gerechnet, miissen auch von
dem heutigen Christen als authentisch behandelt werden. Die
Tendenz, die apostolische Kirche jeder Ordnung und verfas-
sungsmiissigen Gestalt zu entkleiden, darf die Verwerfung der
Apostelgeschichte, der kleinern Paulinen und der Pastoralbriefe
oder des Jakobusbriefes in keiner Weise begriinden. Wenn der
organische Ausbau der christlichen Kirche wvon dem nach-
apostolischen Zeitalter an nichts als eine Abirrung von dem
Urspringlichen war, so ist damit das Urspriingliche selbst ge-
richtet, und das echte Christentum als eine rasch voriliber-
ziehende Idylle, als ein schoner Traum zu betrachten, der fir
die Wirklichkeit des Lebens keine Bedeutung hat. Der Glaube
an die Gottlichkeit der christlichen Religion verlangt gebiete-
risch, eine trotz vielfacher menschlicher Abweichungen gott-
lich geleitete, den jeweiligen Verhéltnissen entsprechende Ent-
wicklung der Kirche anzunehmen. Der einzig zuléssige Stand-
, punkt fur den gléubigen Christen, die Anfinge des christlichen

| Kirchenwesens zu ermitteln, kann also nur der auf dem festen
Fundamente des N. T. sein.

. Die Beurteilung Christi selbst ist namentlich seit der Pe-
riode des modernen Rationalismus eine doppelte gewesen, eine
naturalistische und eine supranaturalistische. Jene erblickt in
ihm einen gewdthnlichen, wenn auch genialen Menschen, der im
(Gegensatz zu den jidischen Schriftgelehrten das religiose Leben
verinnerlichen und insbesondere die Sittenlehre wieder auf ihre
reinen, einfachen Grundsitze zuriickfiihren wollte. Bei dieser
Anschauungsweise, nach welcher Christus der jiidische Sokrates
oder Konfutius gewesen wére, kann nur von christlichem Idea-
lismus, von christlicher Sittenlehre und Schule, aber nicht von
christlicher Kirche mit gottesdienstlichen Einrichtungen die Rede
sein. Diese Anschauungsweise ziehen wir als dem ganzen In-

halte des N.T. widersprechend nicht in Betracht. Jeder Blick

in_das N.T. tberzeugt den Leser, welche phllOSOphlSChe oder
doomatlsche Grundanschauung auch er selbst hegen mag, dass

nach christlicher Lehre Christus etwas ganz anderes war als

ein aufgeklarter, idealistisch O*esmnter Ra,bb1 dass er sich fur
- den Erloser der Menschheit ausgab, fiir den Mensch Oewordenen
iSohn Gottes, der die aus der Siinde entsprungenen Leiden und
Gebrechen der Menschen heilte, um zu zeigen, dass bei ihm
allein die Befreiung von der Siinde selbst zu finden sei. Wenn



— 75

es je ein supranaturalistisches Buch gegeben hat, so ist es das
N.T., und dasselbe in modern-rationalistischem Sinne erkliren
zu Wollen, war. und blelbt ein geradezu 1acherhches Unter-
nehmen

"7 Altes Ubernatiirliche ist mystisch, d. h. es entzieht sich
der natiirlichen und darum auch nur bis an die Grenzen des
Natiirlichen reichenden menschlichen Erkenntnis. Dass das

b e

N, T, hl@FllchCh neben seinen Slttenlehren einen mystischen In—_

helt a,ls Erfullung alttestamenthcher Symbolik und Prophetie
ist im N, T. nicht als eine abstrakte Idee entwickelt, etwa wie
die Katharsis der antiken Tragddie oder wie der Hohepunkt eines
philosophischen Systems. Die Tilgung der menschlichen Siinden-
schuld durch das Opferlamm Gottes, durch die Gehorsamsleistung
des zweiten Adam und die Zuwendung dieser grossen Wieder-
herstellung zerstorter Harmonie fiir den einzelnen Menschen
bildet nach neutestamentlicher Lehre den Inhalt der Erlosung.
Da liegt denn schon die Ahnung nahe, dass es sich dabei nicht
um einen einmaligen historischen Akt unter der augenschein-
lich dahinsiechenden jiidischen Nation handelte, auf den in aller
Zukunft nur wie mit dem Finger von Predigern hingewiesen
werden sollte, sondern dass, wie die Erlosung der Menschheit
selbst einen mystischen Inhalt hatte, so auch ihre Zuwendung
_fiir den Einzelnen fortwahrend in mystischer Weise sich voll-
zieht, Damit ist der Begriff der Kirche, des Priestertums und
_der Sakramente gegeben.

Unter der Kirche verstand man schon in der alten Zeit,
ehe das Wort missbriauchlich die Hierarchie bedeuten sollte,
doch etwas ganz anderes als einen blossen Verein zur Pflege
‘religioser Andacht und sittlichen Lebens. Sie galt als die gott-
lich gegriindete Heilsanstalt fiir das Menschengeschlecht, welche
Unterricht und Erbauung, aber auch in die Sphére iibernatiir-
lich-geistigen Lebens hiniibergreifend, Gnadenmittel bieten sollte.
Nicht Symbole nach jidischer Art, auch nicht heidnische My-
sterien, welche die Priesterschaft wie durch Magie und Zauber-
formeln ohne innerliche Teilnahme des Volkes vollzog, waren
die kirchlichen Kultusakte nach der Anschauung der Alten,
sondern wie die Erlosung eine gottmenschliche, so sollte auch
ihre Zuwendung, durch sinnliche Zeichen fassbar gemacht,
zugleich gottlich und menschlich sein, die Grenzen des Natiir-



76 —

lichen iiberragen, ohne dessen Boden zu verlassen. Eines christ-
lichen Priestertums konnte darum die Kirche nicht entbehren,
welches die Mysterien vollzog, aber nicht in der Form geist-
loser Ceremonien, sondern das mit den die nétige Gemiitsver-
fassung der Gliubigen voraussetzenden h. Verrichtungen Lehre
und Predigt, Trost und geistige Hiilfe jeder Art verband. Was
weder Judentum noch Heidentum gekannt: der Priester sollte
zugleich Prophet und Philosoph, d. i. nach unserem Sprach-
gebrauch Lehrer und Mahner, er sollte Seelsorger sein im vollen
Sinne des Wortes. Es wiire ein Leichtes, dieses Bild der christ-
lichen Kirche mit den Lehren und Schilderungen der Viter
im einzelnen auszufithren. Dass die alte Kirche, wie sich hier-
aus deutlich ergeben wiirde, die katholische war, wird iibrigens
auch von keinem Kundigen bezweifelt. Der Zwiespalt beginnt
erst bei der I‘rage, ob dieselbe sich aus den neutestament-
lichen Grundlagen mit innerer Notwendigkeit organisch ent-
wickelte, oder ob sie in einem partiellen Riickfall ins Judentum
unter Annahme heidnischer Elemente, also in einer Verun-
reinigung oder gar Zerstorung der christlichen Religion bestand.
Die Evangelien bezeugen ausdriicklich, dass Christus selbst
i sich symbolischer Handlungen bediente. Wiederholt wird dies
berichtet, wo von seinen Heilungen die Rede ist. Charak-
teristisch fiir die Auffassung, welche er hiermit verbunden
wissen wollte, erscheint die Erzidhlung von dem blutflissigen
Weibe, welches meinte, in mechanischer Weise durch eine von
Christus selbst nicht wahrgenommene Beriithrung geheilt zu
werden, und, eines Bessern belehrt, die Worte vernahm: Dein
Glaube hat Dir geholfen. Nicht als Zauberer wollte er be-
trachtet werden; aber der sinnlichen Natur des Menschen ent-
sprechend verband er Korperliches und Geistiges miteinander.
Ohne Glauben konnte er nicht wirksam werden; seine Wirk-
samkeit aber kniipfte er an Momente, Worte und Zeichen.
Gleiches that er in der Sphire hoherer, geistiger Erlosung.
Als er nach der Auferstehung die Apostel zu ihrer grossen
Weltmission aussandte, hauchte er sie an und sprach: Empfanget
den h. Geist; denen ihr die Siunden nachlasset, denen sind sie
nachgelassen, und denen ihr sie vorbehaltet, denen sind sie
vorbehalten (Joh. 20, 22 f.). Ohne Zweifel ist das Anhauchen
nicht in dem Sinne zu nehmen, als ob nun kérperlich der
h. Geist, den sie erst bei dem Pfingstfeste empfingen, von ihm



. mE

auf die Apostel iiberstromen sollte; aber es drickte aus, dass \

sie allein die gottliche Vollmacht besitzen sollten, aus der siin-
digen Welt die fiir den Glauben an ihn Gewonnenen als Kinder
Grottes auszuscheiden. Nicht die ihm anhangenden Frauen oder
andere Glaubige erhielten solche Vollmacht, sondern nur die
er selbst ausgewiihlt. Kr erfillte hiermit das Versprechen,
welches er wihrend seiner 6ffentlichen Wirksamkeit Petrus und
den andern Aposteln gegeben, dass er ihnen die Schliissel des
Himmelreiches, die Binde- und Losegewalt iibertragen werde.
Aber auch die Formen, unter welchen }em&nd unter die Schar

seiner Glaubigen aufgenommen und dadurch fur das Hlmmel—r
reich reifl erklart werden sollte, qtellte er fest mdem er d1eh

cmssern Zeichen der Taufe normlelte ‘und dies 11&Ch Joh_ 3

in 'so unerlisslicher Weise, dass er den Eintritt in das Remh'

Gottes abhingig machte von der Geburt aus , Wasser und Geist*.

Desolefchen setzte er die Eucharistie ein als Gedachtmsmahl

_seines Opfertodes fiir die Stinden der Menschen. Und wenn wir,

was doch immerhin das weitaus Wahrscheinlichste ist, bei
Joh. 6, 52 ff. eine Bezugnahme auf diese Einsetzung annehmen
miissen, erscheint auch an diese Ausserlichkeit die Erlangung
des ewigen Heiles gekniipft.

Die sinnlichen Zeichen, deren Christus sich selbst bediente,
und die er anordnete, um die Teilnahme an seinem Erlosungs-
werke zu ermoglichen, gehen also offenbar tiber die Bedeutung
blosser Symbole hinaus. Seine Gnadenmitteilung wollte er an
dieselben kntipfen. Symbole sind entbehrlich, Mittel, etwas zu
erlangen, nicht. Hiermit also war das Mysterium, das Sakra-
ment gegeben, das opus operatum, welches, von Ausnahmefiillen
abgesehen, durch blosse Gesinnung nicht ersetzt werden kann.
Magic oder Zauberei ein solches opus operatum zu nennen, wére
man erst berechtigt, wenn es nach Art heidnischer Mysterien
reinigend oder erlésend wirken sollte ohne innerliche, geistige
Beteiligung des Empfingers. Niemals aber hat eine Religion
einen solchen Nachdruck auf die innere Umkehr, auf die sitt-
liche Lauterung, auf die Durchdringung des ganzen Wesens
mit neuem Lebensprinzip gelegt wie gerade die christliche,
welche das Anziehen eines neuen Menschen verlangt. Diese
vollige innere Umwandlung, das Ausziehen des alten und das
Anziehen des neuen Adam (Christus), ist aber nach christlicher
Lehre durch die natiirlichen Krifte des Menschen nicht zu



78 —

bewerkstelligen; dazu sind ilibernatiirliche Gnaden erforderlich,
welche eben durch die Sakramente mitgeteilt werden sollen.
Auch hat aus dem Grunde diese Lehre mit Zauberei nichts
gemein, weil sie nicht mechanisch aufgefasst werden darf, als
ob nun ausnahmslos bloss auf diesem Wege jene Gnadenmittei-
lung erfolgen konne. Dieser Weg ist als der regelmissige, fur
gewohnlich angeordnete zu halten, wie auch die Einrichtung
der Kirche als der den Menschen unerlisslichen Heilsanstalt,
,die Lehre: extra ecclesiam nulla salus nicht mechanisch, son-
‘dern ideell verstanden werden muss. _Kirche und Sakramente.
~vermag Gott in besondern Fiallen auch in anderer Weise zu
-.ersetzen.-- Beide bleiben immer nur Mittel zum Zwecke; der

Zweck ist die innere Umwandlung des ‘Menschen auf Glund
der Erlosung durch Christus. Mit dieser biblisch durchaus be-
griindeten Erlosungs- und Rechtfertigungslehre war demnach die
schon in der alten Kirche herrschende katholische Auffassung
i von den Sakramenten harmonisch verbunden, wihrend auch
die mittelalterliche Scholastik bei allem Nachdruck, den sie
{auf die Kultusakte legte, nie deren ideelles Ziel, die innere
{ Umwandlung des Menschen, sowie die Moglichkeit ausserordent-
tlicher Heilswege aus dem Auge verlor. So wenig magisch
‘ fasste man seit jeher in der Kirche die sakramentale Wirkung
- auf, dass man selbst fiir die von Christus angeordnete Wasser-
i taufe Ersatzmittel in der sogenannten Blut- und Begierdetaufe
l{ anerkannte. Der Stindennachlass wurde desgleichen nicht nur
wahrend des Besfehens der altkirchlichen Bussdisciplin, son-
dern das ganze Mittelalter hindurch und noch von dem Trienter
Konzil an die Reue gekntpft, und die Absolution, als sie sich
auch auf das géttliche Forum beziehen sollte, zwar als etwas
Unerléssliches, aber doch als nebenséchlich betrachtet.

Steht so der Bericht der Evangelien iiher das Verhalten
und die Einrichtungen Christi mit der Kirchenlehre in Har-
monie, so lésst sich dasselbe von den weiteren Anordnungen und

Auffassungen der Apostel sagen. Als Grundlage des ganzen

kirchlichen Lebens hat uns hier zunachst die Idee von der
Kirche zu bescha,ftloen und zwar die Frage, ob es nach der
Absicht Christi Eine mit bestimmten Emrlchtungen ausgestattete
Kirche als Heilsanstalt geben, oder ob der Erlésungsplan Christi
sich in einer mehr menschlicher Willkiir iiberlassenen Weise,
durch religiose Gemeinschaften verschiedener Art und Charak-



ters erfiillen sollte. Die einzige Stelle, welche zu gunsten der
letztern Auffassung gedeutet werden konnte, ist die Phil. 1, 18,
wo Paulus sich auch mit der Verkiindigung Christi durch seine
(judaistischen) Gegner einverstanden erklirt. Nach Ausweis
des Zusammenhanges meint er aber hiermit nicht, dass er auch
mit der Verwerfung seines Evangeliums einverstanden sei —
im Widerspruch zu Gal. 1, 7 ffi — wofern nur Christus, wenn

auch in irriger Weise, verkiindet werde. Vielmehr spricht er

von den Motiven der rechten Verkiindigung in Bezug auf seine
eigene Person, ob sie in lauterer oder aus Hass gegen ihn
stammender Gesinnung geschehe. Die Verkiindigung Christi
war ihm eben nur Eine, wie er sie durch Offenbarung, und
die tibrigen Apostel vom Herrn selbst empfangen hatten. FEin
wirres Durcheinander von verschiedenen Meinungen tiber die
Person und das Werk Christi wére ihm als eine Zerstorung
des ,Evangeliums“ vorgekommen. Unter dem einzigen Funda-
ment, welches gelegt werden kann, versteht er 1. Kor. 3, 11
nicht den blossen Namen Christus Jesus in beliebigem Sinne,
sondern so, wie er von allen Aposteln damals gepredigt wurde;
idie darauf‘ errichteten Bauten von verschiedenem Werte smd
;nur die einigermassen voneinander abweichenden theologischen
iBearbeltungen der gemeinsamen dogmatischen Grundlage. Wie
sehr dem h. Paulus die kirchliche Einheit am Herzen lag, zeigte
er thatsachlich durch sein Verhalten den andern Aposteln gegen-

iiber, von denen er nicht abweichen wollte, und durch seine

Herbelfuhrung des sogenannten Apostelkonzils, welches der
Aufrechtha,ltung kirchlicher Einheit dienen sollte. Dem ent-
sprechen seine Ermahnungen 1. XKor. 14, 33 ff., wo er den

Frieden, die Ordnung, die Uberembmmmuno aller Kircken als

Prinzip aufstellt und auf die Anordnung Christi zurtickfihrt.
Indessen die simtlichen apostolischen Schriften zeugen davon,

dass, wenn sie von Kirchen (éxxlmaien) sprechen, sie nur die ¢rtlich

~ getrennten Grememden 1m Auge haben, welche in gleicher Weise

die Idee der xxlnam “der Verkerperung des ,Reiches Gottes*
auf Erden reprasentieren, von der Christus selbst stets unter
dem Gesichtspunkte der Einheit geredet hatte (Matth. 16, 18.
22, 2 ff. 25, 1 ff. u. 5. w.). Also: die Vorstellung von verschie-
denen christlichen Kirchen, welche sich widersprechen oder
gar bekampfen, und wesentlick verschiedene Einrichtungen und

gottesdienstliche Formen aufweisen, ist ebenso unevangelisch als !

unapostolisch.

|



— 80 —

Welches waren nun die kirchlichen Einrichtungen in der

, apostohschen Zeit na,ch dem 7eugmsse des N.T.? Zunéchst.

traten natiirlich die Apostel selbst als Lehrer und Hirten der
Gemeinden auf. Durch die Ausbreitung des Evangeliums voll-
stindig in Anspruch genommen, konnten sie dem Dienste der
gegriindeten Kirchen sich nicht weiter widmen. Selbst zu Je-
rusalem, wo Jakobus die stindige Seelsorge libernahm, wurde
es notig, zur Besorgung der Armenpflege die Diakonen zu be-
stellen (Apg. 6, 2 ff.). Nach Apg. 10, 48 taufte Petrus den
Cornelius nicht selbst, sondern liess es durch andere thun.
Und 1. Kor. 1, 17 erklart Paulus ausdriicklich, gesandt zu sein,
nicht zum Taufen, sondern zum Predigen. Rituelle Funktionen
tiberliess man also bald andern, untergeordneten Personen, wie
auch Joh. 4, 2 seine Bemerkung, Christus habe getauft (3, 22.
4, 1), durch die weitere einschrinkt, nicht er selbst, sondern
seine Jinger hétten dies verrichtet. So wurden denn in allen
Gemeinden Kirchenvorsteher, Episkopen oder Presbyter ange-
stellt, welche die Gemeinden leiten und die nétigen Funktionen
verrichten sollten. Durch Handauflegung empfingen sie ihre
Vollmacht. Selbst Paulus und Barnabas erhielten zu Antiochien
unter Fasten und Gebet die Handauflegung fiir ibhre Sendung
unter die Heiden. Diese Handauflegung sollte ohne Zweifel
dasselbe bedeuten, was Christus den Aposteln gegentiber gethan
hatte, indem er sie anhauchte mit den Worten: Empfanget den
h. Geist. Solcher Form konnten sich die Apostel nicht bedienen,
weil sie nicht gleich Christus den h. Geist mitzuteilen im stande
waren. Wie darum von den Diakonen erzihlt wird, dass sie
voll des h. Geistes gewesen und als solche die Handauflegung
zum Diakonat empfangen hétten, so heisst es auch hier, der
betenden und fastenden Gemeinde von Antiochien habe der
h. Geist geoffenbart, es sollten Paulus und Barnabas ausgeson-
dert werden zur Mission; dies sei denn durch Handauflegung
geschehen. Die Handauflegung war eine Ceremonie, welche
man aus dem judischen Ritual hertibernahm als das natur-
gemésseste Symbol der ﬁbertragung von etwas Geistigem. In
dem vorliegenden Falle bedeutete sie die vom h. Geiste aus-
gegangene Bevollméchtigung mit dem apostolischen Amte. Zum
Apostel konnte natiirlich niemand von Menschenhand berufen
werden.



— 81 —

‘Anders verhilt es sich mit der Handauflegung, welche
gewdohnlichen Kirchenvorstehern zu teil wurde, wie sie 1. Tim.
4, 14. 5, 22 erwahnt wird. Dass dieselbe eine stehende Ein-
richtung in der apostolischen Kirche war, kann um so weniger
einem Zweifel unterliegen, als das mehr untergeordnete Dia-
konat auch durch Handauflegung bertragen wurde. Die Frage
ist nur die, ob diese Handauflegung, durch welche jemand zum
Kirchenvorsteher bestellt wurde, als ein blosser Zierrat, als
eine symbolische Ceremonie galt, welche auch ohne Schaden
hitte unterbleiben konnen, oder als das wirkliche und aus-
schliessliche Mittel der Ubertragung von mystischen Vollmachten
— nicht in magischer Weise, sondern verbunden mit der ent-
sprechenden Gesinnung des Gebers wie des Empfangers. Nun
schienen die damaligen Verhiltnisse an sich schon gar nicht
dazu geeignet, alles umsténdlicher zu machen, als es erforder-
lich war; vielmehr finden wir die einfachsten und nur auf das
Notigste beschrankten Formen vor. Allen Nachdruck legte man
nach dem Vorbilde des das #usserliche, pharisiische Satzungs-
wesen bekampfenden KErlosers auf die wahre, innerliche Reli-
giositdt. Wenn darum die Handauflegung bei der Bestellung
der Kirchenvorsteher fiir unerlisslich gehalten wurde, so ver-
band man sicher damit die Vorstellung, dass ohne dieselbe die
Verwaltung des Kirchenamtes unmoglich sei. Diese Annahme
wird bestitigt durch die Ermahnung (2. Tim. 1, 6), Timotheus
mb‘ge die gottliche Gnadengabe (ydoroue) anfachen, welche in
ihm sei durch (dix) seine (des Apostels) Handauflegung. Wollte
man selbst unter dieser Handauflegung nicht die Ordination,
sondern die allen Christen nach der Taufe erteilte Handauf-
legung verstehen, so bliebe die allgemeinere Beweiskraft der
Stelle fiir die sakramentale Gnadenwirkung, fir die Verkniipfung
von Gnaden mit Hussern Zeichen bestehen. Dass Paulus diesen
Gedanken bestimmt auszusprechen beabsichtigte, erkennt man
deutlich aus der wieder tendenzios gewihlten Ausdrucksweise
1. Tim. 4, 14: Timotheus solle die Gnade nicht vernachlassigen,
welche ihm durch die Prophetie verliehen worden sei bei (usze)
der Handauﬂegung des Presbyteriums. Die Gabe der Prophetie
fithrt Paulus keineswegs auf die Handauflegung zuriick, sie
wird nach ihm frei von Gott verliehen, selbst wenn sie in Be-
.g:leitung der Ordinationsgnade in die Erscheinung tritt. Deut-
licher konnte Paulus den Unterschied zwischen der charisma-

Revue intern. de Théologie. Heft 13, 1896. 6



82

tischen und der sakramentalen Gnade der Ordination nicht
ausdriicken, als es hier geschieht.

Dieser dogmatischen Lehre entsprechen die in der Apostel-
geschichte bezeugten Thatsachen. Weil die Taufe als unerlésslich
galt, unter den damaligen Verhiltnissen aber bei der ersten Aus-
breitung des Evangeliums nicht immer und tberall die nétigen
Krifte bei der Hand waren, liessen die Apostel die Erteilung
der Taufe auch durch solche zu, welche zu Kkirchlichen Funk-
tionen nicht bevollmiichtigt waren. Zundchst geschah dies
natiirlich durch die Diakonen, welche zwar auch durch Hand-
auflegung in ihr Amt eingefiihrt worden, aber nicht die des
Presbyteriums empfangen hatten. Als der Diakon Philippus
mit grossem Hrfolge in Samarien gepredigt hatte, sandten die
Apostel Petrus und Johannes dorthin, den h. (Geist zu erteilen;
denn die Samariter, erzahlt Apg. 8, 16, hatten diesen noch nicht
empfangen, sondern waren nur getauft auf den Namen des
Herrn Jesu. Durch (die) die Handauflegung empfingen sie
nun wahrnehmbar ,das Geschenk Gottes“. Auch hier erscheint
also die Mitteilung des h. Geistes an Handauflegung gekniipft,
welche nicht jeder mit Frfolg zu vollzichen vermag. Diese
Handauflegung ist offenbar auch Hebr. 6, 2 gemeint, wo sie
neben der Taufe zu den Elementen des christlichen Unterrichts
gerechnet wird. So wenig wie die Taufe hielt der Verfasser
hier die Handauflegung fiir eine wesenlose Ausserlichkeit.

Nennt man, nicht die mechanische Verrichtung symbo-
lischer Handlungen ohne innerliche Umwandlung des Menschen,

wie bel Juden und Heiden, sondern die an bestimmte Personen

und Formen geknipfte Vermittlung ottncher Gnade unter
) 061st1g0r Bethatlouno" des sSpenders wie des Empfangers Priester-
~tum, so ist dasselbe also seinem Wesen nach im N. T. bezeugt,
wenn auch nicht schon bis ins einzelne ausgebildet und syste-
matisch entwickelt. Deshalb begegnen wir auch nirgends in
demselben dem Namen Priester oder Priestertum, um so weniger,
als bei der ersten Verkindigung des Evangeliums im Gegen-
satz zu Judentum und Heidentum alles Ausserliche nur als
Mittel zum Zweck, als Nebensache erscheinen sollte gegeniiber
dem Geiste, der innern Umwandlung des Menschen. Mit dem
Worte Priester war bei Juden und Heiden ein Sinn verbunden,
der zu dieser neuen Lehre in keiner Weise passte. Wie darum
die christlichen Apologeten ausdriicklich erkliarten, dass die



Christen keine Tempel, Altdre und Statuen besidssen gleich den
Heiden, so konnten sie dasselbe auch von Priestertum und
Kultus behaupten. Erst nach der Uberwindung jener Machte
wurde es unbedenklich, in dem neuen christlichen Sinne wieder
von Tempel, Opfer und Priestertum zu sprechen. Auf diese
Weise erklart sich auch die Lehre des Hebrierbriefes (c. T ff.)
von dem Hohepriestertum Christi und dem einzigen durch ihn
dargebrachten und immerwéahrend dem Vater angebotenen Kr-
losungsopfer. Die Fortsetzung judischen Priesterdienstes mit
den stets sich wiederholenden Opfern wird dadurch ausdriick-
lich ausgeschlossen, nicht aber eine menschliche Vermittlung
zur Teilnahme an der fort un d fort wirksamen Ellosuﬂg durch
“Christus. Im Geﬂensata zu einer solchen stehen auch mcht
‘die alttestamentlichen Bilder, deren sich Petrus (1. Petr. 2, 5. 9)
bedient, um den- heiligen, k@mgh@hen, in geistigen Opfern welt—
uberwindenden Charakter der gesamten Christenheit auszu-
driicken. Ebensowenig wie Ex. 19, 6 diese Bilder einen Gegen-
satz zu dem Priestertum im eigentlichen Sinne bezeichnen
sollten, geschieht das auch hier und Apok. 1,6. 5, 10. 20, 6,
wo sogar abweichend von Ex. 19,6 das Herrschen des priester-
lichen Volkes nachdriicklich hervorgekehrt wird. Mit der vor-
liegenden Frage haben diese Stellen also gar nichts zu thun.
~Auchz zeligen Rom. 12, 4 £, 1, Kor. 12, 1 ff., wo die das kirchliche
Leben fordernden verschiedenen Gaben (Lllf‘) ezahlt Werdep 1110ht__;_
"('O"eoen die Annahme der Erteilung amtlicher Voﬂmachten ans
‘bestimmte Mitglieder der Gemeinden. Zwischen den ubernatiir-
lichen Charismen und sons‘hﬂen besondern zu gunsten der Ge-
meinschaft zu verwendenden Eigenschaften wird auch die Stel-
lung der Vorsteher oder Regierenden erwahnt. Wer soll dies
anders sein, alg die, welche die Handauflegung der Ordination
empfangen hatten? Dass nicht sie allein den ,,Lalen“ gegen-'
tiber gestellt werden als solche, die den ganzen, der Gemeinde
zu leistenden Dienst in Hénden hatten, war in den Verhalt-
nissen der apostolischen Zeit begriindet, Der wunderbare Cha-
rakter, der auch das kirchliche Leben bei dessen erster Be-
grindung durchdrang, liess eine nach kanonischen Gesetzen
konzentrierte, auf alle Gebiete, namentlich auch die Lehre sich
erstreckende Amtsthiatigkeit der oft minder begabten Kirchen-
vorsteher nicht zu. (Gegen die Annahme der Ubertragung kirch-
licher Vollmachten auf sie durch Handauflegung ist auch aus

~—




— 84 —

jenen Schilderungen des apostolischen Gemeindélebens nichts
zu folgern. Aber es fehlt auch sogar im N.T. nicht an Stellen,

| welche die éxxdnoie ausdriicklich den Aposteln und Presbytern

t

? unterordnen und so den Unterschied begriinden, den man spéter
i zwischen Laien und Klerus gemacht hat. Apg. 15,4. 22 steht
“unzweideutig fxxdnoie fir Laienschaft im (fegensatz zu den Vor-

| stehern, und wenn es Apg. 20, 28 heisst, der h. Geist habe die

Presbyter-Bischife eingesetzt, die &xxinoie zu regieren, so ist
das doch etwas anderes als die Gleichbeit Aller in dem allge-
meinen Priestertum.

Christliches Priestertum und Sakramente sind korrespon-
dierende Begriffe. Wenn die Ordination in der apostolischen
Zeit keine leere Ceremonie war, sondern als ein mystischer,
sakrale Befahigung tibertragender Akt angesehen wurde, so
haben auch die Sakramente ohne Zweifel nicht die Bedeutung
inhaltloser Symbole gehabt. Und umgekehrt: dachte man sich
unter den sakramentalen Handlungen wirkliche Heilsmittel,
welche unter den gewohnlichen Umstéanden nicht zu entbehren
waren, so musste man zur Begrimdung des kirchlichen Lebens
der Weihe der Liturgen eine mehr als bloss dusserliche, cere-
monielle, eine priesterliche Bedeutung zusprechen. Fanden wir
Andeutungen dieser Auffassung im N.T. vor, so werden die-
selben gleichsam erliutert durch die beildufig in demselben
uns begegnenden Lehren tber die Sakramente. o
- Was zunichst die Taufe betrifft, so ist aus der Anweisung
Christi, auf die Trinitit zu taufen, iiber die Bedeutung der
Handlung nichts zu folgern. Aber dass dieselbe nicht bloss
als Aufnahmeakt betrachtet werden sollte, ersieht man aus
manchen Stellen des N.T. Kine geistige, pneumatische Wieder-
geburt erklart Christus selbst (Joh. 3, 5 ff.) fiir notwendig zum
Eintritt in das Reich Gottes; diese Wiedergeburt aber nennt
er eine ,aus Wasser und Geist“. Angesichts der Einsetzung
der Wassertaufe (Matth. 28, 19) kann man bei diesen Worten
nur an die Taufe denken, welche die Aufnahme in die christ-
liche Kirche und damit in das Reich Gottes vermittelte. Offen-
bar stand dieselbe also zur Wiedergeburt, zur innern Umwand-
lung des Menschen in engster Beziehung. Darum wird sie auch
Mark. 16, 16 in der Abschiedsrede Christi als notwendig zum
Heile behandelt. Die reinigende Wirkung der Wassertaufe
lehrt darum im allgemeinen auch Paulus Eph. 5, 26. Und



e BE L.

1. Kor. 12, 13 macht er von ibr nicht nur die Eingliederung in
den mystischen Leib Christi abhéngig, sondern auch das ,Ge-
tranktwerden mit dem h. Geist, womit noch Tit. 3, 5 zu ver-
gleichen ist. Deutlicher noch spricht sich am Pfingstfeste Pe-
trus aus (Apg. 2, 38), indem er ermahnt: Bekehret euch und
lasset euch taufen im Namen Jesu Christi zur Nachlassung der
Siinden, und ihr werdet empfangen das Geschenk des h. Geistes.
Wie hier, so erscheint auch Apg. 22, 16 die Taufe (nattrlich
nicht ohne die innere Bekehrung) als Mittel der Siindenver-
gebung, da Ananias Saulus auffordert, sich taufen zu lassen
und seine Siinden abzuwaschen unter Anrufung des Namens
des Herrn. Eine tiberflissige Ceremonie ist auch Apg. 10, 47
die Taufe nicht, da Petrus erklirt, nachdem der h. Geist sicht-
bar tiber Cornelius und die Seinigen gekommen, konne ihnen
die Wassertaufe nicht verweigert werden. Endlich darf noch
der 1. Kor. 15, 29 erwiihnte abergldubische Gebrauch, sich fiir
Verstorbene taufen zu lassen, insoweit hier angeflihrt werden,
als daraus erhellt, dass man (sogar in irriger, mechanischer
Weise) der Taufe eine mystische Wirkung zuschrieb.

Das Vorhandensein der Taufe als einer sakramentalen Ein--
richtung in der apostolischen Kirche mit mystischer Wirkung
kann also nicht bezweifelt werden. Allzu mechanisch wire
freilich die Vorstellung, als ob eine ausnahmslose, absolut not-
~ wendige Verkniipfung der Heilsgnade mit der Taufe hieraus
zu folgern ware. Wie Christus den Aposteln nicht durch Hand-
auflegung die Ordination erteilte, so war es auch nur eine Er-
findung spiterer, zu sehr von den Kanones lebenden Zeit, wenn
man glaubte annehmen zu miissen, Christus habe den Petrus
getauft, dieser die iibrigen bevorzugten Apostel u. s. w. (vgl
Niceph. Call., H. E. 11, 3 unter Berufung auf Evodius, den angeb-
lichen Nachfolger Petri.zu Antiochien). Die Quelle hat stets
ein anderes Aussehen als der Strom. Christi Feuer- und Geistes-
taufe, von der schon Johannes gesprochen, erfolgte am Pfingst-
feste. Das Ereignis dieses Tages nannte Christus selbst (Apg. 1, 5.
11, 16) die Taufe mit dem h. Geiste. Was nach der durch die
Apostel zu begrindenden kirchlichen Ordnung durch Taufe und
Handauflegung an den neuen Christen geschah, das vollzog der
h. Geist an ihnen selbst bei jenem Feste in der bekannten,
wunderbar-sichtlichen Weise. Sie, die Erstlinge, wurden nicht
durch Menschenhand getauft und mit dem h. Geist erfiillt, son-



. 86 —

dern, wie von dem Sohne Gottes gesendet, so jetzt durch den
h. Geist mit den tbernatiirlichen Kréften in ausserordentlicher
Form ausgeriistet, welche sie reinigen, stéirken und befihigen
sollten, die ihnen von Christus erteilten Vollmachten auszuiiben.
Will man durchaus die spitere kirchliche Terminologie auf die
Entstehunoqoesc}hchte der Kirche anwenden, so milsste man
'saoen dass die Apostel am Pfingstfeste Taufe, Firmung und
Ordination empfingen.

Beziiglich der Firmung ist es deshalb ein miissiges Be-
ginnen, ihre formelle Einsetzung durch Christus nachweisen zu
wollen. Thatsachlich wurde sie in Verbindung mit der Taufe
von den Aposteln durch die Handauflegung gespendet, durch
welche sie in ritueller Weise einen Teil dessen mitteilen wollten,
was sie selbst am Pfingstfeste wunderbar empfangen. Be-
trachtete man die Taufe nach den in den apostolischen Briefen
erliuterten Worten Christi als Mittel der Stindenvergebung, so
verband man mit diesem negativen Element das positive der
Geistes- und Gunadenmitteilung, welche Christus den’ Aposteln
fir die Zeit nach seiner Himmelfahrt in Aussicht gestellt hatte,
am pragnantesten Apg. 1, 5: Thr werdet gefauft werden mit
dem h. Geiste. Wie Paulu&; (Rom, 4, 25) die innere Umwand-
lung des. Christen in die beiden Elemente der Stindentilgung
und der Rechtfertigung zerlegt, welche er in dem Tode und
der Auferstehung Christi begriindet findet, so erscheinen _die
Mittel der Aneignung dieser Gliter, Taufe und Handauflegung,
dusserlich getrennt, sachlich aber zu einander gehorend. Dem
Tode Christi musste die Auferstehung folgen, der Entstindigung
die Rechtfertigung oder Heiligung; so auch der Taufe auf den
Tod Christi (Rom. 6, 3 f.) die Mitteilung des h. Geistes zur
Begriundung des neuen Lebens. Durch Christus, lehrt darum
Paulus Eph. 1, 13, wurdet auch ihr, da ihr glaubig wurdet,
besiegelt mit dem h. Geiste der Verheissung. Das Wunder des
Plingstfestes konnte sich nicht an jedem Christen wiederholen,
wenn auch dhnliche Erscheinungen in der ersten Zeit sich mit-
unter zeigten, wie von den Samaritern, der heidnischen Familie
Cornelius und den Johannesjiingern zu Ephesus (Apg. 8, 18.
10, 44 {I. 19, 6) Dberichtet wird. Die Ceremonie der Handauf-
legung war die naturgemiisseste, welche die Apostel vornehmen
konnten; um die unsichtbare Geistesmitteilung auszudriicken,
welche Christus selbst verheissen hatte. Auf Christi Lehre und



. 87 —

Werk fithrt sich also zuriick, was man spiter das Sakrament
der Firmung genannt hat, wenn auch Christus selbst hiertber
keine liturgische Anordnung traf. Dasselbe zu einer leeren
Feierlichkeit degradieren heisst die Bedeutung eines von den
Aposteln fir die regelrechte Irginzung der Taufe gehaltenen
Aktes verkennen. Wie ganz anders lautet die Sprache Hebr. 6, 2,
wo Taufe und Handauflegung nicht bloss zusammen genannt,
sondern mit der Bekehrung, dem Glauben an Gott, der Auf-
erstehung von den Toten und dem ewigen Gerichte zu den
ersten Elementen des christlichen Unterrichtes gezéihlt werden !

 Die Einsetzung der Bucharistie als Darstellung des Erlo-
sungsopfers durch Christus kann nach neutestamentlicher Lehre
nicht bezweifelt werden. Besonders von Paulus und dem pau--
linischen Evangelium wird sie bezeugt (Luk. 22, 19 {f. 1. Xor.
11, 23 ff.). Dartiber, dass die Darreichung des Brotes und
Weines nicht eine blosse Allegorie sein, sondern die wirkliche,
reale Teilnahme an Christus und seinem Erlosungswerk be-
deuten sollte, lisst Paulus gleichfalls keinen Zweifel (1. Kor. 10, 16.
11, 27 {f.). Seine Lehre entspricht vollkommen den Ausfithrangen
Christi selbst (Joh. 6, 52 ff)), welche kaum anders als auf die
Fucharistie bezogen werden kénnen. Die Wiedergeburt und
Neuschaffung des Menschen waren einmalige Akte, an Taufe
und Handauflegung gebunden, welche nicht wiederholt werden
konnten. ,Was aus dem Fleische geboren ist, ist Fleisch, und
was aus dem Geiste geboren ist, ist Geist® (Joh. 3, 6). Aber
wie der natiirliche Lebensprozess mit der Geburt nicht abge-
schlossen, sondern erst begonnen wird, so hat auch der Christ
nach seiner Wiedergeburt eine tiefgreifende und allseitige
Entwicklung héhern Lebens durchzumachen, die auf Erden nie
ganzlich vollendet wird. Hierzu bedarf er bestindiger Erneue-
rung seiner in den Kémpfen mit der Welt sich verzehrenden
Krafte, der tibernatiirlichen Nahrung seines (Geistes, des immer-
wahrenden Zuflusses aus der Gnadenquelle der Erlosung. Diese
stetige Lebensverbindung mit Christus soll ihm gespendet werden
durch die Teilnahme an dem mystischen Opfermahle, das Chri-
stus selbst ihm bereitet hat. Nicht um verschiedene oder
wiederholte Opfermahle zu dusserer Reinigung oder Sithne han-
delt es sich also bei diesem christlichen Geheimnis, sondern
um die Darstellung der im Himmel immerwihrend auf Grund
seines Kreuzestodes getibten Mittlerschaft Christi (Hebr. 7, 25.



88 ——

9,11, 24. 10, 12 ff.), aus welcher der Christ stets von neuem
seine Nahrung schopfen soll zur Unterhaltung und Erneuerung
des ihm durch Taufe und Handauflegung verliehenen innern
Lebens. Opfer, Altar und Priestertum in diesem Sinne besitzen
demgeméss ein so festes biblisches Fundament, dass sie in der
christlichen Kirche nach Lebhre und Ubung der Apostel nicht
entbehrt werden konnen.

Was man spiter das Sakrament der Busse genannt hat,
fallt einigermassen, gleichsam subsididr, mit der Taufe zusammen.
Die Schliissel- oder Binde- und Losegewalt, welche Christus
den Aposteln tbertrug, hatte zum Inhalt die Entscheidung, wer
zu seiner Gtemeinschaft zugelassen werden solle, und wer nicht.
Die grosse Scheidung war begrindet in der stindhaften, Gott
entfremdeten Gesinnung und in dem Glauben, d. i. der volligen
Hingabe des ganzen Menschen an Christus. Wem dieser zu
teil ward, der wurde durch die Taufe ausgeschieden aus der
sindigen Welt und als Biirger des Reiches Gottes der christ-
lichen Gemeinde einverleibt. ,Denen ihr die Stinden vergebet,
denen sind sie vergeben,“ sagte darum Christus zu den Apo-
steln, indem er sie anhauchte, ,und denen ihr sie vorbehaltet,
denen sind sie vorbehalten.“ Diese Siindenvergebung durch
die Taufe, die Ausscheidung aus der Welt und Hingliederung
in die ,Gemeinschaft der Heiligen“ konnte nur einmal erfolgen.
Wer dieser angehorte, war zum ,Heiligen“ berufen und fihrte
seiner Bestimmung gemiiss ein helhoes d. i. christliches Leben.
Aber selbst die Zeit der ersten Begeisterung in der apostolischen
Kirche liefert Beweise genug davon, dass infolge der mensch-
lichen Schwiche diese ideale Hohe nicht immer behauptet
wurde. Selbst grobe Vergehen waren nicht sclten, welche den
Ausschluss aus der ,Gemeinde der Heiligen“ notig machten.
Nach eingetretener Bekehrung wurde die Wiederaufnahme ge-
wihrt (2. Kor. 2, 6 ff.). Hierfiir hatte Christus keine bestimmte
Form angeordnet. Derselben bedurfte es um so weniger, als
durch die Bekehrung in dem Blisser die erstorbene Tcmf,e‘nade
wieder auflebte, und die Wiederaufnahme in die Gememde, in
der spatern Kirchensprache Reconciliation oder Absolution ge-
nannt, nur das menschliche Siegel auf die gottliche Sinden-
vergebung war. Bloss in diesem Sinne konnte Christus auch die
apostolische Vollmacht der Siindenvergebung durch die Taufe
verstanden haben, dass sie der géttlichen Berufung folgen, das



— 89

gottliche Urteil konstatieren solle. In dieser Art also musste
sich die Vollmacht des Bindens und Ld&sens, der Sindenver-
gebung auch auf das sittliche Leben der Christen erstrecken,
sollte die Scheidung zwischen der siindigen Welt und der Ge-
meinde der Heiligen nicht illusorisch werden. So erscheint die
Busse als Subsidium der Taufe, und fasst sich mit ihr nach
der negativen Seite, unter dem Gesichtspunkt der Stundenver-
gebung, zusammen.

Ahnlich verhilt es sich mit der Krankenslung. Dieselbe
wird offenbar von Jak. 5, 14 ff. als eine kirchliche Ceremonie
behandelt. Die Presbyter sollen sie vornehmen im Namen des
Herrn und mit Gebet verbinden. Wenn dann eine dem Zu-
stande des Kranken entsprechende Hilfe in Aussicht gestellt
wird, so geschieht das in dhnlichem Sinne, wie auch Christus
dem vertrauensvollen Gebete stets sichere Erhorung verheisst.
Fir den Fall aber, dass der Kranke Stinden auf dem Gewissen
hat, sollen sie ihm, natiirlich Reue und Bussgesinnung voraus-
gesetzt, nachgelassen werden. Der Zustand der Krankheit,
vielleicht die Nahe des Todes, liess die eventuelle Stindenver-
gebung in dieser Form ebensosehr erwiinscht erscheinen, als
anderweitige Ausserungen reumiitigen Sinnes unmoglich waren.
Die Olung, von damaliger nattrlicher Heilmethode auf das
religiose Leben ibertragen, erscheint hier von untergeordneter
Bedeutung gegentiber dem ,Gebete des Glaubens, an dem sich
die Presbyter wie der Kranke beteiligen sollen. Dass demnach
hier die eventuelle Stindenvergebung, durchaus nicht mecha-
nisch gedacht, eine besondere Gestalt erhilt, ist in dem beson-
dern Zustand des Krankseins begrundet. Mit der Busse und
der Taufe, dem Hauptheilmittel gegen die Siinde, subsummiert
sich die Krankenclung also als zweites Subsidium unter die
gemeinsame Idee der Stindenvér'grebung.

Dass die ,Handauflegung des Presbyteriums¥, die Ordina-
tion eine viel tiefere Bedeutung besass, als die einer feierlichen
Einfihrung in ein Kirchenamt, ist frither schon nachgewiesen
worden. Das ganze kirchliche Mysterienwesen ist auf sie auf-
gebaut: ohne Priestertum keine Sakramente, wenn man unter
Sakramenten wirkliche Gnadenmittel und keine bloss sinnbild-
lichen, ebenso gut zu entbehrenden Ceremonien versteht. Aus
der aufgezeigten Existenz wirklich sakraler Handlungen in der
apostolischen Zeit muss demnach, wie wir bereits bemerkten,



— 90 —

auch wieder der Riuickschluss auf das Vorhandensein des Priester-
tums gezogen werden.

Als siebentes Sakrament. hat man seit dem XII. Jahrhun-
dert die #he aufgefthrt. Hierdurch ist in der Dogmatik wie
im Kirchenrecht viele Verwirrung entstanden, indem man, den
tibrigen Sakramenten entsprechend, damit nicht den Fhestand,
sondern den Abschluss der Ehe im Auge hatte. BJlan erhob
die Frage, wer der Spender des Ehesakramentes sei, und wo-
durch es erteilt werde. Die einen meinten, der Priester spende
es durch die Finsegnung; andere, die Brautleute spendeten es
sich gegenseitiz durch die Konsenserkldrung; wieder andere,
sie théaten dies durch die Vollzichung des Beischlafes. Man -
sieht, zu welchen Schwierigkeiten, selbst Verlegenheiten diese
Auffassung fiithrt, namentlich gegeniiber den im Mittelalter gil-
tigen klandestinen Ehen und den gemischten Ehen mit ,Ketzern®
oder gar Nichtchristen. Thr gegeniiber haben wir festzustellen,
dass von einer besondern christlichen Abschliessung der Ehe
im N. T, mroends die Rede ist. Weder Christus noch die Apostel
haben eine Emseonuno derselben angeordnet. Auch wird selbst-
verstandlich niemand behaupten wollen, Christus habe die Ehe
eingesetzt. Aber das ist anderseits nicht zu leugnen, dass er
sie geheﬂigt hat, und dass die Apostel sie als einen fir Christen
heiligen Stand betrachten. Und hierin ist es begrindet, dass
man die KEhe, formell nicht tadellos, einfach zu den Sakra-
.menten rechnete. Christus wollte sie auf ihr urspriingliches
Ideal als unlésliche Verbindung zwischen HEinem Manne und
' Einem Weibe zurtickgefithrt wissen. Paulus nannte sie Eph. 5, 32
ein grosses Geheimnis, als Abbild des Verhiiltnisses zwischen
Christus und der Kirche. Die The unter Christen sollte also
etwas He liges, ein religioser Zustand sein. Dies um so mehr,
als sie bestlmmt war, eine christliche Gemeinde im kleinen,
die Christenheit zu Vm“mehren und, ohne psychologisch schwie-
rige Bekehrungen, durch naturgemiisse, still und friedlich ver-
laufende Erziehung Kinder fiir das Reich Gottes heranzubilden.
Auf die christliche Familie ist anwendbar, was Christus (Mat-
théus 18, 19 1)) allgemein erklirt, wenn zwei miteinander tiber-
einstimmten in ihrem Gebete, werde es vom Vater erhort, und
wo zwel oder drel in seinem Namen versammelt seien, sei er
mitten unter ihnen. Der Apostel Paulus aber betrachtet sogar
die Ehe zwischen einem Christen und einem Nichtchristen als



91 —

ein heiliges Verhiltnis, indem er alles, was mit einem Christen
in so intime Beriithrung tritt, wie Gatte und Kind, als durch ihn
geheiligt, #dusserlich wenigstens aus der stundigen Welt ausge-
schieden betrachtet. Auch die Kinder, so lautet 1. Kor. 7, 14
seine Begriindung hierfiir, sind ja als Kinder christlicher Eheleute
nicht unrein, sondern heilig. Von der Kindertaufe weiss be-
“kanntlich das N. T. noch nichts. In die Zeit der Entstehung
und ersten Ausbreitung der Kirche passte sie nicht. Xrst als
die Kirche fest gegrindet, die menschliche Gesellschaft zu
durchdringen begann, als in christlichen Kreisen die Fort-
pflanzung des Glaubens als selbstverstiandlich galt, besiegelte
man das Wort des Apostels, dass auch die Kinder der aus der
Welt Ausgeschiedenen, der ,Heiligen®* (Christen) heilig seien,
indem man ihnen die Taufe spendete, und die Annahme derselben
nicht ihrer eigenen spiatern Entscheidung tiberliess. Aus der
apostolischen Betrachtung der Ehe ging also die unter ver-
snderten Verhiltnissen aufgekommene Ubung der Kindertaufe
hervor als &usserer Beweis fiur den heiligen Charakter der
christlichen Familie. ¥in heiliger und heiligender Stand sollte
demgeméiss die iLhe sein, als die Wurzel des aus dem Senfkorn
entsprossenen, das Reich (Gottes sinnbildenden Baumes. Ohne
die christliche Familie auf die Dauer keine christliche Kirche.
Daher die urchristliche Auffassung von dem Ehestand als etwas
_ Sakralem, was man bald durch die Einsegnung zum Ausdruck
_brachte. TUneigentlich hat man diese selbst in spéit'eref Zeit,
um die Siebenzahl voll zu machen, ein Sakrament genannt.
In der richtigen Erkenntnis des Sachverhaltes sagt denn noch
der beriihmte Scholastiker, der Dominikaner und Bischof von
Meaux, Wilhelm Durandus von St. Pourcain (+ 13338), die Ehe
sei nur in weiterem Sinne ein Sakrament, ,als Zeichen einer
h. Sache®, insofern sie das Verhaltnis zwischen Christus und
der Kirche ausdriicke.

Fassen wir das Resultat zusammen, so miissen wir sagen,
dass aus den neutestamentlichen Keimen die katholische Lehre
von dem Priestertum und den Sakramenten naturgeméiss und
organisch sich entwickelte, dass aber anderseits die scholastische
Behandlung derselben nicht ohne Irrtimer und Missverstand-
nisse geblieben ist. Dass die thatsidchliche Entwicklung eine
naturgemésse war, entnimmt man im allgemeinen aus der
ohne einheitliche Anordnungen zu stande gekommenen wesent-



92

lichen Ubereinstimmung aller Kirchen im Orient wie im Occi-
dent. Fir das System aber war es zunichst verhidngnisvoll, dass
man fiir die sieben Sakramente eine unmittelbare Iinsetzung
durch Christus haben wollte. Fir Taufe und Abendmahl war
sie selbstverstandlich. Fiur die andern funf wurde sie bald
suppliert als auf ungeschriebener Tradition beruhend, bald in
f'kiinsﬂicher, mitunter naiver Weise aus biblischen Stellen her-

‘geleitet. So meint Hugo von Strassburg im XIII. Jahrhundert

(Comp. theol. verit. VI, 3), die Ehe und die Busse habe Gott

N
1

schon vor seiner Menschwerdung eingesetzt, aber spéiter durch
seine Teilnahme an der Hochzeit von Kana und durch seine

' Busspredigt bestétigt; die Firmung habe er eingesetzt, da er

den Kindern die Hiande aufgelegt, die Olung, da er die Apostel
ausgesandt, die Kranken mit Ol zu salben, die Priesterweihe
durch Verleihung der Binde- und Losegewalt. Eine weit tiefere
Eingicht verriet der nach Thomas von Aquin angeschenste
Scholastiker, der Kardinal und Franziskanergeneral Bonawven-
tura, indem er auf die unmittelbare Einsetzung aller Sakra-
mente durch Christus verzichtete. Schon hinsichtlich der Taufe
rdumt er in seinem Kommentar zu dem 4. Buche der Sentenzen
(Dist. I, 1,2, 2) ein, dass die Apostel, abweichend von der
von Christus angeordneten Taufformel, im Namen Cbristi ge-
tauft hiatten. Dann fihrt er Dist. VII, 1, 1 aus, nicht Christus,
sondern der h. Geist habe die Firmung eingesetzt; am Pfingst-
fest hatten die Apostel sie empfangen sine ministerio et sacra-
mento, sie hatten dann die andern gefirmt ohne Formel, bloss
durch Handauflegung; erst in der nachapostolischen Zeit habe
der h. Geist die Form des Sakramentes festgesetzt. Das Beichten
lasst er Dist. XVIL, 2, 2, 1 erst durch die Apostel angeordnet
werden. Auch die letzte Olung ist nach ihm (Dist. XXIIT, 1, 2)
nur apostolischer Einsetzung, weil eine von Christus ausgehende
HEinsetzung die Ivangelisten doch erwihnt hitten. Konsequent
bleibt denn auch Bonaventura dabei, dass Christus selbst nur
Taufe und Abendmahl cingesetzt habe. Die Ordination lésst
er in der apostolischen Kirche bloss durch Handauflegung voll-
zogen werden (Dist. XX1V, 2, 1, 4). Das Sakrament der Ehe
ward ihm gemdiss von Gott eingesetzt im Paradiese, und dessen
Zweck ist, als Heilmittel zu dienen gegen das Siindhafte, welches
infolge der Erbstnde im Beischlaf liegt. Selbst Zhomas von
Aquin, der die unmittelbare Finsetzung aller Sakramente durch



_ Christus lehrte, kam doch mit der Systematisierung derselben
nicht vollkommen zurecht. Die Wirkung der letzten Olung,
die er auch als Sterbesakrament fasste, machte er abhingig
von der Andacht des Empfangers, dem Verdienst des Spenders
und der ganzen Kirche. Deshalb, meint er, werde sie, im Gegen-
satz zu den andern Sakramenten, nur in deprekativer Form
gespendet und nur im bewussten Zustande (Suppl. ad Summ. 32, 3).

_Die gewohnliche Fragestellung, ob es zwei oder sieben

Sakramente gebe, scheint uns hiernach prinzipiell verfehlt zu,
_sein. Sie geht von einem unklaren, scholastischen Begriffe aus, |

der diese ganze Materie der Dogmatik in Verwirrung gebracht

hat. Der vieldeutige Kunstausdruck Sakrament wurde in gleicher

Weise auf Dinge tibertragen, welche nicht unter dieselbe Ka-
tegorie zu bringen sind. Mit dem, was man in gleicher Weise
Sakramente zu nennen pflegt, nehmen wir nach Massgabe der
Lehren und Einrichtungen des N.T. eine Dreiteilung vor. Heils-
mittel flir jeden Einzelnen sind die Taufe und die Eucharistie.
Zu der Taufe aber gehort nach ihrer negativen, entstindigenden

Wirkung in subsidiirer Weise die Stindenvergebung, welche ;

zur Aufrechthaltung der Reinheit der Gemeinde Bischof oder
Priester erteilt, wie jene, welche auf dem Krankenlager durch
Olung und Gebet erfleht wird. Nach der positiven Seite wird
die Taufe erganzt durch die Handauflegung behufs Mitteilung
des h. Geistes. Weil diese Heilsmittel nicht als blosse Sym-
bole betrachtet werden diirfen, sondern in Verbindung mit der
entsprechenden Gesinnung als wirkliche Mittel zur Erlangung
der Heilsgnade anzusehen sind, so erfordern sie naturgemiiss
die Einrichtung eines Priestertums in christlichem Sinne. Als
Grundlage fir den Mysteriendienst ist also die auch positiv
nachgewiesene Weihe des Liturgen unerlisslich, Als Quelle fiir
neuen Zuwachs zu dem ,mystischen Leibe Christi¥, als Ge-
meinde im kleinen erscheint die christliche Ehe, welche darum
auch des Charakters der ,Heiligkeit nicht entbehren kann.
Will man auf diesem Gebiete nicht die ihrem Wesen nach
von Anfang an bestehenden Einrichtungen, sondern die Theorie
Uber dieselben korrigieren, so kann es nur geschehen, indem
man den Thatsachen die Lehren folgen ldsst. Auch in der
Weise darf das Dogma die Geschichte nicht iiberwinden, dass
man den Inhalt des N.T. nach modern-rationalistischen Vor-
stellungen umzugestalten versucht, oder nach dem bekannten



— 94 —

Bunsenschen Ausdruck das Semitische in das Japhetitische iiber-

setzt. Wie heutzutage niemand mehr zu der von Strauss mit
Recht verhohnten ,natiirlichen Wundererklarung“ der Auf
klarungsperiode zuriickkehren mochte, so wird sicher auch die
Zeit kommen, dass man allgemein die supranaturalen Lehren
und Einrichtungen Christi und der Apostel entweder unum-
wunden anerkennt oder als Wahngebilde verwirft, aber sie in
rationalistischem Sinne umzudeuten sich nicht erkithnt. Gottlob
giebt es doch noch viele auch in unserem hochgebildeten Vater-
lande, welche unter dem oft missbrauchten Worte ,Christen-
tum* ehrlichen Sinnes die Geisteswelt verstehen, welche histo-
risch nachweisbar Christus und die Apostel verkiindigt, und
deren Sieg sie mit ihrem Blut besiegelt haben.

J. LANGEN in Bonn.




	Die neutestamentlichen Keime der katholischen Lehre von dem Priestertum und den Sakramenten

