
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Die neutestamentlichen Keime der katholischen Lehre von dem
Priestertum und den Sakramenten

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


71

DIE NEUTESTAMENTLICHEN KEIME
DER

KATHOLISCHEN LEHRE

VON DEM

PRIESTERTUM UND DEN SAKRAMENTEN.

Wenn die Kirchenväter von der Sufflcienz der Bibel redeten,
so verstanden sie dies nicht in dem Sinne, dass dieselbe nach
Art eines dogmatischen und kirchenrechtlichen Kompendiums
-alles zur Kirchenbildung Notwendige in fertiger Form enthalte.
Was das Christentum angeht, so kömmt zunächst das N. T. in
Betracht. Dass dasselbe eine Sammlung von G-elegenheits-
schriften ist, wurde zu oft geltend gemacht, als dass wir es
nochmals wiederholen sollten. Aus diesem Charakter des N. T.
ergiebt sich aber, dass es kein abgeschlossenes System
darbietet, sondern nur die Bausteine, aus denen sich ein solches
konstruieren lässt. Zu einer theologischen Terminologie
enthält es naturgemäss erst die Ansätze. Die verschiedenartigsten
Lehren in mannigfaltigen Formen und Wendungen entwickelt
es, ohne sie zu vermitteln oder spekulativ sie in einer höhern
Einheit zusammenzuschliessen. Selbst formale, nur durch den
jeweiligen Zusammenhang oder Darstellungszweck zu erklärende

Widersprüche kommen vor. Die neutestamentlichen Schrift- \

steiler sind keine Metaphysiker, sondern Lehrer der christlichen ;:

Religion, welche sich nur insoweit mit abstrakten Wahrheiten
beschäftigen, als das religiöse Leben derselben zu seiner
Begründung nicht zu entbehren vermag. Demzufolge musste das
N. T., wie es den Schlusspunkt der Entwicklung des Judentums
bezeichnet, ohne deren genaue Kenntnis ein wissenschaftliches



— 72 —

Verständnis desselben unmöglich ist, auch den Anfang zu einem'

organisch sich gestaltenden Lehrgebäude enthalten, welches

man, von allen Widersprüchen und Kämpfen absehend, die
christliche Theologie nennen mag.

Weit mehr noch als in der Lehre springt das Keimartige
der von Christus und den Aposteln getroffenen kirchlichen
Einrichtungen in die Augen. Schon die Natur der Sache brachte
es so mit sich. Die Zeit der Entstehung kann unmöglich
dieselben Formen darbieten wie die des spätem Wachstums. Oder,
um das im N. T. beliebte Bild von dem mystischen Leibe Christi
zu gebrauchen, mit den Jahren wächst das Kind aus seiner
Umhüllung hinaus und bedarf weiteren, aber zugleich festeren
Gewandes. Den Gärungszustand erster Bildung einer grossen
Gemeinschaft festhalten wollen für immer hiesse sie vernichten
Hinsichtlich der Entstehung der christlichen Kirche ist aber
nun noch ein besonderes Moment in Betracht zu ziehen, welches
wenig beachtet zu werden pflegt. Wie Christus zunächst als
Messias seiner jüdischen Zeitgenossen auftrat, in ihrem
Gedankenkreise sich bewegte, wenn auch denselben läuternd und.

erweiternd, ihrer Ausdrücke und Vorstellungen sich bedienend,
um sich ihnen verständlich zu machen, so traf er auch seine
Einrichtungen zunächst unmittelbar für die Gegenwart, ohne
eine weitere Entwicklung seiner „Gemeinde" als die der unmittelbarsten

Zukunft nach seiner Himmelfahrt in Betracht zu ziehen.
| Es ist kein Irrtum verhängnisvoller, als das N. T. gleichsam
1

apriorisch und dogmatisch wie ein direkt für die Gegenwart
geschriebenes Schulbuch erklären zu wollen. Es will historisch
aus dem Judentum seiner Zeit verstanden sein. Der ganze

\ Verlauf der Kirchengeschichte ist in demselben mit keinem
Worte angedeutet. Die neutestamentlichen Schriftsteller, welche
auch die eschatologischen Reden Christi — Avie genau dem Wortlaute

nach, lässt sich nicht feststellen — zur Darstellung brachten,
gingen sogar von der damals unter den Juden weit verbreiteten
Voraussetzung aus, dass das Ende der Welt nahe sei, wenn sie
auch über den Zeitpunkt desselben nichts Bestimmtes zu wissen
erklärten. Es war deshalb, um nur einiges zu erwähnen, durchaus

verfehlt, die Apokalypse für eine Prophétie kommender
kirchengeschichtlicher Ereignisse zu halten, oder, wie es noch
so oft geschieht, die Worte: es wird ein Hirt und eine Herde
sein, statt auf die durch die Apostel zu unternehmende Heiden-



— 73 —

mission, auf eine nach kirchlichen Trennungen in spätem
Jahrhunderten zu A^eranstaltende grosse Union zu deuten. Die
Einrichtungen, welche Christus und die Apostel zur Ausbreitung
und Geltendmachung der neuen Religion getroffen haben, waren
darum auch zunächst auf ihre Zeitgenossen berechnet, und erst
in der nachapostolischen Periode konnten und mussten sich
allmählich Verfassung und gottesdienstliche Institutionen bilden,
welche, natürlich wieder nach Ländern und Zeiten einiger-
massen verschieden, einen für ferne Zukunft dauerhaften
Charakter besassen.

Tritt man an das N. T. als Historiker heran wie an irgend
ein aus dem Altertum überliefertes Schriftwerk, so muss man
sich auf das uferlose Meer kritischer Untersuchungen begeben,
bei denen, Avie die Geschichte der neutestamentlichen Isagogik
zeigt, es nur zu Avenigen sichern Resultaten kömmt. Der Wortlaut

der Reden und Äusserungen Christi, Avelche, vor Avenigen
ungebildeten Männern in einem Winkel Palästinas gethan und erst
geraume Zeit nachher in verschiedenen Formen, mitunter nachweislich

paraphrastisch, aufgezeichnet Avurden, ist diplomatisch genau
nicht mehr zu ermitteln. Nicht also das von Christus von Wort
zu Wort Gesprochene, sondern das als solch.e.&,von den ältesten
christlichen Gemeinden Überlieferte bildet die Grundlage unserer
Glaubenslehre, welche die neutestamentliche Kritik nach ihrem
Werte zu schätzen weiss, aber nicht auf derselben fusst. Der
aus den verschiedensten, zum Teil moralischen Beweggründen
entsprungene Glaube an die Göttlichkeit der christlichen
Religion und Kirche schliesst die Überzeugung ein, dass nach
dem Erlöschen der lebendigen mündlichen Überlieferung der
Apostel und ihrer unmittelbaren Schüler deren schriftlicher j

Niederschlag, das N. T., in keinem Avesentlichen Punkte Irrtümer/
und AbAveichungen von dem Geiste Christi enthalte und durch
dieselben, das Werk Christi gleich bei seinem Aufkeimen wieder1
zerstörend, statt gesunder Nahrung der kommenden Zeit Gift
eingegeben habe. Demgemäss besitzen auch die modernen
kritischen Zweifel an der Echtheit einer ganzen Reihe neutesta-
mentlicher Schriften für uns keine dogmatische Bedeutung, Aveil
es sich um die Feststellung der in den ältesten Christengemeinden

herrschenden, also von den Aposteln und ihren Gehülfen
verbreiteten Anschauungen handelt. Die Bücher, welche die
alte Kirche als Homologumena bezeichnete, als allenthalben



— 74 —

und von Anfang an zum Kanon gerechnet, müssen auch von
dem heutigen Christen als authentisch behandelt werden. Die
Tendenz, die apostolische Kirche jeder Ordnung und
verfassungsmässigen Gestalt zu entkleiden, darf die Verwerfung der
Apostelgeschichte, der kleinern Paulinen und der Pastoralbriefe
oder des Jakobusbriefes in keiner Weise begründen. Wenn der
organische Ausbau der christlichen Kirche von dem
nachapostolischen Zeitalter an nichts als eine Abirrung von dem

Ursprünglichen war, so ist damit das Ursprüngliche selbst
gerichtet, und das echte Christentum als eine rasch
vorüberziehende Idylle, als ein schöner Traum zu betrachten, der für
die Wirklichkeit des Lebens keine Bedeutung hat. Der Glaube
an die Göttlichkeit der christlichen Religion verlangt gebieterisch,

eine trotz vielfacher menschlicher Abweichungen göttlich

geleitete, den jeweiligen Verhältnissen entsprechende
Entwicklung der Kirche anzunehmen. Der einzig zulässige Standpunkt

für den gläubigen Christen, die Anfänge des christlichen
Kirchenwesens zu ermitteln, kann also nur der auf dem festen
Fundamente des N. T. sein.

¦ Die Beurteilung Christi selbst ist namentlich seit der
Periode des modernen Rationalismus eine doppelte gewesen, eine
naturalistische und eine supranaturalistische. Jene erblickt in
ihm einen gewöhnlichen, wenn auch genialen Menschen, der im
Gegensatz zu den jüdischen Schriftgelehrten das religiöse Leben
verinnerlichen und insbesondere die Sittenlehre wieder auf ihre
reinen, einfachen Grundsätze zurückführen wollte. Bei dieser
Anschauungsweise, nach Avelcher Christus der jüdische Sokrates
oder Konfutius gewesen Aväre, kann nur von christlichem
Idealismus, von christlicher Sittenlehre und Schule, aber nicht von
christlicher Kirche mit gottesdienstlichen Einrichtungen die Rede
sein. Diese Anschauungsweise ziehen wir als dem ganzen
Inhalte des N. T. widersprechend nicht in Betracht. Jeder Blick

Jnjias N. T. überzeugt den Leser, welche philosophische oder
dogmatische Grundanschauung auch er selbst hegen mag, dass
nach christlicher Lehre Christus etwas ganz anderes war als
ein aufgeklärter, idealistisch gesinnter Rabbi, dass er sich für
den Erlöser der Menschheit ausgab, für den Mensch gewordenen
;Sohn Gottes, der die aus der Sünde entsprungenen Leiden und
Gebrechen der Menschen heilte, um zu zeigen, dass bei ihm
allein die Befreiung von der Sünde selbst zu finden sei. Wenn



— 75 —

es je ein supranaturalistisches Buch gegeben hat, so ist es das

N. T., und dasselbe in modern-rationalistischem Sinne erklären
zu wollen, war und bleibt ein geradezu lächerliches
Unternehmen.

Alles Übernatürliche ist mystisch, d. h. es entzieht sich
der natürlichen und darum auch nur bis an die Grenzen des

Natürlichen reichenden menschlichen Erkenntnis. Dass das
N. T. hiernach neben seinen Sittenlehren einen mystischen
Inhalt besitzt,' ergiebt sich von selbst. Die Erlösung der Menschheit

als Erfüllung alttestamentlicher Symbolik und Prophétie
ist im N. T. nicht als eine abstrakte Idee entwickelt, etwa wie
die Katharsis der antiken Tragödie oder wie der Höhepunkt eines
philosophischen Systems. Die Tilgung der menschlichen Sündenschuld

durch das Opferlamm Gottes, durch die Gehorsamsleistung
des ZAveiten Adam und die Zuwendung dieser grossen
Wiederherstellung zerstörter Harmonie für den einzelnen Menschen
bildet nach neutestamentlicher Lehre den Inhalt der Erlösung.
Da liegt denn schon die Ahnung nahe, dass es sich dabei nicht
um einen einmaligen historischen Akt unter der augenscheinlich

dahinsiechenden jüdischen Nation handelte, auf den in aller
Zukunft nur wie mit dem Finger von Predigern hingewiesen
Averden sollte, sondern dass, Avie die Erlösung der Menschheit
selbst einen mystischen Inhalt hatte, so auch ihre ZtiAvendung

.Tür den Einzelnen fortwährend in mystischer Weise sich
vollzieht. Damit ist der Begriff der Kirche, des Priestertums und
der. Sakramente gegeben.

Unter der Kirche verstand man schon in der alten Zeit,
ehe das Wort missbräuehlich die Hierarchie bedeuten sollte,
doch etwas ganz anderes als einen blossen Verein zur Pflege
religiöser Andacht und sittlichen Lebens. Sie galt als die göttlich

gegründete Heilsanstalt für das Menschengeschlecht, welche
Unterricht und Erbauung, aber auch in die Sphäre
übernatürlich-geistigen Lebens hinübergreifend, Gnadenmittel bieten sollte.
Nicht Symbole nach jüdischer Art, auch nicht heidnische
Mysterien, welche die Priesterschaft wie durch Magie und Zauberformeln

ohne innerliche Teilnahme des Volkes vollzog, waren
die kirchlichen Kultusakte nach der Anschauung der Alten,
sondern wie die Erlösung eine gottmenschliche, so sollte auch
ihre ZuAvendung, durch sinnliche Zeichen fassbar gemacht,
zugleich göttlich und menschlich sein, die Grenzen des Natur-



— 76 —

liehen überragen, ohne dessen Boden zu verlassen. Eines christlichen

Priestertums konnte darum die Kirche nicht entbehren,
welches die Mysterien vollzog, aber nicht in der Form geistloser

Ceremonien, sondern das mit den die nötige Gemütsverfassung

der Gläubigen voraussetzenden h. Verrichtungen Lehre
und Predigt, Trost und geistige Hülfe jeder Art verband. Was
weder Judentum noch Heidentum gekannt: der Priester sollte
zugleich Prophet und Philosoph, d. i. nach unserem
Sprachgebrauch Lehrer und Mahner, er sollte Seelsorger sein im vollen
Sinne des Wortes. Es wäre ein Leichtes, dieses Bild der christlichen

Kirche mit den Lehren und Schilderungen der Väter
im einzelnen auszuführen. Dass die alte Kirche, Avie sich hieraus

deutlich ergeben Avürde, die katholische Avar, wird übrigens
auch von keinem Kundigen bezAveifelt. Der ZAviespalt beginnt
erst bei der Frage, ob dieselbe sich aus den neutestamentlichen

Grundlagen mit innerer Notwendigkeit organisch ent-
AAdckelte, oder ob sie in einem partiellen Rückfall ins Judentum
unter Annahme heidnischer Elemente, also in einer
Verunreinigung oder gar Zerstörung der christlichen Religion bestand.

> Die Evangelien bezeugen ausdrücklich, dass Christus selbst
i sich symbolischer Handlungen bediente. Wiederholt Avird dies

berichtet, wo von seinen Heilungen die Rede ist.
Charakteristisch für die Auffassung, welche er hiermit verbunden
wissen wollte, erscheint die Erzählung von dem blutflüssigen
Weibe, welches meinte, in mechanischer Weise durch eine von
Christus selbst nicht wahrgenommene Berührung geheilt zu
Averden, und, eines Bessern belehrt, die Worte vernahm : Dein
Glaube hat Dir geholfen. Nicht als Zauberer wollte er
betrachtet Averden ; aber der sinnlichen Natur des Menschen
entsprechend verband er Körperliches und Geistiges miteinander.
Ohne Glauben konnte er nicht Avirksam Averden; seine
Wirksamkeit aber knüpfte er an Momente, Worte und Zeichen.

Gleiches that er in der Sphäre höherer, geistiger Erlösung.
Als er nach der Auferstehung die Apostel zu ihrer grossen
Weltmission aussandte, hauchte er sie an und sprach : Empfanget
den h. Geist; denen ihr die Sünden nachlasset, denen sind sie

nachgelassen, und denen ihr sie vorbehaltet, denen sind sie
vorbehalten (Joh. 20, 22 f.). Ohne Zweifel ist das Anhauchen
nicht in dem Sinne zu nehmen, als ob nun körperlich der
h. Geist, den sie erst bei dem Pfmgstfeste empfingen, von ihm



Gottes abhängig machte von der Geburt aus „Wasser und Geist".
Desgleichen setzte er die Eucharistie ein a]s_Gedächtnismahl
seines Opfertodes für die Sünden der Menschen. Und Avenn wir,
Avas doch immerhin das weitaus Wahrscheinlichste ist, bei
Joh. 6, 52 ff. eine Bezugnahme auf diese Einsetzung annehmen
müssen, erscheint auch an diese Äusserlichkeit die Erlangung
des ewigen Heiles geknüpft.

Die sinnlichen Zeichen, deren Christus sich selbst bediente,
und die er anordnete, um die Teilnahme an seinem Erlösungswerke

zu ermöglichen, gehen also offenbar über die Bedeutung
blosser Symbole hinaus. Seine Gnadenmitteilung wollte er an
dieselben knüpfen. Symbole sind entbehrlich, Mittel, etwas zu
erlangen, nicht. Hiermit also Avar das Mysterium, das Sakrament

gegeben, das opus operatum, welches, von Ausnahmefällen
abgesehen, durch blosse Gesinnung nicht ersetzt werden kann.
Magie oder Zauberei ein solches opus operatum zu nennen, wäre
man erst berechtigt, Avenn es nach Art heidnischer Mysterien
reinigend oder erlösend wirken sollte ohne innerliche, geistige
Beteiligung des Empfängers. Niemals aber hat eine Religion
einen solchen Nachdruck auf die innere Umkehr, auf die
sittliche Läuterung, auf die Durchdringung des ganzen Wesens
mit neuem Lebensprinzip gelegt wie gerade die christliche,
welche das Anziehen eines neuen Menschen verlangt. Diese
völlige innere Umwandlung, das Ausziehen des alten und das
Anziehen des neuen Adam (Christus), ist aber nach christlicher
Lehre durch die natürlichen Kräfte des Menschen nicht zu

\

— 77 —

auf die Apostel überströmen sollte ; aber es drückte aus, dass
sie allein die göttliche Vollmacht besitzen sollten, aus der
sündigen Welt die für den Glauben an ihn Gewonnenen als Kinder j \

Gottes auszuscheiden. Nicht die ihm anhangenden Frauen oder
andere Gläubige erhielten solche Vollmacht, sondern nur die
er selbst ausgewählt. Er erfüllte hiermit das Versprechen,
Avelches er während seiner öffentlichen Wirksamkeit Petrus und
den andern Aposteln gegeben, dass er ihnen die Schlüssel des

Himmelreiches, die Binde- und Lösegewalt übertragen werde.
Aber auch die Formen, unter welchen jemand unter die Schar
seiner Gläubigen aufgenommen und dadurch für das Himmelreich"

reff erklärt Averden sollte, stellte er~ fest"' indem er "die

au^éTîT"Zëîcïîen"' d^A^aufê""nôrmierte, und dies nach Joh. 3? 5
In so unerlasslicher Weise," dass "er den Eintritt in das Reich



— 78 —

bewerkstelligen ; dazu sind übernatürliche Gnaden erforderlich,,
welche eben durch die Sakramente mitgeteilt werden sollen.
Auch hat aus dem Grunde diese Lehre mit Zauberei nichts
gemein, weil sie nicht mechanisch aufgefasst werden darf, als
ob nun ausnahmslos bloss auf diesem Wege jene Gnadenmitteilung

erfolgen könne. Dieser Weg ist als der regelmässige, für
gewöhnlich angeordnete zu halten, Avie auch die Einrichtung*
der Kirche als der den Menschen unerlässlichen Heilsanstalt,
die Lehre : extra ecclesiam nulla salus nicht mechanisch, son-

I dem ideell verstanden Averden muss. „Kirche, und Sakramente

vermag Gott in besondern Fällen auch in anderer Weise zu
ersetzen. Beide bleiben immer nur Mittel zum Zwecke; der
Zweck ist die innere Umwandlung des Menschen auf Grund
der Erlösung durch Christus. Mit dieser biblisch durchaus
begründeten Erlösungs- und Rechtfertigungslehre war demnach die
schon in der alten Kirche herrschende katholische Auffassung
von den Sakramenten harmonisch verbunden, während auch
die mittelalterliche Scholastik bei allem Nachdruck, den sie
auf die Kultusakte legte, nie deren ideelles Ziel, die innere
Umwandlung des Menschen, sowie die Möglichkeit ausserordentlicher

Heilswege aus dem Auge verlor. So wenig magisch
fasste man seit jeher in der Kirche die sakramentale Wirkung"
auf, dass man selbst für die von Christus angeordnete Wasser-
taufe Ersatzmittel in der sogenannten Blut- und Begierdetaufe

janerkannte. Der Sündennachlass wurde desgleichen nicht nur
während des Bestehens der altkirchlichen Bussdisciplin,
sondern das ganze Mittelalter hindurch und noch von dem Trienter
Konzil an die Reue geknüpft, und die Absolution, als sie sich
auch auf das göttliche Forum beziehen sollte, zwar als etwas
Unerlässliches, aber doch als nebensächlich betrachtet.

Steht so der Bericht der Evangelien über das Verhalten
und die Einrichtungen Christi mit der Kirchenlehre in
Harmonie, so lässt sich dasselbe von den weiteren Anordnungen und
Auffassungen der Apostel sagen. Als Grundlage des ganzen
kirchlichen Lebens hat uns hier zunächst die" Idee von der
Kirche zu beschäftigen, und zwar die Frage, ob es nach der
Absicht Christi Eine mit bestimmten Einrichtungen ausgestattete
Kirche als Heilsanstalt geben, oder ob der Erlösungsplan Christi
sich in einer mehr menschlicher Willkür überlassenen Weise,
durch religiöse Gemeinschaften verschiedener Art und Charak-



_ 79 —

ters erfüllen sollte. Die einzige Stelle, welche zu gunsten der
letztern Auffassung gedeutet Averden könnte, ist die Phil. 1, 18,

wo Paulus sich auch mit der Verkündigung Christi durch seine
(judaistischen) Gegner einverstanden erklärt. Nach AusAveis
des Zusammenhanges meint er aber hiermit nicht, dass er auch
mit der Verwerfung seines EArangeliums einverstanden sei —
im Widerspruch zu Gal. 1, 7 ff. — Avofern nur Christus, Avenn
auch in irriger Weise, verkündet werde. Vielmehr spricht er
von den Motiven der rechten Verkündigung in Bezug auf seine
eigene Person, ob sie in lauterer oder aus Hass gegen ihn
stammender Gesinnung geschehe. Die Verkündigung Christi
war ihm eben nur Eine, wie er sie durch Offenbarung, und
die übrigen Apostel vom Herrn selbst empfangen hatten. Ein
wirres Durcheinander von verschiedenen Meinungen über die
Person und das Werk Christi wäre ihm als eine Zerstörung
des „Evangeliums" vorgekommen. Unter dem einzigen Fundament,

Avelches gelegt werden kann, versteht er 1. Kor. 3, 11

nicht den blossen Namen Christus Jesus in beliebigem Sinne,
sondern so, wie er von allen Aposteln damals gepredigt Avurde;
/die darauf errichteten Bauten von verschiedenem Werte sind
(nur die einigermassen voneinander abAveichenden theologischen
\Bearbeitungen der gemeinsamen dogmatischen Grundlage. Wie
sehr dem h. Paulus die kirchliche Einheit am Herzen lag, zeigte
er thatsächlich durch sein Verhalten den andern Aposteln gegenüber,

von denen er nicht abweichen wollte, und durch seine
Herbeiführung des sogenannten Apostelkonzils, welches der
Aufrechthaltung kirchlicher Einheit dienen sollte. Dem
entsprechen seine Ermahnungen 1. Kor. 14, 33 ff., wo er den
Frieden, die Ordnung, die Übereinstimmung aller Kirchen als
Prinzip aufstellt und auf die Anordnung Christi zurückführt.
Indessen die sämtlichen apostolischen Schriften zeugen davon,
dass, wenn sie von Kirchen (sxxXrjG(ai) sprechen, sie nur die örtlich
getrennten Gemeinden im Auge haben, Avelche in gleicher Weise
die Idee der sxxXiqGia, der Verkörperung des „Reiches Gottes"
auf Erden repräsentieren, von der Christus selbst stets unter
dem Gesichtspunkte der Einheit geredet hatte (Matth. 16, 18.
22, 2 ff. 25, 1 ff. u. s. w.). Also : die Vorstellung von verschiedenen

christlichen Kirchen, welche sich widersprechen oder
gar bekämpfen, und wesentlich verschiedene Einrichtungen und
gottesdienstliche Formen aufweisen, ist ebenso unevangelisch als.
unapostolisch.



— 80 —

Welches Avaren nun die kirchlichen Einrichtungen in der
apostolischen Zeit nach dem Zeugnisse des N. T. Zunächst
traten natürlich die Apostel selbst als Lehrer und Hirten der
Gemeinden auf. Durch die Ausbreitung des Evangeliums
vollständig in Anspruch genommen, konnten sie dem Dienste der

gegründeten Kirchen sich nicht weiter widmen. Selbst zu
Jerusalem, avo Jakobus die ständige Seelsorge übernahm, wurde
es nötig, zur Besorgung der Armenpflege die Diakonen zu
bestellen (Apg. 6, 2 ff.). Nach Apg. 10, 48 taufte Petrus den

Cornelius nicht selbst, sondern liess es durch andere thun.
Und 1. Kor. 1, 17 erklärt Paulus ausdrücklich, gesandt zu sein,
nicht zum Taufen, sondern zum Predigen. Rituelle Funktionen
überliess man also bald andern, untergeordneten Personen, Avie

auch Joh. 4, 2 seine Bemerkung, Christus habe getauft (3, 22.

4, 1), durch die weitere einschränkt, nicht er selbst, sondern
seine Jünger hätten dies verrichtet. So wurden denn in allen
Gemeinden Kirchenvorsteher, Episkopen oder Presbyter angestellt,

Avelche die Gemeinden leiten und die nötigen Funktionen
verrichten sollten. Durch Handauflegung empfingen sie ihre
Vollmacht. Selbst Paulus und Barnabas erhielten zu Antiochien
unter Fasten und Gebet die Handauflegung für ihre Sendung
unter die Heiden. Diese Handauflegung sollte ohne Zweifel
dasselbe bedeuten, Avas Christus den Aposteln gegenüber gethan
hatte, indem er sie anhauchte mit den Worten : Empfanget den
h. Geist. Solcher Form konnten sich die Apostel nicht bedienen,
Aveil sie nicht gleich Christus den h. Geist mitzuteilen im stände
waren. Wie darum von den Diakonen erzählt Avird, dass sie

voll des h. Geistes geAvesen und als solche die Handauflegung
zum Diakonat empfangen hätten, so heisst es auch hier, der
betenden und fastenden Gemeinde von Antiochien habe der
h. Geist geoffenbart, es sollten Paulus und Barnabas ausgesondert

werden zur Mission; dies sei denn durch Handauflegung
geschehen. Die Handauflegung Avar eine Cérémonie, welche
man aus dem jüdischen Ritual herübernahm als das natur-
gemässeste Symbol der Übertragung von etwas Geistigem. In
dem vorliegenden Falle bedeutete sie die vom h. Geiste
ausgegangene Bevollmächtigung mit dem apostolischen Amte. Zum
Apostel konnte natürlich niemand von Menschenhand berufen
werden.



— 81 —

Anders verhält es sich mit der Handauflegung, welche
gewöhnlichen Kirchenvorstehern zu teil wurde, wie sie 1. Tim.
4, 14. 5, 22 erwähnt wird. Dass dieselbe eine stehende
Einrichtung in der apostolischen Kirche war, kann um so weniger
einem Zweifel unterliegen, als das mehr untergeordnete Dia-
konat auch durch Handauflegung übertragen wurde. Die Frage
ist nur die, ob diese Handauflegung, durch welche jemand zum
Kirchenvorsteher bestellt wurde, als ein blosser Zierrat, als
eine symbolische Cérémonie galt, welche auch ohne Schaden
hätte unterbleiben können, oder als das wirkliche und
ausschliessliche Mittel der Übertragung von mystischen Vollmachten
— nicht in magischer Weise, sondern verbunden mit der
entsprechenden Gesinnung des Gebers wie des Empfängers. Nun
schienen die damaligen Verhältnisse an sich schon gar nicht
dazu geeignet, alles umständlicher zu machen, als es erforderlich

war ; vielmehr finden Avir die einfachsten und nur auf das
Nötigste beschränkten Formen vor. Allen Nachdruck legte man
nach dem Vorbilde des das äusserliche, pharisäische Satzungswesen

bekämpfenden Erlösers auf die wahre, innerliche
Religiosität. Wenn darum die Handauflegung bei der Bestellung
der Kirchenvorsteher für unerlässlich gehalten wurde, so
verband man sicher damit die Vorstellung, dass ohne dieselbe die
Verwaltung des Kirchenamtes unmöglich sei. Diese Annahme
wird bestätigt durch die Ermahnung (2. Tim. 1, 6), Timotheus
möge die göttliche Gnadengabe (xaoio,ua) anfachen, Avelche in
ihm sei durch (aux) seine (des Apostels) Handauflegung. Wollte
man selbst unter dieser Handauflegung nicht die Ordination,
sondern die allen Christen nach der Taufe erteilte Handauflegung

verstehen, so bliebe die allgemeinere Beweiskraft der
Stelle für die sakramentale Gnadenwirkung, für die Verknüpfung
von Gnaden mit äussern Zeichen bestehen. Dass Paulus diesen
Gedanken bestimmt auszusprechen beabsichtigte, erkennt man
deutlich aus der wieder tendenziös gewählten Ausdrucksweise
1. Tim. 4, 14: Timotheus solle die Gnade nicht vernachlässigen,
welche ihm durch die Prophétie verliehen worden sei bei (jisrà)
der Handauflegung des Presbyteriums. Die Gabe der Prophétie
führt Paulus keineswegs auf die Handauflegung zurück, sie
Avird nach ihm frei von Gott verliehen, selbst wenn sie in
Begleitung der Ordinationsgnade in die Erscheinung tritt.
Deutlicher konnte Paulus den Unterschied zwischen der charisma-

Revue intern, de Théologie. Heft 13, 1896. 6



- 82 —

tischen und der sakramentalen Gnade der Ordination nicht
ausdrücken, als es hier geschieht.

Dieser dogmatischen Lehre entsprechen die in der
Apostelgeschichte bezeugten Thatsachen. Weil die Taufe als unerlässlich
galt, unter den damaligen Verhältnissen aber bei der ersten
Ausbreitung des Evangeliums nicht immer und überall die nötigen
Kräfte bei der Hand waren, Hessen die Apostel die Erteilung1
der Taufe auch durch solche zu, Avelche zu kirchlichen Funktionen

nicht bevollmächtigt waren. Zunächst geschah dies

natürlich durch die Diakonen, Avelche ZAvar auch durch Hand-
auflegung in ihr Amt eingeführt Avorden, aber nicht die des

Presbyteriums empfangen hatten. Als der Diakon Philippus
mit grossem Erfolge in Samarien gepredigt hatte, sandten die

Apostel Petrus und Johannes dorthin, den h. Geist zu erteilen ;

denn die Samariter, erzählt Apg. 8, 16, hatten diesen noch nicht
empfangen, sondern Avaren nur getauft auf den Namen des

Herrn Jesu. Durch (<W) die Handauflegung empfingen sie

nun Avahrnehmbar „das Geschenk Gottes". Auch hier erscheint
also die Mitteilung des h. Geistes an Handauflegung geknüpft,
welche nicht jeder mit Erfolg zu vollziehen vermag. Diese

Handauflegung ist offenbar auch Hebr. 6, 2 gemeint, avo sie

neben der Taufe zu den Elementen des christlichen Unterrichts
gerechnet Avird. So Avenig Avie die Taufe hielt der Verfasser
hier die Handauflegung für eine Avesenlose Äusserlichkeit.

Nennt man, nicht die mechanische Verrichtung symbolischer

Handlungen ohne innerliche UmAvandlung des Menschen,
wie bei Juden und Heiden, sondern die an bestimmte Personen
und Formen geknüpfte Vermittlung göttlicher Gnade unter
geistiger Bethätigung des Spenders wie des Empfängers Priestertum,

so ist dasselbe also seinem Wesen nach im N. T. bezeugt,
wenn auch nicht schon bis ins einzelne ausgebildet und
systematisch entwickelt. Deshalb begegnen wir auch nirgends in
demselben dem Namen Priester oder Priestertum, um so Aveniger,
als bei der ersten Verkündigung des Evangeliums im Gegensatz

zu Judentum und Heidentum alles Äusserliche nur als
Mittel zum ZAveck, als Nebensache erscheinen sollte gegenüber
dem Geiste, der innern Umwandlung des Menschen. Mit dem
Worte Priester Avar bei Juden und Heiden ein Sinn verbunden,
der zu dieser neuen Lehre in keiner Weise passte. Wie darum
die christlichen Apologeten ausdrücklich erklärten, dass die



— 83 —

Christen keine Tempel, Altäre und Statuen besässen gleich den

Heiden, so konnten sie dasselbe auch von Priestertum und
Kultus behaupten. Erst nach der Überwindung jener Mächte
wurde es unbedenklich, in dem neuen christlichen Sinne wieder
Aron Tempel, Opfer und Priestertum zu sprechen. Auf diese

Weise erklärt sich auch die Lehre des Hebräerbriefes (c. 7 ff.)
von dem Hohepriestertum Christi und dem einzigen durch ihn
dargebrachten und immerAArährend dem Vater angebotenen
Erlösungsopfer. Die Fortsetzung jüdischen Priesterdienstes mit
den stets sich Aviederholenden Opfern wird dadurch ausdrücklich

ausgeschlossen, meht_ aber eine menschliche Vermittlung
zur Teilnahme an der fort und fort wirksamen Erlösung durch
Christus. Im Gegensatz zu einer solchen stehen auch nicht
die alttestamentlichen Bilder, deren sich Petrus (1. Petr. 2, 5. 9)

bedient, um den. heiligen, königlichen, in geistigen Opfern Avelt-
überwinclenden Charakter der gesamten Christenheit
auszudrücken. EbensoAvenig AAÜe Ex. 19, 6 diese Bilder einen Gegensatz

zu dem Priestertum im eigentlichen Sinne bezeichnen
sollten, geschieht das auch hier und Apok. 1,6. 5,10. 20,6,
wo sogar abweichend von Ex. 19, 6 das Herrschen des priesterlichen

Volkes nachdrücklich hervorgekehrt AAdrd. Mit der
vorliegenden Frage haben diese Stellen also gar nichts zu thun.
Auch zeugen"Eöm. 12, 4 ff. 1. Kor. 12, 1 ff., avo die das kirchliche
Leben fördernden verschiedenen Gaben aufgezählt werden, nicht
gëgeïfdie Annahme der Erteilung amtlicher Vollmachten am|
bestimmte Mitglieder der Gemeinden. ZAvischen den übernatür-1
liehen Charismen und sonstigen besondern, zu gunsten der
Gemeinschaft zu verAvendenden Eigenschaften wird auch die Stellung

der Vorsteher oder Regierenden erAvähnt. Wer soll dies
anders sein, als die, Avelche die Handauflegung der Ordination
empfangen hatten? Dass nicht sie allein den „Laien" gegenüber

gestellt Averden als solche, die den ganzen, der Gemeinde
zu leistenden Dienst in Händen hatten, Avar in den Verhältnissen

der apostolischen Zeit begründet. Der Avunderbare
Charakter, der auch das kirchliche Leben bei dessen erster
Begründung durchdrang, liess eine nach kanonischen Gesetzen
konzentrierte, auf alle Gebiete, namentlich auch die Lehre sich
erstreckende Amtsthätigkeit der oft minder begabten Kirchen-
A^orsteher nicht zu. Gegen die Annahme der Übertragung kirchlicher

Vollmachten auf sie durch Handauflegung ist auch aus



_ 84 —

jenen Schilderungen des apostolischen Gemeindelebens nichts
zu folgern. Aber es fehlt auch sogar im N. T. nicht an Stellen,
welche die sxxXrjGia ausdrücklich den Aposteln und Presbytern

{unterordnen und so den Unterschied begründen, den man später
I zwischen Laien und Klerus gemacht hat. Apg. 15,4. 22 steht
*

unzweideutig sxxXrjGla für Laienschaft im Gegensatz zu den Vor-
\ stehern, und wenn es Apg. 20, 28 heisst, der h. Geist habe die

] Presbyter-Bischöfe eingesetzt, die sxxXrjOia zu regieren, so ist
das doch etwas anderes als die Gleichheit Aller in dem
allgemeinen Priestertum.

Christliches Priestertum und Sakramente sind korrespondierende

Begriffe. Wenn die Ordination in der apostolischen
Zeit keine leere Cérémonie Avar, sondern als ein mystischer,
sakrale Befähigung übertragender Akt angesehen wurde, so

haben auch die Sakramente ohne ZAveifel nicht die Bedeutung
inhaltloser Symbole gehabt. Und umgekehrt : dachte man sich
unter den sakramentalen Handlungen Avirkliche Heilsmittel,
Avelche unter den gewöhnlichen Umständen nicht zu entbehren
waren, so musste man zur Begründung des kirchlichen Lebens
der Weihe der Liturgen eine mehr als bloss äusserliche, cere-
monielle, eine priesterliche Bedeutung zusprechen. Fanden wir
Andeutungen dieser Auffassung im N. T. vor, so Averden
dieselben gleichsam erläutert durch die beiläufig in demselben
uns begegnenden Lehren über die Sakramente.

Was zunächst die Taufe betrifft, so ist aus der Anweisung
Christi, auf die Trinität zu taufen, über die Bedeutung der
Handlung nichts zu folgern. Aber dass dieselbe nicht bloss
als Aufnahmeakt betrachtet werden sollte, ersieht man aus
manchen Stellen des N. T. Eine geistige, pneumatische Wiedergeburt

erklärt Christus selbst (Joh. 3, 5 ff.) für notwendig zum
Eintritt in das Reich Gottes; diese Wiedergeburt aber nennt
er eine „aus Wasser und Geist". Angesichts der Einsetzung
der Wassertaufe (Matth. 28, 19) kann man bei diesen Worten
nur an die Taufe denken, welche die Aufnahme in die christliche

Kirche und damit in das Reich Gottes vermittelte. Offenbar

stand dieselbe also zur Wiedergeburt, zur innern Umwandlung

des Menschen in engster Beziehung. Darum wird sie auch
Mark. 16, 16 in der Abschiedsrede Christi als notwendig zum
Heile behandelt. Die reinigende Wirkung der Wassertaufe
lehrt darum im allgemeinen auch Paulus Eph. 5, 26. Und



io —

I. Kor. 12, 13 macht er von ihr nicht nur die Eingliederung in
den mystischen Leib Christi abhängig, sondern auch das „Ge-
tränktAverden mit dem h. Geist", womit noch Tit. 3, 5 zu
vergleichen ist. Deutlicher noch spricht sich am Pfingstfeste
Petrus aus (Apg. 2, 38), indem er ermahnt: Bekehret euch und
lasset euch taufen im Namen Jesu Christi zur Nachlassung der
Sünden, und ihr werdet empfangen das Geschenk des h. Geistes.
Wie hier, so erscheint auch Apg. 22, 16 die Taufe (natürlich
nicht ohne die innere Bekehrung) als Mittel der Sündenvergebung,

da Ananias Saulus auffordert, sich taufen zu lassen
und seine Sünden abzuwaschen unter Anrufung des Namens
des Herrn. Eine überflüssige Cérémonie ist auch Apg. 10, 47

die Taufe nicht, da Petrus erklärt, nachdem der h. Geist sichtbar

über Cornelius und die Seinigen gekommen, könne ihnen
die Wassertaufe nicht verweigert werden. Endlich darf noch
der 1. Kor. 15, 29 erAvähnte abergläubische Gebrauch, sich für
Verstorbene taufen zu lassen, insoAveit hier angeführt Averden,
als daraus erhellt, class man (sogar in irriger, mechanischer
Weise) clor Taufe eine mystische Wirkung zuschrieb.

Das Vorhandensein der Taufe als einer sakramentalen
Einrichtung in der apostolischen Kirche mit mystischer Wirkung
kann also nicht bezweifelt Averden. Allzu mechanisch wäre
freüich die Vorstellung, als ob eine ausnahmslose, absolut
notwendige Verknüpfung der Heilsgnade mit der Taufe hieraus
zu folgern Aväre. Wie Christus den Aposteln nicht durch
Handauflegung die Ordination erteilte, so war es auch nur eine
Erfindung späterer, zu sehr A^on den Kanones lebenden Zeit, Avenn
man glaubte annehmen zu müssen, Christus habe den Petrus
getauft, dieser die übrigen bevorzugten Apostel u. s. w. (vgl.
Niceph. Call., H. E. II, 3 unter Berufung auf Evodius, den angeblichen

Nachfolger Petri.zu Antiochien). Die Quelle hat stets
ein anderes Aussehen als der Strom. Christi Feuer- und Geistestaufe,

von der schon Johannes gesprochen, erfolgte am Pfingstfeste,

Das Ereignis dieses Tages nannte Christus selbst (Apg. 1, 5.

II, 18) die Taufe mit dem h. Geiste. Was nach der durch die
Apostel zu begründenden kirchlichen Ordnung durch Taufe und
Handauflegung an den neuen Christen geschah, das vollzog der
h. Geist an ihnen selbst bei jenem Feste in der bekannten,
Avunderbar-sichtlichen Weise. Sie, die Erstlinge, wurden nicht
durch Menschenhand getauft und mit dem h. Geist erfüllt, sou-



— 86 —

dem, wie von dem Sohne Gottes gesendet, so jetzt durch den
h. Geist mit den übernatürlichen Kräften in ausserordentlicher
Form ausgerüstet, welche sie reinigen, stärken und befähigen
sollten, die ihnen Aron Christus erteilten Vollmachten auszuüben.
Will man durchaus die spätere kirchliche Terminologie auf die

Entstehungsgeschichte der Kirche anwenden, so musste man
sagen, class die Apostel am Pfingstfeste Taufe, Firmung und
Ordination empfingen.

Bezüglich der Firmung ist es deshalb ein müssiges
Beginnen, ihre formelle Einsetzung durch Christus nachweisen zu
wollen. Thatsächlich wurde sie in Verbindung mit der Taufe
von den Aposteln durch die Handauflegung gespendet, durch
welche sie in ritueller Weise einen Teil dessen mitteilen wollten,
was sie selbst am Pfingstfeste Avunderbar empfangen.
Betrachtete man die Taufe nach den in den apostolischen Briefen
erläuterten Worten Christi als Mittel der Sündenvergebung, so

(verband man mit diesem negativen Element das positive der
Geistes- und Gnadenmitteilung, aveiche Christus den Aposteln
für die Zeit nach seiner Himmelfahrt in Aussicht gestellt hatte,
am prägnantesten Apg. 1, 5 : Ihr werdet getauft werden mit
dem h. Geiste. Wie Paulus (Rom. 4, 25) die innere Umwandlung

des Christen in die beiden Elemente der Sündentilgung
und der Rechtfertigung zerlegt, welche er in dem Tode und
der Auferstehung Christi begründet findet, so erscheinen die
Mittel der Aneignung dieser Güter, Taufe und Ilandauflegung,
äusserlich getrennt, sachlich aber zu einander gehörend. Dem
Tode Christi musste die Auferstehung folgen, der Entsündigung
die Rechtfertigung oder Heiligung ; so auch der Taufe auf den
Tod Christi (Rom. 6, 3 f.) die Mitteilung des h. Geistes zur
Begründung des neuen Lebens. Durch Christus, lehrt darum
Paulus Eph. 1, 13, wurdet auch ihr, da ihr gläubig Avurdet,
besiegelt mit dem h. Geiste der Verheissung. Das Wunder des

Pfingstfestes konnte sich nicht an jedem Christen wiederholen,
wenn auch ähnliche Erscheinungen in der ersten Zeit sich
mitunter zeigten, Avie von den Samaritern, der heidnischen Familie
Cornelius und den Johannesjüngern zu Ephesus (Apg. 8, 18.

10, 44 ff. 19, 6) berichtet Avird. Die Cérémonie der Handauflegung

Avar die naturgemässeste, Areiche die Apostel vornehmen
konnten, um die unsichtbare Geistesmitteilung auszudrücken,
welche Christus selbst verheissen hatte. Auf Christi Lehre und



— 8/ —

Werk führt sich also zurück, was man später das Sakrament
der Firmung genannt hat, wenn auch Christus selbst hierüber
keine liturgische Anordnung traf. Dasselbe zu einer leeren
Feierlichkeit degradieren heisst die Bedeutung eines von den

Aposteln für die regelrechte Ergänzung der Taufe gehaltenen
Aktes verkennen. Wie ganz anders lautet die Sprache Hebr. 6, 2,

avo Taufe und Handauflegung nicht bloss zusammen genannt,
sondern mit der Bekehrung, dem Glauben an Gott, clor

Auferstehung von den Toten und dem eAvigen Gerichte zu den
ersten Elementen des christlichen Unterrichtes gezählt Averden

Die Einsetzung der Eucharistie als Darstellung des

Erlösungsopfers durch Christus kann nach neutestamentlicher Lehre
nicht bezAveifelt averden. Besonders von Paulus und dem pau-
linischen Evangelium wird sie bezeugt (Luk. 22, 19 ff. 1. Kor.
11, 23 ff.). Darüber, dass die Darreichung des Brotes und
Weines nicht eine blosse Allegorie sein, sondern die wirkliche,
.reale Teilnahme an Christus und seinem Erlösungswerk
bedeuten sollte, lässt Paulus gleichfalls keinen Zweifel (1. Kor. 10,16.
11, 27 ff.). Seine Lehre entspricht vollkommen den Ausführungen
Christi selbst (Joh. 6, 52 ff.), welche kaum anders als auf die
Eucharistie bezogen werden können. Die Wiedergeburt und
Neuschaffung des Menschen waren einmalige Akte, an Taufe
und Handauflegung gebunden, welche nicht wiederholt werden
konnten. „Was aus dem Fleische geboren ist, ist Fleisch, und
Avas aus dem Geiste geboren ist, ist Geist" (Joh. 3, 6). Aber
wie der natürliche Lebensprozess mit der Geburt nicht
abgeschlossen, sondern erst begonnen Avird, so hat auch der Christ
nach seiner Wiedergeburt eine tiefgreifende und allseitige
Entwicklung höhern Lebens durchzumachen, die auf Erden nie
gänzlich vollendet wird. Hierzu bedarf er beständiger Erneuerung

seiner in den Kämpfen mit der Welt sich verzehrenden
Kräfte, der übernatürlichen Nahrung seines Geistes, des immer-
währenden Zuflusses aus der Gnadenquelle der Erlösung. Diese
stetige Lebensverbindung mit Christus soll ihm gespendet werden
durch die Teilnahme an dem mystischen Opfermahle, das Christus

selbst ihm bereitet hat. Nicht um verschiedene oder
wiederholte Opfermahle zu äusserer Reinigung oder Sühne handelt

es sich also bei diesem christlichen Geheimnis, sondern
um die Darstellung der im Himmel immerwährend auf Grund
seines Kreuzestodes geübten Mittlerschaft Christi (Hebr. 7, 25.



— 88 —

9,11, 24. 10, 12 ff.), aus Avelcher der Christ stets von neuem
seine Nahrung schöpfen soll zur Unterhaltung und Erneuerung
des ihm durch Taufe und Handauflegung verliehenen innern
Lebens. Opfer, Altar und Priestertum in diesem Sinne besitzen

demgemäss ein so festes biblisches Fundament, dass sie in der
christlichen Kirche nach Lehre und Übung der Apostel nicht
entbehrt Averden können.

Was man später das Sakrament der Busse genannt hat,
fällt einigermassen,gleichsam subsidiär, mit der Taufe zusammen.
Die Schlüssel- oder Binde- und LösegeAvalt, Avelche Christus
den Aposteln übertrug, hatte zum Inhalt die Entscheidung, Aver

zu seiner Gemeinschaft zugelassen werden solle, und Aver nicht.
Die grosse Scheidung Avar begründet in der sündhaften, Gott
entfremdeten Gesinnung und in dem Glauben, d. i. der völligen
Plingabe des ganzen Menschen an Christus. Wem dieser zu
teil Avard, der Avurde durch die Taufe ausgeschieden aus der
sündigen Welt und als Bürger des Reiches Gottes der christlichen

Gemeinde einverleibt. „Denen ihr die Sünden Arergebet,
denen sind sie vergeben," sagte darum Christus zu den
Aposteln, indem er sie anhauchte, „und denen ihr sie vorbehaltet,
denen sind sie vorbehalten." Diese Sündenvergebung durch
die Taufe, die Ausscheidung aus der Welt und Eingliederung
in die „Gemeinschaft der Pleiligen" konnte nur einmal erfolgen.
Wer dieser angehörte, Avar zum „Heiligen" berufen und führte
seiner Bestimmung gemäss ein heiliges, d. i. christliches Leben.
Aber selbst die Zeit der ersten Begeisterung in der apostolischen
Kirche liefert BeAveise genug davon, dass infolge der menschlichen

Schwäche diese ideale Höhe nicht immer behauptet
Avurde. Selbst grobe Vergehen Avaren nicht selten, Avelche den
Ausschluss aus der „Gemeinde der Heiligen" nötig machten.
Nach eingetretener Bekehrung wurde die Wiederaufnahme
gewährt (2. Kor. 2, 6 ff.). Hierfür hatte Christus keine bestimmte
Form angeordnet. Derselben bedurfte es um so weniger, als
durch die Bekehrung in dem Büsser die_erstorbene Taufgnade
wieder auflebte, und die Wiederaufnahme in die Gemeinde, in
der spätem Kirchensprache Reconciliation oder Absolution
genannt, nur das menschliche Siegel auf die göttliche
Sündenvergebung Avar. Bloss in diesem Sinne konnte Christus auch die

apostolische Vollmacht der Sündenvergebung durch die Taufe
verstanden haben, dass sie der göttlichen Berufung folgen, das



— 89 —

göttliche Urteil konstatieren solle. In dieser Art also musste
sich die Allmacht des Bindens und Lösens, der Sündenvergebung

auch auf das sittliche Leben der Christen erstrecken,
sollte die Scheidung zwischen der sündigen Welt und der
Gemeinde der Heiligen nicht illusorisch werden. So erscheint die
Busse als Subsidium der Taufe, und fasst sich mit ihr nach
der negativen Seite, unter dem Gesichtspunkt der Sündenvergebung,

zusammen.
Ähnlich verhält es sich mit der Krankenölung. Dieselbe

wird offenbar von Jak. 5, 14 ff. als eine kirchliche Cérémonie
behandelt. Die Presbyter sollen sie vornehmen im Namen des
Herrn und mit Gebet verbinden. Wenn dann eine dem
Zustande des Kranken entsprechende Hülfe in Aussicht gestellt
wird, so geschieht das in ähnlichem Sinne, wie auch Christus
dem vertrauensvollen Gebete stets sichere Erhörung verheisst.
Für den Fall aber, dass der Kranke Sünden auf dem Gewissen
hat, sollen sie ihm, natürlich Reue und Bussgesinnung \Toraus-
gesetzt, nachgelassen werden. Der Zustand der Krankheit,
vielleicht die Nähe des Todes, liess die eventuelle Sündenvergebung

in dieser Form ebensosehr erwünscht erscheinen, als
anderweitige Äusserungen reumütigen Sinnes unmöglich waren.
Die Ölung, von damaliger natürlicher Heilmethode auf das

religiöse Leben übertragen, erscheint hier von untergeordneter
Bedeutung gegenüber dem „Gebete des Glaubens", an dem sich
die Presbyter wie der Kranke beteiligen sollen. Dass demnach
hier die eventuelle Sündenvergebung, durchaus nicht mechanisch

gedacht, eine besondere Gestalt erhält, ist in dem besondern

Zustand des Krankseins begründet. Mit der Busse und
der Taufe, dem Hauptheilmittel gegen die Sünde, subsummiert
sich die Krankenölung also als zweites Subsidium unter die
gemeinsame Idee der Sündenvergebung.

Dass die „Handauflegung des Presbyteriums", die Ordination

eine viel tiefere Bedeutung besass, als die einer feierlichen
Einführung in ein Kirchenamt-, ist früher schon nachgewiesen
worden. Das ganze kirchliche Mysterienwesen ist auf sie
aufgebaut: ohne Priestertum keine Sakramente, wenn man unter
Sakramenten wirkliche Gnadenmittel und keine bloss sinnbildlichen,

ebenso gut zu entbehrenden Ceremonien versteht. Aus
der aufgezeigten Existenz wirklich sakraler Handlungen in der
apostolischen Zeit muss demnach, wie wir bereits bemerkten,



— 90 —

auch wieder der Rückschluss auf das Vorhandensein des Priestertums

gezogen werden.
Als siebentes Sakrament- hat man seit dem XII. Jahrhundert

die Ehe aufgeführt. Hierdurch ist in der Dogmatik wie
im Kirchenrecht viele Verwirrung entstanden, indem man, den

übrigen Sakramenten entsprechend, damit nicht den Ehestand,
sondern den Abschluss der Ehe im Auge hatte. Man erhob
die Frage, wer der Spender des Ehesakramentes sei, und
wodurch es erteilt werde. Die einen meinten, der Priester spende
es durch die Einsegnung : andere, die Brautleute spendeten es

sich gegenseitig durch die Konsenserklärung; wieder andere,
sie thäten dies durch die Vollziehung des Beischlafes. Man
sieht, zu welchen Schwierigkeiten, selbst Verlegenheiten diese

Auffassung führt, namentlich gegenüber den im Mittelalter
gültigen klandestinen Ehen und den gemischten Ehen mit „Ketzern"
oder gar NichtChristen. Ihr gegenüber haben wir festzustellen,
dass von einer besondern christlichen Abschliessung der Ehe
im N. T. nirgends die Rede ist. Weder Christus noch die Apostel
haben eine Einsegnung derselben angeordnet. Auch wird
selbstverständlich niemand behaupten wollen, Christus habe die Ehe
eingesetzt. Aber das ist anderseits nicht zu leugnen, class er
sie geheiligt hat, unci class die Apostel sie als einen für Christen
heiligen Stand betrachten. Und hierin ist es begründet, dass

man die Ehe, formell nicht tadellos, einfach zu den
Sakramenten rechnete. Christus wollte sie auf ihr ursprüngliches
'Ideal als unlösliche Verbindung zwischen Einem Manne und
Einem Weibe zurückgeführt wissen. Paulus nannte sie Eph. 5, 32
ein grosses Geheimnis, als Abbild des Verhältnisses zwischen
Christus und der Kirche. Die Ehe unter Christen sollte also
etwas Heiliges, ein religiöser Zustand sein. Dies um so mehr,
als sie bestimmt war, eine christliche Gemeinde im kleinen,
die Christenheit zu vermehren, und, ohne psychologisch schwie-
rige Bekehrungen, durch naturgemässe, still und friedlich
verlaufende Erziehung Kinder für das Reich Gottes heranzubilden.
Auf die christliche Familie ist anwendbar, was Christus
(Matthäus 18, 19 f.) allgemein erklärt, wenn zwei miteinander
übereinstimmten in ihrem Gebete, werde es vom Vater erhört, und
avo zwei oder drei in seinem Namen versammelt seien, sei er
mitten unter ihnen. Der Apostel Paulus aber betrachtet sogar
die Ehe zwischen einem Christen und einem NichtChristen als



— 91 —

ein heiliges Verhältnis, indem er alles, was mit einem Christen
in so intime Berührung tritt, wie Gatte und Kind, als durch ihn
geheiligt, äusserlich wenigstens aus der sündigen Welt
ausgeschieden betrachtet. Auch die Kinder, so lautet 1. Kor. 7, 14

seine Begründung hierfür, sind ja als Kinder christlicher Eheleute
nicht unrein, sondern heilig. Von der Kindertaufe weiss
bekanntlich das N. T. noch nichts. In die Zeit der Entstehung
und ersten Ausbreitung der Kirche passte sie nicht. Erst als
die Kirche fest gegründet, die menschliche Gesellschaft zu
durchdringen begann, als in christlichen Kreisen die
Fortpflanzung des Glaubens als selbstverständlich galt, besiegelte
man das Wort des Apostels, dass auch die Kinder der aus der
Welt Ausgeschiedenen, der „Heiligen" (Christen) heilig seien,
indem man ihnen die Taufe spendete, und die Annahme derselben
nicht ihrer eigenen spätem Entscheidung überliess. Aus der
apostolischen Betrachtung der Ehe ging also die unter
veränderten Verhältnissen aufgekommene Übung der Kindertaufe
hervor als äusserer BeAveis für den heiligen Charakter der
christlichen Familie. Ein heiliger und heiligender Stand sollte
demgemäss die Ehe sein, als die Wurzel des aus dem Senfkorn
entsprossenen, das Reich Gottes sinnbildenden Baumes. Ohne
die christliche Familie auf die Dauer keine christliche Kirche.
Daher die urchristliche Auffassung von dem Ehestand als etwas
Sakralem, was man bald durch die Einsegnung zum Ausdruck
brachte. Uneigentlich hat man diese selbst in späterer Zeit,
um die Siebenzahl \Toli zu machen, ein Sakrament genannt.
In der richtigen Erkenntnis des Sachverhaltes sagt denn noch
der berühmte Scholastiker, der Dominikaner und Bischof von
Meaux, Wilhelm Durandus von St. Pourçain (f 1333), die Ehe
sei nur in weiterem Sinne ein Sakrament, „als Zeichen einer
h. Sache", insofern sie das Verhältnis zwischen Christus und
der Kirche ausdrücke.

Fassen wir das Resultat zusammen, so müssen wir sagen,
class aus den neutestamentlichen Keimen die katholische Lehre
von dem Priestertum und den Sakramenten naturgemäss und
organisch sich entwickelte, dass aber anderseits die scholastische
Behandlung derselben nicht ohne Irrtümer und Missverständnisse

geblieben ist. Dass die thatsächliche Entwicklung eine
naturgemässe Avar, entnimmt man im allgemeinen aus der
ohne einheitliche Anordnungen zu stände gekommenen Avesent-



— 92 —

liehen Übereinstimmung aller Kirchen im Orient Avie im Occident.

Für das System aber war es zunächst verhängnisvoll, dass

man für die sieben Sakramente eine unmittelbare Einsetzung
durch Christus haben wollte. Für Taufe und Abendmahl war
sie selbstverständlich. Für die andern fünf wurde sie bald
,'suppliert als auf ungeschriebener Tradition beruhend, bald in
künstlicher, mitunter naiver Weise aus biblischen Stellen her-

j geleitet. So meint Hugo von Strassburg im XIII. Jahrhundert
(Comp, theol. verit. VI, 3), die Ehe und die Busse habe Gott
schon vor seiner Mensclrwerdung eingesetzt, aber später durch
seine Teilnahme an der Hochzeit von Kana und durch seine

Busspredigt bestätigt; die Firmung habe er eingesetzt, da er
den Kindern die Hände aufgelegt, die Ölung, da er die Apostel
ausgesandt, die Kranken mit Öl zu salben, die PriesterAveihe
durch Verleihung der Binde- und LösegeAvalt. Eine weit tiefere
Einsicht verriet der nach Thomas von Aquin angesehenste
Scholastiker, der Kardinal und Franziskanergeneral Bonaventura,

indem er auf die unmittelbare Einsetzung aller Sakramente

durch Christus verzichtete. Schon hinsichtlich der Taufe
räumt er in seinem Kommentar zu dem 4. Buche der Sentenzen
(Dist. III, 1, 2, 2) ein, dass die Apostel, abaveichend von der
von Christus angeordneten Taufformel, im Namen Christi
getauft hätten. Dann führt er Dist. VII, 1, 1 aus, nicht Christus,
sondern der h. Geist habe die Firmung eingesetzt ; am Pflngst-
fest hätten die Apostel sie empfangen sine ministerio et
sacramento, sie hätten dann die andern gefirmt ohne Formel, bloss
durch Handauflegung ; erst in der nachapostolischen Zeit habe
der h. Geist die Form des Sakramentes festgesetzt. Das Beichten
lässt er Dist. XVII, 2, 2, 1 erst durch die Apostel angeordnet
werden. Auch die letzte Ölung ist nach ihm (Dist. XXIII, 1, 2)

nur apostolischer Einsetzung, Aveil eine von Christus ausgehende
Einsetzung die Evangelisten doch erwähnt hätten. Konsequent
bleibt denn auch Bonaventura dabei, class Christus selbst nur
Taufe und Abendmahl eingesetzt habe. Die Ordination lässt
er In der apostolischen Kirche bloss durch Plandauflegung
vollzogen Averden (Dist. XXIV, 2, 1, 4). Das Sakrament der Ehe
Avarcl ihm gemäss von Gott eingesetzt im Paradiese, und dessen
Zweck ist, als Heilmittel zu dienen gegen das Sündhafte, welches
infolge dei- Erbsünde im Beischlaf liegt. Selbst Thomas von
Aquin, der die unmittelbare Einsetzung aller Sakramente durch



— 93 —

Christus lehrte, kam doch mit der Systematisierung derselben
nicht vollkommen zurecht. Die Wirkung der letzten Ölung,
die er auch als Sterbesakrament fasste, machte er abhängig
von der Andacht des Empfängers, dem Verdienst des Spenders
und der ganzen Kirche. Deshalb, meint er, werde sie, im Gegensatz

zu den andern Sakramenten, nur in deprekativer Form
gespendet und nur im bewussten Zustande (Suppl. ad Summ. 32, 3).

Die geAVöhnliche Fragestellung, ob es zAvei oder sieben
Sakramente gebe, scheint uns hiernach prinzipiell verfehlt zu,
sein. Sie geht von einem unklaren, scholastischen Begriffe aus,
der diese ganze Materie der Dogmatik in Verwirrung gebracht
hat. Der vieldeutige Kimstausdruck Sakrament Avurde in gleicher
Weise auf Dinge übertragen, Avelche nicht unter dieselbe
Kategorie zu bringen sind. Mit dem, was man in gleicher Weise
Sakramente zu nennen pflegt, nehmen wir nach Massgabc der
Lehren und Einrichtungen des N. T. eine Dreiteilung vor. Heilsmittel

für jeden Einzelnen sind clic Taufe und die Eucharistie.
Zu der Taufe aber gehört nach ihrer negativen, entstincligcnden
Wirkung in subsidiärer Weise che Sündenvergebung, Avelche :

zur Aufrechthaltung der Reinheit der Gemeinde Bischof oder
Priester erteilt, wie jene, Avelche auf dem Krankenlager durch
Ölung und Gebet erfleht Avird. Nach der positiven Seite Avird
die Taufe ergänzt durch die Handauflegung behufs Mitteilung
des h. Geistes. Weil diese Heilsmittel nicht als blosse Symbole

betrachtet werden dürfen, sondern in Verbindung mit der
entsprechenden Gesinnung als Avirkliche Mittel zur Erlangung
der Pleilsgnade anzusehen sind, so erfordern sie naturgemäss
die Einrichtung eines Priestertums in christlichem Sinne. Als
Grundlage für den Mysteriendienst ist also die auch positiv
nachgewiesene Weihe des Liturgen unerlässlich. Als Quelle für
neuen Zuwachs zu dem „mystischen Leibe Christi", als
Gemeinde im kleinen erscheint die christliche Ehe, welche darum
auch des Charakters der „Heiligkeit" nicht entbehren kann.

Will man auf diesem Gebiete nicht die ihrem Wesen nach
von Anfang an bestehenden Einrichtungen, sondern die Theorie
über dieselben korrigieren, so kann es nur geschehen, indem
man den Thatsachen die Lehren folgen lässt. Auch in der
Weise darf das Dogma die Geschichte nicht überAvinden, dass
man den Inhalt des N. T. ¦ nach modern-rationalistischen
Vorstellungen umzugestalten versucht, oder nach dem bekannten



— 94 —

Bunsenschen Ausdruck das Semitische in das Japhetitische übersetzt.

Wie heutzutage niemand mehr zu der von Strauss mit
Recht verhöhnten „natürlichen Wundererklärung" der
Aufklärungsperiode zurückkehren möchte, so wird sicher auch die
Zeit kommen, dass man allgemein die supranaturalen Lehren
und Einrichtungen Christi und der Apostel entweder
unumwunden anerkennt oder als Wahngebilde A^erAvirft, aber sie in
rationalistischem Sinne umzudeuten sich nicht erkühnt. Gottlob
giebt es doch noch Adele auch in unserem hochgebildeten Vaterlande,

Avelche unter dem oft missbrauchten Worte „Christentum"

ehrlichen Sinnes die Geisteswelt verstehen, welche historisch

nachweisbar Christus und die Apostel verkündigt, und
deren Sieg sie mit ihrem Blut besiegelt haben.

J. Langen in Bonn.


	Die neutestamentlichen Keime der katholischen Lehre von dem Priestertum und den Sakramenten

