Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Quelques textes de Khomiakoff
Autor: E.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES

TEXTES DE KHOMIAKOFEF.

Alexis S. Khomiakoff (1804—71 1866) était un esprit supérieur, idéaliste, tres
indépendant, profondément religieux et profondément convaincu. Il était I'un des
représentants les plus remarquables de l'école «slavophile», et il jouit d’une haute
considération parmi ses coreligionnaires et ses compatriofes. Sans partager toutes ses
idées, nous croyons que nos amis liront avec un vif intérét les extraits suivants de
son ouvrage sur «lU'Eglise latine et le Protestantisme au point de vue de I'Eglise
d’Orient» (Vevey, Benda, 18%2). Ces extraits sont relatifs & la notion de I'Eglise
universelle en général, & 'Eglise orthodoxe de Russie, a 1'Eglise romaine, a la trans-
substantiation et a plusieurs autres points importants.

I. L’Eglise universelle en général.

1. Catholicité ou Universalité, — P.45—46: «L'Eglise entiere
est un tout dont 'Eglise terrestre forme une partie inséparable;
car ce que nous nommons 1'Eglise visible et I'Eglise invisible,
ne compose pas deux Eglises, mais une seule Eglise sous deux
formes différentes. ... Le premier principe de 1'Eglise est que
l'ignorance est I'apanage de tout individu comme le péché, et
que l'intelligence n'appartient qu'a 'unité de tous les membres
de I'Eglise, de méme que la sainteté parfaite.» — P. 57—58:
«Etre a I'abri de toute erreur est une perfection qui n’appar-
tient qu’a la totalité vivante de 1'Eglise et ne peut étre donnée
a aucun de ses membres individuellement. Quel est en effet
l'homme qui puisse étre sr de ne jamais donner une interpré-
tation erronée soit a la parole écrite, soit & la tradition vivante
qui sont les expressions de I'Esprit divin dans I’'Eglise? Celui-1a
seul aurait droit a4 une telle infaillibilité qui pourrait se dire
lorgane vivant de I’Esprit de Dieu. S’ensuit-il que l'erreur soit
possible en fait de foi pour le chrétien orthodoxe? Non: car



— A7 —

le chrétien par sa foi dans I’Eglise universelle réduit sa propre
croyance dans les questions qui n’ont point encore ¢été claire-
ment définies, a 'état d’opinion personnelle (ou d’opinion locale
si elle était commune a tout un diocése).» — P. 99: «Aux
premiers siecles et jusqu'a I'époque du grand schisme d'Occident
(IXe siecle), la connaissance des vérités divines avait été consi-
dérée comme appartenant & la totalité de I'Eglise réunie par
lesprit de charit¢ et d’amour.» — P. 398: « Kath'olon. Kaia
veut dire souvent selon (selon Luc, selon Jean). L'Eglise catho-
lique, c’est I'Eglise qui est selon tous, ou selon l'unité de tous,
I'Eglise de P'unanimité libre, de 'unanimité parfaite, I'Eglise ol
il n'y a plus de nationalités, plus de Grecs ni de Barbares,
plus de maitres ni d'esclaves; c’est I'Eglise prophétisée par
PA. T. et réalisée par le N., I'Eglise telle enfin que St-Paul 1'a
définie, »

2. Ancienne Eglise indivisée. — P. 381—382: «Depuis les
frontieres de la Perse et les bords de la mer Caspienne jusqu'aux
cotes de 1'Atlantique, 1'Eglise catholique, ou plus simplement
encore 1'Eglise, gouvernée par une hiérarchie dont les formes
et les titres avaient changé¢, mais dont le sens était resté in-
altérable depuis le temps des apotres, était une par esprit et
par le symbole. Aucune province de cette sainte société ne
s'arrogeait le monopole des dons de la grace: aucune ne pré-
tendait décider les questions de doctrine par ses propres lu-
mieres et sa propre intelligence: mais, libre dans les formes
rituelles et les questions de discipline, chacune savait et con-
fessait que le dogme, don de la grice et révélation des mysteres
de Dieu, ne pouvait étre jugé que par la totalité de I'Eglise et
ne pouvait étre formulé que de Vaccord unanime des fideles.
L’amour mutuel était le dépositaire et le gardien de la foi: le
concile général, voix de toute 'Eglise, en était 'expression et
le témoignage. «Aimons-nous les uns les autres pour pouvoir
d'un accord unanime confesser le Pere, le Fils et le Saint-Esprit. »
Telles étaient les paroles de P'ancienne liturgie, paroles d’une
haute portée dogmatique dont personne dans I’Eglise n’aurait
osé¢ douter.»

3. Unité de la foi. — P. 60: «1’Eglise ne connait pas de
compromis dans le dogme de la foi; elle exige I'unité parfaite. »
— P.82: «(Il n'y a qu'un christianisme) et si le christianisme
est tout puissant contre l'incrédulité et l'erreur, dix christia-



48 —

nismes différents agissant en commun seraient l'impuissance
avouée, et 'humanité les reconnaitrait avec raison pour un
scepticisme masqué.» —— P. 266—267: « Nous osons considérer
I’Eglise comme le corps du Christ lui-méme, de "homme-Dieu
notre Sauveur (ce qui ne veut pas dire que nous ayons la folie
de nous considérer dans notre individualité comme des incar-
nations de la Divinité). En effet, ce qui constitue 1'Eglise, ce
n'est ni le chiffre numérique des fideles, ni leur assemblée
visible; mais c’est le lien méme qui les unit.... La mission
divine de T'Eglise n’est pas seulement de sauver les dmes ou
de perfectionner les existences individuelles; elle est encore
de garder la vérité des mysteres révelés pure, intacte et com-
plete a travers toutes les générations comme une lumilre,
comme une mesure, comme un jugement. »

4. Ame de I'Eglise. — P.267—269: «ILes liens secrets qui
unissent 'Eglise terrestre au reste de 'humanité ne nous ont
point été révélés: nous n'avons donc ni le droit, ni le désir de
supposer une condamnation sévere qui serait démentie par la
bonté divine. Les paroles de I'Esprit de Dieu dans 'épitre de
saint Paul aux Romains et dans le récit de la conversion du
centurion nous permettent au contraire de nourrir de douces
espérances pour tous nos fréres, quelles que soient les erreurs
-de leurs doctrines. Nous savons bien que hors du Christ et
sans amour pour le Christ, 'homme ne peut point étre sauvé:
mais en ce cas il ne s'agit pas de sa révélation historigue,
ainsi que le Seigneur nous l'a dit. Le Christ n’est pas seule-
ment un fait; Il est une loi; Il est une idée réalisée; et tel
homme qui, par les décrets de la Providence, n’a jamais seule-
ment entendu parler du Saint qui souffrit en Judée, adore l'es-
sence méme de notre Sauveur dont il n’a pas le bonheur de
bénir le nom divin. Celui qui aime la justice, n'aime-t-il pas
le Christ? Celui dont le cceur est ouvert a la compassion et a
la charité, n’est-il pas un disciple sans le savoir? Celui qui est
prét a sacrifier son bonheur et sa vie pour ses fréres, n’imite-t-il
pas le Maitre unique qui est la perfection de 'amour et du
sacrifice? Celui qui reconnait la sainteté de la loi morale, et
dans T’humilité de son cceur reconnait aussi son extréme infé-
riorité devant 'idéal, n’a-t-il pas élevé dans son ame un autel
pour le juste, devant lequel se prosterne l'armée des intelli-
gences célestes? La connaissance lui manque: mais il aime



49

celui qu'il ignore, comme les Samaritains adoraient Dieu sans
le connaitre. Ou plutot ne l'aime-t-il pas sous d'autres noms:
car justice, compassion, charité, amour, sacrifice, enfin tout ce
qui est vraiment humain, grand et beau, tout ce qui est digne
de respect, d'imitation ou d'adoration, tout cela ne présente
que les différentes formes du nom de notre Sauveur. D’autres
ont entendu précher sa loi, mais présentée sous un faux jour,
et n'ont pu déméler la vérité du mélange d'erreurs sous lequel
elle se présentait, tout en appartenant & cette méme vérité
par tous leurs désirs et par toutes leurs aspirations. Toutes
les sectes chrétiennes enfin ne renferment-elles pas dans leur
sein des hommes qui, malgré 'erreur de leurs doctrines, le plus
souvent héréditaires, rendent hommage par leurs pensées, par
leurs paroles, par leurs actions, par leur vie tout entiere a
celui qui mourut pour ses fréres coupables? Tous, depuis I'ido-
latre jusqu’au sectaire, sont plus ou moins plongés dans 'ombre:
mais tous voient luire au milieu des ténébres quelques rayons
de la lumiere éternelle, révélée par des moyens divers. Ces
rayons sont faibles et insuffisants; ils sont toujours préts a
s'éclipser dans la nuit du doute: mais ils émanent de Dieu et
du Christ et viennent tous se concentrer dans le soleil de
vérité qui luit pour 1'Eglise. Clest du trésor inépuisable de
connaissance intime ou de foi, confié a I'Eglise, que les sectes
qui s'en sont séparées tiennent les restes de révélation qu'elles
ont encore conserves. »

5. Spiritualité et Autorité de I'Eglise. — P. 11. «La terre
et la matiere sont le domaine de 'Etat; son arme est le glaive
matériel. L'ame est le seul domaine de 1'Eglise; la parole, le
seul glaive dont elle puisse se servir, le seul qui puisse I'atta-
quer avec quelque succeés.» — P. 40: «Ni Dien, ni le Christ,
ni son Eglise ne sont 'autorité, qui est chose extérieure; ils
sont la vérité, ils sont la vie du chrétien, sa vie intérieure. »

6. Conciles ccuméniques. — P. 32—33: «Depuis sa fonda-
tion par les apotres, I'Eglise était une. Cette unité qui em-
brassait tout le monde connu, qui unissait les iles Britanniques
a PEspagne, a I'Egypte et & la Syrie, n'avait jamais été trou-
blée. Quand une hérésie s’élevait, le monde chrétien envoyait
ses représentants, ses hauts fonctionnaires, a ces augustes
assemblées que nous nommons conciles, et qui, malgré tous
les désordres et quelquefois méme les violences qui en ont

Revue intern. de Théologie. Heft 13, 1896, 4



—— B0 —

terni la pureté, offrent par leutr caractére pacifique et par la
hauteur des questions qu’elles avaient 4 résoudre, le plus noble
des spectacles dans I'histoire des hommes. L’Eglise tout entiere
acceptait ou rejetait les décisions de ces assemblées, selon
qu'elle les trouvait conformes ou contraires & sa foi et & sa
tradition, et nommait cecuméniques ceux des conciles qu'elle re-
connaissait pour étre '’expression de sa pensée intime. Autorité
temporaire dans les questions de discipline, ils devenaient
témoignage irrécusable et immuable dans les questions de foi.
Ils étaient la voix de I'Eglise. Les hérésies ne détruisaient pas
cette divine unité. Elles étaient des erreurs personnelles et non
des scissions provinciales ou diocésaines. Tel était 'ordre de
la vie ecclésiastique dont le sens intime est depuis bien des
siecles complétement méconnu dans tout 1'Occident. »

7. Hiérarchie. — P. 61: «L'Eglise exige l'unité parfaite,
de méme qu'elle ne peut donner en échange que I'égalité par-
faite; car elle connait la fraternité¢, mais elle ne connait pas
la sujétion.» — P. 173—174: «Les chrétiens, pour prononcer
un arrét sur la fausse doctrine des Arius et des Dioscore, ne
s'adressérent & aucune autorité, & aucun pouvoir religieux ou
politique; ils s'adresserent a la totalité de I'Eglise, unie dans la
concorde et dans l'amour mutuel (car I'amour n'usurpe pas,
ne monopolise pas la griace et ne réduit pas ses freres a 1'ilo-
tisme spirituel). I.’Eglise répondit & I'appel de ses membres,
elle confia (comme il était juste) le droit de formuler sa foi
& ses anciens de lordre épiscopal, tout en se réservant le droit
de contrdler la formule qu’ils auraient adoptée. ... Plus tard, les
empereurs, les patriarches, sans en excepter celui de Rome,
et la majorité des évéques réunis en concile trahirent la vérité
et signérent une confession hérétique. L'Eglise, éclairée par
son divin Sauveur, resta fidéle et condamna l'ignorance, la
perversité ou la faiblesse de ses fonctionnaires, et par son
témoignage fixa a jamais la doctrine chrétienne sur la divinité. »
— P. 222—223. A propos de T'ouvrage du Grec Pitzipios sur
I"Eglise orientale (1855): «Tout en professant le plus grand
respect pour le clergé vraiment exemplaire de la Greéce libre,
nous sommes certainement fort loin de vouloir atténuer ou
pallier les vices de la cour patriarcale; mais aussi, comme le
patriarche n’est qu'un évéque local, nous ne voyons pas ce
que ses qualités morales ou ses défauts ont & faire dans les



questions religieuses. Nous croyons cependant que ce n’était
pas a4 un Grec de se jeter avec tant d’acharnement sur des
compatriotes qu'il sait abrutis, non par leur religion (la Grece
libre le prouve), mais par l'esclavage le plus dur et par les
manceuvres de tant de pouvoirs ennemis: nous croyons surtout
que ce n’était pas a un Grec latinisé de se faire une arme
contre 1'Eglise des vices de quelques évégues ou patriarches
dont I'importance est fort médiocre, en oubliant completement
les abominations sans nom qui ont si¢gé pendant des siécles
sur le trone au pied duquel il se prosterne maintenant, et qu'il
considere comme le centre de la vérité sur la terre.»

8. Laiques. — P. 12: «Tout chrétien qui entend attaquer
sa foi doit la défendre selon ses lumieres, sans attendre une
autorisation quelconque: car 'Eglise n’a pas d’avocats officiels. »
— P. 48—50: «Les patriarches d'Orient, réunis en concile avec
leurs évéques, ont solennellement déclaré, dans leur réponse a
une encyclique de Pie IX, que linfaillibilité réside uniquement
dans l'universalité de I'Eglise unie par 'amour mutuel; et que
I'invariabilité du dogme comme la pureté du rite étaient con-
fices 4 la garde non d'une hiérarchie quelcongue, mais de tout
le peuple ecclésiastique, qui est le corps du Christ.... Il n'y
a point d'Eglise enseignante dans 1'Eglise véritable.... Tout
homme, quelque haut placé qu'’il soit dans I’échelle hiérarchique,
ou quelque caché qu'il soit dans 'obscurité de la situation la
plus humble, tour & tour enseigne et recoit 'enseignement; car
Dieu distribue les dons de sa sagesse & qui il lui plait, sans
acception de fonctions et de personnes.» — P. 53-—54: « Toutes les
puissances de I'ame sont illuminées par la foi; toutes l'acquie-
rent par 'examen, toutes la recoivent par I'enseignement. I.'en-
seignement ne s’adresse donc point 4 la raison seule et n’agit
pas par elle, mais il s'adresse & toute lintelligence et agit par
toute la multiplicité de ses pouvoirs, qui du reste constituent
I'unité vivante. Ce n’est donc pas par PEcriture seule (comme
le font les protestants, que nous remercions cependant de tout
notre cceur pour la multiplication des exemplaires de la Bible),
ni par le commentaire oral ou symbolique (dont nous ne mé-
connaissons pas la nécessité), ni par le préche, ni par 'étude
théologique, ni par les actes de charité, mais par toutes ces
manifestations réunies que procéde P'enseignement. Celui & qui
Dieu a donné le don de la parole enseigne par la parole; celui



ST

4 qui Dieu n’a pas donné le don de la parole enseigne par la
vie. Les martyrs, qui mouraient en proclamant qu'ils acceptaient
avec joie les souffrances et la mort pour la vérité du Christ,
étaient véritablement de grands instructeurs.... L'Eglise ne re-
connait pas d'Eglise enseignante autre qu'elle-méme dans sa
totalité. Cela n'empéche pas que le clergé ne soit plus par-
ticulierement chargé du service de la Parole.» — P. 61—62:
«I1 vy a eu des conciles hérétiques, entre autres ceux qui ont
rédigé le symbole semi-arien, ol les ¢véques signataires ont
été deux fois plus nombreux qu'a celui de Nicée, ol les em-
pereurs ont accepté 'hérésie, oit les patriarches ont proclamée,
et ol les papes s'y sont soumis: car I'apostasie du pape Libeére
n’est sujette a aucun doute. Les avocats ont beau la justifier
par la peur ou la faiblesse: aux yeux de tout homme de bon
sens celui qui peut errer par peur ou faiblesse peut également
étre entrainé par d’autres passions telles que l'ambition, la
cupidité ou la haine. D'ol vient donc que ces conciles sont
rejetés quoiqu’ils n'offrent aucune différence apparente avec les
conciles cecuméniques? c’est de ce que leurs décisions n’ont
pas ¢€té reconnues pour é&tre la voix de I'Eglise par «tout le
peuple ecclésiastique », par ce peuple oll dans les questions de
foi il n'y a pas de différence entre le lettré et l'ignorant, 'ec-
clésiastique et le laique, 'homme et la femme, le souverain
et son sujet, le maitre et 1'esclave, ol quand il le faut, selon
la volonté de Dieu, l'adolescent recoit le don de la vision et
I'enfant la parole de sagesse, et le berger illettré démasque et
réfute 'hérésie de son savant évéque, afin que tous ne soient
qu'un dans l'unité libre de la foi vivante qui est la manifesta-
tion de UEsprit de Dieu. Clest 12 le dogme qui git au fond de
I'idée méme du concile.» — P. 148: «Nous sommes tous prétres
du Tres-Haut, quoiqu’a des degrés différents, prétres, mais
non pasteurs.» — P. 151—152: «Telle est la raison pour laquelle
I'Eglise admet la décision des évéques dans les choses de dis-
cipline, leur accorde le droit et 'honneur de déclarer ses dé-
cisions dogmatiques, tout en se réservant le droit de juger s'ils
ont €t¢ des organes fideles de sa foi et de sa tradition, et leur
impose plus particulierement le service de la parole divine et
le devoir d'en répandre l'enseignement, quoiqu’elle ne prive
aucun de ses membres de ce sublime privilege qui a été ac-
cordé par I'Esprit de Dieu a tous les chrétiens. On le voit, tous



ces droits ont trait & des fonctions hiérarchiques, et n’ont aucun
rapport & la vie intérieure des individus qui en sont revétus.
L’Eglise qui considere la perfection de la foi comme le devoir
de tout chrétien (qui n'en est privé que par le péché), ne peut
voir qu'une absurdité sans pareille dans la prétention d'un
éveque a linfaillibilité dans la foi. Autant vaudrait qu'un évéque
prétendit en vertu de ses fonctions & la perfection de I'amour
chrétien. Ce qui est un devoir moral pour tous, ne peut étre
le privilege de personne.» — P. 271—272: «Dans le sacrement
de pénitence, il n’y a point d’accusateur extérieur; pas de pou-
voir extérieur qui le condamne, Cest lui-méme qui s’accuse;
c'est lui-méme qui se condamne; c’est I'Eglise qui le justifie,
qui le délivre du poids de la condamnation qu'il a prononcée,
et qui le fait rentrer dans son sein glorieux. Ce sacrement est
mal compris par les latins.» — P. 280—281: «IL.a connaissance
du mystere du Christ a été confiée a4 1'unité et a la liberté
des fideles; car la loi du Christ est la liberté.... Le Christ
visible, c'était la Vérité imposée, et elle devait étre librement
acquise. Le Christ visible, c’était la Vérité extérieure; et elle
devait nous étre intérieure par la grace du Fils dans la mis-
sion de U'Esprit de Dieu. Tel est le sens de la Pentecote. La
Vérité sera désormais en nous-mémes et dans le fond de notre
propre conscience. Aucune marque visible ne bornera notre
liberté et ne nous condamnera en dépit de nous-mémes.» —
P. 283-—285: «Le droit de déclarer la foi de I'Eglise revient,
a juste titre aux évéques, mais dans le désaccord des évéques
c'est T'Eglise tout entiére qui juge en dernier ressort. L’una-
nimité de I'épiscopat dans 'erreur ne saurait étre admise, méme
comme hypothese. ... Clest ainsi que, quand une erreur vient
se donner pour la vérité de I'Eglise, la réfutation peut quelque-
fois étre exprimée par un seul; la décision appartient & tous. »
— P. 372: «Le nombre des fideles ne peut pas servir de me-
sure pour la sainteté de I'Eglise.»

IE. L’Eglise orthodoxe de Russie.

Khomiakoff appelle son Eglise «I'Eglise catholique et or-
thodoxe » (p. 12), «I'Eglise universelle et orthodoxe, I'Eglise pri-
mitive ou, en un mot, I'Eglise» (p. 55). — Il dit que «I'Eglise
russe ne forme pas une Eglise a4 part; quelle n'est qu'un



. 54 —

diocese de 'Eglise universelle » (p. 15). Il dit cependant: «'Eglise
locale de Russie» (p. 49). — Il ajoute (p. 14): «Il n’est pas
vrai que nous reconnaissions un chef quelconque de I'Eglise,
soit spirituel, soit temporel. L.e Christ est son chef et elle n’en
connait pas d'autre.» — P. 16—17: «Le souverain de la nation
russe est chef du peuple dans les affaires ecclésiastiques comme
dans les affaires du gouvernement civil; chef du peuple dans
les affaires ecclésiastiques et en ce sens chef de Eglise locale,
mais uniquement dans ce sens. Le peuple ne remit pas et ne
put pas remettre a son souverain les droits qu'il n’avait pas
lui-méme: et je ne suppose pas qu'on attribue au peuple russe
Vopinion qu’il ait jamais pu régenter I'Eglise. Il avait dés
Vorigine une voix dans 1'élection de ses évéques comme tous
les peuples formant I'Eglise orthodoxe: cette voix, il put la
confier & son représentant. Il avait le droit ou plutét e devoir
de veiller & ce que les décisions de ses pasteurs et de leurs
conciles fussent exécutées: ce droit, il put le confier a4 son
souverain. Mais il n'avait aucune autorité dans les questions de
conscience, de discipline générale, de dogme, de gouvernement
ecclésiastique: il ne put donc pas la remettre a son Czar, et
tous les événements postérieurs U'ont assez prouvé. Il y eut un
patriarche déposé: il le fut non point par la volonté souveraine,
mais par le jugement des patriarches d’Orient et des évéques
nationaux. Le patriarche fut plus tard remplacé par un synode.
Ce changement fut introduit, non par 'autorité du souverain,
mais par les mémes €véques orientaux qui avaient établi le
patriarchat en Russie, du consentement de Pautorité civile.
Ces faits montrent assez que le titre de chef de ’Eglise n'a
d’autre sens réel ou possible que celui de chef de la nation
dans les affaires ecclésiastiques, et certes, ce sens une fois
admis, toutes les accusations basées sur une équivoque tombent
dans le néant.» « Que le souverain de Russie se laisse séduire
par Rome (ce qui est hors de toute vraisemblance), que le
clergé trahisse (ce qui dépasse toutes les bornes du possible),
ce seront des millions d’ames qui seront inébranlables dans la
vérité; ce seront des millions de bras qui leveront 1'étendard
invincible de 1'Eglise et qui formeront 'ordre laique : ce seront
dans limmensit¢ du monde oriental, au moins deux ou trois
éveéques qui, restés fideles & Dieu, béniront les ordres inférieurs
et composeront a eux seuls tout I'épiscopat; et 'Eglise n’aura




rien perdu de sa force et de son unité et sera encore 'Eglise
catholique comme au temps des apotres (p. 206).»
Khomiakoff, tout en soutenant I'orthodoxie de I'Eglise de
Russie, est loin de prétendre que tous ses compatriotes soient
réellement orthodoxes. «Certes, dit-il (p. 200), il v a cu, et méme
en ce moment il y a beaucoup de mes compatriotes qui sont,
au fond du cceur, les uns protestants, les autres romains.» Et
plus loin (p. 225), il mentionne «une foule de ses compatriotes,
titrés ou autres, qui promenent par toute I'Europe leurs inutiles
loisirs et leur ignorance compléte de leur patrie et de leur
religion.» Ce sont ces mauvais orthodoxes qui deviennent facile-
ment, dit-il, la proie des latinisants. C'est avec une indignation
meélée de pitié qu’il parle soit des uniates (p. 60), soit du Grec
Pitzipios qui s'est fait papiste (p. 221—222), soit du Russe
Gagarine qui s’est fait jésuite (pp. 204 et suiv.,, 221 et 222,
392 et suiv.). Puis, étendant et élevant la question, avec une
sincérité qui 'honore, il fait ainsi la confession des torts de
ses coreligionnaires orthodoxes. S’adressant aux Occidentaux
pour les prier de rejeter les erreurs occidentales, il leur dit:
«Je sais que de grandes préventions doivent accueillir nos
paroles, et je n'oserais les accuser d'injustice; je sais que,
quelles que soient vos erreurs, vous avez encore des reproches
innombrables a4 nous adresser; je sais que vous pourriez exiger
de nous un compte rigoureux des fruits que la vérité devrait
faire porter aux peuples, qui en sont dépositaires, fruits dus
par notre reconnaissance et refusés par notre ingratitude. Nous
ne nous justifierons pas; nous ne parlerons ni des luttes ni des
soufirances de notre histoire, ni des mensonges d’'une civilisa-
tion, que nous puisons depuis plus d’'un siecle & des sources
corrompues. Tout cela ne nous excuse pas. Quelles que soient
Vos accusations, nous en admettons la justice; quels que soient
les vices que vous pourrez nous reprocher, nous les avouons,
nous les reconnaissons humblement, douloureusement, amere-
ment, mais pour é&tre justes envers vous-mémes et envers le
christianisme, soyez indulgents envers nous! Ne vous demandez
pas s'il est vraisemblable que Dieu, pour vous appeler, se
serve d'organes si rebelles & sa loi; mais dites-vous plutot que
les voies divines sont inscrutables pour la raison humaine! Ne
vous demandez pas si nous sommes dignes de vous porter les
paroles de la vérité, mais songez plutét combien la vérité est



— B —

belle et digne d’étre recue par vous, quels que soient ses mes-
sagers! A Dieu ne plaise que les péchés et la dureté de coeur,
qui font notre honte, fassent votre malheur, et que leur inévi-
table punition ne nous devienne deux fois plus séveére pour le
mal qu’ils vous auront fait en vous inspirant une prévention
invincible contre la loi divine elle-méme (p. 185—186). »

III. I'’Eglise romaine.

«Le romanisme a été protestant dés son origine.... Au-
paravant, le droit de décider les questions dogmatiques avait
résidé dans luniversalité de V'Eglise; il résida a partir du
IX® sietcle dans une Eglise locale (p. 36).» — «Le protestan-
tisme du XVI° siecle est. un enfant légitime du romanisme par
son origine, et légitime malgré sa’révolte. Par son origine, il
n’est pas une secte dua christianisme primitif, mais un schisme
né de la croyance romaine, quoiqu’il soit en méme temps une
espece de réaction de la pensée chrétienne contre 'erreur qui
avait dominé pendant plusieurs siécles (p. 41).» — «Le schisme
romain était déja protestant dés l'origine (IX° siecle), puisqu’il
remplagait la foi universelle par lopinion diocésaine; mais
lesprit de 1'Eglise était encore si puissant, méme dans ’Occi-
dent, que le romanisme a ¢été obligé de cacher aux yeux des
chrétiens et & ses propres yeux son propre caractére, et de
couvrir l'anarchie rationaliste qu’il avait introduite, du masque
d'un despotisme gouvernemental en fait de foi (p. 55—56).» —
« Le romanisme, en remplacant 'unité de la foi universelle par
I'indépendance de T'opinion individuelle ou diocésaine (car I'ad-
mission de linfaillibilité papale n’est venue que plus tard), a
été la premiére hérésie contre le dogme de la nature de I'Eglise
ou de sa foi en elleméme. La Réforme n'a été qu'une conti-
nuation de cette méme hérésie sous une apparence difiérente
(p. 57).»

« Un rapprochement (de I'Eglise orthodoxe) avec le roma-
nisme est-il possible? La réponse ne peut étre que négative.
La vérité n’admet pas de compromis (p. 59).» — «Pour le
romanisme, 1'Eglise ne consiste véritablement que dans la per-
sonne du pape; puis vient l'aristocratie de ses fonctionnaires,
dont les plus élevés sont nommés (expression caractéristique)
des princes de I'Eglise; puis vient la plebe des laiques, pour



57 —

la plupart desquels lignorance est une loi; puis vient enfin
I'ilote amnistié en récompense de sa soumission, le grec-uni. ...
Il n'y a donc pas de rapprochement possible, a moins d'un
retour complet sur Uerreur de plus de dix siecles (p. 60—61). »
— «Le romanisme, anarchique dans son principe, a, pour éviter
I'anarchie de fait, reni¢ sa nature, ou I'a cachée a ses propres
yveux sous la forme du despotisme. Ce changement a eu des
suites fort importantes. LL'unité de I'Eglise était libre. Elle était
la liberté méme dans 'harmonieuse expression de son accord
intérieur. L'unité vivante ayant ét€ rejetée, la liberté ecclésias-
tique fut sacrifiée pour obtenir une unité arbitraire et factice.
Le sens intime fut remplacé par le signe extérieur (p. 64).»

Khomiakoff caractérise ainsi 'enseignement de Rome: «Une
largeur de wvues fort insuffisante pour le christianisme véri-
table, une éloquence brillante, mais trop souvent passionnée,
une allure haute mais constamment théitrale, une critique
presque toujours superficielle et qui s'en tient beaucoup plus
au mot qu'a l'idée; une grande apparence d'unité sans unité
réelle, une expression de désir facilement satisfait par la raison
qu'il n’a jamais osé aspirer & de grandes hauteurs, une pro-
fondeur inégale qui cache ses bas-fonds par les nuages du
sophisme, un grand amour pour 'ordre extérieur, sans respect
pour la vérité qui est 'ordre intéricur, enfin un rationalisme
matérialiste: telle est la part du romain. Je ne prétends ni ac-
cuser tous les écrivains de ce parti d'une fausseté volontaire,
ni assurer qu'aucun de leurs adversaires n’ait mérité le méme
reproche; mais la tendance du parti papal au sophisme, 2
Péviction des difficultés réelles, a I'ignorance feinte, & la falsifi-
cation de textes, soit par une citation tronquée, soit par une
citation inexacte, est un fait beaucoup trop notoire pour étre
mis en doute. Cependant, comme, dans une accusation aussi
grave, une simple assertion est insuffisante et que je tiens a
ne pas avancer un seul fait douteux, je rappellerai a la mée-
moire de mes lecteurs toute la longue histoire des fausses Dé-
cretales, sur lesquelles s'est basée la théorie de la suprématie
papale avant qu'une habitude de croyance n’ett permis de
retirer ces étais mensongers et devenus inutiles, toute 'histoire
des fausses donations qui forment la base du pouvoir temporel
de Rome, enfin toute la liste infinie des éditions des saints
Peres falsifiées avec un but évident. Dans un temps plus rap-



proché, je rappellerai que l'ceuvre de Zernikoff est restée sans
réfutation, quoiqu’elle contienne la preuve que tous les témoi-
onages tirés des saints Peres en faveur du symbole altéré ont
ét¢é corrompus ou tronqués avec intention, et jajouterai que
cette ceuvre victorieuse n’a cependant pas donné occasion & un
seul aveu un peu franc. Enfin, de notre temps, je citerai presque
toutes les ceuvres de P'éloquent archisophiste de Maistre, les
indignes mensonges renfermés dans les mandements des évéques
autrichiens sur le culte adressé par Torthodoxie a quelques
papes, et en dernier licu T'écrit célebre de Newmann sur le
développement. Il est & remarquer que ce dernier, homme de
bonne foi dans 'anglicanisme, converti (je le suppose) de bonne
foi au romanisme, a subitement perdu cette qualité dans sa
nouvelle communion. Je dois cependant faire remarquer que,
tout en affirmant la fausseté constante de la polémique romaine,
je désire que lon ne juge pas trop séveérement la responsa-
bilité morale de ses écrivains. Ni les écrivains de I'Eglise, ni
les défenseurs du protestantisme n'ont été constamment a 1'abri
du méme reproche, guoique certainement dans une proportion
infiniment moindre; mais la gravité de la faute n'est pas la
méme dans ces trois cas. Sous la plume du chrétien orthodoxe,
le mensonge est une infamie stupide, éminemment nuisible &
la cause qu’il est censé devoir défendre; chez le protestant, il
est une absurdité inutile et coupable; chez le romain, il est une
necessité, qui porte jusqu'a un certain point son excuse en
elle-méme. La raison de cette différence est claire. Le mensonge
est essentiellement ennemi de la vérité orthodoxe; il est dé-
place dans la recherche, qui fait le fond du protestantisme; il
est inévitable dans le romanisme, doctrine qui renie sa propre
origine. Le schisme occidental a, comme je 'ai dit, commencé
par V'usurpation de 'opinion diocésaine, qui rompit 'unité de
la foi universelle, c'est-a-dire par l'introduction du principe
anarchique de rationalisme; mais pour ¢échapper & ses consé-
quences, sans renoncer a erreur dans laquelle il s'était mani-
festé, il a été obligé de prendre aux yeux du monde, comme
a ses propres yeux, le masque du despotisme romain. L'évolu-
tion historique a réussi, mais elle a laissé des traces indélébiles.
Les premieres armes du nouveau pouvoir, les fausses Décré-
-tales, mises au jour par la conscience peu timorée du pape
Nicolas I, avaient été tirées dun arsenal de faussaires; la



défense de ces premiers titres donna naissance a d’autres faux.
Un systéme de mensonge naquit involontairement de ce mouve-
ment, auquel les siecles suivants obé¢irent par une loi historique
dont les conséquences se font sentir jusqu’a nos jours. Qu'on
étudie en effet toutes les falsifications dont le romanisme est
accusé avec raison, on les verra, jose le dire, toutes sans ex-
ception, aboutir au méme centre, & ce premier moment ol
Panarchie se cacha sous l'apparence d’'un pouvoir illimité pour
échapper a ses propres conséquences. Qu'on étudie tous les
sophismes du parti romain, on les verra n’avoir qu'un but,
celui de dérober a tous les regards la plaie toujours béante
dont le schisme a frappé 1'Occident & la fin du huitiéme siécle
ou au commencement du neuvieme. Clest 1a le véritable foyer
de cette corruption morale, de cette callosité a 'endroit de la
vérité qui, dans la communion romaine, a dénaturé les plus
belles Ames et déshonoré les plus hautes intelligences (telles par
exemple que l'illustre Bossuet) (p. 67—72).»

Khomiakoff, qui a appelé Jeseph de Maistre «un archiso-
phiste », a ainsi complété son portrait (p. 69): « Certes, de Maistre
avait trop dintelligence pour ne pas comprendre sa propre
fausseté; mais cet auteur, qui a fait tant de bruit, appartient,
malgre un certain désir d'étre religieux, a 1’école littéraire de
I'Encyclopédie par toute la tournure de sa pensée. Les Romains
mémes le nomment paradoxal et lui font encore trop d’honneur.
-C’est une frivolité réelle cachée par une fausse apparence de
profondeur, un jeu constant de sophismes, et une absence cons-
tante de sincérité; c’est, enfin, un esprit anti-chrétien au plus
haut degré, témoin sa théorie de l'expiation.» (Voir aussi
p. 75—-76.)

«Le romanisme, confiant en apparence, ¢chappant le plus
souvent par un manque de franchise aux conséquences logiques
de ses défaites, se sent cependant blessé au cceur par 'impos-
sibilit¢ de jamais justifier les titres sur lesquels il se fonde pour
¢tablir la continuité inaltérée de sa tradition et de sa doctrine,
et par la nécessité ou il se-trouve constamment de recourir a
la fausseté pour dérober a tous les regards l'illégitimité de son
point de départ. Il espere beaucoup de lignorance générale,
plus encore de la terreur involontaire de ceux qui se trouvent
avoir a choisir entre lui et le déisme rationaliste des protes-
tants, mais il évite T'investigation avec une épouvante que les



— 60 —

hommes savants voient clairement et que les plus ignorants
sentent confusément, peut-étre sans pouvoir s’en rendre compte
(p. 74).»

Priere a Léon XIII de réfléchir sur le passage suivant:
«Il y a quelque chose d’évidemment faux dans l'alliance de la
religion et des agitations sociales; il y a quelque chose d’avi-
lissant dans l'idée d’une Eglise qui descend jusqu'a se recom-
mander aux gouvernements ou aux peuples comme une troupe
de condottieri qui promettent des services utiles, en ¢change
d'une solde payable en argent, en protection ou en respects. )
Que ‘'le riche veuille des garanties pour ses huitres et ses
truffes, que le pauvre veuille remplacer son pain sec par une
nourriture meilleure, rien de plus naturel, et peut-étre, rien de
plus juste, surtout dans le dernier cas: mais c’est a intelli-
gence humaine et non & la foi & résoudre ces probléemes; et
une Eglise perd tous ses droits & la confiance des hommes
quand elle prétend prouver la présence de I'Esprit divin dans
son sein par son plus ou moins d’aptitude & résoudre des ques-
tions d’huitres ou de pain beurré (p. 78—79).»

«L'Occident, en décidant une question de dogme sans le
concours de ses fréres d’Orient, a implicitement déclaré leur
infériorit¢ et leur ilotisme dans la foi et la grace, les a par
12 méme rejetés de 'Eglise et a en un mot commis un fratri-
cide moral. Les héritiers de ce crime doivent, par une consé-
quence inévitable, arriver au désir du fratricide matériel. Telle
est linstruction qui ressort du mandement de Mgr. Sibour,
archevéque de Paris (1855).» — Voir pp. 94, 95 et 97.

« L'Occident, infidele & la tradition de I’'Eglise, s’arroge au
IXe siecle le droit d'altérer le symbole cecuménique sans le
concours de ses fréres d’Orient, au moment méme oul ceux-ci
lui donnaient un témoignage de déférence fraternelle en sou-
mettant & son approbation les décisions du concile de Nicée.
Quel est linévitable résultat logique de cette usurpation? Le
principe logique de la connaissance exprimé par la rédaction
du symbole, étant une fois séparé du principe moral d’amour
exprimé par l'unanimité de 1'Eglise, l'anarchie protestante se
trouvait €tablie de fait. Tout évéché pouvait s'arroger vis-a-vis

b 5 P : Ao .

) Quon se rappelle le fameux discours de 'hérétique Nestorius & Théodose II:

« D.01‘1nez-1‘1101, sire, la terre purgée d’hérétiques, et je vous donnerai le ciel. Aide7-
mol a extirper 'hérésie, et je vous aiderai i abattre la Perse.»



61 —

du patriarchat occidental le droit que celui-ci s’était arrogé vis-
a-vis de la totalité de I'Eglise; toute paroisse le pouvait vis-
a-vis de 1'évéché, tout individu vis-a-vis de tous les autres. [l
n'est pas de sophisme qui puisse éviter cette conséquence. Ou
la vérité de la foi est donnée a 'union de tous et & leur amour
mutuel en Jésus-Christ, ou elle peut étre donnée a tout individu
sans aucun rapport aux autres. Pour éviter cette conséquence et
I'anarchie qui en résulte, il fallait remplacer la loi morale qui s'était
trouvée génante pour le jeune orgueil des nations germano-ro-
maines, par quelque loi nouvelle soitintérieure, soit extérieure, qui
plit ou qui parfit au moins donner une autorité indubitable aux
décisions de la société ecclésiastique en Occident. Cette néces-
sité fit surgir peu & peu l'idée de linfaillibilité du pape. En
effet sa suprématie administrative et judiciaire (qui du reste ne
soutient pas une critique sérieuse) ne pouvait pas, méme Si
elle était admise dans son sens le plus large, servir de justifi-
cation a une doctrine ou & un acte schismatique. Une infailli-
bilit¢ conditionnelle (telle, par exemple, que celle qui exige
laccord de la décision papale avec la totalité de I'Eglise) ne
le pouvait pas davantage, puisqu'une nouvelle décision dogma-
tique avait été introduite dans le symbole cecuménique sans le
concours des patriarchats d’Orient, dont aucun n’avait méme
¢té averti. Le romanisme restait schismatique aux yeux de
I'Eglise ou se trouvait avoir justifié toute la licence du pro-
testantisme & moins d'une infaillibilité absolue attribuée a 1'é-
véque de Rome. Telle est la conséquence inévitable, qui a fini
par étre admise par un nombre trés considérable de latinisants
et doit I'étre par tous (p. 99—101).» Khomiakoff est revenu
maintes fois sur cette idée; voir pp. 145, 192, 196, 280, 282,
285—286, 382—383.

Bref, «une unité extérieure qui rejette la liberté et n’est
par conséquent pas l'unité réelle, tel est le romanisme: une
libert¢ extérieure qui ne donne pas l'unité et qui n'est par
conséquent pas la liberté réelle, telle est la réforme. Or, le
mystere de l'unité du Christ et de ses élus, opérée par sa liberté
humaine, a été révélé dans I'Eglise a 1'unité réelle et a la
liberté réelle des fideles. La connaissance des forces qui ont
operé notre salut a nécessairement été confiée a des forces
semblables. L.a connaissance de l'unité n'a pu étre confiée a la
discorde, ni la connaissance de la liberté a l'esclavage; mais



62

toutes les deux ont été confiées a 'Eglise dont 1'unité géné-
rale n’est que P'harmonie des libertés individuelles (p. 287—288).»

IV. Varia.

1. Le Filioque. «Le grand Marc d’Epheése, a l'assemblée
religieuse de Florence, exigeait que le symbole ft restauré
dans sa pureté et que la clause intercalée ne fit plus expri-
mée que comme une opinion hors du symbole. Laissant & Dieu
le soin de rectifier T'erreur, il la rendait innocente en ce qu'il
lexcluait du dogme, c'est-a-dire de la profession de foi. L’hé-
résie contre I'Eglise était rejetée par 12 méme, et la communion
redevenait possible. Mais lorgueil du rationalisme ne voulut
pas se condamner (p. 63).»

2. L' Immaculée-Conception. « La sainte vierge n’a-t-elle pas
subi la mort comme le reste du genre humain? Elle I'a subie.
Or la mort n'est-elle pas (comme le dit 'Esprit de Dieu par
lapotre) la peine du péché? Elle ne l'est plus; elle est devenue,
par décret papal, indépendante du péché; elle est devenue un
simple accident de la nature, et le christianisme tout entier
est convaincu de mensonge. Ou la sainte vierge a-t-elle subi
la mort comme le Christ, se faisant péché pour les autres?
Nous aurions deux Sauveurs, et le christianisme serait encore
convaincu de mensonge. Voila comment les mystéres divins se
manifestent 4 la communion romaine; voila 'héritage qu’elle
legue a l'avenir. Que trouvons-nous donc dans le romanisme?
Le silence ou le mensonge. Le néant ou les symptémes de la
mort spirituelle aussitdot qu'il veut se donner les airs de la vie
ecclésiastique (p. 179).» Voir aussi p. 224.

3. La Transsubstantiation. «['Eglise unissant tous ses
membres dans une communion corporelle avec son Sauveur,
tel est le sens de l'eucharistie.... Le romanisme, en insistant
sur la conversion des éléments terrestres en un corps céleste,
comprend 'acte spirituel dans un sens purement matériel, se-
lon sa constante habitude, et abaisse le sacrement jusqu'a n’étre
qu'un miracle atomistique. Les théologiens romains paraissent
prendre le corps du Christ pour de la viande du Christ. Jamais
laveugle vanité de l'ignorance scolastique n’a paru plus a dé-
couvert que dans la polémique des romains et des protestants
sur le sacrement de P'eucharistie, jamais les lois du monde ma-
tériel, ou plutdt encore nos pauvres connaissances de ces lois



ou de leurs apparences n'ont été posées d'une maniere plus
blasphématoire comme mesure des actes de la puissance divine.
L'un raisonne sur la substance physique du sacrement, en la
distinguant de ses accidents tout comme si, grace aux lumiéres
de Pierre Lombard ou de Thomas d’Aquin, il en comprenait
la différence; l'autre nie la possibilité de la présence du corps
de notre Sauveur dans le sacrement, parce que ce corps est,
selon le témoignage des saints apotres, dans la gloire céleste
a4 la droite du Pere, tout comme s'il comprenait ce qu'est le
ciel et la gloire et la droite du Pére. Jamais la parole de la
foi ne s'est fait entendre ni d'un cdté ni de 'autre; jamais la
lumiere .vivante de la tradition n’est venue jeter un rayon dans
la triste obscurité de ces discussions scolastiques. O fol orgueil
de l'ignorance humaine et juste punition de linjure faite a
l'unité de 1'Eglise! Cette dispute est assoupie dans notre siéecle,
comme le sont toutes les autres disputes théologiques par la raison
que j'ai déja dite, mais la question n’est pas résolue, et les
deux branches du schisme restent comme par le passé dans
lornidre, ol les avaient fait entrer leurs tendances générales,
l'une matérialisant l'acte divin au point de lui 6ter tout prin-
cipe vivant, l'autre spiritualisant ou plutot évaporant 'acte sa-
cramentel au point de lui oter tout contenu réel: toutes les
deux ne faisant que nier ou affirmer une altération miraculeuse
de certains éléments terrestres, sans jamais comprendre que
I'élément principal de tout sacrement, c’est I'Eglise, et que
c’est pour elle seule que le sacrement s'opére sans aucun rap-
port aux lois de la matiere terrestre. Les réalités de la foi ont
€t¢ mises en oubli par ceux qui ont oublié la puissance de
I'amour, dont ils avaient méconnu le devoir.

La doctrine traditionnelle de 1'Eglise sur 'eucharistie n’a
jamais varié, et elle est de la plus grande simplicité, tout comme
elle est de la plus admirable profondeur (p. 139—141). »

« L'Eglise ne g'est jamais demandé quels sont les rapports
du corps de notre Seigneur et des éléments terrestres de l'eu-
charistie; car elle sait que 'action divine dans les sacrements
ne s'arréte pas aux éléments, mais en fait des intermédiaires
entre le Christ et son Eglise, dont la foi (je parle de toute
I'Eglise et non des individus) fait 1a réalité du sacrement. Evidem-
ment c’est ce que ni les romains ni les protestants ne peuvent
plus comprendre, car ils ont perdu l'idée de la totalité de



64 —

I'Eglise, et ne voient plus que les individus qui, disséminés ou
agglomérés, n'en restent pas moins isolés. De 1a viennent leur
erreur et leurs doutes, et les exigences scolastiques de leurs
catéchismes. De la vient aussi qu'ils ont rejeté la priere, par
laquelle 1'Eglise a, dés les premiers siécles, consacré les €lé-
ments terrestres, pour qu'ils deviennent corps et sang du Sau-
veur. .

Mais les hommes savent-ils ce que c’est que le corps par
rapport & lintelligence? Ignorants et aveugles, mais fiers
dans leur ignorance et leur aveuglement, comme s'ils savaient
et voyaient, pensent-ils que parce qu’ils sont esclaves de leur
chair, le Christ est aussi esclave des éléments matériels? Celui
a qui son Pere a tout donné, celui qui est maitre de tout,
n'est-il pas maitre de son corps? Et ne peut-il faire que toute
chose, sans aucun changement de substance physique, devienne
ce corps, le corps qui a souffert et saigné pour nous sur la
croix (quoiqu’il pfit 4 volonté s’affranchir des lois de la ma-
tiere, comme il avait indiqué sur le Thabor)? Le corps est-
il enfin pour le Christ triomphant autre chose que sa mani-
festation? Aussi 'Eglise joyeuse et reconnaissante sait-elle que
son Sauveur lui a accordé non-seulement la communion de
I'Esprit, mais encore la communion de la manifestation, et
l'homme esclave de la chair s’assimile par un acte matériel
la matiére, dont le Christ se revét par la puissance d'un
acte spirituel. O profondeur de l'amour divin et de la misé-
ricorde infinie! O gloire céleste qui nous est accordée dans
l'esclavage méme de la terre! — Telle est la doctrine de 'Eglise
des son origine; et ceux qui ne voient dans 'eucharistie qu'une
commémoration, et ceux qui insistent sur le mot de transsubs-
tantiation!), ou le remplacent par celui de consubstantiation,
C'est-a-dire ceux qui évaporent le sacrement et ceux qui en font
un miracle tout matériel, déshonorent la Sainte-Céne par une
question de chimie atomistique, et déshonorent le Christ lui-
méme par une supposition tacite qui attribue a la matiere une
indépendance quelconque de la volonté de notre Sauveur. Tous
meéconnaissent les rapports du Christ et de 'Eglise (p. 142—144).»

1) L’Eglise ne rejette pas, il est vrai, le mot de transsubstantiation; mais elle
le met au rang de plusieurs autres expressions indéterminées qui ne font qu’indi-
quer un changement général, sans aucune trace de définitions scolastiques. La liturgie
Vignore. — Noze de Khomiakoff.



65 —

4. Le culte en langue populaire. «Dans un temple romain,
{"homme reste isolé devant une priere qu'il ne doit point com-
prendre et a laquelle son intelligence ne doit pas répondre.
On nous objectera peut-étre I'emploi d'une langue vieillie dans
1e service de I'Eglise russe. Le principe indubitable de I'Eglise
est que loffice doit se dire dans la langue populaire: le fait
n'en differe que parce que le mouvement du rite n'a pas pu
suivre le mouvement d'une langue qui s'organisait. Il n'y a
nulle parité avec le principe romain (p. 120—121).»

5. Le rite essentiellement variable. « Qu'est-ce que le rite?
Le rite, c'est la libre poésie des signes ou des paroles dont
se sert 'Eglise, unité organique, pour exprimer soit sa connais-
sance des vérités divines, soit son amour sans bornes pour son
Créateur et son Sauveur, soit 'amour qui unit les chrétiens
les uns aux autres sur la terre et dans le ciel. Le rite, essen-
tiellement variable, n’est que le voile transparent dont se revét
le dogme, essentiellement invariable. Il n'y a peut-étre pas dans
T'Eglise un seul rite dont la forme date du temps des apotres,
et pas un dogme qui n'en date pas (p. 206—207).» Et a la
p. 208, Khomiakoft dit: « Pour nous, nous tenons peu au rite,
tout cela est de peu d’importance; nous tenons au dogme. »

6. Le VII® concile ecuménique (11° de Nicée, 787). «L'emploi
respectueux des images ¢tait admis par 'Eglise, mais la supers-
tition des peuples convertissait souvent le respect en adoration.
Un zele mal entendu et passionné aurait voulu que 'Eglise, non
contente de condamner I'abus, condamnat I'usage, Tel est le
sens de 1'hérésie des iconoclastes. Ils ne comprenaient pas eux-
mémes la portée de leurs exigences, ils ne comprenaient pas
que la question des images renfermait en elle celle du rite tout
entier. L'Eglise le comprit. En condamnant les iconoclastes, elle
porta témoignage a la plénitude de sa liberté. Le second con-
cile de Nicée déclara que I'Eglise, individualité vivante et ani-
meée de l'esprit de Dieu, a le droit de célébrer la majesté divine
par la parole, par le son et par I'image; elle déclara enfin la
liberté de 'adoration sous tous les symboles'inspirés par 'amour
a4 T'unanimité des chrétiens. Tel est le sens de ce concile si
rarement compris. Les conciles précédents avaieni sauvé la
doctrine chrétienne, celui-ci sauva la libevié du sentiment chré-
ten (p. 175).» — «Clest I'Eglise qui, dans le second concile de .
Nicée, a établila liberté des formes de ’adoration et durite (p.270).»

Revue intern. de Théologie. Hett 13, 1896, 5



— 66 —

7. Le Dogme et les mots. «Cet homme (le P. Gagarine),
ci-devant fils de 'Eglise, ne sait-il donc pas que I'Eglise ne peut
jamais rien ajouter a ses dogmes; que jamais elle n’'a cru a
quelque chose qui ne lui ait pas été révélé des lorigine par
PEsprit-Saint, et que jamais elle ne croira davantage? Ne sait-if
pas que ceci est un dogme et un dogme fondamental (p. 214
a 215)?» — «Est-ce a dire que I'Eglise ait trouvé un mot pour
exprimer sa pensée? Quoi? Le Verbe, la parole, ce son fugitif’
dans l'air, ou ce signe muet ou gravé, ce quelque chose de
variable et de conventionnel, ce quelque chose qui n'a rien &
soi, qui n’a aucune vie propre ou personnelle, ce serait une
expression qui embrasserait, qui définirait l'essence de Dieu
notre Sauveur, de Celui qui est la vie et la vérité absoluer
Une pareille supposition est inadmissible. Non: I'Eglise se ré-
jouit, non d’avoir exprimé sa pensée, mais d'avoir clairement:
indiqué a ses enfants une pensée qu'aucune langue humaine ne
saurait exprimer. Nos paroles, si jose parler ainsi, ne sont
pas la lumiere du Christ: elles ne sont que son ombre sur la.
terre. Heureux ceux qui, contemplant cette ombre dans les
champs de la judée, peuvent deviner la céleste lumiere du
Thabor. Cette lumigre luit constamment pour I'Eglise; mais.
elle ne se révele qu'a travers les ombres de la matiere: car
notre langage est tout matériel, non seulement dans sa forme, °
mais encore dans presque toutes ses origines, quoiqu'il ne le
soit pas par son principe. Si 'Apotre s'était adressé a d’autres
auditeurs, s'il avait trouvé chez eux une éducation intellectuelle
différente, ses expressions auraient pu étre autres. En face de
systémes philosophiques semblables a4 ceux de 1’Allemagne
contemporaine, peut-étre aurait-il employé le mot d’Objef pour
rendre la pensée qu'il exprime par le mot de Verbe, et cette
forme, quoique moins parfaite, aurait encore été complétement
légitime. Je ne prétends nullement comparer ces deux expres-
sions: je sais trés bien que le mot Verbe fait ressortir bien
plus vivement le rapport de génération qui existe entre la
pensée et sa manifestation: mais je sais aussi que le mot «ob-
jet» aurait rendu l'idée de la pensée manifestée et reconnue par
elle-méme, et aurait, par conséquent, atteint le but que se pro-
pose I'Eglise d'indiquer les choses divines par une induction
tirée, soit du monde visible, soit des opérations de l’intelligence
humaine (p. 293—294).» — «La méme chose se fait sentir dans



e BT e

I'expression de tous les dogmes. Les mots de génération éter-
nelle, de procession éternelle, de Trinité, de personnes, etc.,
n'apparaissent et ne deviennent d'un usage général que peu a
peu; mais tout ce mouvement reste renfermé dans la termino-
logie et ne peut nullement étre considéré comme un développe-
ment de la doctrine: celle-ci au contraire reste invariable a
toujours. Généralement parlant, ce sont les hérésies ou les
fausses définitions qui ont donné aux fils de I’'Eglise 'occasion
d’énoncer la vérité dans des formules plus séveres et plus dé-
finies: mais le mouvement pour ainsi dire scientifique de la
terminologie ecclésiastique, n'a réellement pas besoin de ces
erreurs pour se manifester: il découle tout naturellement du
besoin de montrer que la doctrine chrétienne n'est pas un
assemblage de mots appris par coeur et retenus par la mé-
moire; mais qu'elle est une expression approximative d’'une
verité divine constamment contemplée et comprise par le sens
intime des enfants de I'Eglise. Cette vérité reste la méme dans
tous les siécles; la connaissance de cette vérité ne varie pas;
mais l'expression de cette vérité, expression toujours insuffi-
sante, varie nécessairement selon le développement du langage
analytique et selon le caractere des habitudes intellectuelles de
chaque époque. Les individus apportent librement au travail
commun la contribution de leurs efforts plus ou moins heureux:
I'Eglise l'accepte ou la rejette sans toutefois condamner les
individus, méme quand ils sont dans I'erreur, pourvu que leurs
efforts soient consciencieux et que leur contribution soit humble-
ment offerte, mais ne prétende pas s'imposer a leurs freres
d’'une maniere dictatoriale. Clest ainsi que l'illustre Grégoire
de Nysse a pu (selon Barsonophius) donner 1'explication la plus
erronée des raisons qui justifient la misere de homme sur la
terre; cC'est ainsi que le saint évéque d'Hippone, en voulant
développer le mystére de la nature de Dieu dans la Trinité de
ses hypostases, a pu écrire des choses qui appellent un sourire
involontaire sur les lévres d'un lecteur intelligent; mais jamais
I'Eglise n’a pensé a condamner Grégoire pour son erreur, ou
Augustin pour la puérilité de ses définitions. Ils ont tous les
deux contribué a I'édification de I'Eglise: et si I'imperfection
de leur nature les a laissés méler du chaume et des copeaux
aux matériaux plus solides qu'ils offraient, le feu de la gréace
qui est dans I'Eglise a purifié Poffrande, et les matériaux utiles



68

ont seuls été placés dans la muraille. Il en sera de méme dans
tous les cas semblables; car les essais plus ou moins heureux
d’analyse ou de définition approximative ne peuvent pas plus
manquer dans l'avenir qu'ils n'ont manqué dans le passé. Clest
ainsi que quand la terminologie ecclésiastique admet deux mots
qui ne se correspondent que trés imparfaitement (de Personne
et d'Hypostase) pour indiquer les rapports intérieurs de I'Etre
divin, celui qui chercherait a les définir d'une maniere plus
stricte en disant que ces deux noms sont donnés aux trois
phases éternelles de la pensée divine, n’encourrait certainement
aucun blame. Mais toutes ces expressions ou toute autre ex-
pression ne peuvent qu'indiquer l'idée sans la définir. Prendre
le mouvement analytique qui se montre dans la terminologie
pour un développement de I'Eglise, serait déja du rationalisme
tout pur. Ce travail analytique est inévitable; il est bon, il est
saint parce qu’il prouve que la foi des chrétiens n’est pas un
simple écho des formules anciennes: mais il ne fait qu’indiquer
le trésor de pensée profonde et inexprimable que I'Eglise porte
toujours en son sein (p. 296—299). »

8. La Canonicité des FEcritures. «Quelle que soit la part
de U'Esprit divin dans les Saintes-Ecritures, c’est une ccuvre de
I'homme au moins en apparence. Sans le canon, la Bible n’existe
pas. Hors de U'Eglise, il n’est pas de canon (p. 103).» — <«Le
canon seul constitue la Bible en tant qu'Ecriture-Sainte et je
défie la logique la plus subtile de séparer le canon de 'Eglise.
Or, le canon ne date point du temps apostolique, auquel on
pourrait a la rigueur accorder un privilege particulier; il n’est
méme pas d'une date trés rapprochée de ce temps: il ne s'ap-
puie que sur la confiance accordée a I'Eglise déja loin de son
berceau, déja battue par les tempétes extérieures, déja déchirée
par des défections et des troubles intérieurs, déja agitée et en
apparence souillée par les faiblesses, les passions et les vices
des chrétiens. Voila cependant 'Eglise, voila I'autorité irréfra-
gable que les protestants admettent en admettant 1'Ecriture-
Sainte. S'il est si difficile de reconnaitre le vrai sens de la Sainte-
Ecriture, s'il est si difficile de comprendre la vérité toute
donnée (et les protestants le savent de reste), combien n'était-
il pas plus difficile de reconnaitre, de marquer du doigt parmi
les ceuvres des hommes, ceuvres qu'aucune marque matérielle
ne distingue les unes des autres, celles qui sont la vérité,



— 69

celles qui sont, non pas de l'homme, mais de Dieu? Clest
cependant 12 ce que les protestants accordent aux premiers
siecles de 1'Eglise; c’est cette inspiration parfaite qu'ils ad-
mettent et ne pesuvent pas ne pas admettre. Et puis ils viennent
bravement nier I'Eglise et se faire croire a eux-mémes et as-
surer les autres gu'ils ne croient qu’a la Bible (p. 232—233). »

9. Le Récit de la chute d’Adam. « 1. Eglise, tout en admet-
tant le caractére allégorique du récit (par la simple raison
gqu'un événement qui s’est passé dans une forme d’existence
completement différente de 1'existence présente des hommes, n'a
pu que leur étre indiqué et non racont¢), admet la chute du
premier homme et le péché originel comme chose de dogme
(p. 336).»

10. Le Christ dans U'Eglise, et le Progvés dans la béati-
tude céleste. «Le Sauveur vit dans son Eglise, il vit en nous.
Il interceéde, et c'est nous qui prions; il nous recommande a la
faveur divine, et c’est nous qui nous recommandons mutuelle-
ment & notre créateur; il s'offre en sacrifice éternel, et c’est
nous qui présentons au Pere ce sacrifice de glorification, de
gratitude et de propitiation pour nous-mémes et pour tous nos
freres, soit qu'ils soient encore engagés dans les dangers de
la lutte terrestre, soit que la mort les ait déja fait passer dans
le mouvement calme et ascensionnel de la béatitude céleste,
quel que soit d'ailleurs le degré de gloire qui leur ait été ac-
cordé.... Il y a un mouvement ascensionnel méme dans la
gloire céleste: ceci nous a été dit par notre Sauveur méme
(discours sur la fin du monde), et par Vesprit de vérité (St-Paul
aux Ephésiens), et 'Eglise n'en a jamais douté, comme Marc
d’Ephese 'a témoigné devant 'assemblée de Florence (p. 128). »

V1. L’ancien-catholicisme. Khomiakoff est mort avant le
concile du Vatican. S'il efit encore vécu a cette époque, il edit
certainement protesté de toute son énergie contre I'infaillibilité
du pape, dont il a en quelque sorte entrevu la sacrilege dé-
finition. Khomiakoff, habile ‘dialectitien, aimait 4 prendre part
aux discussions publiques qui avaient lieu au Kremlin de Moscou
(pendant la semaine sainte) entre les Orthodoxes et les Schisma-
tiques (raskolniks). Il efit aussi, croyons-nous, pris part & nos
conférences; ce qu'il a écrit nous fait supposer qu'il aurait dé-
fendu les mémes idées que nous défendons depuis 1870: car
les anciens-catholiques réalisent précisément les réformes qu'il



70 —

a désirées, et remettent dans leur véritable lumiere les dogmes
chrétiens de 'ancienne Eglise, en les dégageant des explications
erronées et des faux dogmes que 'Eglise romaine y a ajoutés.
Voici, en effet, quelques citations & l'appui de notre assertion:

«Si quelqu’un de mes lecteurs trouve que j'ai dit la vérite. .,
je le supplie de condammner exclusion prononcée contre ses
fréves d’Ovient, et de rejeler toutes les décisions qui ont élé la
suite de cette imjustice,; de nous recevoir suy un pied d'égalité
fraternelle, et de réintégrer, dans son propve seim, l'unité de
UEglise, afin que lui-méme puisse se véintégrer dans cetie unité
et obtienne le droit de dive avec l'antique Eglise: Aimons-nous
les uns les autres, pour pouvoir d'un accord unanime confesser
le Pere, le Fils et le Saint-Esprit (p. 87).»

« Ce n’est pas un dogme nouveau que nous vous enseignons,
car c’est le dogme du christianisme primitif. Ce n'est pas une
tradition nouvelle que nous cherchons a vous imposer, car
c’est la tradition que vos péres ont gardée jusqu’'au moment ol
ils voulurent rejeter les no6tres dans lilotisme spirituel.....
Replacez-la au sommet de 1'édifice; et désormais indestructible,
défiant ou plutdt invitant le travail critique de lintelligence,
il s'élévera dans toute la grandeur de ses proportions sublimes
pour étre le salut, le bonheur et la gloire de toutes les géné-
rations futures (p. 184—185). »

Or, c'est 14 ce que les anciens-catholiques désirent et s'ef-
forcent de faire. Puissent tous les Orientaux le comprendre!




	Quelques textes de Khomiakoff

