
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Quelques textes de Khomiakoff

Autor: E.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 46

QUELQUES

TEXTES DE KHOMIAKOFF.

Alexis S. Khomiakoff (1804—f 1866) était un esprit supérieur, idéaliste, très

indépendant, profondément religieux et profondément convaincu. Il était l'un des

représentants les plus remarquables de l'école «Slavophile», et il jouit d'une haute
considération parmi ses coreligionnaires et ses compatriotes. Sans partager toutes ses

idées, nous croyons que nos amis liront avec un vif intérêt les extraits suivants de

son ouvrage sur «l'Eglise latine et le Protestantisme au point de vue de l'Eglise
d'Orient» (Vevey, Benda, 1872). Ces extraits sont relatifs à la notion de l'Eglise
universelle en général, à l'Eglise orthodoxe de Russie, à l'Eglise romaine, à la
transsubstantiation et à plusieurs autres points importants.

E. M.

I. L'Eglise universelle en général.
1. Catholicité ou Universalité. — P. 45—46 : « L'Eglise entière

est un tout dont l'Eglise terrestre forme une partie inséparable ;

car ce que nous nommons l'Eglise visible et l'Eglise invisible,
ne compose pas deux Eglises, mais une seule Eglise sous deux
formes différentes. Le premier principe de l'Eglise est que
l'ignorance est l'apanage de tout individu comme le péché, et

que l'intelligence n'appartient qu'à l'unité de tous les membres
de l'Eglise, de môme que la sainteté parfaite. » — P. 57—58 :

«Etre à l'abri de toute erreur est une perfection qui n'appartient

qu'à la totalité vivante de l'Eglise et ne peut être donnée
à aucun de ses membres individuellement. Quel est en effet
l'homme qui puisse être sûr de ne jamais donner une interprétation

erronée soit à la parole écrite, soit à la tradition vivante
qui sont les expressions de l'Esprit divin dans l'Eglise Celui-là
seul aurait droit à une telle infaillibilité qui pourrait se dire
l'organe vivant de l'Esprit de Dieu. S'ensuit-il que l'erreur soit
possible en fait de foi pour le chrétien orthodoxe Non : car



— 47 —

le chrétien par sa foi dans l'Eglise universelle réduit sa propre
croyance dans les questions qui n'ont point encore été clairement

définies, à l'état d'opinion personnelle (ou d'opinion locale
si elle était commune à tout un diocèse). » — P. 99 : « Aux
premiers siècles et jusqu'à l'époque du grand schisme d'Occident
(IXe siècle), la connaissance des vérités divines avait été considérée

comme appartenant à la totalité de l'Eglise réunie par
l'esprit de charité et d'amour. » — P. 398 : « Kath'olon. Kata
veut dire souvent selon (selon Luc, selon Jean). L'Eglise catholique,

c'est l'Eglise qui est selon tous, ou selon l'unité de tous,
l'Eglise de l'unanimité libre, de l'unanimité parfaite, l'Eglise où
il n'y a plus de nationalités, plus de Grecs ni de Barbares,
plus de maîtres ni d'esclaves ; c'est l'Eglise prophétisée par
l'A. T. et réalisée par le N., l'Eglise telle enfin que St-Paul l'a
définie. »

2. Ancienne Eglise indivisée. — P. 381—382: «Depuis les
frontières de la Perse et les bords de la mer Caspienne jusqu'aux
côtes de l'Atlantique, l'Eglise catholique, ou plus simplement
encore l'Eglise, gouvernée par une hiérarchie dont les formes
et les titres avaient changé, mais dont le sens était resté
inaltérable depuis le temps des apôtres, était une par l'esprit et
par le symbole. Aucune province de cette sainte société ne
s'arrogeait le monopole des dons de la grâce : aucune ne
prétendait décider les questions de doctrine par ses propres
lumières et sa propre intelligence : mais, libre dans les formes
rituelles et les questions de discipline, chacune savait et
confessait que le dogme, don de la grâce et révélation des mystères
de Dieu, ne pouvait être jugé que par la totalité de l'Eglise et
ne pouvait être formulé que de l'accord unanime des fidèles.
L'amour mutuel était le dépositaire et le gardien de la foi: le
concile général, voix de toute l'Eglise, en était l'expression et
le témoignage. «Aimons-nous les uns les autres pour pouvoir
d'un accord unanime confesser le Père, le Fils et le Saint-Esprit. »

Telles étaient les paroles de l'ancienne liturgie, paroles d'une
haute portée dogmatique dont personne dans l'Eglise n'aurait
osé douter.»

3. Unité de la foi. — P. 60: «L'Eglise ne connaît pas de

compromis dans le dogme de la foi ; elle exige l'unité parfaite. »

— P. 82 : « (Il n'y a qu'un christianisme) et si le christianisme
est tout puissant contre l'incrédulité et l'erreur, dix christia-



— 48 —

nismes différents agissant en commun seraient l'impuissance
avouée, et l'humanité les reconnaîtrait avec raison pour un
scepticisme masqué.» — P. 266—267: «Nous osons considérer
l'Eglise comme le corps du Christ lui-même, de l'homme-Dieu
notre Sauveur (ce qui ne veut pas dire que nous ayons la folie
de nous considérer dans notre indÎAddualité comme des
incarnations de la Divinité). En effet, ce qui constitue l'Eglise, ce
n'est ni le chiffre numérique des fidèles, ni leur assemblée
Adsible ; mais c'est le lien même qui les unit. La mission
divine de l'Eglise n'est pas seulement de sauver les âmes ou
de perfectionner les existences individuelles ; elle est encore
de garder la vérité des mystères révélés pure, intacte et
complète à travers toutes les générations comme une lumière,
comme une mesure, comme un jugement. »

4. Ame de l'Eglise. — P. 267—269 : « Les liens secrets qui
unissent l'Eglise terrestre au reste de l'humanité ne nous ont
point été révélés: nous n'avons donc ni le droit, ni le désir de

supposer une condamnation sévère qui serait démentie par la
bonté divine. Les paroles de l'Esprit de Dieu dans l'épître de
saint Paul aux Romains et dans le récit de la conversion du
centurion nous permettent au contraire de nourrir de douces
espérances pour tous nos frères, quelles que soient les erreurs

•de leurs doctrines. Nous saA^ons bien que hors du Christ et
sans amour pour le Christ, l'homme ne peut point être sauvé:
mais en ce cas il ne s'agit pas de sa révélation historique,
ainsi que le Seigneur nous l'a dit. Le Christ n'est pas seulement

un fait; Il est une loi; Il est une idée réalisée; et tel
homme qui, par les décrets de la Providence, n'a jamais seulement

entendu parler du Saint qui souffrit en Judée, adore
l'essence même de notre Sauveur dont il n'a pas le bonheur de

bénir le nom divin. Celui qui aime la justice, n'aime-t-il pas
le Christ? Celui dont le cœur est ouvert à la compassion et à

la charité, n'est-il pas un disciple sans le savoir? Celui qui est

prêt à sacrifier son bonheur et sa vie pour ses frères, n'imite-t-il
pas le Maître unique qui est la perfection de l'amour et du
sacrifice? Celui qui reconnaît la sainteté de la loi morale, et
dans l'humilité de son cœur reconnaît aussi son extrême
infériorité devant l'idéal, n'a-t-il pas élevé dans son âme un autel

pour le juste, devant lequel se prosterne l'armée des

intelligences célestes La connaissance lui manque : mais il aime



— 49 —

celui qu'il ignore, comme les Samaritains adoraient Dieu sans
le connaître. Ou plutôt ne l'aime-t-il pas sous d'autres noms:
car justice, compassion, charité, amour, sacrifice, enfin tout ce

qui est vraiment humain, grand et beau, tout ce qui est digne
de respect, d'imitation ou d'adoration, tout cela ne présente
que les différentes formes du nom de notre Sauveur. D'autres
ont entendu prêcher sa loi, mais présentée sous un faux jour,
et n'ont pu démêler la vérité du mélange d'erreurs sous lequel
elle se présentait, tout en appartenant à cette même vérité
par tous leurs désirs et par toutes leurs aspirations. Toutes
les sectes chrétiennes enfin ne renferment-elles pas dans leur
sein des hommes qui, malgré l'erreur de leurs doctrines, le plus
souvent héréditaires, rendent hommage par leurs pensées, par
leurs paroles, par leurs actions, par leur vie tout entière à

celui qui mourut pour ses frères coupables Tous, depuis l'idolâtre

jusqu'au sectaire, sont plus ou moins plongés dans l'ombre :

mais tous voient luire au milieu des ténèbres quelques rayons
de la lumière éternelle, révélée par des moyens divers. Ces

rayons sont faibles et insuffisants; ils sont toujours prêts à

s'éclipser dans la nuit du doute : mais ils émanent de Dieu et
du Christ et viennent tous se concentrer dans le soleil de
vérité qui luit pour l'Eglise. C'est du trésor inépuisable de
connaissance intime ou de foi, confié à l'Eglise, que les sectes
qui s'en sont séparées tiennent les restes de révélation qu'elles
ont encore conservés. »

5. Spiritualité et Autorité de l'Eglise. — P. 11. « La terre
et la matière sont le domaine de l'Etat ; son arme est le glaive
matériel. L'âme est le seul domaine de l'Eglise; la parole, le
seul glaive dont elle puisse se servir, le seul qui puisse l'attaquer

avec quelque succès. » — P. 40 : « Ni Dieu, ni le Christ,
ni son Eglise ne sont l'autorité, qui est chose extérieure; ils
sont la vérité, ils sont la vie du chrétien, sa vie intérieure. »

6. Conciles œcuméniques. — P. 32—33 : « Depuis sa fondation

par les apôtres, l'Eglise était une. Cette unité qui
embrassait tout le monde connu, qui unissait les îles Britanniques
à l'Espagne, à l'Egypte et à la Syrie, n'avait jamais été troublée.

Quand une hérésie s'élevait, le monde chrétien envoyait
ses représentants, ses hauts fonctionnaires, à ces augustes
assemblées que nous nommons conciles, et qui, malgré tous
les désordres et quelquefois même les violences qui en ont

Bévue intern, de Théologie. Heft 13, 1896. 4



— 50 —

terni la pureté, offrent par leur caractère pacifique et par la
hauteur des questions qu'elles a\raient à résoudre, le plus noble
des spectacles dans l'histoire des hommes. L'Eglise tout entière
acceptait ou rejetait les décisions de ces assemblées, selon
qu'elle les trouvait conformes ou contraires à sa foi et à sa
tradition, et nommait œcuméniques ceux des conciles qu'elle
reconnaissait pour être l'expression de sa pensée intime. Autorité
temporaire dans les questions de discipline, ils devenaient
témoignage irrécusable et immuable clans les questions de foi.
Ils étaient la voix de l'Eglise. Les hérésies ne détruisaient pas
cette divine unité. Elles étaient des erreurs personnelles et non
des scissions provinciales ou diocésaines. Tel était l'ordre de

la vie ecclésiastique dont le sens intime est depuis bien des
siècles complètement méconnu dans tout l'Occident. »

7. Hiérarchie. — P. 61 : «L'Eglise exige l'unité parfaite,
de même qu'elle ne peut donner en échange que l'égalité
parfaite ; car elle connaît la fraternité, mais elle ne connaît pas
la sujétion.» — P. 173—174: «Les chrétiens, pour prononcer
un arrêt sur la fausse doctrine des Arius et des Dioscore, ne
s'adressèrent à aucune autorité, à aucun pouvoir religieux ou
politique ; ils s'adressèrent à la totalité de l'Eglise, unie dans la
concorde et dans l'amour mutuel (car l'amour n'usurpe pas,
ne monopolise pas la grâce et ne réduit pas ses frères à
l'ilotisme spirituel). L'Eglise répondit à l'appel de ses membres,
elle confia (comme il était juste) le droit de formuler sa foi
à ses anciens de l'ordre episcopal, tout en se réservant le droit
de contrôler la formule qu'ils auraient adoptée. Plus tard, les

empereurs, les patriarches, sans en excepter celui de Rome,
et la majorité des évêques réunis en concile trahirent la vérité
et signèrent une confession hérétique. L'Eglise, éclairée par
son divin Sauveur, resta fidèle et condamna l'ignorance, la
perversité ou la faiblesse de ses fonctionnaires, et par son
témoignage fixa à jamais la doctrine chrétienne sur la divinité. »

— P. 222—223. A propos de l'ouvrage du Grec Pitzipios sur
l'Eglise orientale (1855): «Tout en professant le plus grand
respect pour le clergé vraiment exemplaire de la Grèce libre,
nous sommes certainement fort loin de vouloir atténuer ou

pallier les vices de la cour patriarcale; mais aussi, comme le

patriarche n'est qu'un évêque local, nous ne voyons pas ce

que ses qualités morales ou ses défauts ont à faire dans les



— 51 —

questions religieuses. Nous croyons cependant que ce n'était

pas à un Grec de se jeter avec tant d'acharnement sur des

compatriotes qu'il sait abrutis, non par leur religion (la Grèce

libre le prouve), mais par l'esclavage le plus dur et par les

manœuvres de tant de pouvoirs ennemis : nous croyons surtout
que ce n'était pas à un Grec latinisé de se faire une arme
contre l'Eglise des vices de quelques évêques ou patriarches
dont l'importance est fort médiocre, en oubliant complètement
les abominations sans nom qui ont siégé pendant des siècles

sur le trône au pied duquel il se prosterne maintenant, et qu'il
considère comme le centre de la vérité sur la terre. »

8. Laïques. — P. 12 : « Tout chrétien qui entend attaquer
sa foi doit la défendre selon ses lumières, sans attendre une
autorisation quelconque: car l'Eglise n'a pas d'avocats officiels.»
— P. 48—50: «Les patriarches d'Orient, réunis en concile avec
leurs évêques, ont solennellement déclaré, dans leur réponse à

une encyclique de Pie IX, que l'infaillibilité réside uniquement
dans l'universalité de l'Eglise unie par l'amour mutuel; et que
l'invariabilité du dogme comme la pureté du rite étaient
confiées à la garde non d'une hiérarchie quelconque, mais de tout
le peuple ecclésiastique, qui est le corps du Christ. Il n'y
a point d'Eglise enseignante dans l'Eglise véritable. Tout
homme, quelque haut placé qu'il soit dans l'échelle hiérarchique,
ou quelque caché qu'il soit dans l'obscurité de la situation la
plus humble, tour à tour enseigne et reçoit l'enseignement; car
Dieu distribue les dons de sa sagesse à qui il lui plaît, sans
acception de fonctions et de personnes.» —P. 53—54 : «Toutes les
puissances de l'âme sont illuminées par la foi; toutes l'acquièrent

par l'examen, toutes la reçoivent par l'enseignement.
L'enseignement ne s'adresse donc point à la raison seule et n'agit
pas par elle, mais il s'adresse à toute l'intelligence et agit par
toute la multiplicité de ses pouvoirs, qui du reste constituent
l'unité vivante. Ce n'est donc pas par l'Ecriture seule (comme
le font les protestants, que nous remercions cependant de tout
notre cœur pour la multiplication des exemplaires de la Bible),
ni par le commentaire oral ou symbolique (dont nous ne
méconnaissons pas la nécessité), ni par le prêche, ni par l'étude
théologique, ni par les actes de charité, mais par toutes ces
manifestations réunies que procède l'enseignement. Celui à qui
Dieu a donné le don de la parole enseigne par la parole ; celui



— 52 —

à qui Dieu n'a pas donné le don de la parole enseigne par la
vie. Les martyrs, qui mouraient en proclamant qu'ils acceptaient
avec joie les souffrances et la mort pour la vérité du Christ,
étaient véritablement de grands instructeurs— L'Eglise ne
reconnaît pas d'Eglise enseignante autre qu'elle-même dans sa

totalité. Cela n'empêche pas que le clergé ne soit plus
particulièrement chargé du service de la Parole. » — P. 61—62 :

«Il y a eu des conciles hérétiques, entre autres ceux qui ont
rédigé le symbole semi-arien, où les évêques signataires ont
été deux fois plus nombreux qu'à celui de Nicée, où les

empereurs ont accepté l'hérésie, où les patriarches l'ont proclamée,
et où les papes s'y sont soumis : car l'apostasie du pape Libère
n'est sujette à aucun doute. Les avocats ont beau la justifier
par la peur ou la faiblesse : aux yeux de tout homme de bon
sens celui qui peut errer par peur ou faiblesse peut également
être entraîné par d'autres passions telles que l'ambition, la
cupidité ou la haine. D'où vient donc que ces conciles sont
rejetés quoiqu'ils n'offrent aucune différence apparente avec les
conciles œcuméniques? c'est de ce que leurs décisions n'ont
pas été reconnues pour être la voix de l'Eglise par « tout le
peuple ecclésiastique», par ce peuple où dans les questions de

foi il n'y a pas de différence entre le lettré et l'ignorant,
l'ecclésiastique et le laïque, l'homme et la femme, le souverain
et son sujet, le maître et l'esclave, où quand il le faut, selon
la volonté de Dieu, l'adolescent reçoit le don de la vision et
l'enfant la parole de sagesse, et le berger illettré démasque et
réfute l'hérésie de son savant évêque, afin que tous ne soient
qu'un dans l'unité libre de la foi vivante qui est la manifestation

de l'Esprit de Dieu. C'est là le dogme qui gît au fond de
l'idée même du concile.» — P. 148: «Nous sommes tous prêtres
du Très-Haut, quoiqu'à des degrés différents, prêtres, mais
non pasteurs. » — P. 151—152 : «Telle est la raison pour laquelle
l'Eglise admet la décision des évêques dans les choses de
discipline, leur accorde le droit et l'honneur de déclarer ses
décisions dogmatiques, tout en se réservant le droit de juger s'ils
ont été des organes fidèles de sa foi et de sa tradition, et leur
impose plus particulièrement le service de la parole divine et
le devoir d'en répandre l'enseignement, quoiqu'elle ne prive
aucun de ses membres de ce sublime privilège qui a été
accordé par l'Esprit de Dieu à tous les chrétiens. On le voit, tous



— 53 —

ces droits ont trait à des fonctions hiérarchiques, et n'ont aucun

rapport à la vie intérieure des individus qui en sont revêtus.
L'Eglise qui considère la perfection de la foi comme le devoir
de tout chrétien (qui n'en est privé que par le péché), ne peut
voir qu'une absurdité sans pareille dans la prétention d'un
évêque à l'infaillibilité dans la foi. Autant vaudrait qu'un évêque
prétendît en vertu de ses fonctions à la perfection de l'amour
chrétien. Ce qui est un devoir moral pour tous, ne peut être
le privilège de personne.» — P. 271—272: «Dans le sacrement
de pénitence, il n'y a point d'accusateur extérieur ; pas de pouvoir

extérieur qui le condamne. C'est lui-même qui s'accuse ;

c'est lui-même qui se condamne ; c'est l'Eglise qui le justifie,
qui le délivre du poids de la condamnation qu'il a prononcée,
et qui le fait rentrer dans son sein glorieux. Ce sacrement est
mal compris par les latins. » — P. 280—281 : «La connaissance
du mystère du Christ a été confiée à l'unité et à la liberté
des fidèles ; car la loi du Christ est la liberté. Le Christ
visible, c'était la Vérité imposée, et elle devait être librement
acquise. Le Christ visible, c'était la Vérité extérieure; et elle
devait nous être intérieure par la grâce du Fils dans la mission

de l'Esprit de Dieu. Tel est le sens de la Pentecôte. La
Vérité sera désormais en nous-mêmes et dans le fond de notre
propre conscience. Aucune marque visible ne bornera notre
liberté et ne nous condamnera en dépit de nous-mêmes. » —
P. 283—285 : « Le droit de déclarer la foi de l'Eglise revient,
à juste titre aux évêques, mais dans le désaccord des évêques
c'est l'Eglise tout entière qui juge en dernier ressort. L'unanimité

de l'épiscopat dans l'erreur ne saurait être admise, même
comme hypothèse. C'est ainsi que, quand une erreur vient
se donner pour la vérité de l'Eglise, la réfutation peut quelquefois

être exprimée par un seul ; la décision appartient à tous. »

— P. 372 : « Le nombre des fidèles ne peut pas servir de
mesure pour la sainteté de l'Eglise. »

ïï. L'Eglise orthodoxe de Russie.

Khomiakoff appelle son Eglise « l'Eglise catholique et
orthodoxe » (p. 12), «l'Eglise universelle et orthodoxe, l'Eglise
primitive ou, en un mot, l'Eglise» (p. 55). — Il dit que «l'Eglise
russe ne forme pas une Eglise à part; qu'elle n'est qu'un



_ 54 —

diocèse de l'Eglise universelle » (p. 15). Il dit cependant: « l'Eglise
locale de Russie» (p. 49). — Il ajoute (p. 14): «Il n'est pas
vrai que nous reconnaissions un chef quelconque de l'Eglise,
soit spirituel, soit temporel. Le Christ est son chef et elle n'en
connaît pas d'autre.» —P. 16—17: «Le souverain de la nation
russe est chef du peuple dans les affaires ecclésiastiques comme
dans les affaires du gouvernement civil; chef du peuple dans
les affaires ecclésiastiques et en ce sens chef de l'Eglise locale,
mais uniquement dans ce sens. Le peuple ne remit pas et ne

put pas remettre à son souverain les droits qu'il n'avait pas
lui-même : et je ne suppose pas qu'on attribue au peuple russe
l'opinion qu'il ait jamais pu régenter l'Eglise. Il avait dès

l'origine une voix dans l'élection de ses évêques comme tous
les peuples formant l'Eglise orthodoxe : cette voix, il put la
confier à son représentant. Il avait le droit ou plutôt le devoir
de veiller à ce que les décisions de ses pasteurs et de leurs
conciles fussent exécutées : ce droit, il put le confier à son
souverain. Mais il n'avait aucune autorité dans les questions de

conscience, de discipline générale, de dogme, de gouvernement
ecclésiastique : il ne put donc pas la remettre à son Czar, et
tous les événements postérieurs l'ont assez prouvé. Il y eut un
patriarche déposé : il le fut non point par la A^olonté souveraine,
mais par le jugement des patriarches d'Orient et des évêques
nationaux. Le patriarche fut plus tard remplacé par un synode.
Ce changement fut introduit, non par l'autorité du souverain,
mais par les mêmes évêques orientaux qui avaient établi le
patriarchat en Russie, du consentement de l'autorité civile.
Ces faits montrent assez que le titre de chef de l'Eglise n'a
d'autre sens réel ou possible que celui de chef de la nation
clans les affaires ecclésiastiques, et certes, ce sens une fois
admis, toutes les accusations basées sur une équivoque tombent
dans le néant.» — « Que le souverain de Russie se laisse séduire
par Rome (ce qui est hors de toute vraisemblance), que le
clergé trahisse (ce qui dépasse toutes les bornes du possible),
ce seront des millions d'âmes qui seront inébranlables dans la
vérité ; ce seront clés millions de bras qui lèveront l'étendard
invincible de l'Eglise et qui formeront l'ordre laïque : ce seront
dans l'immensité du monde oriental, au moins deux ou trois
évêques qui, restés fidèles à Dieu, béniront les ordres inférieurs
et composeront à eux seuls tout l'épiscopat; et l'Eglise n'aura



— 55 —

rien perdu de sa force et de son unité et sera encore l'Eglise
catholique comme au temps des apôtres (p. 206).»

Khomiakoff, tout en soutenant l'orthodoxie de l'Eglise de

Russie, est loin de prétendre que tous ses compatriotes soient
réellement orthodoxes. « Certes, dit-il (p. 200), il y a eu, et même
en ce moment il y a beaucoup de mes compatriotes qui sont,
au fond du cœur, les uns protestants, les autres romains. » Et
plus loin (p. 225), il mentionne « une foule de ses compatriotes,
titrés ou autres, qui promènent par toute l'Europe leurs inutiles
loisirs et leur ignorance complète de leur patrie et de leur
religion. » Ce sont ces mauvais orthodoxes qui deviennent facilement,

dit-il, la proie des latinisants. C'est avec une indignation
mêlée de pitié qu'il parle soit des uniates (p. 60), soit du Grec
Pitzipios qui s'est fait papiste (p. 221—222), soit du Russe

Gagarine qui s'est fait jésuite (pp. 204 et suiv., 221 et 222,
392 et suiv.). Puis, étendant et élevant la question, avec une
sincérité qui l'honore, il fait ainsi la confession des torts de

ses coreligionnaires orthodoxes. S'adressant aux Occidentaux
pour les prier de rejeter les erreurs occidentales, il leur dit :

«Je sais que de grandes préventions doivent accueillir nos
paroles, et je n'oserais les accuser d'injustice ; je sais que,
quelles que soient vos erreurs, vous avez encore des reproches
innombrables à nous adresser; je sais que vous pourriez exiger
de nous un compte rigoureux des fruits que la vérité devrait
faire porter aux peuples, qui en sont dépositaires, fruits dus

par notre reconnaissance et refusés par notre ingratitude. Nous
ne nous justifierons pas ; nous ne parlerons ni des luttes ni des
souffrances de notre histoire, ni des mensonges d'une civilisation,

que nous puisons depuis plus d'un siècle à des sources
corrompues. Tout cela ne nous excuse pas. Quelles que soient
vos accusations, nous en admettons la justice ; quels que soient
les vices que vous pourrez nous reprocher, nous les avouons,
nous les reconnaissons humblement, douloureusement, amèrement,

mais pour être justes envers vous-mêmes et envers le
christianisme, soyez indulgents envers nous Ne vous demandez
pas s'il est vraisemblable que Dieu, pour vous appeler, se
serve d'organes si rebelles à sa loi; mais dites-vous plutôt que
les voies divines sont inscrutables pour la raison humaine! Ne
vous demandez pas si nous sommes dignes de vous porter les
paroles de la vérité, mais songez plutôt combien la vérité est



— 56 —

belle et digne d'être reçue par vous, quels que soient ses

messagers A Dieu ne plaise que les péchés et la dureté de cœur,
qui font notre honte, fassent votre malheur, et que leur inévitable

punition ne nous devienne deux fois plus sévère pour le
mal qu'ils vous auront fait en vous inspirant une prévention
invincible contre la loi divine elle-même (p. 185—186). »

III. L'Eglise romaine.

« Le romanisme a été protestant dès son origine.
Auparavant, le droit de décider les questions dogmatiques avait
résidé dans l'universalité de l'Eglise ; il résida à partir du
IXe siècle dans une Eglise locale (p. 36).» — «Le protestantisme

du XVIe siècle est. un enfant légitime du romanisme par
son origine, et légitime malgré sa révolte. Par son origine, il
n'est pas une secte du christianisme primitif, mais un schisme
né de la croyance romaine, quoiqu'il soit en même temps une
espèce de réaction de la pensée chrétienne contre l'erreur qui
avait dominé pendant plusieurs siècles (p. 41).» — «Le schisme
romain était déjà protestant dès l'origine (IXe siècle), puisqu'il
remplaçait la foi universelle par l'opinion diocésaine; mais
l'esprit de l'Eglise était encore si puissant, même dans l'Occident,

que le romanisme a été obligé de cacher aux yeux des
chrétiens et à ses propres yeux son propre caractère, et de
couvrir l'anarchie rationaliste qu'il avait introduite, du masque
d'un despotisme gouvernemental en fait de foi (p. 55—56).» —
« Le romanisme, en remplaçant l'unité de la foi universelle par
l'indépendance de l'opinion individuelle ou diocésaine (car
l'admission de l'infaillibilité papale n'est venue que plus tard), a
été la première hérésie contre le dogme de la nature de l'Eglise
ou de sa foi en elle-même. La Réforme n'a été qu'une
continuation de cette même hérésie sous une apparence différente
(p. 57).»

« Un rapprochement (de l'Eglise orthodoxe) avec le romanisme

est-il possible? La réponse ne peut être que négative.
La vérité n'admet pas de compromis (p. 59). » — « Pour le

romanisme, l'Eglise ne consiste véritablement que dans la
personne du pape ; puis vient l'aristocratie de ses fonctionnaires,
dont les plus élevés sont nommés (expression caractéristique)
des princes de l'Eglise; puis vient la plèbe des laïques, pour



— 57 —

la plupart desquels l'ignorance est une loi; puis vient enfin
l'ilote amnistié en récompense de sa soumission, le grec-uni..
Il n'y a donc pas de rapprochement possible, à moins d'un
retour complet sur l'erreur de plus de dix siècles (p. 60—61). »

— « Le romanisme, anarchique dans son principe, a, pour éviter
l'anarchie de fait, renié sa nature, ou l'a cachée à ses propres
yeux sous la forme du despotisme. Ce changement a eu des
suites fort importantes. L'unité de l'Eglise était libre. Elle était
la liberté même dans l'harmonieuse expression de son accord
intérieur. L'unité vivante ayant été rejetée, la liberté ecclésiastique

fut sacrifiée pour obtenir une unité arbitraire et factice.
Le sens intime fut remplacé par le signe extérieur (p. 64). »

Khomiakoff caractérise ainsi l'enseignement de Rome: « Une
largeur de v/ues fort insuffisante pour le christianisme
véritable, une éloquence brillante, mais trop souvent passionnée,
une allure haute mais constamment théâtrale, une critique
presque toujours superficielle et qui s'en tient beaucoup plus
au mot qu'à l'idée ; une grande apparence d'unité sans unité
réelle, une expression de désir facilement satisfait par la raison
qu'il n'a jamais osé aspirer à de grandes hauteurs, une
profondeur inégale qui cache ses bas-fonds par les nuages du
sophisme, un grand amour pour l'ordre extérieur, sans respect
pour la vérité qui est l'ordre intérieur, enfin un rationalisme
matérialiste: telle est la part du romain. Je ne prétends ni
accuser tous les écrivains de ce parti d'une fausseté volontaire,
ni assurer qu'aucun de leurs adversaires n'ait mérité le même
reproche; mais la tendance du parti papal au sophisme, à

l'éviction des difficultés réelles, à l'ignorance feinte, à la
falsification de textes, soit par une citation tronquée, soit par une
citation inexacte, est un fait beaucoup trop notoire pour être
mis en doute. Cependant, comme, dans une accusation aussi

grave, une simple assertion est insuffisante et que je tiens à

ne pas avancer un seul fait douteux, je rappellerai à la
mémoire de mes lecteurs toute la longue histoire des fausses
Décrétales, sur lesquelles s'est basée îa théorie de la suprématie
papale avant qu'une habitude de cro3^ance n'eût permis de

retirer ces étais mensongers et devenus inutiles, toute l'histoire
des fausses donations qui forment la base du pouvoir temporel
de Rome, enfin toute la liste infinie des éditions des saints
Pères falsifiées avec un but évident. Dans un temps plus rap-



— 58 —

proche, je rappellerai que l'œuvre de Zernikoff est restée sans

réfutation, quoiqu'elle contienne la preuve que tous les

témoignages tirés des saints Pères en faveur du symbole altéré ont
été corrompus ou tronqués avec intention, et j'ajouterai que
cette œuvre victorieuse n'a cependant pas donné occasion à un
seul aveu un peu franc. Enfin, de notre temps, je citerai presque
toutes les œuvres de l'éloquent archisophiste de Maistre, les

indignes mensonges renfermés dans les mandements des évêques
autrichiens sur le culte adressé par l'orthodoxie à quelques
papes, et en dernier lieu l'écrit célèbre de Newmann sur le

développement. Il est à remarquer que ce dernier, homme de

bonne foi dans l'anglicanisme, converti (je le suppose) de bonne
foi au romanisme, a subitement perdu cette qualité dans sa
nouvelle communion. Je dois cependant faire remarquer que,
tout en affirmant la fausseté constante de la polémique romaine,
je désire que l'on ne juge pas trop sévèrement la responsabilité

morale de ses écriAmins. Ni les écrivains de l'Eglise, ni
les défenseurs du protestantisme n'ont été constamment à l'abri
du même reproche, quoique certainement dans une proportion
infiniment moindre; mais la gravité de la faute n'est pas la
même dans ces trois cas. Sous la plume du chrétien orthodoxe,
le mensonge est une infamie stupide, éminemment nuisible à

la cause qu'il est censé devoir défendre ; chez le protestant, il
est une absurdité mutile et coupable ; chez le romain, il est une
nécessité, qui porte jusqu'à un certain point son excuse en
elle-même. La raison de cette différence est claire. Le mensonge
est essentiellement ennemi de la vérité orthodoxe; il est
déplacé dans la recherche, qui fait le fond du protestantisme ; il
est inévitable dans le romanisme, doctrine qui renie sa propre
origine. Le schisme occidental a, comme je l'ai dit, commencé
par l'usurpation de l'opinion diocésaine, qui rompit l'unité de
la foi universelle, c'est-à-dire par l'introduction du principe
anarchique de rationalisme; mais pour échapper à ses
conséquences, sans renoncer à l'erreur dans laquelle il s'était manifesté,

il a été obligé de prendre aux yeux du monde, comme
à ses propres yeux, le masque du despotisme romain. L'évolution

historique a réussi, mais elle a laissé des traces indélébiles.
Les premières armes du nouveau pouvoir, les fausses Décrétales,

mises au jour par la conscience peu timorée du pape
Nicolas Ier, avaient été tirées d'un arsenal de faussaires; la



— 59 —

défense de ces premiers titres donna naissance à d'autres faux.
Un système de mensonge naquit involontairement de ce mouvement,

auquel les siècles suivants obéirent par une loi historique
dont les conséquences se font sentir jusqu'à nos jours. Qu'on
étudie en effet toutes les falsifications dont le romanisme est
accusé avec raison, on les verra, j'ose le dire, toutes sans
exception, aboutir au même centre, à ce premier moment où
l'anarchie se cacha sous l'apparence d'un pouvoir illimité pour
échapper à ses propres conséquences. Qu'on étudie tous les
sophismes du parti romain, on les verra n'avoir qu'un but,
celui de dérober à tous les regards la plaie toujours béante
dont le schisme a frappé l'Occident à la fin du huitième siècle
ou au commencement du neuvième. C'est là le véritable foyer
de cette corruption morale, de cette callosité à l'endroit de la
vérité qui, dans la communion romaine, a dénaturé les plus
belles âmes et déshonoré les plus hautes intelligences (telles par
exemple que l'illustre Bossuet) (p. 67—72). »

Khomiakoff, qui a appelé Joseph de Maistre « un archiso-
phiste », a ainsi complété son portrait (p. 69) : « Certes, de Maistre
avait trop d'intelligence pour ne pas comprendre sa propre
fausseté ; mais cet auteur, qui a fait tant de bruit, appartient,
malgré un certain désir d'être religieux, à l'école littéraire de

l'Encyclopédie par toute la tournure de sa pensée. Les Romains
mêmes le nomment paradoxal et lui font encore trop d'honneur.
C'est une frivolité réelle cachée par une fausse apparence de

profondeur, un jeu constant de sophismes, et une absence constante

de sincérité ; c'est, enfin, un esprit anti-chrétien au plus
haut degré, témoin sa théorie de l'expiation. » (Voir aussi
p. 75—76.)

« Le romanisme, confiant en apparence, échappant le plus
souvent par un manque de franchise aux conséquences logiques
de ses défaites, se sent cependant blessé au cœur par l'impossibilité

de jamais justifier les titres sur lesquels il se fonde pour
établir la continuité inaltérée de sa tradition et de sa doctrine,
et par la nécessité où il se- trouve constamment de recourir à

la fausseté pour dérober à tous les regards l'illégitimité de son
point de départ. Il espère beaucoup de l'ignorance générale,
plus encore de la terreur involontaire de ceux qui se trouvent
avoir à choisir entre lui et le déisme rationaliste des protestants,

mais il évite l'investigation avec une épouvante que les



— 60 —

hommes savants voient clairement et que les plus ignorants
sentent confusément, peut-être sans pouvoir s'en rendre compte
(p. 74). »

Prière à Léon XIII de réfléchir sur le passage suivant:
« U y a quelque chose d'évidemment faux dans l'alliance de la
religion et des agitations sociales ; il y a quelque chose
d'avilissant dans l'idée d'une Eglise qui descend jusqu'à se
recommander aux gouvernements ou aux peuples comme une troupe
de condottieri qui promettent des services utiles, en échange
d'une solde payable en argent, en protection ou en respects.x)
Que le riche veuille des garanties pour ses huîtres et ses

truffes, que le pauvre veuille remplacer son pain sec par une
nourriture meilleure, rien de plus naturel, et peut-être, rien de

plus juste, surtout dans le dernier cas : mais c'est à l'intelligence

humaine et non à la foi à résoudre ces problèmes ; et
une Eglise perd tous ses droits à la confiance des hommes
quand elle prétend prouver la présence de l'Esprit divin dans
son sein par son plus ou moins d'aptitude à résoudre des questions

d'huîtres ou de pain beurré (p. 78—79). »

«L'Occident, en décidant une question de dogme sans le
concours de ses frères d'Orient, a implicitement déclaré leur
infériorité et leur ilotisme dans la foi et la grâce, les a palla

même rejetés de l'Eglise et a en un mot commis un fratricide

moral. Les héritiers de ce crime doivent, par une
conséquence inévitable, arriver au désir au fratricide -matériel. Telle
est l'instruction qui ressort du mandement de Mgr. Sibour,
archevêque de Paris (1855). » — Voir pp. 94, 95 et 97.

«L'Occident, infidèle à la tradition de l'Eglise, s'arroge au
IXe siècle le droit d'altérer le symbole œcuménique sans le
concours de ses frères d'Orient, au moment même où ceux-ci
lui donnaient un témoignage de déférence fraternelle en
soumettant à son approbation les décisions du concile de Nicée.
Quel est l'inévitable résultat logique de cette usurpation? Le
principe logique de la connaissance exprimé par la rédaction
du symbole, étant une fois séparé du principe moral d'amour
exprimé par l'unanimité de l'Eglise, l'anarchie protestante se
trouvait établie de fait. Tout évêché pouvait s'arroger vis-à-vis

l) Qu'on se rappelle le fameux discours de l'hérétique Nestorius à Théodose II:
«Donnez-moi, sire, la terre purgée d'hérétiques, et je vous donnerai le ciel. Aide?-
moi à extirper l'hérésie, et je vous aiderai à abattre la Perse. »



— 61 —

du patriarchat occidental le droit que celui-ci s'était arrogé vis-
à-vis de la totalité de l'Eglise; toute paroisse le pouvait vis-
à-vis de l'évêché, tout individu vis-à-vis de tous les autres. Il
n'est pas de sophisme qui puisse éviter cette conséquence. Ou
la vérité de la foi est donnée à l'union de tous et à leur amour
mutuel en Jésus-Christ, ou elle peut être donnée à tout individu
sans aucun rapport aux autres. Pour éviter cette conséquence et
l'anarchie qui en résulte, il fallait remplacer la loi morale qui s'était
trouvée gênante pour le jeune orgueil des nations germano-romaines,

par quelque loi nouvelle soit intérieure, soit extérieure, qui
pût ou qui parût au moins donner une autorité indubitable aux
décisions de la société ecclésiastique en Occident. Cette nécessité

fit surgir peu à peu l'idée de l'infaillibilité du pape. En
effet sa suprématie administrative et judiciaire (qui du reste ne
soutient pas une critique sérieuse) ne pouvait pas, même si
elle était admise dans son sens le plus large, servir de justification

à une doctrine ou à un acte schismatique. Une infaillibilité

conditionnelle (telle, par exemple, que celle qui exige
l'accord de la décision papale avec la totalité de l'Eglise) ne
le pouvait pas davantage, puisqu'une nouvelle décision dogmatique

avait été introduite dans le symbole œcuménique sans le
concours des patriarchats d'Orient, dont aucun n'avait même
été averti. Le romanisme restait schismatique aux yeux de

l'Eglise ou se trouvait avoir justifié toute la licence du
protestantisme à moins d'une infaillibilité absolue attribuée à

l'évêque de Rome. Telle est la conséquence inévitable, qui a fini
par être admise par un nombre très considérable de latinisants
et doit l'être par tous (p. 99—101). » Khomiakoff est revenu
maintes fois sur cette idée; voir pp. 145, 192, 196, 280, 282,
285—286, 382—383.

Bref, « une unité extérieure qui rejette la liberté et n'est
par conséquent pas l'unité réelle, tel est le romanisme: une
liberté extérieure qui ne donne pas l'unité et qui n'est par
conséquent pas la liberté réelle, telle est la réforme. Or, le
mystère de l'unité du Christ et de ses élus, opérée par sa liberté
humaine, a été révélé dans l'Eglise à l'unité réelle et à la
liberté réelle des fidèles. La connaissance des forces qui ont
opéré notre salut a nécessairement été confiée à des forces
semblables. La connaissance de l'unité n'a pu être confiée à la
discorde, ni la connaissance de la liberté à l'esclavage; mais



— 62 —

toutes les deux ont été confiées à l'Eglise dont l'unité générale

n'est que l'harmonie des libertés individuelles (p. 287—288).»

IV. Varia.
1. Le Filioque. «Le grand Marc d'Ephèse, à l'assemblée

religieuse de Florence, exigeait que le symbole fût restauré
dans sa pureté et que la clause intercalée ne fût plus exprimée

que comme une opinion hors du symbole. Laissant à Dieu
le soin de rectifier l'erreur, il la rendait innocente en ce qu'il
l'excluait du dogme, c'est-à-dire de la profession de foi. L'hérésie

contre l'Eglise était rejetée par là même, et la communion
redevenait possible. Mais l'orgueil du rationalisme ne voulut
pas se condamner (p. 63). »

2. L'Immaculée-Conception. « La sainte vierge n'a-t-elle pas
subi la mort comme le reste du genre humain? Elle l'a subie.
Or la mort n'est-elle pas (comme le dit l'Esprit de Dieu par
l'apôtre) la peine du péché? Elle ne l'est plus; elle est devenue,

par décret papal, indépendante du péché ; elle est devenue un
simple accident de la nature, et le christianisme tout entier
est convaincu de mensonge. Ou la sainte vierge a-t-elle subi
la mort comme le Christ, se faisant péché pour les autres?
Nous aurions deux Sauveurs, et le christianisme serait encore
convaincu de mensonge. Voilà comment les mystères divins se

manifestent à la communion romaine ; voilà l'héritage qu'elle
lègue à l'avenir. Que trouvons-nous donc dans le romanisme?
Le silence ou le mensonge. Le néant ou les symptômes de la
mort spirituelle aussitôt qu'il veut se donner les airs de la vie
ecclésiastique (p. 179). » Voir aussi p. 224.

3. La Transsubstantiation. « L'Eglise unissant tous ses

membres dans une communion corporelle avec son Sauveur,
tel est le sens de l'eucharistie. Le romanisme, en insistant
sur la conversion des éléments terrestres en un corps céleste,
comprend facte spirituel dans un sens purement matériel,
selon sa constante habitude, et abaisse le sacrement jusqu'à n'être
qu'un miracle atomistique. Les théologiens romains paraissent
prendre le corps du Christ pour de la viande du Christ. Jamais
l'aveugle vanité de l'ignorance scolastique n'a paru plus à
découvert que dans la polémique des romains et des protestants
sur le sacrement de l'eucharistie, jamais les lois du monde
matériel, ou plutôt encore nos pauvres connaissances de ces lois



— 63 —

ou de leurs apparences n'ont été posées d'une manière plus
blasphématoire comme mesure des actes de la puissance divine.
L'un raisonne sur la substance physique du sacrement, en la
distinguant de ses accidents tout comme si, grâce aux lumières
de Pierre Lombard ou de Thomas d'Aquin, il en comprenait
la différence ; l'autre nie la possibilité de la présence du corps
de notre Sauveur dans le sacrement, parce que ce corps est,
selon le témoignage des saints apôtres, dans la gloire céleste
à la droite du Père, tout comme s'il comprenait ce qu'est le
ciel et la gloire et la droite du Père. Jamais la parole de la
foi ne s'est fait entendre ni d'un côté ni de l'autre ; jamais la
lumière vivante de la tradition n'est venue jeter un rayon dans
la triste obscurité de ces discussions scolastiques. O fol orgueil
de l'ignorance humaine et juste punition de l'injure faite à

l'unité de l'Eglise Cette dispute est assoupie dans notre siècle,
comme le sont toutes les autres disputes théologiques par la raison
que j'ai déjà dite, mais la question n'est pas résolue, et les
deux branches du schisme restent comme par le passé dans
l'ornière, où les avaient fait entrer leurs tendances générales,
l'une matérialisant l'acte divin au point de lui ôter tout principe

vivant, l'autre spiritualisant ou plutôt évaporant l'acte
sacramentel au point de lui ôter tout contenu réel: toutes les
deux ne faisant que nier ou affirmer une altération miraculeuse
de certains éléments terrestres, sans jamais comprendre que
l'élément principal de tout sacrement, c'est l'Eglise, et que
c'est pour elle seule que le sacrement s'opère sans aucun
rapport aux lois de la matière terrestre. Les réalités de la foi ont
été mises en oubli par ceux qui ont oublié la puissance de
l'amour, dont ils avaient méconnu le devoir.

La doctrine traditionnelle de l'Eglise sur l'eucharistie n'a
jamais varié, et elle est de la plus grande simplicité, tout comme
elle est de la plus admirable profondeur (p. 139—141). »

«L'Eglise ne s'est jamais demandé quels sont les rapports
du corps de notre Seigneur et des éléments terrestres de
l'eucharistie ; car elle sait que l'action divine dans les sacrements
ne s'arrête pas aux éléments, mais en fait des intermédiaires
entre le Christ et son Eglise, dont la foi (je parle de toute
l'Eglise et non des individus) fait la réalité du sacrement. Evidemment

c'est ce que ni les romains ni les protestants ne peuvent
plus comprendre, car ils ont perdu l'idée de la totalité de



— 64 —

l'Eglise, et ne voient plus que les individus qui, disséminés ou
agglomérés, n'en restent pas moins isolés. De là viennent leur
erreur et leurs doutes, et les exigences scolastiques de leurs
catéchismes. De là vient aussi qu'ils ont rejeté la prière, par
laquelle l'Eglise a, dès les premiers siècles, consacré les
éléments terrestres, pour qu'ils deviennent corps et sang du Sau-

A^eur.

Mais les hommes savent-ils ce que c'est que le corps par
rapport à l'intelligence? Ignorants et aAœugles, mais fiers
dans leur ignorance et leur aveuglement, comme s'ils savaient
et voyaient, pensent-ils que parce qu'ils sont esclaves de leur
chair, le Christ est aussi esclave des éléments matériels Celui
à qui son Père a tout donné, celui qui est maître de tout,
n'est-il pas maître de son corps? Et ne peut-il faire que toute
chose, sans aucun changement de substance physique, devienne
ce corps, le corps qui a souffert et saigné pour nous sur la
croix (quoiqu'il pût à volonté s'affranchir des lois de la
matière, comme il l'aArait indiqué sur le Thabor)? Le corps est-

il enfin pour le Christ triomphant autre chose que sa
manifestation? Aussi l'Eglise joyeuse et reconnaissante sait-elle que
son Sauveur lui a accordé non-seulement la communion de

l'Esprit, mais encore la communion de la manifestation, et
l'homme esclave de la chair s'assimile par un acte matériel
la matière, dont le Christ se revêt par la puissance d'un
acte spirituel. O profondeur de l'amour divin et de la
miséricorde infinie O gloire céleste qui nous est accordée dans
l'esclavage même de la terre — Telle est la doctrine de l'Eglise
dès son origine; et ceux qui ne voient dans l'eucharistie qu'une
commémoration, et ceux qui insistent sur le mot de transsubstantiation

x), ou le remplacent par celui de consubstantiation,
c'est-à-dire ceux qui évaporent le sacrement et ceux qui en font
un miracle tout matériel, déshonorent la Sainte-Cène par une
question de chimie atomistique, et déshonorent le Christ lui-
même par une supposition tacite qui attribue à la matière une
indépendance quelconque de la volonté de notre Sauveur. Tous
méconnaissent les rapports du Christ et de l'Eglise (p. 142—144). »

') L'Eglise ne rejette pas, il est vrai, le mot de transsubstantiation; mais elle
le met au rang de plusieurs autres expressions indéterminées qui ne font qu'indiquer

un changement général, sans aucune trace de définitions scolastiques. La liturgie
l'ignore. — Note de Khomiakoff.



— 65 —

4. Le culte en langue populaire. «Dans un temple romain,
l'homme reste isolé devant une prière qu'il ne doit point
comprendre et à laquelle son intelligence ne doit pas répondre.
On nous objectera peut-être l'emploi d'une langue vieillie dans

le service de l'Eglise russe. Le principe indubitable de l'Eglise
est que l'office doit se dire dans la langue populaire : le fait
n'en diffère que parce que le mouvement du rite n'a pas pu
suivre le mouvement d'une langue qui s'organisait. Il n'y a

nulle parité avec le principe romain (p. 120—121).»
5. Le rite essentiellement variable. «Qu'est-ce que le rite?

Le rite, c'est la libre poésie des signes ou des paroles dont
se sert l'Eglise, unité organique, pour exprimer soit sa connaissance

des vérités divines, soit son amour sans bornes pour son
•Créateur et son Sauveur, soit l'amour qui unit les chrétiens
les uns aux autres sur la terre et dans le ciel. Le rite,
essentiellement variable, n'est que le voile transparent dont se revêt
le dogme, essentiellement invariable. Il n'y a peut-être pas dans
l'Eglise un seul rite dont la forme date du temps des apôtres,
et pas un dogme qui n'en date pas (p. 206—207). » Et à la
p. 208, Khomiakoff dit : « Pour nous, nous tenons peu au rite,
tout cela est de peu d'importance ; nous tenons au dogme. »

6. Le VIF concile œcuménique (IF de Nicée, 787). « L'emploi
respectueux des images était admis par l'Eglise, mais la superstition

des peuples convertissait souvent le respect en adoration.
Un zèle mal entendu et passionné aurait voulu que l'Eglise, non
contente de condamner l'abus, condamnât l'usage. Tel est le
sens de l'hérésie des iconoclastes. Us ne comprenaient pas eux-
mêmes la portée de leurs exigences, ils ne comprenaient pas
que la question des images renfermait en elle celle du rite tout
entier. L'Eglise le comprit. En condamnant les iconoclastes, elle
porta témoignage à la plénitude de sa liberté. Le second concile

de Nicée déclara que l'Eglise, individualité vivante et
animée de l'esprit de Dieu, a le droit de célébrer la majesté divine
par la parole, par le son et par l'image ; elle déclara enfin la
liberté de l'adoration sous tous les symboles inspirés par l'amour
à. l'unanimité des chrétiens. Tel est le sens de ce concile si
rarement compris. Les conciles précédents avaient sauvé la
doctrine chrétienne ; celui-ci sauva la liberté du sentiment chrétien

(p. 175).» — «C'est l'Eglise qui, dans le second concile de

Nicée, a établi la liberté des formes de l'adoration et du rite (p. 270).»

Revue intern, de Théologie. Hett 13, 18%. 5



— 66 —

7. Le Dogme et les mots. « Cet homme (le P. Gagarine),,
ci-devant fils de l'Eglise, ne sait-il donc pas que l'Eglise ne peut
jamais rien ajouter à ses dogmes; que jamais elle n'a cru à

quelque chose qui ne lui ait pas été révélé dès l'origine par
l'Esprit-Saint, et que jamais elle ne croira davantage Ne sait-il
pas que ceci est un dogme et un dogme fondamental (p. 214
à 215)?» — «Est-ce à dire que l'Eglise ait trouvé un mot pour
exprimer sa pensée? Quoi? Le Verbe, la parole, ce son fugitif
dans l'air, ou ce signe muet ou gravé, ce quelque chose de

variable et de conventionnel, ce quelque chose qui n'a rien à

soi, qui n'a aucune vie propre ou personnelle, ce serait une-

expression qui embrasserait, qui définirait l'essence de Dieu
notre Sauveur, de Celui qui est la vie et la vérité absolue?
Une pareille supposition est inadmissible. Non : l'Eglise se

réjouit, non d'avoir exprimé sa pensée, mais d'avoir clairement
indiqué à ses enfants une pensée qu'aucune langue humaine ne
saurait exprimer. Nos paroles, si j'ose parler ainsi, ne sont
pas la lumière du Christ : elles ne sont que son ombre sur la.

terre. Heureux ceux qui, contemplant cette ombre dans les
champs de la Judée, peuvent deviner la céleste lumière du
Thabor. Cette lumière luit constamment pour l'Eglise; mais
elle ne se révèle qu'à travers les ombres de la matière : car
notre langage est tout matériel, non seulement dans sa forme,,
mais encore dans presque toutes ses origines, quoiqu'il ne le
soit pas par son principe. Si l'Apôtre s'était adressé à d'autres
auditeurs, s'il avait trouvé chez eux une éducation intellectuelle
différente, ses expressions auraient pu être autres. En face de

systèmes philosophiques semblables à ceux de l'Allemagne
contemporaine, peut-être aurait-il employé le mot d'Objet pour
rendre la pensée qu'il exprime par le mot de Verbe, et cette
forme, quoique moins parfaite, aurait encore été complètement
légitime. Je ne prétends nullement comparer ces deux expressions

: je sais très bien que le mot Verbe fait ressortir bien
plus vivement le rapport de génération qui existe entre la
pensée et sa manifestation : mais je sais aussi que le mot « objet

» aurait rendu l'idée de la pensée manifestée et reconnue par
elle-même, et aurait, par conséquent, atteint le but que se
propose l'Eglise d'indiquer les choses divines par une induction
tirée, soit du monde visible, soit des opérations de l'intelligence
humaine (p. 293—294). » — « La même chose se fait sentir dans-



— 67 —

l'expression de tous les dogmes. Les mots de génération
éternelle, de procession éternelle, de Trinité, de personnes, etc.,
n'apparaissent et ne deviennent d'un usage général que peu à

peu ; mais tout ce mouvement reste renfermé dans la terminologie

et ne peut nullement être considéré comme un développement

de la doctrine: celle-ci au contraire reste invariable à

toujours. Généralement parlant, ce sont les hérésies ou les
fausses définitions qui ont donné aux fils de l'Eglise l'occasion
d'énoncer la vérité dans des' formules plus sévères et plus
définies : mais le mouvement pour ainsi dire scientifique de la
terminologie ecclésiastique, n'a réellement pas besoin de ces
erreurs pour se manifester: il découle tout naturellement du
besoin de montrer que la doctrine chrétienne n'est pas un
assemblage de mots appris par cœur et retenus par la
mémoire; mais qu'elle est une expression approximative d'une
vérité divine constamment contemplée et comprise par le sens
intime des enfants de l'Eglise. Cette vérité reste la même dans
tous les siècles ; la connaissance de cette vérité ne varie pas ;

mais l'expression de cette vérité, expression toujours insuffisante,

varie nécessairement selon le développement du langage
analytique et selon le caractère des habitudes intellectuelles de

chaque époque. Les individus apportent librement au travail
commun la contribution de leurs efforts plus ou moins heureux :

l'Eglise l'accepte ou la rejette sans toutefois condamner les
individus, même quand ils sont dans l'erreur, pourvu que leurs
efforts soient consciencieux et que leur contribution soit humblement

offerte, mais ne prétende pas s'imposer à leurs frères
d'une manière dictatoriale. C'est ainsi que l'illustre Grégoire
de Nysse a pu (selon Barsonophius) donner l'explication la plus
erronée des raisons qui justifient la misère de l'homme sur la
terre; c'est ainsi que le saint évêque d'Hippone, en voulant
développer le mystère de la nature de Dieu dans la Trinité de
ses hypostases, a pu écrire des choses qui appellent un sourire
involontaire sur les lèvres d'un lecteur intelligent ; mais jamais
l'Eglise n'a pensé à condamner Grégoire pour son erreur, ou
Augustin pour la puérilité de ses définitions. Ils ont tous les
deux contribué à l'édification de l'Eglise: et si l'imperfection
de leur nature les a laissés mêler du chaume et des copeaux
aux matériaux plus solides qu'ils offraient, le feu de la grâce
qui est dans l'Eglise a purifié l'offrande, et les matériaux utiles



— 68 —

ont seuls été placés dans la muraille. Il en sera de même dans

tous les cas semblables ; car les essais plus ou moins heureux
d'analyse ou de définition approximative ne peuvent pas plus
manquer dans l'avenir qu'ils n'ont manqué dans le passé. C'est
ainsi que quand la terminologie ecclésiastique admet deux mots
qui ne se correspondent que très imparfaitement (de Personne
et d'Hypostase) pour indiquer les rapports intérieurs de l'Être
divin, celui qui chercherait à les définir d'une manière plus
stricte en disant que ces deux noms sont donnés aux trois
phases éternelles de la pensée divine, n'encourrait certainement
aucun blâme. Mais toutes ces expressions ou toute autre
expression ne peuvent qu'indiquer l'idée sans la définir. Prendre
le mouvement analytique qui se montre clans la terminologie
pour un développement de l'Eglise, serait déjà du rationalisme
tout pur. Ce travail analytique est inévitable ; il est bon, il est
saint parce qu'il prouve que la foi des chrétiens n'est pas un
simple écho des formules anciennes: mais il ne fait qu'indiquer
le trésor de pensée profonde et inexprimable que l'Eglise porte
toujours en son sein (p. 296—299). »

8. La Canonicité des Ecritures. « Quelle que soit la part
de l'Esprit divin dans les Saintes-Ecritures, c'est une œuvre de

l'homme au moins en apparence. Sans le canon, la Bible n'existe
pas. Hors de l'Eglise, il n'est pas de canon (p. 103).» — «Le
canon seul constitue la Bible en tant qu'Ecriture-Sainte et je
défie la logique la plus subtile de séparer le canon de l'Eglise.
Or, le canon ne date point du temps apostolique, auquel on
pourrait à la rigueur accorder un privilège particulier; il n'est
même pas d'une date très rapprochée de ce temps : il ne s'appuie

que sur la confiance accordée à l'Eglise déjà loin de son
berceau, déjà battue par les tempêtes extérieures, déjà déchirée
par des défections et des troubles intérieurs, déjà agitée et en

apparence souillée par les faiblesses, les passions et les vices
des chrétiens. Voilà cependant l'Eglise, voilà l'autorité irréfragable

que les protestants admettent en admettant l'Ecriture-
Sainte. S'il est si difficile de reconnaître le vrai sens de la Sainte-
Ecriture, s'il est si difficile de comprendre la vérité toute
donnée (et les protestants le savent de reste), combien n'était-
il pas plus difficile de reconnaître, de marquer du doigt parmi
les œuvres des hommes, œuvres qu'aucune marque matérielle
ne distingue les unes des autres, celles qui sont la vérité,



_ 69 —

celles qui sont, non pas de l'homme, mais de Dieu? C'est

cependant là ce que les protestants accordent aux premiers
siècles de l'Eglise; c'est cette inspiration parfaite qu'ils
admettent et ne peuvent pas ne pas admettre. Et puis ils viennent
bravement nier l'Eglise et se faire croire à eux-mêmes et
assurer les autres qu'ils ne croient qu'à la Bible (p. 232—233). »

9. Le Récit de la chute d'Adam. « L'Eglise, tout en admettant

le caractère allégorique du récit (par la simple raison
qu'un événement qui s'est passé dans une forme d'existence
complètement différente de l'existence présente des hommes, n'a
pu que leur être indiqué et non raconté), admet la chute du
premier homme et le péché originel comme chose de dogme
(p. 336).»

10. Le Christ dans l'Eglise, et le Progrès dans la béatitude

céleste. « Ve Sauveur vit dans son Eglise, il vit en nous.
Il intercède, et c'est nous qui prions; il nous recommande à la
faveur divine, et c'est nous qui nous recommandons mutuellement

à notre créateur; il s'offre en sacrifice éternel, et c'est
nous qui présentons au Père ce sacrifice de glorification, de

gratitude et de propitiation pour nous-mêmes et pour tous nos
frères, soit qu'ils soient encore engagés dans les dangers de
la lutte terrestre, soit que la mort les ait déjà fait passer dans
le mouvement calme et ascensionnel de la béatitude céleste,
quel que soit d'ailleurs le degré de gloire qui leur ait été
accordé. Il y a un mouvement ascensionnel même dans la
gloire céleste: ceci nous a été dit par notre Sauveur même
(discours sur la fin du monde), et par l'esprit de vérité (St-Paul
aux Ephésiens), et l'Eglise n'en a jamais douté, comme Marc
d'Ephèse l'a témoigné devant l'assemblée de Florence (p. 128). »

11. L'ancien-catholicisme. Khomiakoff est mort avant le
concile du Vatican. S'il eût encore vécu à cette époque, il eût
certainement protesté de toute son énergie contre l'infaillibilité
du pape, dont il a en quelque sorte entrevu la sacrilège
définition. Khomiakoff, habile dialectitien, aimait à prendre part
aux discussions publiques qui avaient lieu au Kremlin de Moscou
(pendant la semaine sainte) entre les Orthodoxes et les Schismatiques

(raskolniks). Il eût aussi, croyons-nous, pris part à nos
conférences ; ce qu'il a écrit nous fait supposer qu'il aurait
défendu les mêmes idées que nous défendons depuis 1870: car
les anciens-catholiques réalisent précisément les réformes qu'il



_ 70 —

a désirées, et remettent dans leur véritable lumière les dogmes
chrétiens de l'ancienne Eglise, en les dégageant des explications
erronées et des faux dogmes que l'Eglise romaine y a ajoutés.
Voici, en effet, quelques citations à l'appui de notre assertion:

«Si quelqu'un de mes lecteurs trouve que j'ai dit la vérité..,
je le supplie de condamner fexclusion prononcée contre ses

frères d'Orient, et de rejeter toutes les décisions qui ont été la
suite de cette injustice ; de nous recevoir sur un pied d'égalité
fraternelle, et de réintégrer, dans son propre sein, l'unité de

l'Eglise, afin que lui-même puisse se réintégrer dans cette unité
et obtienne le droit de dire avec l'antique Eglise : Aimons-nous
les uns les autres, pour pouvoir d'un accord unanime confesser
le Père, le Fils et le Saint-Esprit (p. 87). »

« Ce n'est pas un dogme nouveau que nous vous enseignons,
car c'est le dogme du christianisme primitif. Ce n'est pas une
tradition nouvelle que nous cherchons à vous imposer, car
c'est la tradition que vos pères ont gardée jusqu'au moment où
ils voulurent rejeter les nôtres dans l'ilotisme spirituel
Replacez-la au sommet de l'édifice ; et désormais indestructible,
défiant ou plutôt invitant le travail critique de l'intelligence,
il s'élèvera dans toute la grandeur de ses proportions sublimes
pour être le salut, le bonheur et la gloire de toutes les
générations futures (p. 184—185).»

Or, c'est là ce que les anciens-catholiques désirent et
s'efforcent de faire. Puissent tous les Orientaux le comprendre!


	Quelques textes de Khomiakoff

