Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Die Nationalkirche : ihre Kontinuitat in der Weihe, Lehre und Autonomie
Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403327

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE NATIONALKIRCHE.

IHRE KONTINUITAT IN DER WEIHE, LEHRE
UND AUTONOMIE. ")

Als ich die ebenso ehrenvolle wie freundliche Einladung
erhielt, an Threm Kongress teilzunehmen und tber das mir zu-
gewiesene Thema zu sprechen, gab ich mich keinen Augenblick
der eiteln Vorstellung hin, man traue mir die Fahigkeit zu,
dieser ehrenwerten Versammlung Dinge vorzutragen, die Sie
nicht ebenfalls wiissten und ebenso gut zu sagen verstinden.
Vielmehr sah ich in der giitigen Einladung lediglich die Ab-
sicht, mir Gelegenheit zu verschaffen, in einem wichtigen Punkt
von der Geistesgemeinschaft mit Thnen Zeugnis zu geben. Ich
soll reden von der Kontinuitat der Nationalkirche in der Weihe,
Lehre und Autonomie.

Also von der Kontinuitit der Nationalkirche! Ich habe die
Nationalkirche in abstracto im Auge. Wann besitzt sie im all-
gemeinen die Kontinuitit? Selbstverstiandlich dann, wenn sie
von ihrer Grindung an ununterbrochen bestanden und im Laufe
der Zeit ihr Wesen nicht gedndert hat. Eine Untersuchung der
Moglichkeit, dass eine Nationalkirche lingere oder kiirzere Zeit
— 7. B. durch den Muhammedanismus — unterdriickt werden
und spater wieder aufleben konne, verlangt das leitende Ko-
mitee nicht; aber es setzt voraus, dass eine Nationalkirche ihre
eigene Vergangenheit verleugnen und sich in wesentlichen
Dingen zu einer neuen Gemeinschaft umgestalten konnte. Daher

1) Vortrag, gehalten vor dem englischen Kirchenkongress zu Norwich am
10. Oktober 1895.



legt es uns die Kontinuitat der Nationalkirche in der Weihe,
Lehre und Autonomie zur Diskussion vor. HKEs ist unmog-
lich, in einem kurzen Vortrag alle Seiten dieses grossen
Gegenstandes zu beleuchten; ich beschrdanke mich auf einige
Hauptpunkte und beginne mit einigen Bemerkungen {ber die
Kontinuitit der Nationalkirche in der Autonomie.

Eine Nationalkirche muss Autonomie besitzen; sie ist die
religiose Volksgemeinschaft, die sich die Organe der kirchlichen
Verwaltung selbst giebt, die kirchliche Ordnung und Ein-
richtung nach eigenem Gutfinden und Bediirfnis gestaltet, das
gottesdienstliche Leben nach der eigenen Uberlieferung regelt.
Wer keine nationalkirchliche Autonomie zulisst, erkennt tiber-
haupt keine Nationalkirche an. Von Nationalkirchen kann
daher namentlich innerhalb des Papsttums keine Rede sein.
Bonifaz VIII. erklirte, dass der Papst ,alle Rechte im Schreine
seiner Brust trage“ [jura omnia in scrinio pectoris sui censetur
habere. Sext. ¢. 1 de constit. (I, 2)], und sprach in der Bulle
Unam Sanctam vom 18. November 1302 den dogmatischen Satz
aus, dass esjeder Kreatur zur Seligkeit notwendig sei, dem Papst
unterworfen zu sein. Wenn man frither derartige Ausserungen
lediglich als Erzeugnis langst entschwundener Zeiten und Ver-
hiltnisse betrachtete und beléichelte, so belehrte uns Pius IX.
im Jahr 1864 eines andern mit dem 23. Satze des Syllabus,
nach welchem die Pipste die Grenzen ihrer Gewalt niemals
tiberschritten haben. Vollends aber wird mit dem III. Haupt-
stiick der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 jede nationale
kirchliche Autonomie verurteilt. Wenn der romische Papst die
»volle und hochste Jurisdiktionsgewalt“ ,,in Sachen des Glaubens,
der Sitten, der Disciplin und der Regierung der tiber die ganze
Hrde verbreiteten Kirche“ innehat, und zwar ,die ganze Fille
dieser hochsten Gewalt“, und wenn diese Gewalt eine ,ordent-
liche und unmittelbare ist tiber alle und jegliche Kirchen, iiber
alle und jegliche Hirten und Gldubigen“, so kann verniinftiger-
weise von keiner Autonomie nationaler Kirchen mehr gesprochen
werden, sondern es ist die Kirche, wie schon am Anfang des
16. Jahrhunderts der pépstliche Hoftheologe Kardinal Cajetan
gesagt hat, die Sklavin (serva) des Papstes. Weder im ganzen
noch in ihren Teilen (Nationalkirchen) darf sie etwas wollen,
erstreben, billigen oder missbilligen, was von dem pépstlichen
Wollen und Denken sich irgendwie entfernt. (Déllinger- Friedrich,
das Papsttum (,Janus“), Miinchen, 1892, S. 202, 292.)



P

16 —

Fiir diese Lehre berief sich Pius IX. mit ,Zustimmung des
vatikanischen Konzils“ ,aufdie offenbaren Zeugnisse der heiligen
Schrift®. Wie unbegrindet das war, brauche ich dieser ehren-
werten Versammlung nicht auseinanderzusetzen. Anderseits
mochte ich auch nicht den Versuch machen, zu beweisen, dass
dienationalkirchliche Gliederung der Gemeinschaft der Gidubigen
und die Autonomie der Naticnalkirchen Dinge seien, fur die
man ,offenbare Zeugnisse der heiligen Schrift“ in Anspruch
nehmen konne. Unser Herr ist fur alle Menschen und fir alle
Zeiten erschienen und hat eine Menschheit geschaffen, in der
ist ,weder Grieche noch Jude, weder Beschneidung noch Vor-
haut noch Auslidnder, Skythe, Skiave oder Freier, sondern
alles und in allen Christus®* (Kol. 3, 11). Nur das eine wage
ich zu sagen, dass derjenige, der seinen Jiingern die Weisung
gegeben, sich zunichst an die verlornen Schafe des Hauses Israel
zit wenden (Matth. 10, 6), und es als ein schweres Missgeschick
empfunden hat, dass man seine Apostel aus den Synagogen
stiess (Joh. 16, 2), die religiose Volksgemeinschaft nicht als
eiwas weniger Vollkommenes oder gar als etwas mit der Ver-
fassung seines Reiches im Widerspruch Stehendes angesehen
haben kann. Auch der Apostel, der sich, wie sonst kein
anderer, ,Griechen und DBarbaren* in gleicher Weise ver-
pfiichtet fihlte (Rom. 1, 14), berticksichtigt doch die nationalen
Grenzen und schreibt an die XKorinther und die Heiligen
Lin ganz Achaja* (11, Kor. 1, 1) und an ,die Gemeinden in
Galatien® (Gal. 1, 2).

Der Wein des Evangeliuvms wurde in die vorhandenen
nationalen Gefasse gegossen; wer die Gefisse zerbricht, sehe
zu, dass ihm der Wein nicht verloren geht. Die alte Kirche
hielt es nicht fir zulissig, die Grenzen der verschiedenen
Landeskirchen zu durchbrechen. Schon das erste Konzil von
Nicida anerkannte die Regel, dass die kirchliche Einteilung der
biirgerlichen konform sein solle (Hefele, Konziliengeschichte,
1. Auflage, I, S. 366), stelltc fest, dass die HEinsetzung eines
Bischofs Sache des ganzen Episkopats der betreffenden Provinz
sei (Kan. IV), und giebt im VI. Kanon unter mnochmaliger
Wahrung der Rechte der Oberhiupter der Provinzialkirchen
und unter Berufung auf ,alte Sitte“ den Bischofen von Ale-
xandrien und Antiochien eine Obergewalt tiber die Kirchen
von Agypten und Syrien, ,da awch [ir den rimischen Bischof
ein  gleiches Verhdltnis bestehe”. Die durch diese Bischofe



17—

repriasentierten kirchlichen Verbande standen also autonom
nebeneinander.

Viel bestimmter anerkennt 381 das zweite allgemeine
Konzil zu Konstantinoi;‘)(elmd'ié' ‘Autonomie der kirchlichen Pro-
‘vinzen und im Rahmen derselben sogar der einzelnen Discesen.
Nachdem es im ersten Kanon das nicdnische Glaubensbekenntnis
bestatigt hatte, erkléirte es im zweiten Kanon: ,Die einer
andern Diocese angehoérigen Bischofe sollen fremde Kirchen
nicht betreten und die Kirchen nicht vermengen; vielmehr
soll den Kanones zufolge der Bischof von Alexandrien nur die
Angelegenheiten von Agypten verwalten, die morgenlindischen
Bischofe aber nur das Morgenland besorgen, indem die in den
Kanones von Nicda (Kan. 6) ausgesprochenen Vorrechte der
antiochenischen Bischiéfe bewahrt werden, und die Bischofe
der Diccese Asien sollen nur was Asien angeht verwalten, und die
der Ditcese Pontus nur die Angelegenheiten der pontischen,
und die der thracischen Ditcese nur die Angelegenheiten
Thraciens leiten. Ohne berufen zu sein, sollen die Bischofe
tber die Ditcese nicht hinausgehen, um zu weihen oder zu
irgend andern kirchlichen Verrichtungen. Wenn aber die in
betreff der Didcesen vorgeschriebene Regel beobachtet wird,
so ist klar, dass auch in jeder Eparchie (Provinz) die Eparchial-
synode die Verwaltung zu fiihren hat, gemiss den nicinischen
Bestimmungen. Die Kirchen Gottes unter den barbarischen
Volkern aber sollen nach der Weise regiert werden, die schon
bei den Vitern herrschte. — Ich fiihre diesen wichtigen
Beschluss eines allgemeinen Konzils absichtlich ohne Abkiirzung
an und folge dabei der Ubersetzung, welche Hefele in seiner
Konziliengeschichte (11, 16) gegeben hat. ks handelt sich darin
um die zur Regierung der Kirchen notige Jurisdiktion. Nicht
mit der leisesten Andeutung gedenkt das Konzil einer allgemeinen
Jurisdiktion, welche dem Bischof von Rom zukidme, schliesst
vielmehr eine solche universale Jurisdiktion durch die Aner-
kennung der Autonomie der Teilkirchen thatséchlich aus.
Nur ergiebt sich aus dem III. Kanon desselben Konzils, dass
der Bischof von Neu-Rom (Konstantinopol) nach dem von
Alt-Rom ,den Vorrang der Ehre® (va mosofsic g wiuic) hat.
oDen Vorrang der Ehre¥, sagt das allgemeine Konzil; nur
einen Vorrang der Ehre kennt und anerkennt es und schreibt
denselben auch dem Bischof der newen Welthauptstadt zu.

Revue intern. de Théologie. Heft 13, 1896. 2



S —

Das dritte allgemeine Konzil von Ephesus (431) hatte
Veranlassung, die vom zweiten Konzil so deutlich anerkannte
Autonomie der kirchlichen Provinzen in Schutz zu nehmen.
Die Bischofe von Cypern beklagten sich dariiber, dass sich
der Bischof von Antiochien als Haupt der syrischen Kirche
die Befugnis anmasste, auf Cypern Bischofe einzusetzen. Das
Konzil anerkannte die Klage als begrindet und wahrte die
Selbstéindigkeit der cyprischen Kirche. Im Zusammenhang damit
erliess es ferner die Erklarung: ,Das (leiche soll in allen
andern Didcesen und in allen Eparchien (Provinzen) gelten,
so dass kein Bischof in eine andere Provinz hintibergreift, die
nicht von jeher und von Anfang an unter seiner, d. h. seiner
Vorgianger, Gewalt gewesen ist. Wenn aber einer solche
Ubergriffe gethan haben und gewaltthétig vorgegangen sein sollte,
so muss er restituieren, damit nicht die Kanones der heiligen
Viter tibertreten werden, noch unter dem Vorwande geistlicher
Firsorge weltliche Herrschsucht sich einschleiche, noch un-
vermerkt uns allméhlich die Freiheit verloren gehe, die uns
um den Preis seines eigenen Blutes gewonnen hat Jesus Christus,
aller Menschen Befreier. Die heilige und allgemeine Synode
beschliesst daher: einer jeden Provinz soll rein und unverletzt
erhalten bleiben, was ihr von Anfang an rechtlich zukommt
nach der von alters her massgebenden Gewohnheit. Und jeder
Metropolit hat das Recht, eine Urkunde dieses Beschlusses zu
seiner Sicherheit mit sich nach Hause zu nehmen. Wenn aber
jemand irgend eine Verordnung ins Feld fithrt, die der hiermit
erlassenen Entscheidung widerspricht, so beschliesst diese ganze
heilige und allgemeine Synode, dass eine solche Verordnung null
und nichtig ist.“ (Mansi, Concil,, t. IV, p. 1469.)

Bei dieser Anerkennung der Autonomie der Einzelkirchen
handelte es sich in erster Linie um die Einsetzung der Bischofe.
Hatte eine Provinzialkirche das Recht, die Bischofe selbst zu
wihlen und zu weihen, so verstand es sich von selbst, dass
sie auch in allen andern Angelegenheiten der kirchlichen
Verwaltung autonom war. Schon der hl. Cyprian schrieb um
die Mitte des 8. Jahrhunderts seinem Mitbischof Stephanus in
Rom: ,In der Kirchenverwaltung hat jedes Kirchenhaupt die
Freiheit der eigenen Willensentscheidung und ist fiir sein Ver-
halten nur dem Herrn verantwortlich.“ (Ep. 72.) Diesen Grund-
satz machte er u. a. geltend, um der afrikanischen Kirche



— 19 —

das Recht zu wahren, die von Haretikern Getauften- bei ihrem
Anschluss an die Kirche wiederzutaufen. Ebenso selbstindig
verfuhr im 4. Jahrhundert der unvergleichliche Bischof von

Mailand. Der hl. Ambrosius stand zwar dem romischen Bischof

noch naher als der hl. Cyprian; er erkliart auch, er folge gern
in allen Dingen der rémischen Kirche, fuigt jedoch bei: ,Aber
wir andere Leute haben auch Verstand; was an andern Orten
(als in Rom) besser gemacht wird, halten auch wir besser
fest.“ (In omnibus cupio sequi ecclesiam Romanam ; sed tamen

et nos homines sensum habemus; ideo quod alibi rectius serva-

tur, et nos rectius custodimus. De sacram. III, 5.) Auch
Ambrosius machte diese Autonomie geltend in einer Sache, in
der man ihm nicht zustimmen kann. Er schrieb nédmlich der
Fusswaschung am hohen Donnerstag sakramentale Bedeutung
zu und konnte darum nicht verstehen, dass (damals) in Rom
selbst die Ceremonie der Fusswaschung nicht iiblich war.
Aber trotzdem es sich um eine in seinen Augen sehr wichtige
Sache handelt, wahrte er sich das eigene Urteil und das Recht,
nach eigenem Urteil zu handeln. Einldsslicher erortert diese
Dinge um das Jahr 400 der hl. Augustin in den beiden Schriften
Ad Inquisitiones Januarii!). Januarius hatte den Bischof
von Hippo angefragt, wie man sich zu verhalten habe, wenn
man in eine andere Kirche komme und dort ganz andere
Sitten und Gebrauche finde. Augustin antwortet unter Berufung
auf den heiligen Ambrosius, man habe sich in jeder Kirche
nach der dort herrschenden Sitte zu richten. Fur alle. Glau-
bigen verbindlich sei, was sich auf die heilige Schrift oder
aul’ Beschliisse allgemeiner Konzilien oder auf die allgemeine
Ubung in der Kirche stitze. Daneben gebe es freilich iiber-
all Besonderheiten, die man dulden und nachahmen dirfe,
sofern sie dem Glauben und den guten Sitten nicht wider-
sprachen (II, 34). Er selbst mochte freilich Dinge, die man
zur (Gewissenssache mache, ohne zu wissen warum, geradezu
verbieten; er wage es aber nicht immer, weil er damit einigen
,heiligen oder unruhigen Personen® Argernis gibe (propter
nonnullarum vel sanctarum vel turbulentarum personarum
scandala devitanda liberius-improbare non audeo). Seufzend

') Diesen Schriften ist — nicht der Form, aber dem Gedanken nach — die ;

bekannte Sentenz entnommen: In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus
caritas.

i
H




gesteht jedoch der grosse Kirchenvater, dass so die freie
Religion wieder mit sklavischen Verpflichtungen beschwert
werde und die Lage der Juden ertraglicher gewesen
sei; diese némlich seien doch wenigstens nur gesetzlichen
Obliegenheiten, nicht menschlicher Willktir unterworfen ge-
wesen (II, 35). Davon aber, dass der Bischof von Rom auch
in Sachen der Disciplin iiber alle Kirchen die ordentliche und
unmittelbare Jurisdiktion besitze, wusste auch Augustin noch
nichts.

Als das dritte allgemeine Konzil noch einmal feierlich die
Autonomie der Provinzialkirchen bestitigte, hatte die Zeift der
Volkerwanderung schon begonnen. Die Provinzialeinteilung
des westromischen Kaiserreichs verschwand und mit ihr auch
das Provinzialkirchentum. Wohl entstanden auf den Triitmmern
der untergegangenen Welt allméhlich wieder neue staatliche
(remeinwesen; aber neue kirchliche Verbande, die den alten
Provinzialkirchen entsprochen und deren Autonomie wieder
zur Geltung gebracht hiitten, wollten sich nicht wieder bilden.
Mein Freund, Professor Woker in Bern, macht in dem
glinzenden Vortrag, den er auf dem II. internationalen Alt-
katholikenkongress in Luzern gehalten hat, zur Erklirung
dieser Thatsache aufmerksam auf den Dualismus zwischen den
vordringenden germanischen Arianern und den katholischen
Eingebornen, die sich an ihren internationalen Mittelpunkt in
Rom anlehnten, — auf das neue abendliandische Kaisertum,
das im eigenen Interesse nationale Bildungen méglichst danieder-
halten musste, — auf das internationale Monchstum, das im
Mittelalter die abendlédndische Christenheit im papistischen
Sinne bearbeitete, — auf das rémische Papsttum, das mit den
pseudoisidorischen Dekretalen Ernst machte und mehr und
mehr alle Kirchengewalt an sich zog. Solchen Gewalten
gegeniiber konnten autonome Nationalkirchen nicht aufkommen.
Wie vollstiindig im Abendland die nationalkirchliche Autonomie
an das romische Papsttum verloren gegangen ist, zeigt das
berithmteste Dokument, mit welchem seit dem Mittelalter eine
abendlindische Landeskirche ihre Rechte gegeniiber dem
Bischof von Rom zu retten suchte, die vier gallikanischen
~Artikel vom Jahr 1682.  Enthalten ja doch gerade diese
“Artikel eine — wenn auch auf das geistliche Gtebiet beschriankte
— Anerkennung der péapstlichen Jurisdiktion tber die ganze



— 21

Kirche! Mochte auch der dritte Artikel feststellen, dass sich
,die Ausiibung der pépstlichen Gewalt innerhalb der Kanones
der allgemeinen Konzilien zu halten habe“, so énderte das an

der Sache nichts mehr, nachdem die Gewali anerkannt war:
nach den Kanones der drei ersten allgemeinen Konzilien kann|
tberhaupt von einer solchen Gewalt keine Rede sein. Der.

Gallikanismus musste notwendig an der eigenen Inkonseqhenz
sterben ; der konsequente Ultramontanismus hat ihn auf dem
vatikanischen Konzil endgtltig tiberwunden und mit den vier
sog. vatikanischen Dekreten alle nationalkirchliche Autonomie
aus der dem Papst unterworfenen Gemeinschaft verbannt.

Ich wiére geneigt, anzuerkennen, dass wenigstens in der
Kirche Englands die Kontinuitdt in der Autonomie erhalten ge-
blieben sei, wenn nicht vom Ende des 6. Jahrhunderts an
eben doch auch in England eine kirchliche Umwéilzung statt-
gefunden hitte, infolge deren die Autonomie der natjonalen
Kirche durch die Jurisdiktion des rémischen Bischofs erdriickt
wurde. Ein Jahrtausend spéter hat freilich die Kirche

Englands die Autonomie wieder an sich gezogen, weil ihr ein
Gut, das ihr nach Gottes Ordnung gehort, rechilich niemals
verloren gehen konnte. So handelt auch jede andere National-

kirche pflichtgeméss und legitim, wenn sie die Selbstindigkeit

wieder zu erlangen sucht, auf welche sie nach den Kanones

der drei ersten allgemeinen Konzilien ein unverlierbares An-
recht hat. Schismatisch darf die Wiederherstellung solcher
Selbstandigkeit insbesondere dann nicht genannt werden,
wenn sie zur Abwehr offenkundiger und verderblicher Irriehren

notwendig war. Das aber gilt von unsern altkatholischen |

nationalkirchlichen Bestrebungen.

| Aus dem Gesagten ergiebt sich, dass ich, wenigstens was
die abendléindischen Kirchen betrifft, eine Kontinuitit in der
Autonomie nicht zu behaupten wage. Ist eine Kontinuitéat in
der Weihe vorhanden? WNach den angefiihrten Beschliissen
ailgemeiner Konzilien sollte sich der Episkopat der autonomen
Kirchenprovinzen fortwahrend selbst erginzen und keine
kirchliche Behorde das Recht haben, Bischofe einer andern
Provinz zu wahlen und zu weihen. Demnach sollte sich auch in
jeder Kirchenprovinz oder, was damit ziemlich gleichbedeutend
ist, in jeder Nationalkirche eine Kontinuitit der Weihe nach-
weisen lassen. Allein dieselben Vorginge, die zur Auflésung




99 __

der alten Kirchenprovinzen fithrten, machten es auch unmoglich,
erledigte Bischofsstiithle in der von den alten Konzilien vor-
gesehenen Weise wieder zu besetzen. KEs giebt auch meines
Wissens in der Welt kein Archiv, in dem man die urkundlichen
Beweise dafiir finde, dass doch wenigstens etwa vom 10. Jahr-
hundert an die Bischofe irgend einer Ditcese regelméssig nach
giiltigem Ritus von wirklichen katholischen Bischofen konsekriert
und dann ebenso regelmissig durch die giiltig konsekrierten
Discesanbischofe die jungen Mitglieder des Klerus ordiniert
worden seien. Allein man wird trotz der sonderbaren Bulle
des Papstes Eugen IV. Ad Armenos vom 22. November 1439
(Dollinger - Friedrich, das Papsttum, S. 209 ff.) annehmen
diirfen, dass man im allgemeinen immer wusste, wie eine
gliltice Weihe zu vollziehen sei, und dass man der Bischofs-
wahl regelmissig auch eine Bischofsweihe folgen liess. So
gewiss es in der Kirche niemals an Tragern des bischoflichen
Amtes gefehlt hat, so gewiss ist auch die Kontinuitét der Weihe
eine historische Thmtsache
Tst diese Kontinuitiit notwendig? Hat denn nicht der Herr
seine wirksame Gegenwart der Gemeinschaft seiner Glaubigen
zugesichert? (Matth. 18, 20; 28, 20.) Wire die Gemeinde des
Herrn nicht befahigt, den Episkopat neu aus sich zu erzeugen,
wenn etwa durch irgend ein nicht zu ahnendes Ereignis auf
einmal sédmtliche Bischofe vom Erdboden verschwanden? Ich
durfte meinerseits diese Frage nicht verneinen. Allein fur uns
~ist in kirchlichen Dingen nicht massoebend was vielleicht sein
| konnte, sondern das, was in Wirklichkeit 4st. Thatsache ist
aber, dass die Kirche von Anfang an die formelle Verleihung
apostolischer Sendung fur notig hielt. ,Wie sollen sie predigen,
wenn sie nicht gesandt sind?* (Rém. 10, 15.) So gewiss die
JApostel Wert darauf legten, Gesandte des IHerrn zu sein,
gmu%oten sic auch darauf denken, ihren Gehiilfen und Nach-
{ folgern die empfangenen Auftrdge und Vollmachten zu iiber-
tragen. Dass das in der Form der Handauflegung geschah,
bezeugt die Schrift (Apb 6 6; II. Tim. 1, 6; L Tim. 4, 14).
Und so gewiss Titus und Tlmotheus die besondere Befugnis
erhalten hatten, unter Handcmﬁegung Presbyter einzusetzen
(Tit. 1, 5 ff.; I. Tim. b, 22), so unanfechtbar scheint mir die
historische Thatsache zu sein, dass die apostolische Vollgewalt
auf die Nachfo]ger der Apostel tiberging, und dass es von der

PR
S .



93 __

apostolischen Zeit an Bischofe gegeben hat. Daher ist mir
das Vorhandensein des Episkopats in der Kirche ein gentigender
Beweis dafiir, dass sich die Kirche der Kontinuitiat in derf
Weihe rithmen darf. In ibren Bischofen reichen sich die|
Tréger der apostolischen Sendung die Hand bis hinauf zu’
Christus, dem Haupte der Kirche.

Allein ich rede von der Kontinuitit der Weihe in der
Kirche, nicht in der Nationalkirche. In der Nationalkirche
konnte diese Kontinuitat ja freilich verloren gehen. Dass
dieser Fall zur Zeit der Reformation in der Kirche Englands
nicht eingetreten ist, bildet den Gegenstand besonderer Ver-
handlungen, denen ich nicht vorgreifen darf. Allein ich bertihre
einen Fall, der bescnders die altkatholischen Gemeinschaften
angeht. Die ersten allgemeinen Konzilien schitzten, wie an-
gegeben wurde, die Autonomie der organisierten Provinzial-
kirchen namentlich dadurch, dass sie untersagten, fiir eine
fremde Provinz Bischéfe zu weihen. Ist dieses Verbot absolut
verbindlich, so sind die Altkatholiken Schismatiker, dann
niamlich hatte der hollindische Episkopat kein Recht, fir
Deutschland einen altkatholischen Bischof zu weihen. Allein
wir dirfen nicht ibersehen, dass auch schon das zweite all-
gemeine Konzil die Regel, in keine andere Ditcese hintiber-
zugreifen, einschrankt. Im Gegensatz namlich zu dieser Vor-
schrift erklart das Konzil: ,Die Kirchen Gottes unter de
barbarischen Volkern sollen nach der Weise regiert werden,
die schon bei den Vitern herrschte ! Hefele (I, 17) bezieht
— gewiss mit Recht — diese Ausnahme auf neugegriindete Kir-
chen unter Volkern, die nicht zum romischen Reiche gehorten.
Solche Kirchen bekamen ihre ersten Bischofe selbstverstandlich
von irgend einer Provinzialkirche und blieben dieser gegen-
tber so lange in einem Abhingigkeitsverhiltnis, bis sie zu
selbstindigen Nationalkirchen erstarkt waren. Eine analoge
Ausnahme wiirde das Konzil wohl auch gestattet haben in
Bezug auf Lénder, in denen die Glaubigen vor die Alternative
gestellt wurden, entweder offenkundigen Irrlehren zuzustimmen,
~oder dann auf die Dienste der Bischofe und Priester des eigenen
Landes zu verzichten'). Auf diese Weise kann es geschehen,

1) Quid igitur si noverit episcopus ecclesiam aliquam ministris necessariis et

catholicis destitutam videns, neque huic populo esse proprium episcopum, qui pres-
byteros et necessarios ministros ordinet; quidni, inquam, poterit, imo teneretur,



a— B ey

dass eine nationalkirchliche Gemeinschatt in der Weihe den
Zusammenhang mit der Hierarchie des eigenen Landes auf-
geben muss, um im Zusammenhang mit der katholischen
Kirche zu bleiben. Allein entscheidend ist, dass sie den
katholischen Episkopat besitzt. Ist dies der Fall, so hat sie
auch die Kontinuitit in der Weihe, selbst wenn sie erst gestern
zu eigener Organisation und selbstindiger IExistenz gelangt

urgente ecclesiae hujus necessitate, episcopalem suam auctoritatem et solicitudinem
ad eam ecclesiam seu populum extendere, ei necessarios ministros ordinando?
(Quemadmodum parochus ob defectum proprii parochi vel presbyteri potest, quin
et tenetur ultra limites propriae parochiae curam pastoralem alteri populo im-
pendere. Van Espen, Jus eccles. univers., tom. 1, pag. 440 (Magontiaci, 1791).
Die Frage wird bejaht und die Antwort mit vielen Beispielen aus der Zeit der
Kirchenvater belegt. Van Espen-zieht aus den von ihm erwihnten Beispielen den
Schluss: Omnes igitur hi aliique vigilantissimi episcopi persuasissimum sibi habe-
bant, officium episcopale ipsos obligare non tantum ad laborandum pro una par-
ticulari ecclesia, cui in sua ordinatione fuere adstricti, sed quod hoc officium
universae ecclesiae deberent, ubi necessitas vel charitas id juxta leges christianae
prudentiae exigeret. 1. ¢. p. 441. — Kaum ein Bischof der ersten Jahrhunderte
eiferte so sehr fur die Unantastbarkeit der im Bischof repréisentierten Einheit und
Selbstandigkeit der Einzelkirche, wie der hl. Cyprian. Und doch anerkannte auch
er, dass es Pflicht des katholischen Episkopates sei, sich der Glaubigen einer
Kirche anzunehmen, deren rechtméssig erwihlter und geweihter Bischof die Pflichten
seines Amtes nicht erfullte. Als Marcian, Bischof von Arles, zu den Novatianern
ibergegangen war, schrieb Cyprian an seinen ,Bruder“ Stephan in Rom unter Be-
rufung auf Ezech. 34, 2 ff.: Cum ergo pastoribus talibus, per quos dominicae oves
negliguntur et pereunt, sic Dominus comminetur, quid nos aliud facere oportet,
frater carissime, quam colligendis et refovendis Christi ovibus exhibere diligentiam
plenam et curandis lapsorum vulneribus paternae pietatis adhibere medicinam .. ..
Nam etsi pastores multi sumus, unum tamen gregem pascimus et oves universas,
quas Christus sanguine suo et passione quaesivit, colligere et fovere debemus nec
pati supplices et dolentes fratres nostros crudeliter despici et superba quorumdam
praesumptione calcari. Ep. 68. Vergl. Langen, Geschichte der Rom. Kirche, I,
S. 816; Reinkens, Die Lehre des hl. Cyprian von der Einheit der Kirche, S. 36 f.;
45; 50 ff. — KEs entspricht genau dieser schon dem heiligen Cyprian vollig selbst-
verstindlichen Anschauung, wenn Febronius in dem berithmten Werke De statu
ecclesiae et legitima potestate Romani Pontificis liber singularis ad reuniendos
dissidentes in religione Christianos compositus (Bellioni, 1765) auf Grund vieler
Thatsachen von den Bischofen der alten Kirche sagt: Si quando periculum esset,
ne fides vel haeresi subverteretur, vel vexationibus destrucretur, nullus erat Epis-
coporum, qui non existimaret, suarum partium esse, ut manum admoveat et pro
quavis alia non minus quam pro propria sua dioecesi laboret. Dioeceses ad bonum
ordinem tempore pacis conservandum spectabant; fides autem res universalis erat,
quae cum oppugnaretur, universus orbis una tantum dioecesis et tota ecclesia unus
grex habebatur. (l. ¢. pag. 158 seqq.)



N\

25

wire. Dem Vorwurf, die Kontinuitit in der Weihe verloren
zu haben, entzieht sich eine Nationalkirche, wie mir scheint,
gerade dadurch am besten, dass sie die Weihe als ein Gut
betrachtet, das sie mit der katholischen Kirche teilt, und dass
sie bei der Verleihung des Priestertums den Vorschriften der
katholischen Kirche treu bleibt.

Ahnlich verhilt es sich mit der Kontinuitit in der Lehre,
Auch in der Lehre darf eine Nationalkirche, sofern sie ka,thohsch
bleiben will, keine Autonomie in Anspruch nehmen, — ich
meine keine Autonomie, die ihr die Befugnis géibe, den Inhalt
der Glaubenslehre nach eigenem Gutdiinken zu beschréinken
oder zu erweitern. Massgebend ist fir jede Kinzelkirche wie
fur die ganze katholische Kirche .der Glaube, der ein fur
allemal den Geheiligten tiberliefert worden ist“ (Jud. 3); denn
fir jeden einzelnen und fur alle insgesamt gilt des Herrn
Wort: ,Einer ist euer Meister* (Matth. 23, 8), und ,Christus
ist derselbe, gestern und heute und in Ewigkeit® (Hebr. 13, 8).
Selbst ein Engel des Himmels hitte kein Recht, uns ein
anderes Evangelinm zu verkiindigen, als uns die Apostel von
Anfang an verkiindigt haben (Gal. 1, 8 ff.). Das wollen wir
ja auch sagen, wenn wir uns zu der alten Glaubensregel
bekennen: Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est; hoc est etenim vere proprieque catholi-
cum. Und nur dann, wenn eine Nationalkirche den odku-
menischen Glauben der okumenischen Kirche bekennt, kann
sie die wahre Kontinuitdt in der Glaubenslehre besitzen.

Allein wir dirfen doch auch beachten, dass Jesus in den
letzten Tagen seines Lebens die Jinger vor der irrttimlichen
Meinung gewarnt hat, sie thifen genug, wenn sie nur sorg-
faltig darauf dichten, das geistige Gut, das sie vom Herrn
empfangen hatten, nicht zu verlieren (Luk. 19, 11 —28;
Matth. 25, 14 .)O). Jeder Diener des Herrn empfingt eine
Mine, jeder so viel wie der andere, denn jeder empfiangt das
Ganze. Aber dieses Ganze erhilt einen sehr verschiedenen
Wert, je nachdem der Empfiinger sich Miihe giebt, es zu ver-
werten. Unter den Dienern des Herrn dirfen wir auch die
verschiedenen Kkirchlich organisierten christlichen Vélker ver-
stehen. Wiirde ein Volk aus Furcht vor dem strengen Herrn
sich darauf beschriinken, das empfangene geistige Gut intakt
zu bewahren, aber sich nicht Miihe geben, es auch in Umlauf




926 —

zu setzen und zum geistigen Besitztum vieler zu machen,
damit es sie mit religiosen und moralischen Kriften bereichere
und unter ihnen einen geistigen Wohlstand erzeuge, so wire
ein solches Volk eben nicht besser als jener faule Knecht, der
seine Mine ins Schweisstuch legte und als unntifze Last mit
sich herumschleppte. Das Gut der Wahrheit, die uns in Christo
gegeben ist, setzen wir aber in Umlauf dadurch, dass wir die
Jugend gut unterrichten, die Predigt des gottlichen Wortes
nicht vernachlissigen, die theologische Wissenschaft in Ehren
halten und pflegen, fiir Verbreitung von Schriften sorgen,
aus denen die Glieder des Volkes je nach ihrer Fassungs-
kraft in der ,gesunden Lehre“ sich unterrichten konnen.
Aber ist das nicht gefahrlich? Wird infolge geistiger
Bewegung auf religiosem Gebiet das Volk nicht ganz oder doch
teilweise auf Abwege geraten und dadurch eben die Kontinuitat
in der Glaubenslehre verlieren ? Diese (Gefahr ist nicht aus-
geschlossen. Allein die Geschichte belehrt uns, dass die Gefahr,
auf Abwege zu geraten und die Kontinuitiit in der Lehre zu
verlieren, auch fiir einen internationalen Kirchlichen Verband,
der so gross ist wie die papstliche Kirche, vorhanden sein
kann, ja fir einen solchen Verband grosser ist als flir eine
Nationalkirche. Ich kann mir nicht denken, dass eine National-
kirche den Mut gehabt hétte, das sog. Dogma von der im-
maculata conceptio fir die Gewissen der Gliubigen verbindlich
zu machen. Keine Nationalkirche wiirde die Sitze des Syllabus
vom Jahr 1864 aufgestellt und die vatikanischen Dekrete vom
Jahr 1870 erlassen haben. Ich glaube nicht einmal, dass eine
Nationalkirche es gewagt hiitte, an Sitze, wie sie das Trienter
Konzil formuliert hat, das Anathema zu knitipfen. Eine National-
kirche wird sich stets bewusst bleiben, dass sie ewige Gedanken
nach menschlichem Vermégen in menschliche Worte kleidet,
keine Unfehlbarkeit in Anspruch nehmen darf und gegen
alle geduldig sein muss; die sich zum Dogma des Heilandes
bekennen, das da lautet: ,Das ist das ewige Leben, dass die
Menschen dich erkennen, den alleinigen wahren Gott, und den
du gesandt hast, Jesus Christus® (Joh. 17, 3). Bei solcher
Gesinnung wird eine Nationalkirche wohl danach streben, in
ihrer Sprache fiur die ewige Wahrheit einen moglichst zu-
treffenden und verstdndlichen Ausdruck zu finden, aber sie
wird stets bereit sein, diesen Ausdruck zu verbessern oder



97

ganz aufzugeben, wenn er sich als ungeniigend erweist. Der
heilige Augustin ging so weit, es als etwas Selbstverstandliches
zu erkliren, dass bischofliche Erlasse durch Synoden Kkorrigiert
werden diirften, die Beschliisse der Provinzialsynoden der hohern
Autoritat allgemeiner Konzilien unterligen, die Beschlisse all-
gemeiner Konzilien aber durch nachfolgende allgemeine Konzilien
verbessert werden miissten, sofern eine bisher verborgene Wahrheit
ans Licht trete. (Quis nesciat . . . . episcoporum litteras
per aliorum episcoporum graviorem auctoritatem doc-
tioremque prudentiam et per concilia licere reprehendi .
et ipsa concilia, quae per singulas regiones vel provincias fiunt,
plenariorum conciliorum auctoritati, quae fiunt ex universo orbe
christiano, sine ullis ambagibus cedere, ipsaque plenaria saepe
priora posterioribus emendari, cum aliquo experimento rerum
aperitur quod clausum erat, et cognoscitur quod latebat. De
bapt. contra Donat. 1. II, n. 4.) Bei solcher Gesinnung wiirde,
wie mir scheint, eine Nationalkirche die Kontinuitit in der
Lehre sogar dann bewahren, wenn sie das Ungliick gehabt
haben sollte, in einer doktrinellen Feststellung zu irren, wie
ich auch einen Prediger der Kirche, der Gottes Wort verkiinden
will, noch nicht als einen Ketzer bezeichnen mochte, wenn
seine Ausserungen einen falschen Sinn haben oder haben
koénnten.

Zur Bewahrung der Kontinuitat in der Glaubenslehre giebt
es aber meines Erachtens fiir eine Nationalkirche kein besseres
Mittel, als die liturgische Dafstenlﬁluﬂg der Glaubenslehre. In
der durch das allgemeine Gebetbuch geregelten Liturgie bekennt
sich die Kirche bei jedem Gottesdienst zum Glauben der apo-
stolischen und okumenischen Kirche, erneuert das Andenken
an die grossen Thatsachen des Heiles und vereinigt sich im
Geiste immer wieder mit dem Einzigen, der Worte des ewigen
Lebens hat, und mit allen, dieé zur Gemeinschaft seiner Gliau-
bigen gehoren. Solange eine Nationalkirche ein katholisches
allgemeines Gebetbuch hat und gebraucht, bewahrt und be-
thatigt sie auch die Kontinuitit in der Glaubenslehre.

S0 vermag ich nicht einzusehen, dass ein gliaubiger Christ
Grund haben konnte, sich vor der Nationalkirche zu firchten.
Im Gegenteil wird sich ein unterrichteter Christ. mit dem
dritten allgemeinen Konzil voll froher Zuversicht zur Aufonomie
der Natmnalkmhen bekennen und dagegen protestieren, ,dass




N T J—

sich unter dem Vorwand geistlicher Fiirsorge weltliche Herrsch-
sucht einschleiche und uns unvermerkt die Freiheit genommen
wird, die uns um den Preis seines eigenen Blutes gewonnen
hat Jesus Christus, aller Menschen Befreier. Hine National-
kirche ist kein Pfahl im Leibe der Nation, kein Staat im
Staat, aber das Herz, welches das Blut, gesundes, religioses und
sittliches Leben, in alle Glieder der nationalen Koérperschaft
bringt. Dass das englische Volk ein so gesundes und kriftiges
ist, verdankt es seinem gesunden Herzen, seiner gesunden
nationalen Kirche. Und wer, gleichviel sei er Abendlinder
oder Morgenlander, an der Erbauung des nationalen Heiligtums
arbeitet, dient seinem Land und seinem Volke.

EDUARD HERZOG.




	Die Nationalkirche : ihre Kontinuität in der Weihe, Lehre und Autonomie

