
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Die Nationalkirche : ihre Kontinuität in der Weihe, Lehre und Autonomie

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14

DIE NATIONALKIRCHE.

IHRE KONTINUITÄT IN DER WEIHE, LEHRE
UND AUTONOMIE.l)

Als ich die ebenso ehrenvolle wie freundliche Einladung
erhielt, an Ihrem Kongress teilzunehmen und über das mir
zugewiesene Thema zu sprechen, gab ich mich keinen Augenblick
der eiteln Vorstellung hin, man traue mir die Fähigkeit zu,
dieser ehrenwerten Versammlung Dinge vorzutragen, die Sie

nicht ebenfalls wüssten und ebenso gut zu sagen verständen.
Vielmehr sah ich in der gütigen Einladung lediglich die
Absicht, mir Gelegenheit zu verschaffen, in einem wichtigen Punkt
von der Geistesgemeinschaft mit Ihnen Zeugnis zu geben. Ich
soll reden von der Kontinuität der Nationalkirche in der Weihe,
Lehre und Autonomie.

Also von der Kontinuität der Nationalkirche Ich habe die
Nationalkirche in abstracto im Auge. Wann besitzt sie im
allgemeinen die Kontinuität? Selbstverständlich dann, wenn sie

von ihrer Gründung an ununterbrochen bestanden und im Laufe
der Zeit ihr Wesen nicht geändert hat. Eine Untersuchung der
Möglichkeit, dass eine Nationalkirche längere oder kürzere Zeit
— z. B. durch den Muhammedanismus — unterdrückt werden
und später wieder aufleben könne, verlangt das leitende
Komitee nicht ; aber es setzt voraus, dass eine Nationalkirche ihre
eigene Vergangenheit verleugnen und sich in wesentlichen
Dingen zu einer neuen Gemeinschaft umgestalten könnte. Daher

*) Vortrag, gehalten vor dem englischen Kirchenkongress zu Norwich am
10. Oktober 1895.



— 15 —

legt es uns die Kontinuität der Nationalkirche in der Weihe,
Lehre und Autonomie zur Diskussion vor. Es ist unmöglich,

in einem kurzen Vortrag alle Seiten dieses grossen
Gegenstandes zu beleuchten ; ich beschränke mich auf einige
Hauptpunkte und beginne mit einigen Bemerkungen über die
Kontinuität der Nationalkirche in der Autonomie.

Eine Nationalkirche muss Autonomie besitzen; sie ist die

religiöse Volksgemeinschaft, die sich die Organe der kirchlichen
Verwaltung selbst giebt, die kirchliche Ordnung und
Einrichtung nach eigenem Gutfinden und Bedürfnis gestaltet, das

gottesdienstliche Leben nach der eigenen Überlieferung regelt.
Wer keine nationalkirchliche Autonomie zulässt, erkennt
überhaupt keine Nationalkirche an. Von Nationalkirchen kann
daher namentlich innerhalb des Papsttums keine Rede sein.
Bonifaz VIII. erklärte, dass der Papst „alle Rechte im Schreine
seiner Brust trage" [jura omnia in scrinio pectoris sui censetur
habere. Sext. c. 1 de constit. (I, 2)], und sprach in der Bulle
Unam Sanctam vom 18. November 1302 den dogmatischen Satz

aus, dass es jeder Kreatur zur Seligkeit notwendig sei, dem Papst
unterworfen zu sein. Wenn man früher derartige Äusserungen
lediglich als Erzeugnis längst entschwundener Zeiten und
Verhältnisse betrachtete und belächelte, so belehrte uns Pius IX.
im Jahr 1864 eines andern mit dem 23. Satze des Syllabus,
nach welchem die Päpste die Grenzen ihrer Gewalt niemals
überschritten haben. Vollends aber wird mit dem III. Hauptstück

der vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 jede nationale
kirchliche Autonomie verurteilt. Wenn der römische Papst die

„volle und höchste Jurisdiktionsgewalt" „in Sachen des Glaubens,
der Sitten, der Disciplin und der Regierung der über die ganze
Erde verbreiteten Kirche" innehat, und zwar „die ganze Fülle
dieser höchsten Gewalt", und wenn diese Gewalt eine „ordentliche

und unmittelbare ist über alle und jegliche Kirchen, über
alle und jegliche Hirten und Gläubigen", so kann vernünftigerweise

von keiner Autonomie nationaler Kirchen mehr gesprochen
werden, sondern es ist die Kirche, wie schon am Anfang des
16. Jahrhunderts der päpstliche Hoftheologe Kardinal Cajetan
gesagt hat, die Sklavin (serva) des Papstes. Weder im ganzen
noch in ihren Teilen (Nationalkirchen) darf sie etwas wollen,
erstreben, billigen oder missbilligen, was von dem päpstlichen
Wollen und Denken sich irgendwie entfernt. (Döllinger-Friedrich,
das Papsttum („Janus"), München, 1892, S. 202, 292.)



16

Für diese Lehre berief sich Pius IX. mit „Zustimmung Ades

vatikanischen Konzils" „auf die offenbaren Zeugnisse der heiligen
Schrift". Wie unbegründet das war, brauche ich dieser
ehrenwerten Versammlung nicht auseinanderzusetzen. Anderseits
möchte ich auch nicht den Versuch machen, zu beweisen, dass
die nationalkirchliche Gliederung der Gemeinschaft der Gläubigen
und die Autonomie der Nationalkirchen Dinge seien, für die

man „offenbare Zeugnisse der heiligen Schrift" in Anspruch
nehmen könne. Unser Herr ist für alle Menschen und für alle
Zeiten erschienen und hat eine Menschheit geschaffen, in der
ist „weder Grieche noch Jude, weder Beschneidung noch
Vorhaut noch Ausländer, Skythe, Sklave oder Freier, sondern
alles und in allen Christus" (Kok 3, 11). Nur das eine wage
ich zu sagen, dass derjenige, der seinen Jüngern die Weisung
gegeben, sich zunächst an die verlornen Schafe des Hauses Israel
zu Avenden (Matth. 10, 6), und es als ein schweres Missgeschick
empfunden hat, class man seine Apostel aus den Synagogen
stiess (Joh. 16, 2), die religiöse Volksgemeinschaft nicht als
etwas weniger Vollkommenes oder gar als etwas mit der
Verfassung seines Reiches im Widerspruch Stehendes angesehen
haben kann. Auch der
anderer, „Griechen und

Apostel, der sich, wie sonst kein
Barbaren" in gleicher Weise

verpflichtet fühlte (Rom. 1, 14),
Grenzen und schreibt an
„in ganz Achaja
G<dalienu (Gal. 1

berücksichtigt

TT" or.

doch die nationalen
die Korinther und die
1, 1) und an „die Gemeinden

Heiligen
m" (IL

2).
Der Wein des Evangeliums wurde in die vorhandenen

ationalen Gefässe gegossen; wer die Gefässe zerbricht, sehe

u, class ihm der Wein nicht verloren geht. Die alte Kirche
hielt es nicht für zulässig, die
Landeskirchen zu durchbrechen.
Nicäa anerkannte die Regel, class

konform sein solle

I, S. 366), stellte fest,
Bischofs Sache des ganzen Episkopats der betreffenden Provinz
sei (Kan. IV), und giebt im VI. Kanon unter nochmaliger
Wahrung der Rechte der Oberhäupter der Provinzialkirchen

bürgerlichen
I. Auflage

Grenzen der verschiedenen
Schon das erste Konzil von
die kirchliche Einteilung der
(Hefele, Kouziliengeschichte,

class die Einsetzung eines

„alte Sitte" den Bischöfen von Ale-und unter Berufung auf
xandrien und Antiochien eine Obergewalt über die Kirchen
von Ägypten und Syrien, „da auch für den römischen Bischof
ein gleiches Verhältnis bestehe11. Die durch diese Bischöfe



— 17 —

repräsentierten kirchlichen Verbände standen also autonom
nebeneinander.

Viel bestimmter anerkennt 381 das zweite allgemeine q
Konzil zu Konstantinopel Alle Autonomie der kirchlichen Pro- 0

vinzen und im Rahmen derselben sogar der einzelnen Diöcesen.
Nachdem es im ersten Kanon das nicänische Glaubensbekenntnis
bestätigt hatte, erklärte es im zweiten Kanon: „Die einer
andern Diöcese angehörigen Bischöfe sollen fremde Kirchen
nicht betreten und die Kirchen nicht vermengen; vielmehr
soll den Kanones zufolge der Bischof von Alexandrien nur die
Angelegenheiten von Ägypten verwalten, die morgenländischen
Bischöfe aber nur das Morgenland besorgen, indem die in den
Kanones von Nicäa (Kan. 6) ausgesprochenen Vorrechte der
antiochenischen Bischöfe bewahrt werden, und die Bischöfe
der Diöcese Asien sollen nur was Asien angeht verwalten, und die
der Diöcese Pontus nur die Angelegenheiten der pontischen,
und die der thracischen Diöcese nur die Angelegenheiten
Thraciens leiten. Ohne berufen zu sein, sollen die Bischöfe
über die Diöcese nicht hinausgehen, um zu weihen oder zu
irgend andern kirchlichen Verrichtungen. Wenn aber die in
betreff der Diöcesen vorgeschriebene Regel beobachtet wird,
so ist klar, class auch in jeder Eparchie (Provinz) die Eparchial-
synode die Verwaltung zu führen hat, gemäss den nicänischen
Bestimmungen. Die Kirchen Gottes unter den barbarischen
Völkern aber sollen nach der Weise regiert werden, die schon
bei den Vätern herrschte." — Ich führe diesen wichtigen
Beschluss eines allgemeinen Konzils absichtlich ohne Abkürzung
an und folge dabei der Übersetzung, welche Hefele in seiner
Konziliengeschichte (II, 16) gegeben hat. Es handelt sich darin
um die zur Regierung der Kirchen nötige Jurisdiktion. Nicht
mit der leisesten Andeutung gedenkt das Konzil einer allgemeinen
Jurisdiktion, welche dem Bischof von Rom zukäme, schliesst
Adelmehr eine solche universale Jurisdiktion durch die
Anerkennung der Autonomie der Teilkirchen thatsächlich aus.
Nur ergiebt sich aus dem III. Kanon desselben Konzils, dass
der Bischof von Neu-Rom (Konstantinopol) nach dem von
Alt-Rom „den Vorrang der Ehre" (xà ngsaßsia xrjg xc/jifjç) hat.
„Den Vorrang der Ehre", sagt das allgemeine Konzil; nur
einen Vorrang der Ehre kennt und anerkennt es und schreibt
denselben auch dem Bischof der neuen Welthauptstadt zu.

Revne intern, de Théologie. Heft 13, 1896. 2



— 18 —

Das dritte allgemeine Konzil von Ephesus (431) hatte
Veranlassung, die vom zweiten Konzil so deutlich anerkannte
Autonomie der kirchlichen Provinzen in Schutz zu nehmen.
Die Bischöfe von Cypern beklagten sich darüber, dass sich
der Bischof von Äntiochien als Haupt der syrischen Kirche
die Befugnis anmasste, auf Cypern Bischöfe einzusetzen. Das
Konzil anerkannte die Klage als begründet und wahrte die

Selbständigkeit der cyprischen Kirche. Im Zusammenhang damit
erliess es ferner die Erklärung : „Das Gleiche soll in allen
andern Diöcesen und in allen Eparchien (Provinzen) gelten,
so dass kein Bischof in eine andere Provinz hinübergreift, die
nicht von jeher und von Anfang an unter seiner, d. h. seiner
Vorgänger, Gewalt gewesen ist. Wenn aber einer solche
Übergriffe gethan haben und gewaltthätig vorgegangen sein sollte,
so muss er restituieren, damit nicht die Kanones der heiligen
Väter übertreten werden, noch unter dem Vorwande geistlicher
Fürsorge weltliche Herrschsucht sich einschleiche, noch
unvermerkt uns allmählich die Freiheit verloren gehe, die uns
um den Preis seines eigenen Blutes gewonnen hat Jesus Christus,
aller Menschen Befreier. Die heilige und allgemeine Synode
beschliesst daher : einer jeden Provinz soll rein und unverletzt
erhalten bleiben, was ihr Aron Anfang an rechtlich zukommt
nach der von alters her massgebenden Gewohnheit. Und jeder
Metropolit hat das Recht, eine Urkunde dieses Beschlusses zu
seiner Sicherheit mit sich nach Hause zu nehmen. Wenn aber
jemand irgend eine Verordnung ins Feld führt, die der hiermit
erlassenen Entscheidung widerspricht, so beschliesst diese ganze
heilige und allgemeine Synode, dass eine solche Verordnung null
und nichtig ist." (Mansi, Conci!., t. IV, p. 1469.)

Bei dieser Anerkennung der Autonomie der Einzelkirchen
handelte es sich in erster Linie um die Einsetzung der Bischöfe.
Hatte eine Provinzialkirche das Recht, die Bischöfe selbst zu
Avählen und zu weihen, so verstand es sich von selbst, dass
sie auch in allen andern Angelegenheiten der kirchlichen
Verwaltung autonom Avar. Schon der hl. Cyprian schrieb um
die Mitte des 3. Jahrhunderts seinem Mitbischof Stephanus in
Rom: „In der Kirchenverwaltung hat jedes Kirchenhaupt die
Freiheit der eigenen Willensentscheidung und ist für sein
Verhalten nur dem Herrn verantwortlich." (Ep. 72.) Diesen Grundsatz

machte er u. a. geltend, um der afrikanischen Kirche



__ 19 —

das Recht zu Avahren, die von Häretikern Getauften bei ihrem
Anschluss an die Kirche wiederzutaufen. Ebenso selbständig
verfuhr im 4. Jahrhundert der unvergleichliche Bischof ATon

Mailand. Der hl. Ambrosius stand zwar dem römischen Bischof
noch näher als'dërTïL Cyprian ; er erklärt auch, er folge gern
in allen Dingen der römischen Kirche, fügt jedoch bei: „Aber
wir andere Leute haben auch Verstand ; Avas an andern Orten
(als in Rom) besser gemacht Avird, halten auch AAur besser
fest." (In omnibus cupio sequi ecclesiam Romanam ; sed tarnen
et nos homines sensum habemus ; ideo quod alibi rectius serva-
tur, et nos rectius custodimus. De sacram. III, 5.) Auch
Ambrosius machte diese Autonomie geltend in einer Sache, in
der man ihm nicht zustimmen kann. Er schrieb nämlich der
Fusswaschung am hohen Donnerstag sakramentale Bedeutung
zu und konnte darum nicht A'erstehen, dass (damals) in Rom
selbst die Cérémonie der Fusswaschung nicht üblich Avar.
Aber trotzdem es sich um eine in seinen Augen sehr AAnchtige
Sache handelt, Avahrte er sich das eigene Urteil und das Recht,
nach eigenem Urteil zu handeln. Einlässlicher erörtert diese

Dinge um das Jahr 400 der hl. Augustin in den beiden Schriften */'
Ad Inquisitiones Januarii *). Januarius hatte den Bischof
von Plippo angefragt, Avie man sich zu verhalten habe, wenn
man in eine andere Kirche komme und dort ganz andere
Sitten und Gebräuche finde. Augustin antwortet unter Berufung
auf den heiligen Ambrosius, man habe sich in jeder Kirche
nach der dort herrschenden Sitte zu richten. Für alle
Gläubigen verbindlich sei, was sich auf die heilige Schrift oder
auf Beschlüsse allgemeiner Konzilien oder auf die allgemeine
Übung in der Kirche stütze. Daneben gebe es freilich überall

Besonderheiten, die man dulden und nachahmen dürfe,
sofern sie dem Glauben und den guten Sitten nicht
widersprächen (II, 34). Er selbst möchte freilich Dinge, die man
zur GeAvissenssache mache, ohne zu wissen warum, geradezu
verbieten ; er AArage es aber nicht immer, Aveil er damit einigen
„heiligen oder unruhigen Personen" Ärgernis gäbe (propter
nonnullarum vel sanctarum vel turbulentarum personarum
scandala devitanda liberius improbare non audeo). Seufzend

*) Diesen Schriften ist — nicht der Form, aber dem Gedanken nach — die j j v

bekannte Sentenz entnommen: In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus sL'ì
Caritas. j if



7

— 20 —

gesteht jedoch der grosse Kirchenvater, dass so die freie
Religion wieder mit sklavischen Verpflichtungen beschAvert
werde und die Lage der Juden erträglicher gewesen
sei; diese nämlich seien doch AArenigstens nur gesetzlichen
Obliegenheiten, nicht menschlicher Willkür unterworfen
gewesen (II, 35). Davon aber, dass der Bischof von. Rom auch
in Sachen der Disciplin über alle Kirchen die ordentliche und
unmittelbare Jurisdiktion besitze, wusste auch Augustin noch
nichts.

Als das dritte allgemeine Konzil noch einmal feierlich die
Autonomie der Provinzialkirchen bestätigte, hatte die Zeit der
Völkerwanderung schon begonnen. Die Provinzialeinteilung
des weströmischen Kaiserreichs verschwand und mit ihr auch
das Provinzialkirchentum. Wohl entstanden auf den Trümmern
der untergegangenen Welt allmählich wieder neue staatliche
Gemeinwesen; aber neue kirchliche Verbände, die den alten
Provinzialkirchen entsprochen und deren Autonomie wieder
zur Geltung gebracht hätten, wollten sich nicht wieder bilden.
Mein Freund, Professor Woker in Bern, macht in dem

glänzenden Vortrag, den er auf dem IL internationalen
Altkatholikenkongress in Luzern gehalten hat, zur Erklärung
dieser Thatsache aufmerksam auf den Dualismus zwischen den
vordringenden germanischen Arianern und den katholischen
Eingebornen, die sich an ihren internationalen Mittelpunkt in
Rom anlehnten, — auf das neue abendländische Kaisertum,
das im eigenen Interesse nationale Bildungen möglichst daniederhalten

musste, — auf das internationale Mönchstum, das im
Mittelalter die abendländische Christenheit im papistischen
Sinne bearbeitete, — auf das römische Papsttum, das mit den
pseudoisidorischen Dekretalen Ernst machte und mehr und
mehr alle Kirchengewalt an sich zog. Solchen Gewalten
gegenüber konnten autonome Nationalkirchen nicht aufkommen.
Wie vollständig im Abendland die nationalkirchliche Autonomie
an das römische Papsttum verloren gegangen ist, zeigt das

berühmteste Dokument, mit Avelchem seit dem Mittelalter eine
abendländische Landeskirche ihre Rechte gegenüber dem
Bischof von Rom zu retten suchte, die Ader gallikanischen
Artikel vom Jahr 1682. Enthalten ja doch gerade diese
-Artikel eine — wenn auch auf das geistliche Gebiet beschränkte
— Anerkennung der päpstlichen Jurisdiktion über die ganze



— 21 —

Kirche! Mochte auch der dritte Artikel feststellen, dass sich
„die Ausübung der päpstlichen Gewalt innerhalb der Kanones
der allgemeinen Konzilien zu halten habe", so änderte das an
der Sache nichts mehr, nachdem die Gewalt anerkannt war : I

nach den Kanones der drei ersten allgemeinen Konzilien kann i

überhaupt von einer solchen Gewalt keine Rede sein. Der.
Gallikanismus musste notwendig an der eigenen Inkonsequenz
sterben ; der konsequente Ultramontanismus hat ihn auf dem
vatikanischen Konzil endgültig überAvunden und mit den vier
sog. ATatikanischen Dekreten alle nationalkirchliche Autonomie l\

aus der dem Papst unterworfenen Gemeinschaft verbannt.
Ich wäre geneigt, anzuerkennen, dass wenigstens in der

Kirche Englands die Kontinuität in der Autonomie erhalten
geblieben sei, wenn nicht vom Ende des 6. Jahrhunderts an
eben doch auch in England eine kirchliche Umwälzung
stattgefunden hätte, infolge deren die Autonomie der nationalen
Kirche durch die Jurisdiktion des römischen Bischofs erdrückt
wurde. Ein Jahrtausend später hat freilich die Kirche
Englands die Autonomie wieder an sich gezogen, weil ihr ein
Gut, das ihr nach Gottes Ordnung gehört, rechtlich niemals j

verloren gehen konnte. So handelt auch jede andere Nationalkirche

pflichtgemäss und legitim, wenn sie die Selbständigkeit
wieder zu erlangen sucht, auf welche sie nach den Kanones
der drei ersten allgemeinen Konzilien ein unverlierbares An- /
recht hat. Schismatisch darf die Wiederherstellung solcher I

Selbständigkeit insbesondere dann nicht genannt werden, j

wenn sie zur Abwehr offenkundiger und verderblicher Irrlehren
notwendig war. Das aber gilt von unsern altkatholischen \
nationalkirchlichen Bestrebungen. \

Aus dem Gesagten ergiebt sich, class ich, wenigstens was
die abendländischen Kirchen betrifft, eine Kontinuität in der
Autonomie nicht zu behaupten wage. Ist eine Kontinuität in
der Weihe vorhanden Nach den angeführten Beschlüssen
allgemeiner Konzilien sollte sich der Episkopat der autonomen
Kirchenprovinzen fortwährend selbst ergänzen und keine
kirchliche Behörde das Recht haben, Bischöfe einer andern
Provinz zu Avählen und zu weihen. Demnach sollte sich auch in
jeder Kirchenprovinz oder, was damit ziemlich gleichbedeutend
ist, in jeder Nationalkirche eine Kontinuität der Weihe
nachweisen lassen. Allein dieselben Vorgänge, die zur Auflösung



— 22 —

der alten Kirchenprovinzen führten, machten es auch unmöglich,
erledigte Bischofsstühle in der von den alten Konzilien
vorgesehenen Weise wieder zu besetzen. Es giebt auch meines
Wissens in der Welt kein Archiv, in dem man die urkundlichen
Beweise dafür fände, dass doch wenigstens etwa vom 10.
Jahrhundert an die Bischöfe irgend einer Diöcese regelmässig nach
gültigem Ritus von wirklichen katholischen Bischöfen konsekriert
und dann ebenso regelmässig durch die gültig konsekrierten
Diöcesanbischöfe die jungen Mitglieder des Klerus ordiniert
worden seien. Allein man wird trotz der sonderbaren Bulle
des Papstes Eugen IV. Ad Armenos vom 22. November 1439

(Döllinger- Friedrich, das Papsttum, S. 209 ff.) annehmen
dürfen, dass man im allgemeinen immer wusste, wie eine

gültige Weihe zu vollziehen sei, und dass man der Bischofswahl

regelmässig auch eine BischofsAveihe folgen liess. So

geAviss es in der Kirche niemals an Trägern des bischöflichen
Amtes gefehlt hat, so gewiss ist auch die Kontinuität der Weihe
eine historische Thatsache.

"Ist" diese Kontinuität notwendig Hat denn nicht der Herr
seine Avirksame Gegenwart der Gemeinschaft seiner Gläubigen
zugesichert? (Matth. 18, 20; 28, 20.) Wäre die Gemeinde des

Herrn nicht befähigt, den Episkopat neu aus sich zu erzeugen,
wenn etwa durch irgend ein nicht zu ahnendes Ereignis auf
einmal sämtliche Bischöfe vom Erdboden verschAvänden Ich
dürfte meinerseits diese Frage nicht, verneinen. Allein für uns
ist in kirchlichen Dingen nicht massgebend, Avas vielleicht sein

j könnte, sondern das, was in Wirklichkeit ist. Thatsache ist
aber, dass die Kirche von Anfang an die formelle Verleihung
apostolischer Sendung für nötig hielt. „Wie sollen sie predigen,
wenn sie nicht gesandt sind?" (Rom. 10, 15.) So gewiss die
„Apostel Wert ciarauf legten, Gesandte des Herrn zu sein,
/mussten sie auch darauf denken, ihren Gehülfen und Nach-
folgern die empfangenen Aufträge und Vollmachten zu über-

\ tragen. Dass das in der Form der Handauflegung geschah,
1 bezeugt die Schrift (Apg. 6, 6; IL Tim. 1, 6; I. Tim. 4, 14).
: Und so gewiss Titus und Timotheus die besondere Befugnis

erhalten hatten, unter Handauflegung Presbyter einzusetzen
(Tit. 1, 5 ff. ; I. Tim. 5, 22), so unanfechtbar scheint mir die

historische,Thatsache zu sein, dass die apostolische VollgeAvalt
auf die Nachfolger der Apostel überging, und dass es von der



— 23 —

apostolischen Zeit an Bischöfe gegeben hat. Daher ist mir
das Vorhandensein des Episkopats in der Kirche ein genügender,
Beweis dafür, dass sich die Kirche der Kontinuität in derj
Weihe rühmen darf. In ihren Bischöfen reichen sich diel

Träger der apostolischen Sendung die Hand bis hinauf zu
Christus, dem Haupte der Kirche.

Allein ich rede A^on der Kontinuität der Weihe in der
Kirche, nicht in der Nationalkirche. In der Nationalkirche
könnte diese Kontinuität ja freilich verloren gehen. Dass
dieser Fall zur Zeit der Reformation in der Kirche Englands
nicht eingetreten ist, bildet den Gegenstand besonderer
Verhandlungen, denen ich nicht vorgreifen darf. Allein ich berühre
einen Fall, der besonders die altkatholischen Gemeinschaften
angeht. Die ersten allgemeinen Konzilien schützten, wie
angegeben wurde, die Autonomie der organisierten Provinzialkirchen

namentlich dadurch, dass sie untersagten, für eine
fremde Provinz Bischöfe zu weihen. Ist dieses Verbot absolut
verbindlich, so sind die Altkatholiken Schismatiker, dann
nämlich hatte der holländische Episkopat kein Recht, für
Deutschland einen altkatholischen Bischof zu weihen. Allein
wir dürfen nicht übersehen, dass auch schon das zweite
allgemeine Konzil die Regel, in keine andere Diöcese
hinüberzugreifen, einschränkt. Im Gegensatz nämlich zu dieser Vor
schritt erklärt das Konzil: „Die Kirchen Gottes unter de:

barbarischen Völkern sollen nach der Weise regiert werden,!
die schon bei den Vätern herrschte !" Hefele (II, 17) bezieht\
— gewiss mit Recht — diese Ausnahme auf neugegründete
Kirchen unter Völkern, die nicht zum römischen Reiche gehörten.
Solche Kirchen bekamen ihre ersten Bischöfe selbstverständlich
von irgend einer Provinzialkirche und blieben dieser gegenüber

so lange in einem Abhängigkeitsverhältnis, bis sie zu
selbständigen Nationalkirchen erstarkt Avaren. Eine analoge
Ausnahme würde das Konzil Avohl auch gestattet haben in
Bezug auf Länder, in denen die Gläubigen vor die Alternative
gestellt Avurclen, entAveder offenkundigen Irrlehren zuzustimmen,
oder dann auf die Dienste der Bischöfe und Priester des eigenen
Landes zu Arerzichten l). Auf diese Weise kann es geschehen,

*) Quid igitur si noverit episcopus ecclesiam aliquam ministris necessariis et
catholicis destitutam videns, neque huic populo esse proprium episcopum, qui pres-
byteros et necessarios ministros ordinet; quidni, inquam, poterit, imo teneretur,



— 24 —

dass eine nationalkirchliche Gemeinschaft in der Weihe den
Zusammenhang mit der Hierarchie des eigenen Landes
aufgeben muss, um im Zusammenhang mit der katholischen
Kirche zu bleiben. Allein entscheidend ist, dass sie den
katholischen Episkopat besitzt. Ist dies der Fall, so hat sie
auch die Kontinuität in der Weihe, selbst Avenn sie erst gestern
zu eigener Organisation und selbständiger Existenz gelangt

urgente ecclesiae hujus necessitate, episcopalem suam auctoritatem et solicitudinem
ad earn ecclesiam seu populum extendere, ei necessarios ministros ordinando?
Quemadmodum parochus ob defectum propra parochi vel presbyteri potest, quin
et tenetur ultra limites propriae parochiae curam pastoralem alteri populo
impendere. Van Espen, Jus eccles. univers., torn. 1, pag. 440 (Magontiaci, 1791).
Die Frage wird bejaht und die Antwort mit vielen Beispielen aus der Zeit der
Kirchenväter belegt. Van Espen- zieht aus den von ihm erwähnten Beispielen den

Schluss: Omnes igitur hi aliique vigilantissimi episcopi persuasissimum sibi habe-

bant, officium episcopale ipsos obligare non tantum ad laborandum pro una
particular! ecclesia, cui in sua ordinatione fuere adstricti, sed quod hoc officium
universae ecclesiae deberent, ubi nécessitas vel charitas id juxta leges christianae
prudentiae exigeret. 1. e. p. 441. — Kaum ein Bischof der ersten Jahrhunderte
eiferte so sehr für die Unantastbarkeit der im Bischof repräsentierten Einheit und

Selbständigkeit der Einzelkirche, wie der hl. Cyprian. Und doch anerkannte auch

er, dass es Pflicht des katholischen Episkopates sei, sich der Gläubigen einer
Kirche anzunehmen, deren rechtmässig erwählter und geweihter Bischof die Pflichten
seines Amtes nicht erfüllte. Als Marcian, Bischof von Arles, zu den Novatianem
übergegangen war, schrieb Cyprian an seinen „Bruder" Stephan in Rom unter
Berufung auf Ezech. 34, 2 ff. : Cum ergo pastoribus talibus, per quos dominicae oves

negliguntur et pereunt, sie Dominus comminetur, quid nos aliud facere oportet,
frater carissime, quam colligendis et refovendis Christi ovibus exhibere diligentiam
plenam et curandis lapsorum vulnerihus paternae pietatis adhibere medicinam
Nam etsi pastores multi sumus, unum tarnen gregein pascinms et oves universas,
quas Christus sanguine suo et passione quaesivit, colligere et fovere debemus nee

pati supplices et dolentes fratres nostros crudeliter despici et superba quorumdam
praesumptione calcari. Ep. 68. Vergi. Langen, Geschichte der Rom. Kirche, I,
S. 316; Reinkens, Die Lehre des hl. Cyprian von der Einheit der Kirche, S. 36 f.;
45 ; 50 ff. — Es entspricht genau dieser schon dem heiligen Cyprian völlig
selbstverständlichen Anschauung, wenn Febronius in dem berühmten Werke De statu
ecclesiae et légitima potestate Romani Pontiflcis liber singularis ad reuniendos
dissidentes in religione Christianos compositus (Bellioni, 1765) auf Grund vieler
Thatsachen von den Bischöfen der alten Kirche sagt: Si quando periculum esset,
ne fides vel haeresi subverteretur, vel vexationibus destrueretur, nullus erat Epis-
coporum, qui non existimaret, suarum partium esse, ut manum admoveat et pro
quavis alia non minus quam pro propria sua dioecesi laboret. Dioeceses ad bonum
ordinem tempore pacis conservandum speetabant; fides autem res universalis erat,
quae cum oppugnaretur, universus orbis una tantum dioecesis et tota ecclesia unus

grex habebatur. (1. c. pag. 158 seqq.)



— 25 —

Avare. Dem Vorwurf, die Kontinuität in der Weihe verloren
zu haben, entzieht sich eine Nationalkirche, wie mir scheint,
gerade dadurch am besten, dass sie die Weihe als ein Gut

betrachtet, das sie mit der katholischen Kirche teilt, und dass

sie bei der Verleihung des Priestertums den Vorschriften der
katholischen Kirche treu bleibt. — —"~

Ähnlich verhält es sich mit der Kontinuität in der Lehre. H |

Auch in der Lehre darfeine Nationalkirche, sofern sie katholisch
bleiben will, keine Autonomie in Anspruch nehmen, — ich
meine keine Autonomie, die ihr die Befugnis gäbe, den Inhalt
der Glaubenslehre nach eigenem Gutdünken zu beschränken
oder zu erweitern. Massgebend ist für jede Einzelkirche wie
für die ganze katholische Kirche „der Glaube, der ein für
allemal den Geheiligten überliefert Avorden ist" (Jud. 3) ; denn
für jeden einzelnen und für alle insgesamt gilt des Herrn
Wort : „Einer ist euer Meister" (Matth. 23, 8), und „Christus
ist derselbe, gestern und heute und in Ewigkeit" (Hebr. 13, 8).
Selbst ein Engel des Himmels hätte kein Recht, uns ein
anderes Evangelium zu verkündigen, als uns die Apostel von
Anfang an ATerküncligt haben (Gal. 1, 8 ff.). Das wollen wir
ja auch sagen, wenn wir uns zu der alten Glaubensregel
bekennen : Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus ereditimi est ; hoc est etenim vere proprieque catholi-
cum. Und nur dann, wenn eine Nationalkirche den
ökumenischen Glauben der ökumenischen. Kirche bekennt, kann
sie die wahre Kontinuität in der Glaubenslehre besitzen.

Allein wir dürfen doch auch beachten, dass Jesus in den
letzten Tagen seines Lebens die Jünger vor der irrtümlichen
Meinung gewarnt hat, sie thäten genug, Avenn sie nur
sorgfältig darauf dächten, das geistige Gut, das sie vom Herrn
empfangen hatten, nicht zu verlieren (Luk. 19, 11 — 28;
Matth. 25, 14—30). Jeder Diener des Herrn empfängt eine
Mine, jeder so Adel wie der andere, denn jeder empfängt das
Ganze. Aber dieses Ganze erhält einen sehr verschiedenen
Wert, je nachdem der Empfänger sich Mühe giebt, es zu
verwerten. Unter den Dienern des Herrn dürfen Avir auch die
verschiedenen kirchlich organisierten christlichen Völker
verstehen. Würde ein Volk aus Furcht vor dem strengen Herrn
sich ciarauf beschränken, das empfangene geistige Gut intakt
zu bewahren, aber sich nicht Mühe geben, es auch in Umlauf



— 26 —

zu setzen und zum geistigen Besitztum vieler zu machen,
damit es sie mit religiösen und moralischen Kräften bereichere
und unter ihnen einen geistigen Wohlstand erzeuge, so wäre
ein solches Volk eben nicht besser als jener faule Knecht, der
seine Mine ins Schweisstuch legte und als unnütze Last mit
sich herumschleppte. Das Gut der Wahrheit, die uns in Christo
gegeben ist, setzen wir aber in Umlauf dadurch, dass wir die

Jugend gut unterrichten, die Predigt des göttlichen Wortes
nicht vernachlässigen, die theologische Wissenschaft in Ehren
halten und pflegen, für Verbreitung von Schriften sorgen,
aus denen die Glieder des Volkes je nach ihrer Fassungskraft

in der „gesunden Lehre" sich unterrichten können.
Aber ist das nicht gefährlich Wird infolge geistiger

Bewegung auf religiösem Gebiet das Volk nicht ganz oder doch
teilweise auf Abwege geraten und dadurch eben die Kontinuität
in der Glaubenslehre verlieren Diese Gefahr ist nicht
ausgeschlossen. Allein die Geschichte belehrt uns, dass die Gefahr,
auf Abwege zu geraten und die Kontinuität in der Lehre zu
verlieren, auch für einen internationalen kirchlichen Verband,
der so gross ist wie die päpstliche Kirche, vorhanden sein

kann, ja für einen solchen Verband grösser ist als für eine
Nationalkirche. Ich kann mir nicht denken, class eine Nationalkirche

eleu Mut gehabt hätte, das sog. Dogma von der im-
maculata coneeptio für die Gewissen der Gläubigen verbindlich
zu machen. Keine Nationalkirche Avürcle die Sätze des Syllabus
vom Jahr 1864 aufgestellt und die vatikanischen Dekrete vom
Jahr 1870 erlassen haben. Ich glaube nicht einmal, dass eine
Nationalkirche es gewagt hätte, an Sätze, Avie sie das Trienter
Konzil formuliert hat, das Anathema zu knüpfen. Eine Nationalkirche

Avird sich stets beAvusst bleiben, dass sie ewige Gedanken
nach menschlichem Vermögen in menschliche Worte kleidet,
keine Unfehlbarkeit in Anspruch nehmen darf und gegen
alle geduldig sein muss, die sich zum Dogma des Heilandes
bekennen, das da lautet : „Das ist das eAAuge Leben, dass die
Menschen dich erkennen, den alleinigen Avahren Gott, und den
du gesandt hast, Jesus Christus" (Joh. 17, 3). Bei solcher
Gesinnung Avird eine Nationalkirche wohl danach streben, in
ihrer Sprache für die ewige Wahrheit einen möglichst
zutreffenden und verständlichen Ausdruck zu finden, aber sie
Avird stets bereit sein, diesen Ausdruck zu verbessern oder



— 27 —

ganz aufzugeben, Avenu er sich als ungenügend erweist. Der
heilige Augustin ging so weit, es als etwas Selbstverständliches
zu erklären, dass bischöfliche Erlasse durch Synoden korrigiert
Averden dürften, die Beschlüsse der Provinzialsynoden der höhern
Autorität allgemeiner Konzilien unterlägen, die Beschlüsse
allgemeiner Konzilien aber durch nachfolgende allgemeine Konzilien
verbessert loerden mussten, sofern eine bisher verborgene Wahrheit
ans Licht trete. (Quis nesciat episcoporum litteras

per aliorum episcoporum graviorem auctoritatem doc-

tioremque prudentiam et per concilia licere reprehendi
et ipsa concilia, quae per singulas regiones vel proAuncias fiunt,
plenariorum conciliorum auctoritati, quae fiunt ex universo orbe
christiano, sine ullis ambagibus cedere, ipsaque plenaria saepe
priora posterioribus emendar!, cum aliquo experimento rerum
aperitur quod clausuni erat, et cognoscitur quocl latebat. De
bapt. contra Donat. 1. II, n. 4.) Bei solcher Gesinnung Avürde,
Avie mir scheint, eine Nationalkirche die Kontinuität in der
Lehre sogar dann beAvahren, wenn sie das Unglück gehabt
haben sollte, in einer doktrinellen Feststellung zu irren, Avie

ich auch einen Prediger der Kirche, der Gottes Wort Arerkünden
will, noch nicht als einen Ketzer bezeichnen möchte, wenn
seine Äusserungen einen falschen Sinn haben oder haben
könnten.

Zur Bewahrung der Kontinuität in der Glaubenslehre giebt
es aber meines Erachtens für eine Nationalkirche kein besseres
Mittel, als die liturgische Darstellung der Glaubenslehre. In
der durch das allgemeine Gebetbuch geregelten Liturgie bekennt
sich die Kirche bei jedem Gottesdienst zum Glauben der
apostolischen und ökumenischen Kirche, erneuert das Andenken
an die grossen Thatsachen des Heiles und vereinigt sich im
Geiste immer wieder mit dem Einzigen, der Worte des ewigen
Lebens hat, und mit allen, die zur Gemeinschaft seiner
Gläubigen gehören. Solange eine Nationalkirche ein katholisches
allgemeines Gebetbuch hat und gebraucht, beAvahrt und be-
thätigt sie auch die Kontinuität in der Glaubenslehre.

So vermag ich nicht einzusehen, dass ein gläubiger Christ
Grund haben könnte, sich vor der Nationalkirche zu fürchten.
Im Gegenteil Avird sich ein unterrichteter Christ mit dem
dritten allgemeinen Konzil voll froher ZuATersicht zur Autonomie
der Nationalkirchen bekennen, und dagegen protestieren, „dass

HiAM«-



— 28 —

sich unter dem Vorwand geistlicher Fürsorge weltliche Herrschsucht

einschleiche und uns unvermerkt die Freiheit genommen
wird, die uns um den Preis seines eigenen Blutes gewonnen
hat Jesus Christus, aller Menschen Befreier". Eine Nationalkirche

ist kein Pfahl im Leibe der Nation, kein Staat im
Staat, aber das Herz, welches das Blut, gesundes, religiöses und
sittliches Leben, in alle Glieder der nationalen Körperschaft
bringt. Dass das englische Volk ein so gesundes und kräftiges
ist, verdankt es seinem gesunden Herzen, seiner gesunden
nationalen Kirche. Und Aver, gleichviel sei er Abendländer
oder Morgenländer, an der Erbauung des nationalen Heiligtums
arbeitet, dient seinem Land und seinem Volke.

Eduard Herzog.


	Die Nationalkirche : ihre Kontinuität in der Weihe, Lehre und Autonomie

