
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 4 (1896)

Heft: 13

Artikel: Rundschreiben des ökumenischen Patriarchen und der heiligen Synode
des Patriarchats Konstantinopel an die Metropoliten und Bischöfe, den
Klerus und das ganze Volk des Patriarchats, als Antwort auf die
Encyklika des Papstes Leo XIII. über die Wiederverei...

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUNDSCHREIBEN
DES

ÖKUMENISCHEN PATRIARCHEN UND DER HEILIGEN SYNODE

DES PATRIARCHATS KONSTANTINOPEL

an die

Metropoliten und Bischöfe, den Klerus und das ganze Volk
des Patriarchats, als Antwort auf die Encyklika des Papstes

Leo XIII. über die Wiedervereinigung der Kirchen.

Gedenket eurer Führer, welche euch
verkündigt haben das Wort Gottes; betrachtet
den Ausgang ihres Wandels und ahmet ihren
Glauben nach.

Jesus Christus gestern und heute derselbe
und in Ewigkeit. Von vielartigen und fremden
Lehren lasset euch nicht irreleiten.

Hebr. 13, 7—9.

(1. Die Häresieen und Spaltungen in der Kirche müssen jede
fromme und rechtgläubige Seele mit Schmerz erfüllen. Dahin
gehört auch die durch die Selbstüberhebung der Bischöfe von
Rom und ihre daraus hervorgehenden ungesetzlichen und dem
Evangelium widersprechenden Neuerungen verschuldete Trennung

der ihnen folgenden abendländischen Völker von der Einheit

der orthodoxen und katholischen Kirche Christi. Und
damit nicht zufrieden, arbeiten die jeweiligen Päpste von Rom
auch auf jede Weise daran, auch die orthodoxe katholische
Kirche des Orients ihren Irrtümern zu unterwerfen.) *)

*) Die in gesetzten Abschnitte sind nur im Auszug wiedergegeben, da es

uns mit Rücksicht auf den Raum leider nicht möglich ist, das Ganze unverkürzt
zu geben. F. L.

Revue intern, de Théologie. Heft 13, 1896. 1



(2. Zu diesen Versuchen der Päpste gehört auch das
Rundschreiben, das der gegenwärtige Papst aus Veranlassung seines

Bischofsjubiläums im Juli des verflossenen Jahres an die Fürsten
und Völker der Erde erlassen hat, und worin er auch die
orthodoxe Kirche zur Vereinigung mit dem päpstlichen Throne
auffordert, d. h. zur Anerkennung des Papstes als obersten
Bischofs, höchsten geistlichen und weltlichen Herrschers über die
Gesamtkirche, einzigen Stellvertreters Christi auf Erden und
Spenders aller Gnade.)

3. Gewiss, jedes christliche Herz muss erfüllt sein von der
Sehnsucht nach der Wiedervereinigung der Kirchen, und
besonders ersehnt die gesamte orthodoxe Welt, vom wahrhaften
Geiste der Frömmigkeit beseelt in Übereinstimmung mit dem
göttlichen Ziele der Ordnung der Kirche unter dem
Gottmenschen, unserem Heiland Christus, in heissem Verlangen die
Wiedervereinigung der Kirchen in dem einen Kanon des Glaubens

und auf dem Grunde der apostolischen und von den Vätern
überlieferten Lehre, indem der Eckstein Jesus Christus selbst
ist. (Eph. 2, 20.) Darum betet sie auch immer in den öffentlichen

Gebeten zum Herrn für die Vereinigung der Zerstreuten
und für die Rückkehr der Verirrten auf den geraden Weg der
Wahrheit, der allein zum Leben aller führt, dem eingebornen
Sohne und Wort Gottes, unserm Herrn Jesus Christus. (Joh. 14,6.)
In Übereinstimmung mit dieser heiligen Sehnsucht ist unsere
orthodoxe Kirche Christi immer bereit, jeden Vorschlag einer
Wiedervereinigung anzunehmen, wenn nur der Bischof von Rom
ein für allemal die Reihe der vielen und mannigfaltigen in
seine Kirche eingeführten, dem Evangelium widersprechenden
Neuerungen ablegen würde, die auch die traurige Trennung der
Kirchen des Orients und Occidents hervorgerufen haben, und
auf den Boden der heiligen sieben ökumenischen Konzilien
zurückkehren würde, die, im heiligen Geiste versammelt aus den
Vertretern aller heiligen Kirchen Gottes zur Entscheidung der
rechten Lehre des Glaubens gegen die Häretiker, katholische
und immerwährende Autorität haben in der Kirche Christi.
Dies hat sie auch durch Schriften und Rundschreiben ohne
Unterlass der päpstlichen Kirche gezeigt, indem sie es klar und
entschieden aussprach, dass,' solange jene in ihren Neuerungen
verharre, die orthodoxe Kirche aber in den göttlichen und
apostolischen Überlieferungen und den Satzungen der neun ersten



— 3 —-

Jahrhunderte des Christentums, in denen die Kirchen des

Abendlandes in Übereinstimmung des Glaubens und in Einheit
mit den Kirchen des Morgenlandes waren, jedes Wort über
Wiedervereinigung eitel und leer ist. Wir haben deshalb bis
jetzt geschwiegen und von einer Berücksichtigung der
päpstlichen Encyklika abgesehen, da wir es für nutzlos hielten, in
die Ohren derer zu reden, die nicht hören. Nachdem aber nun
seit einiger Zeit die päpstliche Kirche, den Weg der Überredung
und der Untersuchung verlassend, zum allgemeinen Schrecken
und zur allgemeinen Verwirrung begann, dem Gewissen der
einfältigeren orthodoxen Christen Ärgernis zu geben durch
hinterlistige Arbeiter, die sich in Apostel Christi verstellen
(2 Kor. 12, 13), indem sie in den Orient Geistliche sandte im
Gewände und äussern Aussehen von orthodoxen Priestern und
verschiedene andere trügerische Mittel zur Erreichung ihrer
proselytistischen Zwecke ersann, so erlassen wir nach heiliger
Pflicht dieses Patriarchal- und Synodal-Rundschreiben, zum
Schutze des orthodoxen Glaubens und der Frömmigkeit, da wir
wohl wissen, dass „die Beschützung der wahrhaften Kanones
zwar jedem Guten als Pflicht obliegt, viel mehr aber denen,
die von der Vorsehung gewürdigt worden sind, die andern zu
leiten".1)

(4. Ohne wahrhafte Einheit im Glauben ist die ersehnte
Vereinigung der Kirchen unmöglich. Wenn nun Papst Leo XIII.
auf der einen Seite diese Wahrheit ausspricht, auf der andern
Seite aber verspricht, jede Kirche könne auch nach der
Vereinigung ihre besondern dogmatischen und kanonischen
Bestimmungen behalten, so ist dies ein Widerspruch, der die
Orientalen vielleicht sicher machen soll, aber erst recht
Bedenken erregt.)

5. Jedenfalls ist zur Ausführung des frommen Verlangens
nach der Wiedervereinigung der Kirchen zu allererst nötig,
dass ein gemeinsames Prinzip und eine gemeinsame Grundlage
bestimmt werde ; das kann aber keine andere sein, als die ¦

Lehre des Evangeliums und der sieben heiligen ökumenischen
Konzilien. Indem wir also auf diese Lehre zurückgreifen, die
den Kirchen des Orients und Occidents bis zur Trennung
gemeinsam war, so müssen wir mit redlichem Verlangen nach

*) Photius, epist. 3, 10.



Erkenntnis der Wahrheit untersuchen, was damals in ihrer
Vereinigung die eine, heilige, katholische und orthodoxe
apostolische Kirche Christi im Orient und Occident geglaubt hat,
und das müssen wir unversehrt und unverändert festhalten.
Alles aber, was in spätem Zeiten hinzugefügt oder
weggenommen wurde, das im Geiste der Frömmigkeit zurechtzusetzen,
hat jeder die heilige und unweigerliche Pflicht, wenn er
aufrichtig die Ehre Gottes mehr sucht als seine eigene Ehre,
indem er bedenkt, class, wenn er hochmütig in der Verdrehung
der Wahrheit beharrt, er sich eine schwere Verantwortlichkeit
zuzieht vor dem unbestechlichen Richterstuhle Christi. Wir
denken dabei keineswegs an Unterschiede in den liturgischen
Gebeten und Gesängen oder den priesterlichen Gewändern
und ähnlichen Dingen, die, auch wenn sie mannigfaltig sind,
wie von alters her, dem Wesen und der Einheit des Glaubens
keineswegs einen Eintrag thun, sondern an jene wesentlichen
Unterschiede, die sich auf die von Gott übergebenen Dogmen
des Glaubens und auf die von Gott gesetzte kanonische
Organisation der Verwaltung der Kirchen beziehen. „Wo der
Glaube nicht verletzt wird", sagt auch Photius, x) „und nicht
von einer allgemeinen und katholischen Bestimmung abgefallen
wird, wenn in solchen Dingen bei verschiedenen Völkern
verschiedene Gebräuche und Einrichtungen beobachtet werden,
so darf, wer richtig zu urteilen versteht, weder bestimmen,
dass die, welche dieselben beobachten, unrecht thun, noch dass

die, welche sie nicht annehmen, ungesetzlich handeln."

6. Zu dem heiligen Zwecke der Wiedervereinigung also
ist die orientalische orthodoxe und katholische Kirche bereit, wenn
sie vielleicht etwas verunstaltet haben oder nicht festgehalten
haben sollte, mit ganzer Seele alles anzunehmen, was vor dem
9. Jahrhundert die morgenländische und abendländische Kirche
einstimmig bekannte ; und wenn die Abendländer aus der Lehre
der heiligen Väter und der in Gott versammelten ökumenischen
Konzilien nachweisen, dass die damals orthodoxe römische Kirche
im Abendlande das Glaubensbekenntnis mit dem Zusatz las,
oder class sie sich des Ungesäuerten bediente, oder die Lehre
vom Fegfeuer, die Besprengung statt der Untertauchung bei
der Taufe, die unbefleckte Empfängnis der Immerjungfrau, die

l) Photius, epist. 3, 6.



Weltherrschaft oder die Unfehlbarkeit und absolute Herrschaft
des Bischofs von Rom annahm, dann haben wir nichts zu

sagen; wenn aber im Gegenteil klar gezeigt wird, wie auch
die Wahrheitsliebenden unter den Lateinern selbst zugestehen,
dass die orientalische und katholische Kirche Christi die von
alters her überlieferten Dogmen festhält, die damals im Orient
und Occident gemeinsam bekannt wurden, und dass die
abendländische Kirche sie durch verschiedene Neuerungen verunstaltet

hat, dann ist es selbst unmündigen Kindern klar, dass
der natürlichere Weg zur Wiedervereinigung die Rückkehr der
abendländischen Kirche zum alten Zustand in Dogma und
Verfassung ist ; denn der Glaube wird keineswegs durch Zeit oder
Umstände umgewandelt, sondern bleibt immer und überall
derselbe; denn „eira Leib und ein Geist," heisst es, „wie ihr auch
berufen seid in einer Hoffnung eurer Berufung; ein Herr, ein

Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da ist über
allen und durch alles und in euch allen". (Eph. 4, 4—6.)

(7. Lehre der katholischen Kirche der sieben ökumenischen
Konzilien ist es, dass der heilige Geist vom Vater ausgeht.
Das Abendland fing seit dem 9. Jahrhundert an, das
Glaubensbekenntnis durch Zusatz des Filioque zu verändern. Aber
Papst Leo XIII. wird ohne Zweifel wissen, class noch sein
orthodoxer gleichnamiger Vorgänger Leo III. den Zusatz
abwies und das Glaubensbekenntnis ohne denselben auf zwei
silberne Tafeln schreiben liess. v) Wenn trotzdem die römische
Kirche den Zusatz später offiziell In ihr Glaubensbekenntnis
aufgenommen hat, so hat sie sich eben einer Neuerung schuldig
gemacht gegenüber der orthodoxen Kirche des Orients, die
unwandelbar an der von den Vätern überkommenen
Überlieferung festhielt, gemäss der Mahnung des Apostels, 2 Tim. 1, 14.
1 Tim. 6, 20.)

(3. Die katholische Kirche der sieben ökumenischen
Konzilien taufte durch dreimaliges Untertauchen im Wasser, wie
dies auch für das Abendland noch die Baptisterien in den
altern Kirchen Italiens bezeugen. In späterer Zeit aber wurde
in der abendländischen Kirche die Besprengung und Begiessung
üblich, während die Kirche des Orients bei der alten
Überlieferung beharrte.)

') Vgl. Anastasius Bibliothecarius, Vita Leonis III. Photius, epist. 5, 3.



._ 6 —

(9. Die Kirche des Abendlandes wie des Morgenlandes
bediente sich während mehr als tausend Jahren bei der heil.
Eucharistie des gesäuerten Brotes; seither führte die
abendländische Kirche den Gebrauch des ungesäuerten ein.)

(10. Nach der Lehre der ökumenischen Kirche geschieht
die Konsekration der Abendmahlselemente durch den Segen
des Priesters nach der Anrufung des heiligen Geistes, wie dies
auch die alten kirchlichen Bücher von Rom und Gallien
bezeugen ; später nahm die abendländische Kirche die Lehre an,
dieselbe geschehe durch die Wiederholung der Einsetzungsworte.)

(11. Die alte und die morgenländische Kirche gab nach
dem Auftrage des Herrn: „Trinket alle daraus" (Matth. 26, 27),
allen auch Anteil an den Kelch; das Abendland entzog ihn
später den Laien.)

(12. Die alte Kirche und mit ihr noch die morgenländische
betet für die im Herrn Entschlafenen und ruft die Erbarmung
Gottes an zur Vergebung ihrer Sünden und für ihre Ruhe;
im Abendland verband sich mit der Lehre vom Fegfeuer seit
dem Mittelalter eine Menge irriger Lehren, von den
überflüssigen Verdiensten der Heiligen und ihrer Verteilung an die

Bedürftigen u. dgl.)
(13. Die alte und die morgenländische Kirche lehrt die

übernatürliche Menschwerdung des eingeborenen Sohnes und
Wortes Gottes aus dem heiligen Geiste und der Jungfrau Maria
als die allein unbefleckte ; die päpstliche Kirche hat vor kaum
40 Jahren die unbefleckte Empfängnis Marias zum Dogma
erhoben, eine der alten Kirche unbekannte und früher auch von
hervorragenden abendländischen Theologen bekämpfte Lehre.)

(14. Alle diese Unterschiede übergeht nun der Papst in
seiner Encyklika und stellt als die wichtigste und einzige
Ursache des Zwiespalts die Lehre über den Primat des römischen
Papstes hin. Wenn wir nun aber, nach seiner Aufforderung,
die Väter und die ökumenischen Konzilien der Kirche der neun
ersten Jahrhunderte darüber befragen, so lernen wir von diesen,
dass die ökumenische Kirche niemals den Papst als das oberste
und unfehlbare Haupt der gesamten Kirche betrachtet hat,
dass vielmehr jeder Bischof das Plaupt seiner einzelnen Kirche
ist, nur den Satzungen und Urteilen der Konzilien der Gesamtkirche

unterworfen, als den allein unfehlbaren, dass davon auch



— 7 —

der Bischof von Rom nicht ausgenommen ist, wie die Geschichte

zeigt, dass aber der alleinige ewige Herrscher und das
unsterbliche Plaupt der Kirche unser Herr Jesus Christus ist, der
seinen Jüngern vor seiner Himmelfahrt verheissen hat: „Sieh,
ich bleibe bei euch alle Tage bis an das Ende der Welt."
(Matth. 28, 20.) Die Stellung, die der Apostel Petrus im
Apostelkollegium einnahm, ist keineswegs die eines absoluten und
unfehlbaren Herrschers; sein römischer Episkopat ist wenigstens
ungewiss, somit auch die Nachfolge der Bischöfe von Rom in
demselben. Die Stelle Matth. 16, 18 wird von den Vätern nicht
im modern römischen Sinne von der Person des Petrus
genommen. Um so weniger kann nach Schrift und Tradition dem

angeblichen Nachfolger Petri eine Autorität über die ganze
Kirche eingeräumt werden, die Petrus selbst nicht in absoluter
Weise besass, sondern mit seinen Mitaposteln teilte.)

(15. Die alte Kirche räumte dem Bischof von Rom einen
Ehrenprimat ein, und die Väter ehrten ihn als primus inter
pares. Der 28. Kanon des 4. ökumenischen Konzils von
Chalcedon spricht es aus, dass dieser Ehrenprimat demselben als
dem Bischof der alten Reichshauptstadt zukomme; aus dieser
Erwägung weist dasselbe den gleichen Ehrenvorrang auch dem
Bischof der neuen Hauptstadt Konstantinopel an. Deshalb
haben aber alle andern Bischöfe die gleiche bischöfliche Würde,
und von einem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des

Papstes weiss kein kirchlicher Kanon und keiner der Väter
etwas.)

(16. Zur Zeit der ungeteilten katholischen Kirche
verwalteten die Bischöfe im Morgenlande und im Abendlande ihre
einzelnen Kirchen autonom ; die höhere Instanz für die Bischöfe
einer Provinz bildete die sich aus ihnen zusammensetzende
Provinzialsynode, nicht aber der Bischof von Rom. In wichtigen

Fragen aber, die durch die Autorität der ganzen Kirche
entschieden werden mussten, wurde ein allgemeines Konzil
berufen, dem allein die oberste Entscheidung in der Kirche
zukam und zukommt. Von monarchischen Rechten eines
Bischofs über die ganze Kirche wusste die ungeteilte Kirche
nichts: Wenn einzelne Bischöfe von Rom damals schon mit
unberechtigten Herrschergelüsten auftraten, so mussten sie
sich die Zurechtweisung ihrer Mitbischöfe gefallen lassen.)



— 8 —

(17. Die katholische Kirche des Morgenlandes im besondern
war in der Zeit der ökumenischen Konzilien nicht den Bischöfen
von Rom unterworfen und anerkannte keine dahingehenden
Ansprüche derselben. Nach der Mitte des 9. Jahrhunderts aber
war es das unberechtigte Sicheinmischen des Papstes Nikolaus L
und sein Bestreben, seine Oberhoheit über die Kirche von
Konstantinopel zur Geltung zu bringen, was die Spaltung der
Kirchen herbeiführte, während der grosse Patriarch Photius
nur die Rechte seiner Kirche verteidigte. Die ersten Keime
der absolutistischen Ansprüche des Papsttums liegen in den
Pseudoklementinen, ihre wirksamste Stütze fanden sie später
in der um die Zeit Nikolaus I. entstandenen gefälschten Sammlung

der pseudoisidorischen Dekretalen.)
18. Es schmerzt uns, diese Dinge wiederholen zu müssen,

insofern die päpstliche Kirche, obwohl sie nunmehr anerkennt,
dass jene Dekretalen unecht und gefälscht sind, auf die sich
diese übermässigen Ansprüche stützen, nicht nur hartnäckig
verschmäht, zu den Kanones und Bestimmungen der ökumenischen

Konzilien zurückzukehren, sondern auch noch am
Ausgang des 19. Jahrhunderts den bestehenden Riss erweitert hat,
dadurch, dass sie offiziell die Unfehlbarkeit des Bischofs von
Rom verkündigte, zum Staunen der christlichen Welt. Die
orthodoxe morgenländische und katholische Kirche Christi kennt
ausser dem wunderbar menschgewordenen Sohn und Wort
Gottes keinen andern Unfehlbaren auf Erden ; und der Apostel
Petrus selbst, dessen Nachfolger der Papst zu sein meint,
verleugnete dreimal den Herrn und wurde zweimal von dem

Apostel Paulus zurechtgewiesen, da er nicht recht wandle in der
Wahrheit des Evangeliums. Später unterschrieb der Papst
Liberius im 4. Jahrhundert ein arianisches Bekenntnis ; ebenso

billigte Zosimus im 5. Jahrhundert ein häretisches Bekenntnis,
das die Erbsünde leugnet; Vigilius wurde im 6. Jahrhundert
wegen Irrtümern im Glauben vom 5. Konzil verurteilt; und
Honorius verfiel im 7. Jahrhundert in die Häresie der Monothe-
leten und wurde vom 6. allgemeinen Konzil als Häretiker
verurteilt, und die folgenden Päpste bestätigten und anerkannten
das Urteil über ihn.

19. Indem die Völker des Abendlandes dies und dergleichen
Dinge vor Augen hatten und nach und nach auch durch die
Verbreitung derWissenschaften civilisiert wurden, begannen sie gegen



die Neuerungen zu protestieren und, wie es im 15. Jahrhundert
auf den Konzilien von Konstanz und Basel geschah, die Rückkehr

zu der kirchlichen Verfassung der ersten Jahrhunderte
zu verlangen, in welcher durch die göttliche Gnade geblieben
sind und immerdar treu beharren werden die orthodoxen
Kirchen im Orient und Norden Dasselbe haben im 17.
Jahrhundert auch die gelehrten gallikanischen Theologen gethan
und im 18. die Bischöfe in Deutschland ; in dem gegenwärtigen
Jahrhundert der Wissenschaft und Kritik aber erhob sich im
Jahre 1870 gemeinsam das christliche Gewissen in der Person
der hervorragenden Geistlichen und Theologen Deutschlands
wegen des vom vatikanischen Konzil verkündeten, eine Neuerung
darstellenden Dogmas von der Unfehlbarkeit der Päpste ; eine

Folge dieser Erhebung aber sind die organisierten besonderen
kirchlichen Gemeinschaften der Altkatholiken, die den Papismus
verwerfen und gänzlich unabhängig von ihm sind.

20. Vergeblich also verweist uns der Bischof von Rom
auf die Quellen, damit wir nachforschen, was unsere Vorväter
geglaubt haben und was uns die erste Zeit des Christentums
überliefert hat. In diesen Quellen finden wir Orthodoxe jenes
Alte und von Gott Anvertraute, woran wir uns bis heute
sorgfältig halten, nirgends aber die Neuerungen, welche spätere
Zeiten eiteln Sinnes im Abendlande hervorgebracht haben und
welche die päpstliche Kirche adoptiert hat und bis heute
festhält. Die orthodoxe morgenländische Kirche rühmt sich also
mit Recht in Christus, class sie die Kirche der sieben
ökumenischen Konzilien und der neun ersten Jahrhunderte des
Christentums ist, demgemäss die eine heilige katholische und
apostolische Kirche Christi, „die Säule und Stütze der Wahrheit"

(1 Tim. 3, 15); die jetzige römische Kirche aber ist die
Kirche der Neuerungen, der Fälschung der Schriften der
Kirchenväter und elei' falschen Auslegung der heiligen Schrift
und der Bestimmungen der heiligen Konzilien: deshalb wurde
und wird sie mit Grund und Recht verworfen, solange sie in
ihrem Irrtum bleibt; denn „besser ist ein löblicher Krieg," sagt
der hl. Gregorius von Nazianz, „als ein Friede, der von Gott
trennt".

21. So beschaffen sind, um es kurz zu sagen, die wichtigen
und willkürlichen Neuerungen der päpstlichen Kirche im Glauben
und in der Verfassung der Kirche, welche die päpstliche Ency-



— 10 —

klika offenbar absichtlich verschweigt. Diese Neuerungen, die
sich auf wesentliche Hauptstücke des Glaubens und der
Verfassung der Kirche beziehen und offenbar dem kirchlichen
Bestand der neun ersten Jahrhunderte widersprechen, machen die
ersehnte Vereinigung der Kirchen unmöglich ; und von unsäglicher

Trauer wird jedes fromme und orthodoxe Herz erfüllt,
wenn es sieht, wie die päpstliche Kirche hochmütig in
denselben verharrt und keineswegs beiträgt zu dem heiligen Ziele
der Wiedervereinigung durch Verwerfung dieser häretischen
Neuerungen und Rückkehr zu dem alten Stand der einen

heiligen katholischen und apostolischen Kirche Christi, von der
auch sie einst ein Teil war.

(22. Was der Papst den slavischen Völkern sagt, entspricht
ebenfalls nicht der geschichtlichen Wirklichkeit. Die Geschichte
lehrt, dass die Slavenapostel Cyrillus und Methodius nicht von
Rom, sondern von Konstantinopel ausgesandt wurden, und dass

ihrem Wirken Rom und die römisch gesinnten deutschen
Nachbarbischöfe mehr Hindernisse in den Weg legten, als die
zu bekehrenden Heidenvölker selbst. Denjenigen der von ihnen
bekehrten slavischen Völker aber, deren Unterwerfung dem
römischen Stuhl gelang, gereichte dies nicht zum Segen, und
die Entfernung der slavischen Kirchensprache und jeder Spur
des alten orthodoxen kirchlichen Lebens war die Folge.
Diejenigen slavischen Kirchen aber, welche treue Tochterkirchen
der orthodoxen morgenlänclischen Kirche blieben, wie besonders
die grosse und ruhmvolle Kirche von Russland, haben bewahrt
und werden bis zum Ende der Zeiten die Orthodoxie des

Glaubens bewahren, und stehen da als ruhmvolle Zeugnisse
der Freiheit in Christus.)

23. Da dies sich so verhält und von der Kirchengeschichte
unwidersprechlich bezeugt wird, so richten wir in pflichtge^
mässer Sorge das Wort an die Völker des Abendlandes, die
aus Unkenntnis der wahren und unbestechlichen Geschichte
der kirchlichen Verhältnisse sich im guten Glauben hinreissen
lassen, den unevangelischen und ungesetzlichen Neuerungen
des Papismus zu folgen, losgerissen und fern von der einen
heiligen katholischen und apostolischen orthodoxen Kirche
Christi, welche ist „ die Kirche des lebendigen Gottes, die
Säule und Stütze der Wahrheit" (1 Tim. 3, 15), in welcher
auch in Frömmigkeit und Orthodoxie des Glaubens ihre rühm-



— 11 —

vollen Vorfahren und Vorväter geglänzt haben, da sie neun
ganze Jahrhunderte hindurch treue und geehrte Glieder der
selben waren und den Dekreten der heiligen ökumenischen
Konzilien gehorsam folgten und mit ihnen übereinstimmten.

24. Christusliebende Völker der berühmten Länder des

Abendlandes! wir freuen uns auf der einen Seite im Hinblick
auf euch, weil ihr von Eifer für Christus beseelt seid in der
rechten Meinung, dass es „ohne den Glauben an Christus
unmöglich ist, Gott zu gefallen" (Hebr. 11, 6); auf der andern
Seite aber ist es jedem Wohldenkenden von selbst klar, dass

der heilbringende Glaube an Christus vollkommen in allem
rechtgläubig sein muss und übereinstimmend mit der heiligen
Schrift und den apostolischen Überlieferungen, auf welche sich
die Lehre der heiligen Väter und der sieben heiligen und in
Gott versammelten ökumenischen Konzilien gründet. Offenbar
ist es zudem, dass die katholische Kirche Gottes, die diesen

heilbringenden Glauben als einen einheitlichen und
unverfälschten und unversehrten in ihrem Schosse hält, wie er von
alters her überliefert und von den gotterfüllten Vätern unter
Anregung des heil. Geistes in den neun ersten Jahrhunderten
entfaltet und ausgeprägt wurde, dass diese für alle Zeiten die
eine und einheitliche ist und nicht vielfaltig und mit dem
Fortgang der Zeit sich mannigfaltig ändernd ; ebenso wie die
evangelischen Wahrheiten sich niemals einer Veränderung oder
einem Fortschritt in der Zeit unterziehen; denn „Jesus Christus
ist gestern und heute derselbe und in Ewigkeit" (Plebr. 13, 8).
Darum charakterisiert auch der im Kloster Lerinum in Gallien
mit der Milch der von den Vätern überlieferten Frömmigkeit
auferzogene hl. Vincentius sehr weise und orthodox die wahre
Katholicität des Glaubens und der Kirche mit den Worten :

„In der katholischen Kirche ist sehr dafür Sorge zu tragen,
dass wir das festhalten, was überall, was immer, was von allen
geglaubt worden ist. Denn das ist wahrhaft und im eigentlichen
Sinne katholisch, wie dies die Bedeutung und der Sinn des

Namens selbst anzeigt, der fast alles in umfassender Weise in
sich begreift. Das aber wird dann geschehen, wenn wir der
Allgemeinheit, dem Altertum, der Übereinstimmung folgen." *)

Aber wie zuvor gesagt, hat die abendländische Kirche seit dem

*) Vineentii Commonitorium, c. 3.



— 12 —

10. Jahrhundert mannigfaltige fremde und häretische Lehren
und Neuerungen in sich eingeführt durch den Papismus, und
so trennte und entfernte sie sich von der wahrhaften und
orthodoxen Kirche Christi. Wie notwendig aber eure Hinwendung
und Rückkehr zu den alten und unverfälschten Lehren der
Kirche zur Erlangung des in Christus erstrebten Pleiles ist, das
verstehet ihr leicht, wenn ihr die Ermahnung des Apostels
Paulus an die Thessalonicher verständig ins Auge fasst: „Also,
Brüder, stehet fest und haltet die Überlieferungen, welche ihr
gelehrt worden seid, sei es durch unser Wort oder unsern
Brief" (2 Thess. 2, 15); ferner was derselbe hl. Apostel an
die Galater schreibt : „Ich wundere mich, dass ihr so schnell
von dem, der euch berufen hat in der Gnade Christi, euch zu
einem andern Evangelium wendet, da es doch kein anderes
giebt; sondern es giebt einige, die euch verwirren und das

Evangelium Christi verkehren wollen" (Gal. 1, 6 f.). Aber wendet

euch ab von solchen Verkehrern des Evangeliums; „denn
solche dienen nicht unserm Herrn Jesus Christus, sondern ihrem
Bauch, und durch schöne und einschmeichelnde Reden täuschen
sie die Herzen der Arglosen" (Rom. 16, 18); und kehret
nunmehr zurück in den Schoss der einen heiligen katholischen
und apostolischen Kirche Gottes, welche besteht aus der
Gesamtheit der einzelnen heiligen Kirchen Gottes, die durch die
orthodoxe Welt hin wie von Gott gepflanzte Weinstöcke Ranken
treiben und unverbrüchlich in der Einheit des einen heilbringenden

Glaubens an Christus und im Bande des Friedens und
im Geiste miteinander vereinigt sind, damit ihr des in Christus
ersehnten Heiles teilhaftig werdet und damit so auch in euch
der über alles gepriesene und verherrlichte Name unseres
Herrn und Gottes und Heilandes Jesu Christi, der für das Heil
der Welt gelitten hat, verherrlicht werde.

25. Wir aber, die wir durch die Gnade und das
Wohlgefallen des allgütigen Gottes geehrte Glieder des Leibes Christi
sind, d. h. seiner einen heiligen katholischen und apostolischen
Kirche, wollen festhalten an der von den Vätern ererbten und
von den Aposteln überlieferten Frömmigkeit. Wir wollen alle
uns vor den falschen Aposteln hüten, die im Schafskleide zu
uns kommen und die Einfältigeren unter uns durch mannigfache
und trügerische Versprechungen anzulocken suchen, indem sie
a'les für recht halten und erlauben zum Zweck der Vereinigung,



— 13 —

wenn nur der Papst von Rom als oberster und unfehlbarer Herrscher

und absoluter Beherrscher der Gesamtkirche anerkannt
werde und als alleiniger Stellvertreter Christi auf Erden und Quelle
aller Gnade! Besonders aber wir, che wir durch Gottes Gnade
und Barmherzigkeit zu Bischöfen und Hirten und Lehrern der
heiligen Kirchen Gottes gesetzt sind, wollen „Sorge tragen für
uns und für die ganze Herde, in der uns der heilige Geist zu
Bischöfen gesetzt hat, die Kirche Gottes zu regieren, die er
durch sein Blut erworben hat" (Ap.-Gesch. 20, 28), da wir
Rechenschaft werden geben müssen. Darum wollen wir „
einander ermuntern und einer den andern erbauen" (1 Thess. 5, 11).

„Der Gott aller Gnade aber, der uns berufen hat zu seiner
ewigen Herrlichkeit in Christus Jesus, möge selbst uns vollenden,

stützen, kräftigen und fest begründen" (1 Petr. 5, 10), und
möge verleihen, dass erleuchtet Averden mit dem Lichte seiner
Gnade und der Erkenntnis der Wahrheit alle, die ausserhalb
und fern sind von dem einen heiligen katholischen und
orthodoxen Schafstall seiner vernünftigen Schafe. Ihm sei die Ehre
und die Kraft in alle Ewigkeit. Amen.

Konstantinopel, im August 1895.

Anthimos, Patriarch von Konstantinopel.
(Folgen die Namen von 12 Bischöfen, den Gliedern
der heil. Synode des Patriarchats Konstantinopel.)


	Rundschreiben des ökumenischen Patriarchen und der heiligen Synode des Patriarchats Konstantinopel an die Metropoliten und Bischöfe, den Klerus und das ganze Volk des Patriarchats, als Antwort auf die Encyklika des Papstes Leo XIII. über die Wiedervereinigung der Kirchen

