Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 11
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S 569

CORRESPONDANCES.

A Monsieur le Directeur de la Revue internationale
de Theéologie.

Monsieur le Dirvecteur,

Tout en remerciant le Rev., Dr Lias de la critique a
laquelle il soumet les résultats de mon amicale polémique avec
M. le chanoine Meyrick, tout en rendant hommage & son im-
partialité, je crois devoir ajouter de mon co6té quelques mots
d’explication 4 ce que j'ai dit, non certes pour recommencer une
polémique que je considére comme €épuisée, mais afin de pré-
ciser nos points de vue respectifs, chose que je crois utile pour
le résultat final auquel nous tendons tous. Je le fais avec
d’autant plus de plaisir que je commencerai par constater notre
similitude de wvues sur une question fort importante. Le
Rev. Lias, tout en affirmant la haute importance de 'Ecriture
- Sacrée, n'oublie pas la tradition de I’Eglise. Je sais d’ailleurs
qu’il n'est pas seul parmi les membres du savant clergé anglican
a étre de cet avis. :

Le Rev. Lias dit avec raison qu'aucun homme n'a le droit
d'ajouter ou de retrancher quoi que ce soit a la substance
de la foi transmise a 1'Eglise (no man has the right to add or
to diminish ought from its substance, n° 10 de la Revue,
P. 326). En cela nous ne différons certainement pas; méme
un concile cecuménique ne saurait le faire, ne saurait modifier
la substance de la foi, sans se mettre en contradiction avec
lui-méme ; c’est un truisme que personne ne songe a contester,
Pas meéme ceux qui de fait, comme les papistes en 1870, mo-
difient cette substance. Mais, il ne s’agit pas de meodifications



-

seulement; I’humanité se trouve parfois en présence de ques-
tions nouvelles, imprévues et demandant une solution. A qui
s’adresserait-elle le cas échéant, si cette solution n'était pas
donnée explicitement dans la doctrine chrétienne? Déja les cir-
constances l'ont plus d'une fois mise en demeure de se pro-
noncer; des circonstances analogues peuvent se présenter de
nouveau. L’Eglise cecuménique n’a certainement rien ajouté
ni rien enlevé a la substance de la doctrine révélée, en con-
damnant 'arianisme, ou l'eutychianisme, ou le monothélisme; il
est certain que, si I'Eglise réunie en concile cecuménique avait
condamné les décrets du concile du Vatican de 1870, elle n'au-
rait pas non plus modifié la doctrine enseignée dés le com-
mencement (taught from the beginning).

Jusque-1a nous sommes donc d’accord, M. Lias et moi; la
différence entre nos points de vue commence a se manifester
dans la question de.la continuité du don de l'infaillibilité doc-
trinale de I’Eglise (peut-étre n’est-ce qu'un malentendu ?). M. Lias
semble croire que I'Eglise n’est pas constamment (at any given
moment) douée de ce don; moi, je ne saurais admettre que
I'Eglise cecuménique (non telle ou telle Eglise autocéphale) puisse
jamais se trouver a court d’arguments, puisse ne pas savoir
si telle ou telle doctrine est fausse ou vraie, si elle est ou
n’est pas en contradiction avec la vérité révélée! Cela me
parait inadmissible. A certaines époques, 1'Eglise ne pourrait
donc plus parler infailliblement? les portes de l'enfer auraient
donc «prévalu sur elle»? Non; & mon avis, 'Eglise univer-
selle est toujours a4 méme d’enseigner d'une facon infaillible;
et en le faisant, elle continuera a affirmer la méme et ancienne
vérité dont elle a été la gardienne constante et fidele, de ce
qui a été «taught from the beginning », mais elle éclairera de
son antique lumiere les circonstances nouvelles ol se trouvera
'humanité; il n'y aura de nouveau que les conditions ol cette
lumiere se manifestera.

M. Lias admet que 'ancienne Eghse possédait ie droit et
la faculté de proclamer la vérité absolue léguée par le Sau-
veur, et maintenant elle ne laurait plus! Quand donc, a q_uel%e‘
occasion les aurait-elle perdus? Est-ce depuis 451 ou depuis
7872 M. Lias dit que, finalement (in the end), esprit du Christ
devra conduire son Eglise vers toute la vérité (all the truth).
Mais qui donc, dans cette hypothese, pourra dire a I’humanité:



— 571 —

Maintenant que I'Eglise du Christ a recouvré les anciens dons
qu'elle avait perdus pendant tant ou tant de siécles, vous serez
a4 méme de connaitre la vérité sur telle ou telle question qui
intéresse le monde! Cet homme-14 serait bien hardi!

Je ne comprends guére ce que veut dire M. Lias, en affir-
mant que la seule Eglise dont on puisse soutenir l'infaillibilité
est «le corps entier des croyants » (the whole body of believers)
depuis le temps des apotres jusqu'a nos jours. Cette infailli-
bilité-la me parait bien théorique, pour ne pas dire illusoire!
Comment arriverions-nous a consulter ce «corps entier des
croyants» en cas de nécessité? Je m'empresse d'ajouter, toute-
fois, que l'idée émise par I'honorable M. Lias sur l'unité de
I'Eglise des morts et des vivants, sur cette communauté des
existences et des intéréts m'est extrémement sympathique;
elle facilite la compréhension de la pridre pour les morts,
priere si chére aux orthodoxes d'Orient!

Chateau de Pavlovsk, 1/13 mai 1895. o
A. KIREEFF.




	Correspondances

