
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


569 —

CORRESPONDANCES.

A Monsieur le Directeur de la Revue internationale
de Théologie.

Monsieur le Directeur,
Tout en remerciant le Rev. Dr Lias de la critique à

laquelle il soumet les résultats de mon amicale polémique avec
M. le chanoine Meyrick, tout en rendant hommage à son
impartialité, je crois devoir ajouter de mon côté quelques mots
d'explication à ce que j'ai dit, non certes pour recommencer une
polémique que je considère comme épuisée, mais afin de
préciser nos points de vue respectifs, chose que je crois utile pour
le résultat final auquel nous tendons tous. Je le fais avec
d autant plus de plaisir que je commencerai par constater notre
similitude de vues sur une question fort importante. Le
Rev. Lias, tout en affirmant la haute importance de l'Ecriture
sacrée, n'oublie pas la tradition de l'Eglise. Je sais d'ailleurs
qu'il n'est pas seul parmi les membres du savant clergé anglican
à être de cet avis.

Le Rev. Lias dit avec raison qu'aucun homme n'a le droit
d'ajouter ou de retrancher quoi que ce soit à la substance
de la foi transmise à l'Eglise (no man has the right to add or
to diminish ought from its substance, n° 10 de la Revue,
p. 326). En cela nous ne différons certainement pas; même
un concile oecuménique ne saurait le faire, ne saurait modifier
la substance de la foi, sans se mettre en contradiction avec
lui-même ; c'est un truisme que personne ne songe à contester,
pas même ceux qui de fait, comme les papistes en 1870,
modifient cette substance. Mais, il ne s'agit pas de modifications



— 570- —

seulement; l'humanité se trouve parfois en présence de questions

nouvelles, imprévues et demandant une solution. A qui
s'adresserait-elle le cas échéant, si cette solution n'était pas
donnée explicitement dans la doctrine chrétienne Déjà les
circonstances l'ont plus d'une fois mise en demeure de se

prononcer; des circonstances analogues peuvent se présenter de

nouveau. L'Eglise oecuménique n'a certainement rien ajouté
ni rien enlevé à la substance de la doctrine révélée, en
condamnant l'arianisme, ou l'eutychianisme, ou le monothélisme ; il
est certain que, si l'Eglise réunie en concile œcuménique avait
condamné les décrets du concile du Vatican de 1870, elle n'aurait

pas non plus modifié la doctrine enseignée dès le
commencement (taught from the beginning).

Jusque-là nous sommes donc d'accord, M. Lias et moi; la
différence entre nos points de vue commence à se manifester
dans la question de la continuité du don de l'infaillibilité
doctrinale de l'Eglise (peut-être n'est-ce qu'un malentendu M. Lias
semble croire que l'Eglise n'est pas constamment (at any given
moment) douée de ce don; moi, je ne saurais admettre que

l'Eglise œcuménique (non telle ou telle Eglise autocéphale) puisse

jamais se trouver à court d'arguments, puisse ne pas savoir
si telle ou telle doctrine est fausse ou vraie, si elle est ou

n'est pas en contradiction avec la vérité révélée! Cela me

paraît inadmissible. A certaines époques, l'Eglise ne pourrait
donc plus parler infailliblement? les portes de l'enfer auraient
donc « prévalu sur elle » Non ; à mon avis, l'Eglise universelle

est toujours à même d'enseigner d'une façon infaillible;
et en le faisant, elle continuera à affirmer la même et ancienne

vérité dont elle a été la gardienne constante et fidèle, de ce

qui a été « taught from the beginning », mais elle éclairera de

son antique lumière les circonstances nouvelles où se trouvera
l'humanité ; il n'y aura de nouveau que les conditions où cette

lumière se manifestera.
M. Lias admet que l'ancienne Eglise possédait le droit et

la faculté de proclamer la vérité absolue léguée par le

Sauveur, et maintenant elle ne l'aurait plus Quand donc, à quelle

occasion les aurait-elle perdus? Est-ce depuis 451 ou depuis

787? M. Lias dit que, finalement (in the end), l'esprit du Christ

devra conduire son Eglise vers toute la vérité (all the truth).

Mais qui donc, dans cette hypothèse, pourra dire à l'humanité.



— 571 —

Maintenant que l'Eglise du Christ a recouvré les anciens dons

qu'elle avait perdus pendant tant ou tant de siècles, vous serez
à même de connaître la vérité sur telle ou telle question qui
intéresse le monde! Cet homme-là serait bien hardi!

Je ne comprends guère ce que veut dire M. Lias, en
affirmant que la seule Eglise dont on puisse soutenir l'infaillibilité
est « le corps entier des croyants » (the whole body of believers)
depuis le temps des apôtres jusqu'à nos jours. Cette
infaillibilité-là me paraît bien théorique, pour ne pas dire illusoire!
Comment arriverions-nous à consulter ce « corps entier des

croyants» en cas de nécessité? Je m'empresse d'ajouter, toutefois,

que l'idée émise par l'honorable M. Lias sur l'unité de

l'Eglise des morts et des vivants, sur cette communauté des

existences et des intérêts m'est extrêmement sympathique;
elle facilite la compréhension de la prière pour les morts,
prière si chère aux orthodoxes d'Orient!

Château de Pavlovsk, 1/13 mai 1895.

A. Kiréeff.


	Correspondances

