
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 553 —

VARIÉTÉS.

I. — Die griechisch-katholische Lehre vom Papste.

Einer der heftigsten Gegner Roms war im 15. Jahrhundert
unter den Griechen der Erzbischof Symeon von Thessalonich.
An vielen Stellen seiner Schriften bekämpft er leidenschaftlich,
zum Teil mit, zum Teil ohne Grund, die Abweichungen der
abendländischen Kirche von der orientalischen. In seiner
Erklärung des Symbolums redet er den Papst mit Sarkasmus an :

Christus sagt vom heiligen Geiste, er gehe vom Vater aus; du
sagst: auch vom Sohne. Wer von euch beiden mag das wohl
besser wissen Du massest dir die Autorität über alles an, die
nur Christus zukömmt, während Petrus den Cornelius seinen
Mitknecht nannte, mit Jakobus und den übrigen gemeinsam
beriet. Auch die früheren römischen Bischöfe zur Zeit der
Synoden (d. h. der alten ökumenischen Konzilien) unterwarfen
sich der Übereinstimmung der Kirchen. Du aber gehst gegen
das Symbolum an, taufst die Kinder ohne Firmung und
Kommunion u. s. w. In seinem grossen „Dialog gegen die Häresien"

beschuldigt er den Papst, dass er Gott gleich sein wolle,
sich stolz über die Brüder erhebe, nicht auf dem Stuhl Petri,
sondern auf den Wolken und noch höher sitzen wolle (c. 29).
Einen schärferen Bekämpfer des Papsttums kann man sich also
nicht denken. Aber von einer definitiven und unbedingten
Verwerfung der römischen Kirche ist bei ihm so wenig wie bei
einem anderen Orientalen die Rede.

„Wir brauchen, führt er c. 23 aus, den Lateinern nicht
zu widersprechen, dass der Bischof von Rom der erste sei, noch
schädigt das die Kirche. Wenn sie zeigen, dass er im Glauben



— 554 —

des Petrus und der Nachfolger des Petrus steht, dann soll er
alles haben, was Petrus hatte, und der erste sein, und die Spitze
und das Haupt aller, und der erste Bischof. Denn das wurde
auch über die früheren Patriarchen von Rom geschrieben, und
apostolisch ist dieser Stuhl, und der rechtgläubige Bischof
desselben wird Nachfolger Petri genannt, und kein Rechtgläubiger
wird dem widersprechen. Denn auch das zweite (allgemeine)
Konzil, welches dem von Konstantinopel die gleichen Rechte
erteilte, nannte den von Rom den ersten, und den von Kon-
stantinopel den gleich berechtigten, aber den zweiten nach
jenem. Das vierte allgemeine Konzil urteilt, indem es denselben
Kanon wiederholt, gleiches über die Rechte der Bischöfe von
Rom und Konstantinopel. Leo selbst, der den Brief an das

Konzil schrieb, nennen die Väter des Konzils apostolisch und

sagen, dass sie seine Worte wie die des Petrus aufnähmen, und
erklären seinen Brief für eine Säule der Orthodoxie. Die Väter
des sechsten und siebenten Konzils und die übrigen nennen
ihn den apostolischen Stuhl. Wir vernichten die Feststellungen
der Väter nicht. Wenn der Bischof von Rom nur ein
Nachfolger der Orthodoxie des Silvester und des Agatho, des Leo
und des Liberius, des Martinus und des Gregor ist, werden wir
ihn apostolisch und den ersten aller Bischöfe nennen und
werden ihm Gehorsam leisten, nicht bloss wie dem Petrus,
sondern wie dem Erlöser selbst. Wenn er- aber jenen Heiligen
nicht im Glauben folgt, folgt er ihnen auch nicht auf dem

Stuhle. Und nicht bloss ist er dann nicht apostolisch, nicht
der erste und der Vater, sondern auch ein Feind, Verwüster
und Gegner der Apostel." Bei einer Unterredung, erzählt dann

der Verfasser, habe er einem Lateiner gesagt: „Den Papst
verwerfen wir durchaus nicht, und stehen nicht ausser seiner
Gemeinschaft, wir sind vielmehr eins mit ihm wie auch mit Christus

und halten ihn für einen Vater und Hirten. Als er frag, wie

das möglich sei, da wir doch den Papst für einen Häretiker
erklärten, antwortete ich ihm, dass wir mit dem Papst Petrus,

Linus, Klemens, Stephanus, Hippolytus, Silvester, Innocenz,

Leo, Agapet, Martin, Agatho und ähnlichen Päpsten und
Patriarchen unlösbare Gemeinschaft und Einheit in Christus hätten,
und nichts uns von diesen trennen werde Seitdem die Neuerung

in dem Symbolum aufgekommen, finden wir keinen Papst,

Apostolischen und Vater mehr, indem die jetzigen Päpste nicht



— 555 -
mehr mit dem Glauben und Bekenntnis des Petrus
übereinstimmen, sondern mit seiner Verleugnung. Und wie der Christus
verleugnende Petrus nicht Petrus, Apostel und der Erste ist,
so ist auch der Papst nicht Papst, der den Glauben Petri nicht
besitzt, welchen dieser durch ein dreifaches Bekenntnis nach
seiner Verleugnung wieder besiegelte."

Wie der Erzbischof Symeon, urteilen alle orthodoxen Orientalen

über das Papsttum. Hierin offenbart sich eben der Gegensatz

zu dem Ultramontanismus einerseits und zu dem
Protestantismus anderseits. Wie eifrig die Söhne der alten griechischen
Kirche in der Bekämpfung des heutigen Papsttums sein mögen,
sie vergessen darüber die grossartige, weltumspannende Idee
des Katholizismus nicht. Sie bleiben der von Ignatius von An-
tiochien seit dem Beginne des zweiten Jahrhunderts ererbten
Lehre treu, dass es Eine von Christus gewollte und unter dem
Einfluss des heiligen Geistes organisierte katholische Kirche
giebt, nicht statt derselben eine Unzahl gleich berechtigter, sich
gegenseitig widersprechender Sekten, unter denen jede von der
anderen sagen kann:

In bunten Bildern wenig Klarheit,
Viel Irrtum und ein Fünkchen Wahrheit,
So wird der beste Trank gebraut,
Der alle Welt erquickt und auferbaut.

J. Langen in Bonn.

II. — Professor Ph. P. Papadopulos über die Stellung
der russischen und griechischen Kirche zu den

Altkatholiken. *)

Das officielle Organ des Metropoliten Germanos Kalligas von
Athen, ïsqoç 2vvâsG[iog, veröffentlichte eine Reihe von Artikeln,
in welchen diejenigen Theologen der orthodoxen morgenländischen

Kirche, welche sich am internationalen Altkatholiken-
kongress in Luzern beteiligt hatten, oder sich noch nachher

') Auszug aus der Broschüre: 'H xaxd xrjg PmGGixrfi xai 'EXXrjVixrjg

isqaqxlag xal d-soXoyiag avxi%qiGxiavixij xov /.irjxqouoXixixov óqydvov
diaßoXrj sv xm naXaioxad-oXixq) Çrjxrjuaxi sXsy%ofisvr) virò <P. II.
HanaâoTxovXov, xad-rjyrjxov. 'Ev 'A&rjvaic, BaGiXixòv xvuoyqagisXov
N. r. lyyXsOrj, 1895.



— 556 —

günstig über denselben und über die Aussicht zu einer Union
geäussert hatten, gleichsam als Verräter an der Orthodoxie
behandelt und auf das heftigste angegriffen wurden.

Auf was kann sich diese Anklage stützen? Schon die
Persönlichkeit der in Betracht kommenden hochangesehenen
Männer lässt dieselbe von vornherein als sehr fragwürdig
erscheinen. Der zunächst und hauptsächlich Angegriffene, der
hochwürdigste Herr Erzbischof Nikephoros Kalogeras von Patras,
ist ein in und ausserhalb Griechenland bekannter Mann, der
sich durch seine mehr als zwanzigjährige Lehrthätigkeit an
der theologischen Fakultät der Universität Athen und durch
seine kirchliche Wirksamkeit um die orthodoxe Kirche
hochverdient gemacht hat, und dessen theologische Werke auch
von den abendländischen Gelehrten geschätzt werden. Nie
wurde zuvor eine Anklage oder ein Tadel gegen ihn gehört,
im Gegenteil wurde er immer geehrt und gerühmt wegen seiner

gründlichen Kenntnis der theologischen Wissenschaft und seiner

begeisterten Hingabe an die orthodoxe griechische Kirche. —
Die Männer aus der russischen Kirche aber, welche am
Luzerner Kongress teilnahmen, Janyschew, Wassilieff, Maltzew,
Kirejew, gehören unter die hervorragendsten Glieder
derselben. Und es ist überhaupt bekannt, wie vorsichtig und

streng die russischen Kleriker und Theologen im allgemeinen
in Fragen der Orthodoxie sind. War es nun möglich, dass

diese Männer, anerkanntermassen auserwählte Kämpfer der
orthodoxen Theologie und Kirche, in Luzern hätten Thesen

billigen sollen, welche der Orthodoxie widerstreiten Und wenn
sie solches gethan hätten, wären sie dann nicht von der
heiligen Synode Russlands zu strenger Rechenschaft gezogen
worden, statt dass diese ihre Thätigkeit billigte und dieselben
Vertreter abermals nach zwei Jahren zu dem nächsten
Kongresse nach Rotterdam entsandte, wo Herr Protopresbyter
Janyschew die Versammlung im Namen und Auftrag des Metropoliten
von St. Petersburg begrüsste? Vielmehr wundert man sich in
St. Petersburg, wie dies aus Äusserungen aus jüngster Zeit

hervorgeht, über .das geringe Interesse, -das die Griechen im

allgemeinen der Frage entgegenbringen.
Vollends zeigt aber das -Studium des Kongressprotokolls,

wie die Anklage jeder Begründung entbehrt. Gleich in der

Eröffnungsrede erklärte der Kongresspräsident Regierungsrat



— 557 —

Philippi, dass diese Kongresse als freie Vereinigungen weder
die Kompetenz noch die Bestimmung haben, dogmatische Fragen
zu lösen, und gab unter lebhaftem Beifall der Versammlung
die Erklärung ab : „Uns fehlt auch die Lust, an dem Dogma,
wie es die alte Kirche überlieferte, irgend zu rütteln." Diese
Worte zeigen doch gewiss Liebe und Hingabe an die alte
ökumenische Kirche und ihre Lehre, an welcher die orthodoxe
Kirche des Orients festhält. Das spricht auch die erste
Luzerner These aus, von der die gegnerischen Artikel kein Wort
sagen. Der altkatholische Bischof Reinkens, der über diese
These referierte, betonte auch ausdrücklich, dass diese These
nichts Neues sagen, sondern nur wieder einmal öffentlich auf
den von den Altkatholiken von Anfang an festgehaltenen
Standpunkt hinweisen wolle, damit alle erkennen, dass die
Altkatholiken fest auf dem Boden der alten ökumenischen und
ungeteilten Kirche stehen.

Damit stimmt es überein, dass die Altkatholiken im Protest
gegen die neuen römischen Dogmen und in den von ihnen
eingeführten Reformen mit der orthodoxen orientalischen Kirche
harmonieren. Und trotzdem sollen sie nun auf einmal nach
den von dem Professor Zikos Rhosis verfassten Artikeln unter
dem Scheine der Übereinstimmung mit den orthodoxen Orientalen

nichts anderes als versteckte Anhänger des anglikanischen

Protestantismus sein, zu dem sie auch die Orientalen
durch hinterlistige Machinationen herüberziehen wollen, und
dies alles, seit nicht Z. Rhosis, der seinerzeit den Bonner
Unionskonferenzen beigewohnt hatte, auch wieder als Vertreter
der Griechen nach Luzern abgesandt worden war, sondern
statt seiner der dort mit so grosser Auszeichnung aufgenommene

Erzbischof von Patras. Den Abfall der Altkatholiken
von der ökumenisch-katholischen Orthodoxie will er aus der
2. Luzerner These nachweisen, welche folgendermassen lautet :

„Verbindlich für den Christen ist die Lehre Christi, nicht
theologische oder sogenannte fromme Meinungen. Als Lehre Christi
aber, also als christliches Dogma nehmen wir an, was als solches
durch die allgemeine, beständige und einstimmige Überlieferung der
christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist, in Übereinstimmung
mit dem Schreiben der altkatholisehen Bisehöfe von Holland, Deutschland

und der Schweiz, datiert Utrecht den 24. September 1889."



— 558 —

Diese These deutet er in absurder Weise um, indem er
behauptet, unter den Einzelkirchen, deren beständige und
einstimmige Tradition zur Erhärtung der Katholicität eines Dogmas
verlangt wird, verstehen die Altkatholiken überhaupt alle
möglichen existierenden Kirchengemeinschaften und wollen nur
jenes Minimum als Dogma festhalten, das allenfalls allen noch
gemeinsam sei; während doch aus dem offiziellen Protokoll
selbst hervorgeht, dass unter den besagten Einzelkirchen die
wirklich katholischen, auf dem Boden der alten ökumenischen
Kirche stehenden Kirchen der einzelnen Länder verstanden
sind, wie Professor Michaud in seinem Referat über die These

eingehend darlegte, dass dieselbe nichts anderes besagen wolle,
als das von Vincenz von Lerin aufgestellte Kriterium der

Katholicität, in vollkommener Übereinstimmung mit der
Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe von Holland,
Deutschland und der Schweiz vom 24. September 1889.

So konnte S. Exe. General Kirejew in Luzern in
Übereinstimmung mit den andern Vertretern der russischen Kirche
erklären, dass ihm auf dem dogmatischen Gebiete kein
wirkliches Hindernis der Wiedervereinigung mehr bekannt sei, und
die dogmatische Lehre sei doch das Wichtigste, die necessaria,
in denen die unitas vorhanden sein müsse; so sei man schon

auf dem besten Wege, der sicher zum ersehnten Ziele führen
müsse.

Glücklich und dreimal glücklich die Schwesterkirche in

Russland, die solche wahrhaft evangelische Arbeiter hat, welche
unermüdlich den Weg der Rückkehr zur alten Glaubenseinheit
•ebnen, die Satzungen der alten Liebe erneuern, und den durch
die Zeit hinfällig gewordenen Frieden der Väter zurückzuführen
sich bestreben.

Möchte nicht in der griechischen Kirche ein entgegengesetzter

Geist zur offiziellen Herrschaft kommen.

Anmerkung der Redaktion. Die Altkatholiken und ihre

Freunde im orthodoxen Orient werden Herrn Professor Papa-

dopulos dankbar sein für seine entschiedene Widerlegung der

groben Irrtümer, welche Herr Z. Rhosis über den Altkatholizismus

in Athen zu verbreiten für gut findet. Wir können uns

.nur vorstellen, dass die Angriffe des letztern auf einer vol.-



— 559 —

ligen Unkenntnis des Altkatholizismus und der altkatholischen
theologischen Litteratur beruhen. Mögen nach dem
Beispiele des Herrn Professor Papaclopulos und unserer andern
hochgeschätzten Freunde in Griechenland und Russland auch
recht zahlreiche weitere Theologen dieser Länder sich veranlasst

finden, den Altkatholizismus aus seinen offiziellen
Katechismen und aus seiner theologischen Litteratur kennen zu
lernen, und die auf Unkenntnis beruhenden Vorurteile, welche
¦am meisten der von uns und von den ersten Theologen des

orthodoxen Orients so sehr ersehnten Union bei manchen noch
entgegenstehen, während wir doch auf ganz demselben
prinzipiellen Standpunkte stehen, werden schwinden.*j

*) Seit dem Erscheinen der Broschüre von Prof. Papadopulos hat der Gegner
-wieder eine Reihe von Artikeln dagegen in dem genannten Blatte veröffentlicht.
Da er nichts Neues beibringt und sich nicht veranlasst gefunden hat, seine Kenntnis

des Altkatholizismus und der altkatholischen Theologie zu erweitern, sondern

lediglich fortfährt, die Luzerner These nach der von ihm derselben untergeschobenen

Meinung zu misshandeln, so können wir es diesem ebenso unmotivierten als

¦unwissenschaftlichen Angriff gegenüber bei dem oben Gesagten bewenden lassen.

III. — Rome et l'Inquisition.
Dans la Revue catholique des Revues des deux mondes

(janvier 1895, p. 56), M. Ph. Mazoyer reproche à M. Ferrerò
d'avoir accepté sur la cruauté du moyen âge certaines
affirmations, « avec une facilité qu'on ne s'attendait pas à rencontrer

nous ne dirons pas chez un savant, mais chez un écrivain
impartial». Il ajoute: «M. Ferrerò a beau citer l'Histoire de

l'Inquisition du moyen âge de Léo ; on est revenu depuis
longtemps de ces terribles histoires » Donc, d'après M. Ph. M., on
blesse la science et l'impartialité lorsqu'on affirme la barbarie
de l'inquisition du moyen âge.

Nous n'avons pas à faire le procès de l'inquisition, qui est
fait depuis longtemps et d'une manière irrévocable. Nous nous
"bornerons à citer quelques documents nouvellement publiés,
qui démontrent, les uns, combien l'inquisition a été cruelle,
les autres,-combien les théologiens romains, même sous Léon
XIII, sont heureux d'applaudir à cette cruauté et fiers d'affirmer

ce que M. Ph. M. cherche à cacher.



— 560 —

M. Ph. Mazoyer ignore-t-il les lettres écrites en 1305 par
l'inquisiteur Geoffroi d'Ablis, lettres publiées par M. Hauréau
dans Bernard Délicieux et l'Inquisition albigeoise ')., et dans
lesquelles il est dit qu'il faut faire la chasse aux hérétiques, à

ces bêtes horribles et cruelles, et les exterminer sans pitié (his
horrendis bestiis ad extirpationem tam crudelium bestiarum)?
M. Hauréau qualifie avec raison ces ordres « d'atroce rigueur
(p. 132)», et il raconte que, lorsque les cardinaux, envoyés par
Clément V à Carcassone en 1306, visitèrent la prison de

l'évêque d'Albi, ils y trouvèrent « des malheureux enchaînés en
des cellules étroites, sans air, sans lumière, attendant depuis
cinq ans et plus leur jugement». Parmi les emmurés que les
cardinaux virent, était un Raymond Lemaistre, qui ne quitta
son cachot qu'en 1322, et pour être brûlé (p. 134).

La Revue des Revues du 1er mars 1895 (p. 394—401) a.

publié un article de M. S. Veyrac sur les tortures et les
supplices de l'inquisition, avec le dessin des instruments employés
dans ces tortures, instruments qui sont encore à Nuremberg et

ailleurs. Le tout est d'une authenticité absolument inattaquable.
Or c'est à faire frémir: écorchement, suspension, dislocation
des membres et écartèlement, empalement, supplices du bûcher,
de la Vierge de fer, de la planche, de la roue, de la poulie,
du fouet, de l'huile bouillante, du plomb fondu, du rôtissage,
de la cale, de la sellette garnie de pointes, etc., rien n'était
oublié. « Le plus souvent on employait une planche tranchante
sur laquelle on faisait asseoir le patient jambe de ci, jambe
delà; un poids extrêmement pesant était attaché à chaque pied,

et le patient était abandonné dans cette position jusqu'à ce que

la pesanteur du corps le coupât en deux sur l'arête vive de

la planche Dans l'écartèlement, les quatre membres du

condamné étaient liés à quatre cordes, à l'extrémité de

chacune desquelles on attachait un fort cheval ; à un signal donné,

les palefreniers fouettaient leurs chevaux, qui tiraient tous les

quatre en sens contraire Autre supplice. On liait étroitement

le patient sur le lit de torture, de façon que les cordes

pénétrassent dans la chair. Puis on lui couvrait le visage d'une

étoffe très fine qu'on enfonçait dans la gorge et les narines.

Cette étoffe était alors humectée d'eau qui gonflait le tissu et

') Paris, Hachette, 1877; p. 192 et suiv.



— 561 —

déterminait une suffocation partielle. Dans les efforts désespérés

qu'il faisait pour respirer, le patient distendait tous ses
muscles et l'exécuteur resserrait d'autant les liens qui
finissaient par déchirer les chairs A Nuremberg, il existait une
épouvantable machine nommée la Vierge de fer (fig. 5). Le
Tsupplicié y était enfermé, puis on refermait les portes, et il
était littéralement empalé par les mille pointes aiguës qui lui
déchiraient les chairs. Les portes, une fois closes, ne se
rouvraient que pour retirer son corps décomposé, après une agonie

qui durait parfois plusieurs jours (p. 397—399). »

On connaît les reproches adressés dans la Civ. cattolica, en
1891, par le jésuite Giuseppe Brunengo, à l'historien Cantù,
qui s'était permis de ne pas approuver l'inquisition dans son
Histoire universelle (Voir le Deutscher Merkur du 6 avril 1895,

p. 105—107. —Voir aussi le numéro du 11 mars 1893, p. 73—74).
Le Katholik de Berne, du 13 avril 1895 (p. 119), a publié

quelques chiffres de victimes de l'inquisition espagnole, d'après
la copie faite à la chancellerie même de l'Inquisition, à Seville,
en 1810, par le capitaine lucernois, Gaspard Schumacher. Je
citerai textuellement: «In Sevilla hatte nämlich der spanische
Grossinquisitor seine Residenz. Von 1481 bis 1788 hatten
fünfzehn Grossinquisitoren regiert, so dass also die Herrschaft eines
dieser Würdenträger durchschnittlich ungefähr 20 Jahre dauerte.
Torquemada ist der erste in dieser Reihenfolge. Er regierte 1481
bis 1498. Unter ihm wurden 10,220 Personen lebendig
verbrannt, 3804 zuerst (mit der sogenannten spanischen Cravatte)
erwürgt und dann verbrannt, 6846 nur in effigie oder nach
dem natürlichen Tode verbrannt, 4937 zum Galgen verurteilt,
25,460 im Kerker hingerichtet oder durch Tortur und dergleichen

ums Leben gebracht, 4768 zur Galeere und 57,966 zu
Gefängnis und Busskleidern verurteilt. Im ganzen hat Thomas
Torquemada 114,031 Personen verurteilt. So erfolgreich wirkten
die folgenden Grossinquisitoren nicht. Während der drei
Jahrhunderte wurden nämlich nach dem von Schumacher eingesehenen

und kopierten Verzeichnis in Spanien bloss 34,728
Personen lebendig verbrannt, 13,714 erwürgt und verbrannt,
19,079 im Bildnis verbrannt, 17,529 gehängt, 65,164 im Kerker
ums Leben gebracht, 23,138 zur Galeere, 167,669 zu Gefängnis
und Busskleidern verurteilt. Während 300 Jahren wurden
demnach in Spanien nur 341,021 Personen von der Inquisition



— 562 —

verurteilt, was in einem Jahr nicht viel mehr als 1100 von der
Inquisition Geächtete ausmacht. »

Dans son numéro du 6 avril 1895 (p. 105—108), le Katholik

a analysé aussi le protocole, publié en 1894 à Barcelone,
du supplice du prêtre Pierre Fernandez, gardien (thesaurarius)
de la cathédrale de Cordoue, supplice auquel il a été condamné

par l'inquisition le 28 février 1404. Au sujet de ce protocole,
la Revue romaine (Analecta ecclesiastica) — Revue approuvée
et bénie par le pape — a publié, clans sa livraison de janvier
1895 (p. 29—32), un article rédigé par un qualificateur du St-

Office, le Père Pius a Langonio (Pie de Langogne). Ce Père,
avec un ton grossier et fanfaron, glorifie l'Inquisition et ses

tortures; il appelle fils des ténèbres ceux qui condamnent
cette « intolérance » ; il appelle « flammes bénies » les flammes
des bûchers ; il proclame « illustre et vénérable » la mémoire
de Torquemada. Voici ses propres paroles :

« Non deessent certe, e filiis tenebrarum quamplures qui,
si suprascriptam perlegerent sententiam, torvis oculis, crepan-
tibus buccis, dilatatisque naribus, contra sic dictam medii aevi
intoleraiitiam debaccharentur. Quanti vero facienda sint istius-
modi stolida dicteria lectoribus nostris indigitare prorsus super-
vacaneum foret. Satius erit, contra Llorente, famigeratum
Inquisitionis hispanicae historicum vel potius histrionem, alios-

que scriptores qui ex ipsius cacabo pultem suam hauserant,
unum heic adnotare, quod scilicet ex praefato documento

pienissime in comperto ponitur catholicos historicos minime

sommasse, minime fuisse mentitos quando asserebant plures
exstitisse illius temporis Christifideles qui, a fide apostatae,
clam judaismo nomen dabant et operositatem, dum exterius
veste Christiana imo sacerdotali larvati incedere prosequebantur.
Iure igitur merito contra istiusmodi sj'cophantes lex ecclesiastica

lexque civilis unitis Adribus decertarunt ne scilicet, sub

specie ovis, lupi ovile infestarent. Si lupi sint, inter lupos re-

maneant; si vero ovina pelle praeinduti oves vorare tentent,
ab ovili exturbentur igne et ferro Absit igitur ut unquam,
coecitate obfucati liberalismi, qui sub specie prudentiae sese

larvat, imbelles inquiramus ratiunculas ad defendendam S. In-

quisitionem contra haereticam pravitatem! Non temporum
conditio, non indolis durities, non intemperans zelus, non alia

quaeque allegetur cavillarlo, perinde ac si sancta Mater



— 563 —

Ecclesia, in Hispaniis aut alibi, quantum ad actus S. Inquisitionis-
si non a toto saltem a tanto excusari debeat.

« Faustae S. Inquisitionis vigilantiae certe adscribenda est
pax religiosa necnon firmitas fila in fide qua Hispana gens-
nobilitatur. O benedictas rogorum flammas quibus, e medio
sublatis paucissimis et quidem vaferrimis homuncionibus, cen-
tenae centenaeque animarum phalanges a faucibus erroris et
aeternae forsan damnationis ereptae fuere, quibusque civilis
ipsamet societas contra dissidiorum, bellorumque domesticorum
ruinas ac strages per integra saecula perbene praemunita, felix
perduravit et immunis! O praeclaram venerandamque memo-
riam Thomae Torquemada, qui prudentissimo zelo ac invicta
virtute conspicuus, dum judaeos ac infidèles ad baptisma non
esse compellendos decrevit, insimul baptizatos ab apostasia
judaizantium salutari timore arcendos, conspiranti utriusque-
potestatis lege, egregie providit, et sic avitae patriae, majorem
nobilioremque indorum regnorum annexione, comparavit prosper

itatem »

C'est à Rome même, sous les yeux du «pacifique» Léon XIII,.
que ces doctrines barbares et antichrétiennes s'impriment

E. Michaud.

IV. — Wenzel Sturm, der tschechische Jesuit, und des
römischen Papstes Universal-Episkopat.

Nachdem die grosse Idee des Matthias von Janow in der
römischen Kirche aus Unverstand oder Bosheit der Führer
keine Wurzel hatte fassen können, brach das Verhängnis herein:

Die furchtbaren Hussitenkriege schlugen der Kirche, und
besonders der böhmischen, Wunden, die heute noch nicht
geheilt sind, deren Wiederaufbrechen sogar der Cardinal Fürstenberg

von Olmütz befürchtete, falls auf dem vatikanischen
Konzil die päpstliche Unfehlbarkeit dogmatisiert würde. Dann
kam die Reformation und die Gegenreformation.

Kaiser Ferdinand I. schickte 1551 zwölf Jünglinge,
darunter den zwanzigjährigen W. Sturm aus Dobrohostow in
Böhmen, nach Rom, dass sie im deutschen Collegium zu
Priestern herangebildet nach ihrer Rückkehr erspriesslich gegen



— 564 —

die Sekten wirken könnten. Da das Collegium Germanicum
wegen seiner Armut sie nicht aufnehmen konnte — welch ein
Hohn liegt darin! könnte man auch hier sagen — wurden sie

im Collegium Romanum untergebracht, wo Ignatius Loyola
selbst sich ihrer besonders annahm. Die meisten von ihnen
traten 1553 in den Jesuitenorden, auch Sturm, der zur
Verwunderung der Italiener im Studium gute Fortschritte machte.
Die Probejahre verlebte er unter den Augen des Ignatius und
legte 1555 die Gelübde ab. Ende 1558 kam Sturm nach Prag
und musste in der Jesuitenkirche predigen, obgleich er bisher
weder Philosophie noch Theologie studiert hatte. Die grossen
Hoffnungen, die man auf ihn gesetzt hatte, wurden anfangs
schwer getäuscht, denn Sturm, der spätere berühmte Redner und

Theolog, zeigte in seinem Amte grosse Ängstlichkeit, hatte überdies

in Italien die tschechische Sprache derart verlernt, dass er
bei jedem dritten Worte entweder stockte oder gegen die

Syntax verstiess. Um diese Fehler zu beseitigen, arbeiteten
ihm nun andere die Predigt in lateinischer Sprache aus, die er
dann ins Tschechische übersetzte und einem Prager Domherrn
zur Durchsicht vorlegte. Diese verbesserten Reden lernte er
auswendig, deklamierte sie einigemal seinen Ordensgenossen
beim Abendessen, und dann erst predigte er öffentlich.

' Im Jahre 1559 ging er wieder nach Rom und kam 1565

als Doktor der Theologie nach Prag zurück. Auf Anregung
des Prager Erzbischofs begann er nun den Kampf gegen die

böhmischen Brüder, in deren Befehdung seine gesamte litterarische

Thätigkeit sich erschöpfte; sein Hauptwerk in tschechischer

Sprache erschien 1582, „Vergleich des Glaubens und der

Lehre der alten Brüder", ein Dialog zwischen einem katholischen

Priester und einem Bruder. Seine Bemühungen blieben
nicht fruchtlos, denn viele Brüder kehrten zur katholischen
Kirche zurück. Interessant ist seine Schilderung der religiösen
Kämpfe zur Zeit des Kaisers Theodosius des Grossen, zu deren

Beilegung Theodosius sich nicht an den römischen Papst, dessen

gar nicht erwähnt wird, sondern an den Patriarchen von
Konstantinopel wandte, und nicht die Unterwerfung unter eines

Menschen unfehlbare Meinung ist das Hauptmittel zur
Beseitigung der Irrlehren, sondern in echt altkatholischer Weise die

Prüfung jedes Glaubenssatzes nach dem Massstab der heiligen
Schrift und der übereinstimmenden Überlieferung der aner-



— 565 -
kannten heiligen Kirchenväter. Das Werk von Dr. Jos. Langen :

„Das vatikanische Dogma von dem Universal-Episkopat und
der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhältnis zum Neuen
Testament und der kirchlichen Überlieferung", hat in des
Jesuiten Sturm Werk den besten Verteidiger, wie das folgende
beweisen wird.

In der oben erwähnten Schrift sagt Sturm: „Theodosius
der Ältere, der von Kaiser Gratian zum Kaiser bestimmt wrorden

war, bedauerte nichts so sehr, als dass er gerade zu dieser
Zeit Regent sein müsse, da fast die ganze Welt durch Irrtümer
in verschiedene Sekten zerrissen sei und die Gelehrten durch
ihre Streitschriften Hass, Neid und Unfrieden unter das Volk
säeten, so dass es kein Wunder sei, wenn auch die Auserwählten
Gottes in der Wahrheit nicht bestehen. Denn Eunomius säete
damals sein Unkraut unter den Weizen Jesu Christi, die Nova-
tianer und Macedonianer mehrten sich, und vor allen quälten
die Arianer die katholische und allgemeine Kirche.

Der eifrige Kaiser konnte Tag und Nacht keinen Frieden
finden, sondern grübelte darüber nach, wie er als Freund kirchlicher

Einheit und Vater des Vaterlandes allen Hass und allen
Zwiespalt vernichten und begraben könnte. Da er nun trotz
eifrigsten Forschens kein passendes Mittel finden konnte, die
widerstreitenden Lehrer zu vergleichen und zur Einheit zu
führen, liess er den Erzbischof Nektarius von Konstantinopel
zu sich bescheiden, entdeckte ihm seine Sorgen und seine Qual
und bat ihn als den geistlichen Führer, ihm in dieser
Angelegenheit zu helfen, um die früheren und jetzigen Spaltungen
zu beseitigen, alle zur Einheit zu führen und zukünftigen
Spaltungen vorzubeugen. Denn dieser Gott gefällige Kaiser
wusste wohl, dass die Christenheit ohne Einigkeit zu Grunde
gehe, in Frivolität und Heidentum verfalle und dass auch die
zeitlichen Anliegen darunter schwer leiden. Da Nektarius auf
die so ernste und wichtige kaiserliche Frage nicht gleich
Antwort wusste, bat er um Bedenkzeit, um sich mit andern zu
beraten und dann Seiner Kaiserlichen Majestät sichere und
unfehlbare Antwort und sichern Rat geben zu können. Dies wurde
ihm bewilligt, und so berief er neben andern auch den Nova-
tianer-Bischof Agelius, um auch dessen Meinung zu hören und
zu erwägen, bevor er vor den Kaiser trete. In dieser
Versammlung kamen nun die verschiedensten Ansichten zum Aus-

Revne intern, de Théologie. Heft 11, 1895. 37



— 566 —

druck, alle aber hielten dafür, es müsse alles nur nach der
heiligen Schrift beurteilt werden ; als nun auch der Lector des
Bischofs Agelius befragt wurde, was Sr. Majestät dem Kaiser
zu antworten sei, äusserte sich derselbe klar und deutlich:
,Erhabene und ehrwürdige Väter in Christo dem Herrn' sprach
er, ,nach meiner einfachen aber aufrichtigen Meinung will ich
in Kürze mich äussern. So lange den widerstreitenden Parteien
erlaubt sein wird, ihre Gesinnungen frei und offen nach Willkür
vorzubringen und sie durch Gottes Wort, missverstanden und
falsch ausgelegt, zu verteidigen, so lange sei auch nicht die

geringste Hoffnung auf Frieden und Einigkeit; im Gegenteil
werde nicht nur keine Sekte zur Einheit zurückgebracht werden,

sondern jede in ihrem Irrtum nur befestigt, und viele
andere Irrtümer würden aus der Verborgenheit des Herzens
ans Tageslicht kommen und noch viel mehr einfache Seelen
ins Verderben gestürzt werden. Darum sei es erforderlich,
einen sicherern Weg zu finden, die Einheit der Kirche
herbeizuführen. Mir nun scheint dies das sicherste Mittel zu sein,
dass alle jetzigen Glaubensstreitigkeiten allerdings durch die

heilige Schrift, doch nicht nach beliebiger Auslegung, sondern
wie sie nach der Lehre der früheren heiligen, von der heiligen
Kirche anerkannten Väter verstanden sei, gerichtet und beendigt

werden sollen. Auf solche Weise werde allem Streit und
allem Zwiespalt vorgebeugt ; denn kein Vernünftiger werde so

unverschämt sein, seine eigene Meinung deren allgemeiner Erklärung

und Lehre vorzuziehen und sich über sie zu erheben
und die heilige Schrift nach seinem verrückten Hirn zu
verrenken und zu erklären. Seine Majestät würde also gut thun,
von den vorzüglichsten Lehrern dieser getrennten Sekten dies

in Erfahrung zu bringen, ob sie auf dem Urteil der alten
Lehrer, die vor diesen Zerwürfnissen lebten, fussen wollten,
und dann solle Seine Majestät ihnen befehlen, keiner jetzigen
Sekte sich anzuschliessen. Wollten sie sich mit diesen Richtern
nicht zufrieden geben, dann möchten sie mit offenen Worten
dies bekennen und erklären, dass sie dieselben verwerfen und

als Irrlehrer bezeichnen. Dann werde sogleich jeder Gläubige
ihren Stolz und Hochmut inne werden und sie selbst als

hartnäckige und stolze Irrlehrer verurteilen. Wollten sie sich aber

zu solcher Kundgebung nicht bequemen, so würde man aus

ihrem Wankelmut und Ausflüchten deutlich sehen, dass solche



— 567 —

Lehrer wrenig Glauben verdienen, die, aufgebläht von ihrem
eigenen Geiste, sich selbst so hochschätzten, dass sie sich nicht
scheuten, so vielen, von allen unsern Vorfahren anerkannten
Lehrern sich gleich zu stellen oder sogar sich darüber zu
erheben. Aus diesem Grunde sollten sie als falsche Lehrer und
offenbare Feinde der heiligen Kirche gehalten und verurteilt
werden. (Wer denkt da nicht an Pius IX: Die Tradition bin
ich!) Und da sollte man ihnen keine Gnadenfrist gewähren,
bis sie von der christlichen Gesellschaft abgetrennt wären.
Denn es sei der katholischen und getreuen Lehrer eigenste
Pflicht und Berufung, nur Lehren zu predigen, die mit der
heiligen Schrift und den Erklärungen der heiligen Väter
übereinstimmen/ Um es als kurz zu sagen, des Sisinius Rede gefiel
dem Nektarius, weshalb er nicht säumte, dieselbe Seiner Majestät
dem Kaiser mitzuteilen und selbst zu beloben und zu bekräftigen.

In seiner Weisheit und Besonnenheit zögerte der Kaiser
nicht, die nötigen Schritte zu thun, um die Einheit herzustellen,
und berief deshalb aus allen Vereinen die ersten Lenker und
Lehrer, die auch ungesäumt erschienen, und sie alle waren
bereit, ihre Ansichten vorzubringen, Rede und Antwort zu
stehen. Gegen alle ihre Erwartung jedoch wurde an sie
seitens des Kaisers die Frage gestellt : wie hoch sie die Kirchenlehrer,

besonders jene, zu schätzen gewillt seien, welche vor
dieser neuen Spaltung gepredigt, gelehrt und geschrieben haben?
ob sie dieselben zulassen, beloben, ihre Lehre für wahr
annehmen und an dieselbe sich halten wollen oder nicht? Da
zeigten sie anfangs demütiges Schweigen, dann begannen sie
von ihnen ehrfürchtig zu reden, nannten sie ihre Lehrer und
bekannten sich als ihre Jünger. Theodosius freute sich nicht
wenig darüber und fragte weiter, ob sie das Zeugnis der
Kirchenväter so hoch hielten, dass ihrer Lehre gemäss wie in
andern Artikeln des christlichen Glaubens auch in denjenigen,
über welche jetzt gestritten werde, alles beurteilt und geschlichtet
werde? Da begannen sie wie der Fisch an der Angel zu
zappeln und sich auszureden, auch die derselben Sekte untereinander

begannen zu streiten, was, wie weit und wem und wie
viel jedem Einfluss zu gestatten sei. Einige lobten des Kaisers
Vorschlag, andere tadelten und beschimpften ihn, der grösste
Teil jedoch wollte die Kirchenväter als verdächtig bei der
Beurteilung ausgeschlossen wissen; begreiflicherweise, denn sie



— 568 —

sahen ein, dass keine der Sekten zu Recht bestehe, wenn die
Kirchenväter massgebend seien. Da Theodosius sah, dass ihre
Einigkeit gegen die Kirche erschüttert war, gerade wie die
derer, welche den Turm zu Babel bauten, so dass sie schandvoll
abziehen und den Bau verlassen mussten, befahl er, sie sollten
alle ihr Glaubensbekenntnis schriftlich einreichen. Theodosius

stellte nun eine strenge Prüfung an, und von welchen er
sah, dass sie mehr auf ihrem Eigenwillen und ihrer Einsicht
beruhten als auf der heiligen Schrift und den Lehrern der
Urkirche, denen entzog er die Kirchen, verbot ihnen jede
Versammlung und trieb sie aus dem Lande. Viele kehrten zur
Einheit der Kirche zurück, andere gingen einsam in ihren
Verirrungen zu Grunde, und das Übel war mit der Wurzel
entfernt." — So schrieb der Jesuit Sturm. Wie schlimm würde
es den Vatikanern ergehen, wenn heute ein Theodosius
aufträte und den vatikanischen Glauben auf Grund der heiligen
Schrift und der Kirchenväter prüfen liesse!

Pfarrer F. Bergmann.


	Variétés

