Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 11
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

11 Die griechisch-katholische Lehre vom Papste.

Einer der heftigsten Gegner Roms war im 15. Jahrhundert
unter den Griechen der Erzbischof Symeon von Thessalonich.
An vielen Stellen seiner Schriften bekampft er leidenschaftlich,
zum Teil mit, zum Teil ohne Grund, die Abweichungen der
abendlandischen Kirche von der orientalischen, In seiner Er-
klarung des Symbolums redet er den Papst mit Sarkasmus an:
Christus sagt vom heiligen Geiste, er gehe vom Vater aus; du
sagst: auch vom Sohne. Wer von euch beiden mag das wohl
besser wissen? Du massest dir die Auforitit tiber alles an, die
nur Christus zukémmt, wihrend Petrus den Cornelius seinen
Mitknecht nannte, mit Jakobus und den iibrigen gemeinsam
beriet. Auch die fritheren rémischen Bischife zur Zeit der
Synoden (d. h. der alten skumenischen Konzilien) unterwarfen
sich der Ubereinstimmung der Kirchen. Du aber gehst gegen
das Symbolum an, taufst die Kinder ohne Firmung und Kom-
munion u. s. w. In seinem grossen ,Dialog gegen die Hére-
sien® beschuldigt er den Papst, dass er Gott gleich sein wolle,
sich stolz tiber die Bruder erhebe, nicht auf dem Stuhl Petri,
sondern auf den Wolken und noch hoher sitzen wolle (c. 29).
Einen schirferen Bekéimpfer des Papsttums kann man sich also
nicht denken. Aber von einer definitiven und unbedingten Ver-
werfung der romischen Kirche ist bei ihm so wenig wie bei
einem anderen Orientalen die Rede. -

» Wir brauchen, fihrt er c. 23 aus, den Lateinern nicht
Zu widersprechen, dass der Bischof von Rom der erste sei, noch
schédigt das die Kirche. Wenn sie zeigen, dass er im Glauben



= Ber

des Petrus und der Nachfolger des Petrus steht, dann soll er
alles haben, was Petrus hatte, und der erste sein, und die Spitze
und das Haupt aller, und der erste Bischof. Denn das wurde
auch iiber die fritheren Patriarchen von Rom geschrieben, und
apostolisch ist dieser Stuhl, und der rechtgléiubige Bischof des-
selben wird Nachfolger Petri genannt, und kein Rechtgldubiger
wird dem widersprechen. Denn auch das zweite (allgemeine)
Konzil, welches dem von Konstantinopel die gleichen Rechte
erteilte, nannte den von Rom den ersten, und den von Kon-
stantinopel den gleich berechtigten, aber den zweiten nach
jenem. Das vierte allgemeine Konzil urteilt, indem es denselben
Kanon wiederholt, gleiches tiber die Rechte der Bischofe von
Rom und Konstantinopel. ILeo selbst, der den Brief an das
Konzil schrieb, nennen die Viter des Konzils apostolisch und
sagen, dass sie seine Worte wie die des Petrus aufndhmen, und
erklaren seinen Brief fiir eine Sidule der Orthodoxie. Die Véter
des sechsten und siebenten Konzils und die tibrigen nennen
ihn den apostolischen Stuhl. Wir vernichten die Feststellungen
der Véter nicht. Wenn der Bischof von Rom nur ein Nach-
folger der Orthodoxie des Silvester und des Agatho, des Leo
und des Liberius, des Martinus und des Gregor ist, werden wir
ihn apostolisch und den ersten aller Bischéfe nennen und
werden ihm Gehorsam leisten, nicht bloss wie dem Petrus, son-
dern wie dem Erloser selbst. Wenn er: aber jenen Heiligen
nicht im Glauben folgt, folgt er ihnen auch nicht auf dem
Stuhle. Und nicht bloss ist er dann nicht apostolisch, nicht
der erste und der Vater, sondern auch ein Feind, Verwiuster
und Gegner der Apostel.“ Bei einer Unterredung, erzahlt dann
der Verfasser, habe er e¢inem Lateiner gesagt: ,Den Papst ver-
werfen wir durchaus nicht, und stehen nicht ausser seiner Ge-
meinschaft, wir sind vielmehr eins mit ihm wie auch mit Christus
und halten ihn fiir einen Vater und Hirten. Als er frug, wie
das moglich sei, da wir doch den Papst fiir einen Haretiker
erklarten, antwortete ich ihm, dass wir mit dem Papst Petrus,
Linus, Klemens, Stephanus, Hippolytus, Silvester, IanCGIlZ_;
Leo, Agapet, Martin, Agatho und dhnlichen Pépsten und Patri-
archen unlosbare Gemeinschaft und Einheit in Christus hatten,
und nichts uns von diesen trennen werde . . . Seitdem die Neue-
rung in dem Symbolum aufgekommen, ﬁnden wir keinen Papst,
Apostolischen und Vater mehr, indem die jetzigen Papste nicht



mehr mit dem Glauben und Bekenntnis des Petrus iiberein-
_ stimmen, sondern mit seiner Verleugnung. Und wie der Christus
verleugnende Pefrus nicht Petrus, Apostel und der Erste ist,
so ist auch der Papst nicht Papst, der den Glauben Petri nicht
besitzt, welchen dieser durch ein dreifaches Bekenntnis nach
seiner Verleugnung wieder besiegelte.“

Wie der Erzbischof Symeon, urteilen alle orthodoxen Orien-
talen tiber das Papsttum. Hierin offenbart sich eben der Gegen-
satz zu dem Ultramontanismus einerseits und zu dem Prote-
stantismus anderseits. Wie eifrig die Sohne der alten griechischen
Kirche in der Bekampfung des heutigen Papsttums sein mdégen,
sie vergessen dariiber die grossartige, weltumspannende Idee
~ des Katholizismus nicht. Sie bleiben der von Ignatius von An-
tiochien seit dem Beginne des zweiten Jahrhunderts ererbten
Lehre treu, dass es Eine von Christus gewollte und unter dem
Einfluss des heiligen Geistes organisierte katholische Kirche
giebt, nicht statt derselben eine Unzahl gleich berechtigter, sich
gegenseitic widersprechender Sekten, unter denen jede von der
anderen sagen kann:

In bunten Bildern wenig Klarhelt
Viel Irrtum und ein Funkchen Wahrheit,
So wird der beste Trank gebraut,
Der alle Welt erquickt und auferbaut. =
J. LANGEN in Bonn.

II. — Professor Ph. P. Pa,pa,dopulds iiber die Stellung
~der russischen und griechischen Kirche zu den
Altkatholiken.')

Das officielle Organ des Metropoliten Germanos Kalligas von
Athen, Tsgoc Svvdsouos, veroffentlichte eine Reihe von Artikeln,
in welchen diejenigen Theologen der orthodoxen morgenlan-
dischen Kirche, welche sich am internationalen Altkatholiken-
kongress in Luzern betelhgt hatten, oder sich noch nachher

) Aubzug aus der Broschiire: ‘H xatc rng Pwoouxic #et EU"?W"’?S
'begochwcg xal Seoloylas cvriyoioTiavixy ToU ‘m?rggonolmxov 097“"’0”
diefoldy; &v g rwakaioxeFodixg Cneiuars Eheyyouevy vmo @. II.
IIocn'ad‘onov?Lov, xednynrod. Ev ASfveus, BaGikixov wvmoyecpsiov
N. I Tyydéon, 1895. : '



— bb6 —

giinstig tiber denselben und tiber die Aussicht zu einer Union
gedussert hatten, gleichsam als Verr&ter an der Orthodoxie
behandelt und auf das heftigste angegriffen wurden.

Auf was kann sich diese Anklage stiitzen? Schon die
Personlichkeit der in Betracht kommenden hochangesehenen
Méanner lasst dieselbe von vornherein als sehr fragwirdig
erscheinen. Der zundchst und hauptsichlich Angegriffene, der
hochwilirdigste Herr Erzbischof Nikephoros Kalogeras von Patras,
ist ein in und ausserhalb Griechenland bekannter Mann, der
sich durch seine mehr als zwanzigjahrige Lehrthitigkeit an
der theologischen Fakultéat der Universitit Athen und durch
seine kirchliche Wirksamkeit um die orthodoxe Kirche hoch-
verdient gemacht hat, und dessen theologische Werke auch
von den abendldndischen Gelehrten geschétzt werden. Nie
wurde zuvor eine Anklage oder ein Tadel gegen ihn gehort,
im Gegenteil wurde er immer geehrt und gertihmt wegen seiner
grindlichen Kenntnis der theologischen Wissenschaft und seiner
begeisterten Hingabe an die orthodoxe griechische Kirche. —
Die Minner aus der russischen Kirche aber, welche am Lu-
zerner Kongress teilnahmen, Janyschew, Wassilieff, Maltzew,
Kirejew, gehoren unter die hervorragendsten Glieder der-
selben. Und es ist tberhaupt bekannt, wie vorsichtig und
streng die russischen Kleriker und Theologen im allgemeinen
in Fragen der Orthodoxie sind. War es nun moglich, dass
diese Minner, anerkanntermassen auserwihlte Kédmpfer der
orthodoxen Theologie und Kirche, in Luzern hétten Thesen
billigen sollen, welche der Orthodoxie widerstreiten? Und wenn
sie solches gethan hétten, wéren sie dann nicht von der hei-
ligen Synode Russlands zu strenger Rechenschatt gezogen
worden, statt dass diese ihre Thétigkeit billigte und dieselben
Vertreter abermals nach zwei Jahren zu dem nichsten Kon-
gresse nach Rotterdam entsandte, wo Herr Protopresbyter Jany-
schew die Versammlung im Namen und Auftrag des Metropoliten
von St. Petersburg begriisste ? Vielmehr wundert man sich in
St. Petersburg, wie dies aus Ausserungen aus jlingster Zeit
hervorgeht, iiber das geringe Interesse, -das die Griechen im
~allgemeinen der Frage entgegenbringen. .

Vollends zeigt aber das Studium des Kongressprotokolls,
wie die Anklage jeder Begriindung entbehrt. Gleich in der
Eroffnungsrede erklirte der Kongressprisident Regierungsrat



— BhY7 —

Philippi, dass diese Kongresse als freie Vereinigungen weder
die Kompetenz noch die Bestimmung haben, dogmatische Fragen
zu losen, und gab unter lebhaftem Beifall der Versammlung
die Erklarung ab: ,Uns fehlt auch die Lust, an dem Dogma,
wie es die alte Kirche tiiberlieferte, irgend zu riitteln.* Diese
Worte zeigen doch gewiss Liebe und Hingabe an die alte
okumenische Kirche und ihre Lehre, an welcher die orthodoxe
Kirche des Orients festhilt. Das spricht auch die erste Lu-
zerner These aus, von der die gegnerischen Artikel kein Wort
sagen. Der altkatholische Bischof Reinkens, der tlber diese
These referierte, betonte auch ausdriicklich, dass diese These
nichts Neues sagen, sondern nur wieder einmal offentlich auf
~den von den Altkatholiken von Anfang an festgehaltenen
Standpunkt hinweisen wolle, damit alle erkennen, dass die
Altkatholiken fest auf dem Boden der alten skumenischen und
ungeteilten Kirche stehen.

Damit stimmt es ﬁbefein, dass die Altkatholiken im Protest
gegen die neuen romischen Dogmen und in den ven ihnen
eingefithrten Reformen mit der orthodoxen orientalischen Kirche
harmonieren. Und trotzdem sollen sie nun auf einmal nach
den von dem Professor Zikos Rhosis verfassten Artikeln unter
dem Scheine der Ubereinstimmung mit den orthodoxen Orien-
talen nichts anderes als versteckte Anhénger des anglika-
nischen Protestantismus sein, zu dem sie auch die Orientalen
durch hinterlistige Machinationen heriiberziehen wollen, und
dies alles, seit nicht® Z. Rhosis, der seinerzeit den Bonner
Unionskonferenzen beigewohnt hatte, auch wieder als Vertreter
der Griechen nach Luzern abgesandt worden war, sondern
statt seiner der dort mit so grosser Auszeichnung aufgenom-
mene FKrzbischof von Patras. Den Abfall der Altkatholiken
von der okumenisch-katholischen Orthodoxie will er aus der
2. Luzerner These nachweisen, welche folgendermassen lautet:

»verbindlich fiir den Christen ist die Lehre Christi, nicht theo-
logiseche oder sogenannte fromme Meinungen. Als Lehre Christi
aber, also als christliches Dogma nehmen wir an, was als solches
durch die allgemeine, bestindige und einstimmige Uberlieferung der
christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist, in Ubereinstimmung
mit dem Schreiben der altkatholischen Bischofe von Holland, Deutsch-
land und der Schweiz, datiert Utrecht den 24. September 1889.¢



558

Diese These deutet er in absurder Weise um, indem er
behauptet, unter den Einzelkirchen, deren bestindige und ein-
stimmige Tradition zur Erhartung der Katholicitiat eines Dogmas
verlangt wird, verstehen die Altkatholiken tberhaupt alle

moglichen existierenden Kirchengemeinschaften und wollen nur

Jenes Minimum als Dogma festhalten, das allenfalls allen noch
gemeinsam sei; wahrend doch aus dem offiziellen Protokoll
selbst hervorgeht, dass unter den besagten Kinzelkirchen die
wirklich katholischen, auf dem Boden der alten okumenischen
Kirche stehenden Kirchen der einzelnen Lénder verstanden
sind, wie Professor Michaud in seinem Referat tiber die These
eingehend darlegte, dass dieselbe nichts anderes besagen wolle,
als das von Vincenz von Lerin aufgestellte Kriterium der
Katholicitat, in vollkommener Ubereinstimmung mit der Ut-
rechter Erkldrung der altkatholischen Bischofe von Holland,
Deutschland und der Schweiz vom 24. September 1839.

So konnte S. Exc. General Kirejew in Luzern in Uberein-
stimmung mit den andern Vertretern der russischen Kirche
erkliren, dass ihm auf dem dogmatischen Gebiete kein wirk-
liches Hindernis der Wiedervereinigung mehr bekannt sei, und
die dogmatische Lehre sei doch das Wichtigste, die necessaria,
in denen die unitas vorhanden sein miisse; so sei man schon
auf dem besten Wege der sicher zum ersehnten Ziele fihren
miisse.

Glicklich und dreimal gliicklich die Schwesterkirche in
Russland, die solche wahrhaft evangelische Arbeiter hat, welche
unermiidlich den Weg der Riickkehr zur alten Glaubenseinheit
ebnen, die Satzungen der alten Liebe erneuern, und den durch
«die Zeit hinfillig gewordenen Frieden der Viter zuriickzufiihren
sich bestreben.

Mochte nicht in der griechischen Kirche ein entgevenge-
setzter Geist zur offiziellen Herrschaft kommen

Anmerkung der Redaktion. Die Altkatholiken und ihre
Freunde im orthodoxen Orient werden Herrn Professor Papa-
dopulos dankbar sein fir seine entschiedene Widerlegung der
groben Irrtimer, welche Herr Z. Rhosis tiber den Altkatholi-
zismus in Athen zu verbreiten fiir gut findet. Wir konnen uns
nur vorstellen, dass die Angriffe des letztern auf einer vol-



— 559 —

ligen Unkenntnis des Altkatholizismus und der altkatholischen
- theologischen Litteratur beruhen. Mogen nach dem Bei-
spiele des Herrn Professor Papadopulos und unserer andern
hochgeschétzten Freunde in Griechenland und Russland auch
recht zahlreiche weitere Theologen dieser Lénder sich veran-
lasst finden, den Altkatholizismus aus seinen offiziellen Kate-
chismen und aus seiner theologischen Litteratur kennen zu
lernen, und die auf Unkenntnis beruhenden Vorurteile, welche
am meisten der von uns und von den ersten Theolegen des
orthodoxen Orients so sehr ersehnten Union bei manchen noch
entgegenstehen, wahrend wir doch auf ganz demselben prin-
zipiellen Standpunkte stehen, werden schwinden.!)

) Seit dem Erscheinen der Broschiire von Prof. Papadopulos hat der Gegner
wieder eine Reihe von Artikeln dagegen in dem genannten Blatte verdffentlicht.
Da er nichts Neues beibringt und sich nicht veranlasst gefunden hat, seine Kennt-
nis des Altkatholizismus und der altkatholischen Theologie zu erweitern, sondern
lediglich fortfahrt, die Luzerner These nach der von ihm derselben untergescho-
benen Meinung zu misshandeln, so kénnen wir es diesem ebenso unmotivierten als
unwissenschaftlichen Angriff gegeniiber bei dem oben Gesagten bewenden lassen.

ITI. — Rome et PInquisition.

Dans la Revue catholique des Revues des deux mondes
(janvier 1895, p. 56), M. Ph. Mazoyer teproche a M. Ferrero
d’avoir accepté sur la cruauté du moyen Age certaines affir-
mations, «avec une facilité qu'on ne s'attendait pas & rencon-
trer nous ne dirons pas chez un savant, mais chez un écrivain
impartial». Il ajoute: «M. Ferrero a beau citer I'Histoire de
U Inquisition du moyen dge de Léo; on est revenu depuis long-
temps de ces terribles histoires!» Donc, d’aprés M. Ph. M., on
blesse la science et I'impartialité lorsqu’on affirme la barbarie
de linquisition du moyen age. '

Nous n’avons pas a faire le proces de l'inquisition, qui est
fait depuis longtemps et d'une maniére irrévocable. Nous nous
bornerons & citer quelques documents nouvellement publiés,
qui démontrent, les uns, combien linquisition a été cruelle,
les autres,” combien les théologiens romains, méme sous Léon
XIII, sont heureux d'applaudir a cette cruauté et fiers d’affir-
mer ce que M. Ph. M. cherche a cacher.



— 560 —

M. Ph. Mazoyer ignore-t-il les lettres écrites en 1305 par
Pinquisiteur Geoffroi d’Ablis, lettres publiées par M. Hauréau
dans Bernavd Délicieux et [I'Inquisition albigeoisel), et dans.
lesquelles il est dit qu’il faut faire la chasse aux hérétiques, a
ces bétes horribles et cruelles, et les exterminer sans pitié (his
horrendis bestiis ... ad extirpationem tam crudelium bestiarum)?
M. Hauréau qualifie avec raison ces ordres «d’atroce rigueur
(p. 132)», et il raconte que, lorsque les cardinaux, envoyés par
Clément V a Carcassone en 1306, visitérent la prison de 1'é-
véque d’Albi, ils y trouvérent «des malheureux enchainés en
des cellules étroites, sans air, sans lumiere, attendant depuis
cing ans et plus leur jugement». Parmi les emmurés que les
cardinaux virent, était un Raymond Lemaistre, qui ne quitta
son cachot qu’en 1322, et pour étre bralé (p. 134).

La Revue des Revwues du 1°* mars 1895 (p. 394—401) a
publié un article de M. S. Veyrac sur les tortures et les sup-
plices de linquisition, avec le dessin des instruments employe€s.
dans ces tortures, instruments qui sont encore 4 Nuremberg et
ailleurs. Le tout est d’une authenticité absolument inattaguable..
Or c'est a faire frémir: écorchement, suspension, dislocation
des membres et écartelement, empalement, supplices du btcher,
de la Vierge de fer, de la planche, de la roue, de la poulie,
du fouet, de l'huile bouillante, du plomb fondu, du rotissage,
de la cale, de la sellette garnie de pointes, etc., rien n'était
oublié. «Le plus souvent on employait une planche tranchante
sur laquelle on faisait asseoir le patient jambe de ci, jambe de:
1a; un poids extrémement pesant était attaché a chaque pied,
et le patient était abandonné dans cette position jusqu’a ce que
la pesanteur du corps le coupat en deux sur l'aréte vive de
la planche ... Dans I'écartelement, les quatre membres du
condamné étaient liés & quatre cordes, a lextrémité de cha-
cune desquelles on attachait un fort cheval; a un signal donné,
les palefreniers fouettaient leurs chevaux, qui tiraient tous les
quatre en sens contraire ... Autre supplice. On lait étroite-
ment le patient sur le lit de torture, de facon que les cordes
pénétrassent dans la chair. Puis on lui couvrait le visage d'une
étoffe trés fine qu’on enfoncait dans la gorge et les narines.
Cette étoffe était alors humectée d’eau qui gonflait le tissu et

1) Paris, Hachette, 1877; pP. 192 et suiv,



— 56l —

déterminait une suffocation partielle. Dans les efforts déses-
pérés qu'il faisait pour respirer, le patient distendait tous ses
muscles et l'exécuteur resserrait d’autant les liens qui finis-
sajent par déchirer les chairs... A Nuremberg, il existait une
€pouvantable machine nommée la Vierge de fer (fig. 5). Le
supplicié y était enfermé, puis on refermait les portes, et il
était littéralement empalé par les mille pointes aigués qui lui
déchiraient les chairs. Les portes, une fois closes, ne se rou-
vraient que pour retirer son corps décomposé, aprés une ago-
nie qui durait parfois plusieurs jours (p. 397—399). »

On connait les reproches adressés dans la Civ. cattolica, en
1891, par le jésuite Giuseppe Brunengo, & lhistorien Cantii,
qui s’était permis de ne pas approuver l'inquisition dans son
Histoire universelle (Voir le Deutscher Mevkur du 6 avril 1895,
p. 105—107. — Voir aussi le numéro du 11 mars 1893, p. 73—74).

Le Katholik de Berne, du 13 avril 1895 (p. 119), a publié
quelques chiffres de victimes de Pinquisition espagnole, d'apres
la copie faite a la chancellerie méme de I'Inquisition, a Séville,
en 1810, par le capitaine ‘lucernois, Gaspard Schumacher. Je
citerai textuellement: «In Sevilla hatte ndmlich der spanische
Grossinquisitor seine Residenz. Von 1481 bis 1788 hatten fiinf-
zehn Grossinquisitoren regiert, so dass also die Herrschaft eines
- dieser Wiirdentrager durchschnittlich ungefihr 20 Jahre dauerte.
Torquemada ist der erste in dieser Reihenfolge. Er regierte 1481
bis 1498. Unter ihm wurden 10,220 Personen lebendig ver-
brannt, 3804 zuerst (mit der sogenannten spanischen Cravatte)
erwiirgt und dann verbrannt, 6846 nur in effigie oder nach
dem natiirlichen Tode verbrannt, 4937 zum Galgen verurteilt,
25,460 im Kerker hingerichtet oder durch Tortur und derglei-
chen ums ILeben gebracht, 4768 zur Galeere und 57,966 zu
Gefdngnis und Busskleidern verurteilt. Im ganzen hat Thomas
- Torquemada 114,031 Personen verurteilt. So erfolgreich wirkten
die folgenden Grossinquisitoren nicht, Wahrend der drei Jaht-
hunderte wurden ndmlich nach dem von Schumacher eingese-
henen und kopierten Verzeichnis in Spanien bloss 34,728
Personen lebendig verbrannt, 13,714 erwiirgt und verbrannt,
19,079 im Bildnis verbrannt, 17,529 gehangt, 65,164 im Kerker
ums Leben gebracht, 23,138 zur Galeere, 167,669 zu Gefingnis
und Busskleidern verurteilt. Wihrend 300 Jahren wurden dem-
nach in Spanien nur 341,021 Personen von der Inquisition



— Hb62 —

verurteilt, was in einem Jahr nicht viel mehr als 1100 von der
Inquisition Geéchtete ausmacht. »

Dans son numéro du 6 avril 1895 (p. 105—108), te Katho-
lik a analysé aussi le protocole, publié en 1894 & Barcelone,
du supplice du prétre Pierre Fernandez, gardien (thesaurarius)
de la cathédrale de Cordoue, supplice auquel il a été condamné
par l'inquisition le 28 février 1404. Au sujet de ce protocole,
la Revue romaine (Analecta ecclesiastica) — Revue approuvée
et bénie par le pape — a publié, dans sa livraison de janvier
1895 (p. 29--32), un article rédigé par un qualificateur du St-
Office, le Peére Pius a Langonio (Pie de Langogne). Ce Pere,
avec un ton grossier et fanfaron, glorifie 'Inquisition et ses
tortures; il appelle fils des ténébres ceux qui condamnent
cette «intolérance»; il appelle «flammes bénies » les flammes
des bfichers; il proclame «illustre et vénérable» la mémoire
de Torquemada. Voici ses propres paroles:

« Non deessent certe, e filiis tenebrarum quamplures qui,
si suprascriptam perlegerent sententiam, torvis oculis, crepan-
tibus buccis, dilatatisque naribus, contra sic dictam medii aevi
intolerantiam debaccharentur. Quanti vero facienda sint istius-
modi stolida dicteria lectoribus nostris indigitare prorsus super-
vacaneum foret. Satius erit, contra Llorente, famigeratum
Inquisitionis hispanicae historicum vel potius histrionem, alios-
que scriptores qui ex ipsius cacabo pultem suam hauserant,
unum heic adnotatre, quod scilicet ex praefato documento
plenissime in comperto ponitur catholicos historicos minime
somniasse, minime fuisse mentitos quando asserebant plures
exstitisse illius temporis Christifideles qui, a fide apostatag,
clam judaismo nomen dabant et operositatem, dum exterius
veste christiana imo sacerdotali larvati incedere prosequebantur.
Iure igitur merito contra istiusmodi sycophantes lex ecclesias-
tica lexque civilis unitis viribus decertarunt ne scilicet, sub
specie ovis, lupi ovile infestarent. Si lupi sint, inter lupos re-
maneant; si vero ovina pelle pracinduti oves vorare tentent,
ab ovili exturbentur sgne et ferro ... Absit igitur ut unquam,
coecitate obfucati liberalismi, qui sub specie prudentiae sese
larvat, imbelles inquiramus ratiunculas ad defendendam S. In-
quisitionem contra hacrcticam pravitatem! Non temporum CO{I'
ditio, non indolis durities, non intemperans zelus, non alia
quaeque allegetur cavillatio, perinde ac si sancta Mater



Ecclesia, in Hispaniis aut alibi, quantum ad actus S. Inquisitionis.
si non a toto saltem a tanto excusari debeat.

« Faustae S. Inquisitionis vigilantiae certe adscribenda est
pax religiosa necnon firmitas illa in fide qua Hispana gens
nobilitatur. O benedictas rogorum [flammas quibus, e medio
sublatis paucissimis et quidem vaferrimis homuncionibus, cen-
tenae centenaeque animarum phalanges a faucibus erroris et
aeternae forsan damnationis ereptae fuere, quibusque civilis
ipsamet societas contra dissidiorum, bellorumque domesticorum:
ruinas ac strages per integra saecula perbelle praemunita, felix
perduravit et immunis! O praeclaram venerandamque memo-
riam Thomae Torquemada, qui prudentissimo zelo ac invicta
virtute conspicuus, dum judaeos ac infideles ad baptisma non
esse compellendos decrevit, insimul baptizatos ab apostasia
judaizantium salutari timore arcendos, conspiranti utriusque:
potestatis lege, egregie providit, et sic avitae patriae, majorem
nobilioremque indorum regnorum annexione, comparavit pros-
peritatem ! » : .

C'est 24 Rome méme, sous les yeux du «pacifique» Léon XIII,
 que ces doctrines barbares et antichrétiennes s'impriment !

E. MicuAUD.

IV. — Wenzel Sturm, der tschechische Jesuit, und des
romischen Papstes Universal-Episkopat.

Nachdem die grosse Idee des Matthias von Janow in der
romischen Kirche aus Unverstand oder Bosheit der Fiihrer:
keine Wurzel hatte fassen konnen, brach das Verhdngnis her-
ein: Die furchtbaren Hussitenkriege schlugen der Kirche, und
besonders der bshmischen, Wunden, die heute noch nicht ge-
heilt sind, deren Wiederaufbrechen sogar der Cardinal Fiirsten-
berg von Olmiitz befiirchtete, falls auf dem vatikanischen
Konzil die papstliche Unfehlbarkeit dogmatisiert wiirde. Dann
kam die Reformation und die Gegenreformation.

Kaiser Ferdinand I. schickte 1551 zwolf Jinglinge, dar-
unter den zwanzigjihrigen W. Sturm aus Dobrohostow in
Bohmen, nach Rom, dass sie im deutschen Collegium zu Prie-
stern herangebildet nach ihrer Riickkehr erspriesslich gegen



— 564 —

die Sekten wirken konnten. Da das Collegium Germanicum
wegen seiner Armut sie nicht aufnehmen konnte — welch ein
Hohn liegt darin! konnte man auch hier sagen — wurden sie
im Collegium Romanum untergebracht, wo Ignatius Loyola
~selbst sich ihrer besonders annahm. Die meisten von ihnen
traten 1553 in den Jesuitenorden, auch Sturm, der zur Ver-
wunderung der Italiener im Studium gute Fortschritte machte.
Die Probejahre verlebte er unter den Augen des Ignaftius und
legte 1555 die Geliibde ab. Ende 1558 kam Sturm nach Prag
und musste in der Jesuitenkirche predigen, obgleich er bisher
weder Philosophie noch Theologie studiert hatte. Die grossen
Hoffnungen, die man auf ihn gesetzt hatte, wurden anfangs
schwer getduscht, denn Sturm, der spatere bertihmte Redner und
Theolog, zeigte in seinem Amte grosse Angstlichkeit, hatte tiber-
dies in Italien die tschechische Sprache derart verlernt, dass er
bei jedem dritten Worte entweder stockte oder gegen die
Syntax verstiess. Um diese Fehler zu beseitigen, arbeiteten
ihm nun andere die Predigt in lateinischer Sprache aus, die er
dann ins Tschechische iibersetzte und einem Prager Dombherrn
zur Durchsicht vorlegte. Diese verbesserfen Reden lernte er
auswendig, deklamierte sie einigemal seinen Ordensgenossen
beim Abendessen, und dann erst predigte er offentlich.

Im Jahre 1559 ging er wieder nach Rom und kam 1565
als Doktor der Theologie nach Prag zurtick. Auf Anregung
des Prager Erzbischofs begann er nun den Kampf gegen die
béhmischen Briider, in deren Befehdung seine gesamte littera-
rische Thatigkeit sich erschopfte; sein Hauptwerk in tschechi-
scher Sprache erschien 1582, ,Vergleich des Glaubens und der
Lehre der alten Briider“, ein Dialog zwischen einem katholi-
schen Priester und einem Bruder. Seine Bemiithungen blieben
nicht fruchtlos, denn viele Briider kehrten zur katholischen
Kirche zuriick. Interessant ist seine Schilderung der religitsen
Kéampfe zur Zeit des Kaisers Theodosius des Grossen, zu deren
Beilegung Theodosius sich nicht an den roémischen Papst, dessen
gar nicht erwihnt wird, sondern an den Patriarchen von Kon-
stantinopel wandte, und nicht die Unterwerfung unter eines
Menschen unfehlbare Meinung ist das Hauptmittel zur Besel-
tigung der Irrlehren, sondern in echt altkatholischer Weise die
Priifung jedes Glaubenssatzes nach dem Massstab der heiligen
- Schrift und der itbereinstimmenden Uberlieferung der aner



— b56b —

kannten heiligen Kirchenvéter. Das Werk von Dr. Jos. Langen:
,Das vatikanische Dogma von dem Universal-Episkopat und
der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhéiltnis zum Neuen
Testament und der kirchlichen Uberlieferung¥, hat in des Je-
suiten Sturm Werk den besten Verteidiger, wie das folgende
beweisen wird.

In der oben erwahnten Schrift sagt Sturm: ,Theodosius
der Altere, der von Kaiser Gratian zum Kaiser bestimmt worden
war, bedauerte nichts so sehr, als dass er gerade zu dieser
Zeit Regent sein miisse, da fast die ganze Welt durch Irrtiimer
in verschiedene Sekten zerrissen sei und die Gelehrten durch
ihre Streitschriften Hass, Neid und Unfrieden unter das Volk
sdeten, so dass es kein Wunder sei, wenn auch die Auserwihlten
Gottes in der Wahrheit nicht bestehen. Denn Eunomius siete
damals sein Unkraut unter den Weizen Jesu Christi, die Nova- .
tianer und Macedonianer mehrten sich, und vor allen quélten
die Arianer die katholische und allgemeine Kirche.

Der eifrigce Kaiser konnte Tag und Nacht keinen Frieden
finden, sondern griibelte dariiber nach, wie er als Freund kirch-
licher Einheit und Vater des Vaterlandes allen Hass und allen
Zwiespalt vernichten und begraben kénnte. Da er nun trotz
eifrigsten Forschens kein passendes Mittel finden konnte, die
widerstreitenden Lehrer zu vergleichen und zur Einheit zu
fubren, liess er den Erzbischof Nektarius von Konstantinopel
zu sich bescheiden, entdeckte ihm seine Sorgen und seine Qual
und bat ihn als den geistlichen Fiihrer, ihm in dieser Ange-
legenheit zu helfen, um die fritheren und jetzigen Spaltungen
Zu. beseitigen, alle zur Einheit zu fiithren und zukiinftigen
SPaltunge'n vorzubeugen. Denn dieser Gott gefillige Kaiser
wusste wohl, dass die Christenheit ohne Einigkeit zu Grunde
gehe, in Frivolitit und Heidentum verfalle und dass auch die
zeitlichen Anliegen darunter schwer leiden. Da Nektarius auf
die so ernste und wichtige kaiserliche Frage nicht gleich Ant-
wort wusste, bat er um Bedenkzeit, um sich mif andern zu
beraten und dann Seiner Kaiserlichen Majestat sichere und un-
fehlbare Antwort und sichern Rat geben zu kc‘jmf_wn. Dies wurde
ihm bewilligt, und so berief er neben andern auch den Nova-
tianer-Bischof Agelius, um auch dessen Meinung zu horen und
Zu erwigen, bevor er vor den Kaiser trete. In dieser Ver-
Ssammlung kamen nun die verschiedensten Ansichten zum Aus-

- Revueintern. de Théologie. Heft 11, 1895. : g



— 866 —

druck, alle aber hielten dafiir, es miisse alles nur nach der
heiligen Schrift beurteilt werden; als nun auch der Lector des
Bischofs Agelius befragt wurde, was Sr. Majestéit dem Kaiser
zu antworten sei, adusserte sich derselbe klar und deutlich:
,JErhabene und ehrwiirdige Véter in Christo dem Herrn‘ sprach
er, ,nach meiner einfachen aber aufrichtigen Meinung will ich
in Kiirze mich dussern. So lange den widerstreitenden Parteien
erlaubt sein wird, ihre Gesinnungen frei und offen nach Willkiir
vorzubringen und sie durch Gottes Wort, missverstanden und
falsch ausgelegt, zu verteidigen, so lange sei auch nicht die
geringste Hoffnung auf Frieden und FEinigkeit; im Gegenteil
werde nicht nur keine Sekte zur Einheit zuriickgebracht wer-
‘den, sondern jede in ihrem Irrtum nur befestigt, und viele
andere Irrtimer wiirden aus der Verborgenheit des Herzens
ans Tageslicht kommen und noch viel mehr einfache Seelen
ins Verderben gestiirzt werden. Darum sei es erforderlich,
einen sicherern Weg zu finden, die Einheit der Kirche herbei-
zufiihren. Mir nun scheint dies das sicherste Mittel zu sein,
dass alle jetzigen Glaubensstreitigkeiten allerdings durch die
heilige Schrift, doch nicht nach beliebiger Auslegung, sondern
wie sie nach der Lehre der fritheren heiligen, von der heiligen
Kirche anerkannten Viter verstanden sei, gerichtet und been-
digt werden sollen. Auf solche Weise werde allem Streit und
allem Zwiespalt vorgebeugt; denn kein Verniinftiger werde so
unverschiamt sein, seine eigene Meinung deren allgemeiner Erklé-
rung und Lehre vorzuziehen und sich iiber sie zu erheben
und die heilige Schrift nach seinem verriickten Hirn zu ver-
renken und zu erkliren. Seine Majestit wiirde also gut thun,
von den vorziiglichsten Lehrern dieser getrennten Sekten dies
in Erfahrung zu bringen, ob sie auf dem Urteil der alten
Lehrer, die vor diesen Zerwiirfnissen lebten, fussen wollten,
und dann solle Seine Majestat ihnen befehlen, keiner jetzigen
Sekte sich anzuschliessen. Wollten sie sich mit diesen Richtern
nicht zufrieden geben, dann mochten sie mit offenen Worten
dies bekennen und erkliren, dass sie dieselben verwerfen und
als Irrlehrer bezeichnen. Dann werde sogleich jeder Glaubige
ihren Stolz und Hochmut inne werden und sie selbst als hart-
nickige und stolze Irrlehrer verurteilen. Wollten sie sich aber
zu solcher Kundgebung nicht bequemen, so wiirde man aus
ithrem Wankelmut und Ausfliichten deutlich sehen, d_ass solche



— B67 —

Lehrer wenig Glauben verdienen, die, aufgebldht von ihrem
eigenen Geiste, sich selbst so hochschatzten, dass sie sich nicht
- scheuten, so vielen, von allen unsern Vorfahren anerkannten
Lehrern sich gleich zu stellen oder sogar sich dariiber zu er-
heben. Aus diesem Grunde sollten sie als falsche Lehrer und
offenbare Feinde der heiligen Kirche gehalten und verurteilt
werden. (Wer denkt da nicht an Pius IX: Die Tradition bin
_deh!) Und da sollte man ihnen keine Gnadenfrist gewéhren,
bis sie von der christlichen Gesellschaft abgetrennt wéren.
Denn es sei der katholischen und getreuen I.ehrer eigenste
Pflicht und Berufung, nur Lehren zu predigen, die mit der hei-
ligen Schrift und den Erklirungen der heiligen Viter iiber-
einstimmen. Um es als kurz zu sagen, des Sisinius Rede gefiel
dem Nektarius, weshalb er nicht siumte, dieselbe Seiner Majestéit
dem Kaiser mitzuteilen und selbst zu beloben und zu bekrif-
tigen. In seiner Weisheit und Besonnenheit zogerte der Kaiser
nicht, die notigen Schritte zu thun, um die Einheit herzustellen,
und berief deshalb aus allen Vereinen die ersten Lenker und
Lehrer, die auch ungesdumt erschienen, und sie alle waren
bereit, ihre Ansichten vorzubringen, Rede und Antwort zu
stehen. Gegen alle ihre Erwartung jedoch wurde an sie sei-
tens des Kaisers die Frage gestellt: wie hoch sie die Kirchen-
lehrer, besonders jene, zu schétzen gewillt seien, welche vor
dieser neuen Spaltung gepredigt, gelehrt und geschrieben haben?
ob sie dieselben zulassen, beloben, ihre Lehre fiir wahr an-
nehmen und an dieselbe sich halten wollen oder nicht? Da
zeigten sie anfangs demitiges Schweigen, dann begannen sie
von ihnen ehrfiirchtig zu reden, nannten sie ihre Lehrer und
~ bekannten sich als ihre Jiinger. Theodosius freute sich nicht
wenig dartiber und fragte weiter, ob sie das Zeugnis der Kir-
- chenviter so hoch hielten, dass ihrer Lehre gemiss wie in
andern Artikeln des christlichen Glaubens auch in denjenigen,
liber welche jetzt gestritten werde, alles beurteilt und geschlichtet
werde? Da begannen sie wie der Fisch an der Angel zu zap-
peln und sich auszureden, auch die derselben Sekte unterein-
ander begannen zu streiten, was, wie weit und wem und wie
viel jedem Einfluss zu gestatten sei. Einige lobten des Kaisers
Vorschlag, andere tadelten und beschimpften ihn, der grosste
Teil jedoch wollte die Kirchenviter als verddchtig bei der
Beurteﬂung ausgeschlossen wissen; begreiflicherweise, denn sie



— 568 —

sahen ein, dass keine der Sekten zu Recht bestehe, wenn die
Kirchenviter massgebend seien. Da Theodosius sah, dass ihre
Einigkeit gegen die Kirche erschiittert war, gerade wie die
derer, welche den Turm zu Babel bauten, so dass sie schandvoll
abziehen und den Bau verlassen mussten, befahl er, sie sollten
alle ihr Glaubensbekenntnis schriftlich einreichen. Theodo-
sius stellte nun eine strenge Priifung an, und von welchen er
sah, dass sie mehr auf ihrem FEigenwillen und ihrer FEinsicht
beruhten als auf der heiligen Schrift und den Lehrern der
Urkirche, denen entzog er die Kirchen, verbot ihnen jede Ver-
sammlung und trieb sie aus dem Lande. Viele kehrten zur
Einheit der Kirche zuriick, andere gingen einsam in ihren
Verirrungen zu Grunde, und das Ubel war mit der Wurzel
entfernt. — So schrieb der Jesuit Sturm. Wie schlimm wiirde
es den Vatikanern ergehen, wenn heute ein Theodosius auf-
tréte und den vatikanischen Glauben auf Grund der heiligen
Schrift und der Kirchenvater priifen liesse!
Pfarrer F. BERGMANN.




	Variétés

