
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 778

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

Histoire générale, du IVe siècle à nos jours, publiée sous
la direction de MM. E. Lavisse et A. Raiibaud; T. V., les
Guerres de religion, 1559-1648; Paris, Colin, gr. in-8",
982 p., 12 fr., 1895.

Ce très substantiel volume s'ouvre par un chapitre sur
«la Cour de Rome et la Réforme catholique depuis le concile
de Trente jusqu'au milieu du XVIIe siècle». Ce chapitre, écrit

par M. E. Chénon, renferme trois parties : le concile de Trente
(1545-1563), les Decreta tridentina, la Renaissance ecclésiastique,
avec de nombreuses indications bibliographiques. C'est un
exposé clair et méthodique des faits accomplis et des résultats
officiels obtenus ; il suffit amplement pour la masse des lecteurs,
mais il est insuffisant pour les connaisseurs, en ce sens : 1° qu'il
ne fait connaître ni les intrigues, ni les coulisses du concile,
ni les défectuosités de son organisation ; 2° qu'il se tait sur les

importantes concessions que le cardinal de Lorraine était
autorisé à faire, au nom de la France, si l'on eût voulu procéder

à une réforme sérieuse ; 3° qu'il qualifie, à quatre ou cinq

reprises, d'«œcuménique* ce concile qui n'a compté que des

représentants des Eglises occidentales, mais aucun représentant

des Eglises orientales, et dont la réception officielle et

régulière n'a même pas eu lieu dans tout l'Occident; 4° qu'il
est d'une partialité par trop manifeste en faveur des jésuites
et surtout de la cour de Rome, qu'il montre comme « sérieusement

et résolument » disposée à réformer l'Eglise, tandis qu'elle



— 779 —

n'a guère fait qu'aggraver le mal sur beaucoup de points; et par
trop défavorable soit à l'Eglise gallicane, dont fl. représente les
« libertés » comme dissimulant plus d'une servitude (p. 18), soit
aux protestants, qui, selon l'auteur, n'auraient pas assisté an
conçue uniquement par amour-propre, parce qu' «après un
demi-siècle de rupture il leur paraissait difficile de reculer»
(p. 21). M. Chénon en est encore à la légende du «rdoox»
François de Sales (p. 29), et d'Oefaiao se faisant luthérien
« pour se marier » (p. 33). C'est dommage. L'auteur a toutefois
une observation très judicieuse au sujet de l'acceptation dia

conçue en France, acceptation de la part du clergé, mais nom
de la part des légistes et des parlementaires. «Les légistes,
dit-il (p. 26), avaient l'apparence de îa victoire, le clergé en
avait la réalité.» Ce mot caractérise exactement îa politique
française dans les questions ecclésiastiques: pourvu que le
gouvernement trouve quelques chicanes subtiles pour
sauvegarder en apparence ses droits, il est satisfait; peu lui importe
si en réalité il est battu par le cléricalisme et si la marée
romaine monte toujours. Cette attitude louvoyante et faible
d'un gouvernement qui devrait être franc et fort, a été l'une
des principales causes des progrès du cléricalisme en France;
on ne saurait assez le répéter.

Viennent ensuite des études: — de M. Mariéjol, sur l'oeuvre

de Philippe II (1559-1598): unification de la péninsule,
lutte contre l'infidèle et l'hérétique, le roi et la nation; — de
M. C. Martin, sur la France et les guerres de rétrçpon {1539 â
1589): le gouvernement des Guise, le gouvernement de L"H#-
pital, les guerres civiles sous Charles IX et sous Henri DI; —
de M. P. Frédéricq, sur les Pays-Bas et les luttes refigfeuses
(1555-1609): des ducs de Bourgogne à Philippe H, PMBppe BE

(prologue de la révolution), les guerres de religion, les
campagnes du prince d'Orange, etc.; — de M. A. Filon, sur
l'Angleterre et l'Ecosse, et l'établissement définitif du protestantisme

(1558-1603): rivalité d'Elisabeth et de Marie Stuart, ps&-

ritains et catholiques, le changement des idées et des insérais;
— de lt, L. Pingaud, sur Henri IV et la pacification de la
France (1589-1610): Henri IV et la Ligue, pacification dm

royaume, la paix de Vervins, l'édit de Nantes, gouvernement
et politique étrangère; —- de M. E, Levasseur, sur Henri W
et SuHy, et le relèvement économique de la France (1559-f



— 780 —

retour sur les guerres de religion, administration de Henri IV
et Sully; — de M. G. d'Avenel, sur Louis XIII et Richelieu:
Marie de Médicis, le ministère de Luynes, Richelieu et la
pacification religieuse, Richelieu et la politique intérieure, Richelieu

et les institutions; — de M. Petit de Julleville, sur la
littérature française de 1550 à 1650; — de M. A. Michel, sur
l'art en Europe, du dernier tiers du XVIe siècle au milieu du
XVIIe: l'art italien, l'art français, l'art dans les Flandres et
les Pays-Bas, l'art en Allemagne, en Angleterre, en Espagne;
— de M. P. Tannery, sur les sciences en Europe, de 1559 à

1648; — de M. E. Denis, sur l'Allemagne et la guerre de
Trente ans (1555-1648): l'Allemagne après la paix d'Augsbourg,
la période bohème et palatine, la période danoise, la période
suédoise, la période française ; — de M. A. Filon, sur l'Angleterre

puritaine, les deux premiers Stuarts et la Révolution
(1603-1648); — de M. P. Boissonnade, sur l'Espagne et les
deux premiers successeurs de Philippe II: Philippe III et
Philippe IV (1598-1665) ; — de M. P. Orsi, sur les Etats italiens
sous la prépondérance espagnole (1559-1648).

Le chapitre sur la Pologne, dû à M. Louis Leger, mérite
de la part de nos lecteurs une attention particulière; il est
écrit d'une plume claire et alerte : c'est le récit d'un homme
qui connaît à fond son sujet. L'auteur, avec une grande
impartialité et une parfaite justesse d'esprit, a signalé les fautes
de Sigismond III Vasa (1587-1631) et condamné les luttes
religieuses «qui ont fait tant de mal à la Pologne». En le lisant,
on comprend que, si le jésuitisme n'a pas été l'unique cause
de la ruine du royaume de Pologne, il en a été cependant
l'une des causes principales. M. Leger a jugé ainsi la fameuse

«Union», oeuvre des jésuites et de Sigismond, solennellement
proclamée à Rome le 25 décembre 1595: «Elle ne fut pas
propagée uniquement par la douceur et par la persuasion ; les
orthodoxes opiniâtres furent maltraités, réduits à la condition
de serfs. Leurs églises furent affermées à des juifs qui leur
vendaient le droit de célébrer la liturgie ou même de sonner
les cloches. A Lvov (Lemberg) il fut interdit de célébrer

publiquement des funérailles orthodoxes. Au fond, les Russes

restés fidèles à l'ancien rite furent traités comme le furent en

France les huguenots après la révocation de l'édit de Nantes.

De même que les huguenots français émigrèrent en Hollande



— 781 —

et contribuèrent à créer la Prusse, les orthodoxes russes,
persécutés, durent nécessairement tourner leurs regards vers la
Russie moscovite. Entre catholiques, uniates et orthodoxes, il y
eut des luttes sanglantes; les plaines de l'Oukraine furent
témoins de plus d'une St-Barthélemy ignorée en Occident; des
enfants furent bouillis vivants, des femmes étouffées entre des
planches. Parfois le peuple se révolta contre les prélats uniates.
En 1623, l'un d'entre eux, Joseph Kountsévitch, fut assassiné

à Vitepsk. Ce meurtre fut cruellement expié. En 1625

l'évêque de Loutsk, Isakii, allait solliciter pour ses ouailles la
protection du tsar Michel et du patriarche Philarète. Ainsi
donc, loin d'être, comme on l'avait espéré, un lien politique
et une cause d'apaisement, l'Union fut une source de querelles
intérieures et de complications extérieures. Le clergé uniate
ne retira pas de son adhésion au nouveau régime tous les
avantages qu'on lui avait fait espérer. Les nobles catholiques
affectèrent de le mépriser. On avait promis aux évêques uniates
qu'ils siégeraient au sénat à côté des prélats catholiques ; cette
promesse ne fût pas tenue... Les habitants des régions du
sud-est, les kosaks notamment, restèrent fidèles à la religion
de leurs ancêtres; des révoltes sanglantes éclatèrent parmi
eux; l'hetman Nalivaïko fut brûlé en 1599, à Varsovie, dans
un taureau d'airain. Nouvelles révoltes en 1637 et 1638. Dans
les villes, les habitants organisèrent des confréries pour le
maintien de l'orthodoxie. Celle de Kief joua un rôle considérable.

Les écoles de cette ville se modelèrent sur celles des

jésuites, et la Russie kiévienne contribua à répandre dans la
Russie moscovite la littérature classique et les méthodes sco-

lastiques. La hiérarchie orthodoxe s'efforça de rivaliser avec
la hiérarchie uniate. Ainsi V Union n'apporte pas à la Pologne
tous les fruits qu'elle s'en était promis, et la Russie en recueillit

des bénéfices qu'au premier abord elle n'aurait pas dû
espérer» (p. 720-721).

M. A. Rambaud a écrit deux chapitres très instructifs,
l'un sur la Moscovie, Ivan le Terrible et le « Temps des Troubles»

(1557-1645); l'autre, sur l'Empire ottoman et les premiers
symptômes de décadence (1566-1648). — Signalons encore les

chapitres de M. Xénopol, sur les Roumains et les luttes contre
la domination turque (1559-1601); — de M. E. Sayous, sur la
Hongrie et la Transylvanie, du dernier Zâpolya au premier



— 782 —

Râkôczy (1566-1648); — de M. H. Cordier, sur l'extrême-orient,
Chine, Japon, Indo-Chine, jusqu'au milieu du XVIIe siècle; —
de M. Moireau, sur l'Amérique et les progrès de la colonisation

européenne (1550-1650).
On voit, par ces simples indications, quelles richesses

contient ce volume et quel vif intérêt il offre aux lecteurs.
E. Michaud.

L'Evolution théologique à Genève au XVIIe siècle, par
M. Albert Montandon ; Le Cateau, impr. Roland, in-8", 130 p.,
1894.

Après une Introduction de 33 pages, dans laquelle est très
brièvement résumée l'histoire politique de Genève depuis
l'Escalade (nuit du 11 au 12 décembre 1602) jusqu'à la fin du

XVIIe siècle, fin caractérisée surtout par l'arrivée de nombreux
réfugiés qui apportèrent à Genève des opinions et des goûts
très différents et qui modifièrent peu à peu le caractère même
de cette ville, l'auteur entre dans son sujet et distingue trois
périodes qu'il appelle: période de l'intolérance, fin du XVIe
siècle à 1632; période de l'exclusivisme religieux, de 1632 à

1694; période de la tolérance, de 1694 à 1725.

Qu'il me permette de lui faire remarquer que les deux

premières périodes ont été l'une et l'autre intolérantes et
exclusives, et que peut-être il serait plus clair de caractériser
la première par la domination de l'ultracalvinisme, la seconde

par sa désagrégation, la troisième par sa défaite au profit du

parti de la tolérance et du libre examen.
Loin d'apparaître comme « un temps de repos » pour

Genève (p. 125), le XVIIe siècle fut une époque de luttes et
d'évolutions théologiques très importantes. — Tout d'abord, la
doctrine de l'Eglise de Genève se résume dans le « Sommaire
de la doctrine chrétienne » rédigé par Calvin en 1537, ainsi

que dans la liturgie de 1547 et dans le célèbre catéchisme du

Réformateur. Tous les théologiens genevois, représentés et

dirigés par Benedict Turretini (f 1631), sont d'accord pour
conserver intact le système théologique de Calvin et pour le

préserver coûte que coûte de toute atteinte. C'est l'époque du

synode de Dordrecht (1618) et du synode d'Alais (1620), dans



— 783 —

lesquels l'influence de Benedict T. fut grande en faveur du
gomarisme le plus outré. «Qui aurait osé supposer ou croire,
à Genève, que Calvin n'était pas dans le vrai sur tous les
points, qu'il n'avait pas tout vu, tout prévu dans cette immense
réorganisation du christianisme (p. 59) » Cependant, à la fin
de sa vie, Benedict T., tout en restant intolérant relativement
à la doctrine et aux mœurs, se radoucit quelque peu envers les
hommes qui ne partageaient pas sa manière de voir (p. 47). Mais
ce radoucissement, qui lui fut personnel, n'empêcha pas la
Compagnie et le Conseil de sévir violemment contre les hétérodoxes.
« On va même, dit M. Montandon, jusqu'à pratiquer à nouveau
les horribles supplices des Servet et des Gentilis: les bûchers
se dressent *) pour de pauvres fous qualifiés de sorciers ou de

possédés du diable. Nombre de malheureux et de malheureuses,

accusés de sorcellerie ou de rapports avec Satan, sont soumis

à la torture. Devant les phrases décousues et insensées

que les souffrances leur arrachent, les juges n'ont plus de
doute: Ce sont des disciples de Satan! A mort les indignes!
Et la flamme ne tarde pas à dévorer ces victimes de la
superstition au milieu de la joie générale2). » Les papistes
devaient, pour pouvoir s'établir à Genève, prêter le serment de

ne faire «aucune pratique, machination ou entreprise contre
la sainte réformation». M. Montandon flétrit à bon droit les
incessantes querelles entre protestants qui, dit-il (p. 60), «ne
se tendent la main que sur deux points : se séparer du
catholicisme et se haïr en cas de divergence d'opinion. Cette
intolérance était en quelque sorte un retour au catholicisme
(romain), et Vinet a raison de dire qu'après la grande crise du
XVIe siècle, autant que le permettaient les circonstances et les

*) On lit, par exemple, dans les Reg. du Consistoire de 1652: «Un professeur

et deux experts ayant visité Michée Chaudron, prévenue de sorcellerie, déclarent
lui avoir trouvé deux marques qu'ils estiment lui avoir été faites par le diable, l'une
à la lèvre supérieure, l'autre à la cuisse droite... On condamne la susdite à être

pendue et étranglée et ses biens confisqués.» (30 mars et 5 avril.)

2) De 1592 à 1657, 150 hommes ou femmes furent brûlés pour crime de

«lèse-majesté divine». A partir de 1652, aucun sorcier ne fut plus mis à mort.

Beaucoup de ces malheureux furent condamnés au feu sur la seule supposition
«d'avoir fait mourir diaboliquement des hommes ou des bestiaux»; d'autres
affreusement torturés avouaient avoir «renié Dieu et pris le Diable pour maître.» Reg.
des Conseils, avril, août, sept. 1623. — M. Montandon raconte longuement le procès

et la mort du pasteur Nicolas Antoine, étranglé et brûlé en la place de Plain-
palais en 1632 pour crime d'apostasie, etc. (p. 63-67).



— 784 —

souvenirs historiques, les réformés étaient devenus de fort bons
catholiques (romains). »

Pendant la seconde période (1632-1694), c'est-à-dire du
supplice du pasteur Nicolas Antoine au ministère de Jean-Alphonse

Turretini, on voit le parti de la tolérance et du libre
examen se dessiner peu à peu et grandir. En 1645, le professeur

Morus osa reprocher à ses collègues d'avoir « l'ignorance
sans conscience et l'imprudence sans science, et de ne prêcher
que fables et fatras (p. 73) », et il fortifia considérablement la
minorité libérale représentée par le professeur Mestrezat (p. 70).
Les ultracalvinistes essayèrent d'enrayer le mouvement par le
règlement de 1647 et par le formulaire de 1649, c'est-à-dire
en rendant obligatoires les doctrines de Dordrecht. Ils ne
firent qu'irriter, et les idées libérales de l'école de Saumur se
répandirent de plus en plus, comme une marée montante, chez
les jeunes théologiens et dans le peuple. En 1656, nouveau
règlement plus sévère encore pour les candidats au saint
ministère, de la part des ultracalvinistes (p. 76). En 1661,
nouvelle recrue du parti libéral dans la personne de Louis Tron-
chin, qui, avec Mestrezat, tient tête de son mieux au chef des

prétendus orthodoxes, François Turretini (1623—f 1687), qui se

montra en tout rigide comme son père. Les Charles Maurice
(1669), les Robert Chouet, les Pierre Mussard (1671) donnèrent
lieu, par leur libéralisme, à de vives discussions qui obligèrent
les ultracalvinistes à entrer en composition. C'est alors que les
cantons évangéliques, «plus calvinistes que Calvin (p. 95)»,
s'efforcèrent d'écraser le parti libéral en rédigeant en 1674 le
formulaire appelé Consensus Helveticus, dont les 26 canons ne
furent toutefois admis à Genève qu'en 1678. La mort de François

Turretini en 1687 fut un coup terrible pour son parti,
dont la désagrégation ne fit qu'augmenter.

La troisième période s'ouvre en 1694 avec l'entrée dans

le saint ministère du fils de François T., Jean-Alphonse, qui se

montra aussi libéral que son père et son grand-père avaient
été intolérants. Il voyait les exagérations et les erreurs des

ultracalvinistes, il sentait que l'idée de la tolérance gagnait
les meilleurs esprits, il s'appliqua en conséquence à débarrasser

la théologie de son Eglise de cette vieille scolastique qui
l'enchaînait et la compromettait, il s'efforça de la rendre
pratique, claire et populaire. En union d'esprit avec Spanheim,



— 785 —

Saurin, Leibniz, Burnet, Tillotson, en union surtout avec le
genevois orthodoxe Benedict Pictet, il s'efforça de réunir les
diverses fractions du protestantisme, en proposant à chacune
l'acceptation d'articles fondamentaux considérés comme
l'essence même du christianisme. En 1706, la réception de Vial
de Beaumont dans la Vénérable Compagnie donna lieu à une
discussion qui se termina par le vote d'un règlement libéral
(p. 120). Enfin, en 1725, la majorité des pasteurs, n'admettant
que la Bible comme seule base de la foi, abandonna les
anciens formulaires, cause de tant de querelles, et revint purement

et simplement aux Ordonnances ecclésiastiques de Calvin,
dont l'article VI est ainsi conçu: «Vous protestez de tenir la
doctrine des saints Prophètes et Apôtres, comme elle est
comprise dans les livres du V. et du N. T., de laquelle doctrine
nous avons un sommaire dans notre catéchisme. » Le
protestantisme genevois se rajeunissait ainsi en revenant à la
simplicité primitive.

Le volume de M. Montandon contient, outre l'évolution
des idées théologiques, des détails intéressants sur la vie
pratique de cette époque. On y voit, par exemple, que les registres

de la Compagnie des pasteurs et du Petit Conseil
«fourmillent de blâmes souvent futiles et tracassiers (p. 42) » ; qu'il
y avait, dans la ville de Genève, 8 sermons chaque dimanche,
pendant la semaine 3 ou 4 prédications ou prières par jour;
que chaque pasteur devait faire 75 sermons écrits et monter
en chaire 150 fois par an (p. 39); que les formes du culte se

sont à peine modifiées pendant ce laps de temps (p. 127) ;

que les ordonnances contre le luxe et touchant les repas
étaient très sévères (p. 33); que Genève en 1661 avait reçu
de la Hollande la somme de 1 249 570 francs depuis les
premiers jours de la Réforme, etc. E. M.

IL Deutsche Bibliographie.

Das Christentum im Lichte der deutschen Philosophie von

Anton Bullinger. München, Ackermann 1895.

Das fleissig gearbeitete und viel Interessantes enthaltende

Buch bietet weit mehr und weniger, als der Titel besagt. Den



— 786 —

beiden Abschnitten über „die Mystik Eckharts" und „Hegels
Philosophie des Christentums" folgt ein dritter „Die moderne
Evangelienkritik und der alte Christenglaube", welcher ungefähr

so umfassend ist, als die beiden vorhergehenden zusammen,
welche dem Buche den Titel gegeben haben. Um den in
spekulativer Hinsicht viel verheissenden Titel bezüglich der ersten
Hälfte des Werkes richtig erscheinen zu lassen, beginnt der
Verfasser mit dem Satze: „Um das Christentum im Lichte der
deutschen Philosophie zu zeigen, werden wir uns an diejenigen
deutschen Philosophen zu halten haben, die unbestritten zu
den grössten Denkern zählen und zugleich den Begriff der
christlichen Lehre von Gott und Welt möglichst vollständig
entwickelten, nicht bloss einzelne Seiten desselben ; deren sind
aber nur zwei, Meister Eckhart und Hegel." Drei allgemein
verbreiteten Annahmen tritt diese Behauptung stillschweigend
entgegen: 1. dass die deutsche Philosophie im grossen und

ganzen dem Christentum feindlich gegenüberstehe, 2. dass die
beiden herausgegriffenen Philosophen selbst Pantheisten gewesen

seien, 3. dass andere Philosophen, unter den Katholiken
Günther, in der philosophischen Begründung des Christentums
weit Bedeutenderes geleistet hätten. Mitzuteilen, wie B. seinen
abweichenden Standpunkt begründet, würde zu weit führen,
da bei philosophischen Deduktionen kein Glied in der Kette
überschlagen werden darf.

Gehen wir zu den theologischen Fragen über, so finden
wir fast alle Grundlehren besprochen. Hinsichtlich der
Rechtfertigungslehre stimmen wir dem Verfasser zu, dass durch die
Streitsucht der Theologen viele unnütze Entzweiung
hervorgerufen worden sei. Aber eine „Verständigung" zwischen
Katholiken und Protestanten denkt er sich doch viel leichter als
sie ist. Über die Fortdauer der Sündhaftigkeit im Menschen
auch nach der Rechtfertigung, der menschlichen Mitwirkung
bei dieser und ähnliches besteht die Kontroverse fort auch
nach Ausscheidung überflüssigen scholastischen Ballastes;
namentlich aber über die Erlangung des Heiles durch „den Glauben

allein" oder auch vermittelst sakramentaler Handlungen.
Die mögliche Ausbeutung des sola nach dieser Richtung hin
hat der Verfasser nicht gewürdigt. Dies scheint mit dem etwas

unklaren Begriffe vom Priestertum zusammenzuhängen, welchen

er vermeintlich im Anschluss an Cyprian, in Wirklichkeit aber



— 787 —

im Widerspruch zu ihm S. 182 vorträgt: „Das besondere
Priestertum darf nicht als ein äusserliches Institut angesehen werden,
welches im Besitze der Kräfte und Gaben der Kirche, ausserhalb

der Gläubigen und über denselben stehend, auf sie von
aussen einwirkte. Der Bischof steht nicht zwischen dem Himmel

und den Gläubigen, von oben Segen empfangend und nach
unten spendend, sondern er ist ein Organ am Kirchenkörper."
Hier wird in Gegensatz gebracht, was mit einander verbunden
werden muss. Gerade Cyprian ist — nicht der Erfinder des
Priestertums, wie protestantischerseits vielfach behauptet wurde
— aber derjenige, der diese Lehre deutlicher ausgesprochen
hat, als irgend einer vor ihm. Augustinus hat seine Doktrin
von der Kirche in den beiden Punkten nur ausführlicher
dargelegt, dass in Petrus der Kirche, d. i. der Gesamtheit, die
Schlüsselgewalt verliehen wurde, aber ebenso bestimmt, dass
diese durch die Hierarchie im Namen und im Geiste der Kirche
ausgeübte Schlüsselgewalt den einzelnen Gläubigen die
sakramentale Gnade vermittle, also wohl „von aussen auf sie
einwirke" oder Himmel und Erde mit einander verbinde, — eine
Lehre, welche nicht bloss Cyprian und Augustinus, sondern
der ganzen alten Kirche eigentümlich war. Die bekannten
bildlichen Ausdrücke vom königlichen Priestertum aller Christen,

in Pastoralschreiben oder Homilien recht gut zu verwenden
zur Schilderung der erhabenen Würde des Christenstandes,
sind dogmatisch nur im Zeitalter der Reformation ausgebeutet
worden, die katholische Lehre vom Priestertum aus den Angeln
zu heben, während sie sich dazu ebenso wenig eignen wie zur
Untergrabung des Königtums. Wollte man jene Ausdrücke
eigentlich nehmen, was der Verfasser freilich auch nicht thut,
so würden sie das menschliche Priestertum nicht beseitigen,
sondern verallgemeinern und ¦ selbst auf die Frauen ausdehnen,

was dem Apostel Petrus natürlich nicht eingefallen ist.
Ähnliche Bewandtnis hat es mit „dem Bande des Friedens und der

Eintracht", durch welches allein nach Cyprian die Einzelkirchen
verbunden sein sollen. Cyprian kennt ein realistischeres Band,
weil schon zu seiner Zeit jenes ideelle nicht mehr ausreichte,
das hierarchische in dem einheitlichen Episkopate verkörpert,
dessen sämtliche Mitglieder befugt waren, in einer fremden

Kirche eventuell Missstände abzustellen. Bei der Behauptung
der wesentlichen Gleichheit aller Bischöfe, von denen keiner



- 788 —

Universalbischof sein konnte, darf ferner doch nicht in Abrede
gestellt werden, dass der römische nach dem Untergange
Jerusalems allmählich einen Vorrang erhielt, wie ihn unzweideutig

Irenäus ausgesprochen, und selbst in spätem Stadien
seiner Entwicklung der Orient bald zurückhaltender, bald
wärmer anerkannt hat.

Wenn der Verfasser meint, Augustins Lehre vom Abendmahle

sei mit der Calvins identisch, so irrt er. Aber die Lehre,
die er selbst darüber vorträgt, scheint uns die einzig richtige
zu sein. S. 135: „Brot und Wein sind nach der Konsekration
der Leib und das Blut Christi, d. h. eine mit seinem Geiste,
mit seiner Persönlichkeit so enge zusammenhängende Unmittelbarkeit

des Daseins, wie unser organischer Leib enge
zusammenhängt mit unserm Geist. Während wir Menschen als
beschränkte endliche Existenzen nur dieses und jenes uns
unmittelbar vorliegende Brot an uns nehmen und es nur im
natürlichen Ernährungsprozesse zum Bestandteil unseres Leibes
Averden lassen können, kann Christus als das allwaltende Wort
Gottes allüberall Brot und Wein, die ohnehin nur durch ihn
und in ihm existieren, zu seinem besondern Eigentum, zu
seinem „Leibe und Blute" machen, sie damit in seine Lebenseinheit,

Individualität, scholastisch sogenannte Substanz aufnehmen,

also im scholastischen Sinne des Wortes transsubstan-
ziieren." Der Verfasser wird sich vielleicht wundern, dass er
sich für diese originelle, aber sehr ansprechende Abendmahlslehre

auf — den Papst Gelasius I. berufen konnte.
Bezüglich der Inspiration äussert der Verfasser eine freie,

mit Recht der bekannten antiquierten Kundgebung des

vorgeblich so aufgeklärten Leo XIII. entgegentretende Anschauung.
Über die Prädestinationslehre des Apostels Paulus hätte er
hierbei S. 157 f. milder urteilen können, wenn er anderweitige
Äusserungen desselben hinzugenommen und bedacht hätte, dass

Paulus keine systematische Theologie schrieb, sondern stets zu

bestimmten Zwecken, und dann seinem Charakter gemäss in
scharfer, mitunter hyperbolischer Weise sich aussprach. Im
übrigen wird auch das Problem der Vereinbarung göttlicher
Allwirksamkeit mit der geschöpflichen Freiheit sich der
wissenschaftlichen Systematik niemals völlig fügen. Hier offenbart
sich eben wieder das Unzureichende des menschlichen Denkens

gegenüber unergründlichen Geheimnissen. Historisch unrichtig



— 789 —

ist, dass die strenge Inspirationslehre erst von den Protestanten
des 16. Jahrhunderts aufgebracht, und den Kirchenvätern
unbekannt gewesen sei. Die angeführte Stelle des Chrysostomus
nimmt sich im Zusammenhange anders aus. Namentlich waren
es die Alexandriner, welche eine inspiratio im vollen Sinne
des Wortes lehrten, indem sie sich in diesem Punkte der Theo-
sophenschule der alexandrinischen Juden anschlössen.

Unter den „die Evangelienkritik und den alten
Christenglauben" betreffenden Abhandlungen scheint uns die über
Harnacks Schrift über das Apostolikum die beste zu sein.
Hinsichtlich mancher kritischen Fragen und Erklärungen von
neutestamentlichen Stellen würde der Verfasser sich vielleicht
anders geäussert haben, wenn er sich nicht darauf beschränkt
hätte, Langs populären Aufsatz in den „Deutschen Zeit- und
Streitfragen" und Sepps Beiträge zum Leben Jesu dabei zu
Grunde zu legen und im übrigen seinen eigenen Gedanken

nachzugehen. Aber immerhin wird namentlich der auf diesem
Gebiete weniger Kundige mancher interessanten Bemerkung
begegnen. J. Langen in Bonn.

Callinici De Vita S. Hypatii Liber. Ediderunt Seminarti Philo-

logorum Bonnensis Sodales. Lipsice, B. G. Teubner, 1895.

Zur Feier des 25jährigen Bonner Professor-Jubiläums Franz
Büchelers haben die Mitglieder des philologischen Seminars

unter Leitung Useners nach einer Pariser Handschrift die

Lebensbeschreibung des Abtes Hypatius (f 446) herausgegeben,
welche dessen Schüler Kallinikos nach 447 verfasste. Beigefügt
sind Notizen über die Pariser und eine Vatikanische Handschrift,
welche die Biographie enthält, bemerkenswerte Zeugnisse über
das Kloster bei Chalcedon, dessen Abt Hypatius war, sowie

ein Vokabularium und eine Reihe grammatikalischer
Bemerkungen. Der Name Useners wie die Leitung des Bonner
philologischen Seminars bürgen für die Vorzüglichkeit der Ausgabe.
Die Leser dieser Zeitschrift werden sich für einige
kirchengeschichtliche Notizen interessieren.

Die Biographie ist wichtig für die Geschichte des Klosterwesens.

Sie wimmelt natürlich von abenteuerlichen
Wundererzählungen. Aber wir ersehen aus ihr, dass um die Mitte

Revue intern, de Théologie. Heft 12, 1895.
B1



— 790 —

des 4. Jahrhunderts nicht, wie Sozomenus berichtet, der Bischof
Macedonius schon zahlreiche Klöster in Konstantinopel errichtete,

sondern dass dort noch zur Zeit des Hypatius nur ein
einziges bestand. Eine andere Notiz, die Einsetzung des Nesto-
rius auf den Stuhl von Konstantinopel durch Weltleute, wird
mit Vorsicht aufzunehmen sein. Davon verlautet sonst nirgends
etwas, und eine solche rituelle Anomalie wäre auch sicher
mit Entrüstung zurückgewiesen worden. Hypatius, wie sein
Biograph, waren entschieden antinestorianisch gesinnt, und so

erklärt sich diese seltsame Nachricht leicht als Erzeugnis
fanatischen Hasses. Wichtig aber ist das Glaubensbekenntnis,
welches Hypatius im Gegensatze zu der nestorianischen Lehre,
und zwar nach dem Konzil von Ephesus und der Verbannung
des Nestorius, ablegt. Dasselbe enthält das antinestorianische
Stichwort ÜsoxSxog nicht, wie dasselbe auch in der ganzen
Biographie nicht vorkommt. Die überschwengliche Marienverehrung,

welche allerdings Cyrill von Alexandrien zur Schau

trug, muss also doch nicht in dem Umfange an den nestorianischen

Streit sich angeschlossen haben, wie gewöhnlich
angenommen wird, nicht einmal in den Kreisen der Mönche. Der
Angriff des Nestorius erscheint in unserer Schrift ausschliesslich

als ein solcher auf die Person Christi und die Erlösung.
In letzterer Beziehung erinnert das Bekenntnis an Athanasius
und selbst etwas an Augustinus. Dasselbe lautet: Wir beten
an Einen Gott in drei Personen; denn Ein Wille ist es, Eine
Macht, Eine Gottheit, Ein Königtum des Vaters und des Sohnes
und des heiligen Geistes; und die wahre Menschwerdung des

Eingebornen, der Fleisch wurde aus dem heiligen Geiste aus
der Jungfrau Maria nach der frommen Überlieferung der Väter,
und der uns im Fleische erschien und göttliche und wunderbare

Zeichen that, und im Fleische für uns Kreuz und Tod

erlitt, und uns mit sich aufrichtete, die wir von Sünden
niedergerissen waren, und uns in die erste Seligkeit zurückführte.

Um auch eine theologische Korrektur anzubringen, so
bemerken wir noch, dass in dem Register ôaîfiwv mit diabolus

wiedergegeben ist, während der biblisch-kirchliche Sprachgebrauch

zwischen den aal^ovsc und dem aidßoXog unterscheidet,
wie es auch hier p. 56 geschieht.

J. Langen in Bonn.



— 791 —

Dr. Valentin Thalhopers, weil, päpstl, Hausprälaten und
Dompropstes in Eichstatt, Erklärung der Psalmen und der im
römischen Brevier vorkommenden biblischen Cantica, mit besonderer
Rücksicht auf deren liturgischen Gebrauch.

6., vermehrte und verbesserte Auflage, herausgegeben von
Dr. Peter Schmalzl, Professor in Eichstätt. Regensburg,
Nationale Verlagsanstalt (fnüier G. J. Manz). 1895. VII u.
968 S. gr. 8°. (Preis M. 10. —, gebunden M. 11. 60.)

Das treffliche Werk, das hier nach dem Tode des Verfassers
von neuem in die Welt geht, empfängt seinen speciellen
Charakter aus seiner praktischen Bestimmung, die Psalmen mit
Rücksicht auf ihren liturgischen Gebrauch, im öffentlichen
Gottesdienst und im Breviergebet, zu erklären. Eine Erklärung
der Psalmen gerade in diesem Sinne hätte wohl niemand besser
geben können als der hervorragende Liturgiker Thalhofer.
Dabei ruht die ganze Anlage des Buches auf dem (S. 32

ausgesprochenen) Grundsatze, dass „eine solide liturgisch-mystische
Deutung der Psalmen" durchaus auf der festen Grundlage der
vorausgehenden Erklärung des Literalsinnes ruhen müsse. In
der Darstellung des letzteren hatte der Verfasser (ib.) „durchweg

Leser im Auge, die nicht schon zufrieden sind, < wenn sie

den Grundgedanken eines Psalmes oder Psalmverses gefunden
haben, sondern auch über auffallende Worte, Phrasen,
Konstruktionen u. s. w. kurzen Aufschluss wünschen, keineswegs
aber den ganzen gelehrten exegetischen Apparat herbeigeschleppt

wissen wollen". An rein kritisch - philologischen
Psalmenkommentaren, in denen von einer Entwicklung des

religiösen Gehaltes der Psalmen so wenig die Rede ist, dass

derselbe vielmehr unter dem kritischen Messer gründlich
verfliegt, ist bekanntlich kein Mangel; und Kommentare, welche

umgekehrt ein Hauptgewicht auf den praktischen Gebrauch
der Psalmen im christlichen Gebet legen, wo dies in so

gediegener Weise geschieht, wie bei Thalhofer oder in dem

schönen Kommentar von Schegg, haben daneben ihre gute
Berechtigung. — Der Erklärung zu Grunde gelegt und nebst

deutscher Übersetzung jeweils vorangestellt ist der Text der

Vulgata, mit durchgängiger Vergleichung des hebräischen
Textes und der LXX im Kommentar. Auf dem Grunde des

hinreichend zum Verständnis gebrachten Wortsinnes wird dann



— 792 —

jeweils kurz ausgeführt, in welchem Sinne die Kirche den
Psalm betet bei den verschiedenen Gelegenheiten, wo er ganz
oder teilweise in der Liturgie verwendet ist. — Die Einleitung
S. 1—53 giebt eine genügende Orientierung über die allgemeinen
Einleitungsfragen; der speciellen Einleitung nach dem nähern
Charakter des Buches dienen die §§ 7 : „Geschichtliche Notizen
über den Gebrauch der Psalmen in der Liturgie", und 8 : „Leitende
Grundsätze für die liturgisch-mystische Deutung der Psalmen".
§ 9 giebt eine gute Geschichte der Psalmenauslegung.

Der neue Herausgeber hat dem Buche eine solche
Bearbeitung angedeihen lassen, wie er sie, bei möglichster Schonung
des Thalhoferschen Textes, zur weitern Vervollkommnung
desselben für angemessen hielt. Durchgreifende Umarbeitungen
einzelner Stücke wurden nur da vorgenommen, wo der Herausgeber

wusste, dass Thalhofer selbst noch seine frühere Auffassung

aufgegeben hatte, oder wo „die neueren Forschungen,
denen derselbe in den letzteren Jahren ferner stand, sichere
Resultate erzielten" oder er selbst „nach gründlicher Prüfung
zu andern Ergebnissen kam". Dagegen wurde die Erklärung
im einzelnen durch zahlreiche kurze Bemerkungen und Zusätze

erweitert, dafür da und dort manche Weitläufigkeiten der
sprachlichen Darstellung gekürzt und Wiederholungen, die
ohne Nachteil wegbleiben konnten, gestrichen. Zur
Klarmachung des Textverhältnisses in schwierigen Fällen wurden
nun neben dem hebräischen Text, der Übersetzung der LXX
und den lateinischen Übersetzungen auch die andern alten
Versionen beigezogen. In der Exegese wurden auch die neuesten

katholischen und protestantischen Kommentare
durchgängig berücksichtigt, mit derjenigen Beschränkung natürlich,
wie sie durch die Anlage des Buches gegeben war. — Schliesslich

seien auch die äussern Vorzüge des Buches gebührend
erwähnt: die gute übersichtliche Einrichtung, der gute Druck
und der verhältnismässig billige Preis.

Prof. Dr. F. Lauchert.



793

Quellen zur Geschichte des Papsttums. Von D. Carl Mirbt,
o. Professor der Kirchengeschichte an der Universität Marburg.
Freiburg i. B. und Leipzig 1895. Akademische Verlagsbuchhandlung

von J. C. B. Mohr. XII u. 288 S. gr. 8°. (Preis
M. 4. —.)

Eine sehr reichhaltige Sammlung von Quellen und
Dokumenten zur Geschichte des Papsttums, von den ältesten
Zeugnissen für die römische Kirche bis auf die Gegenwart, wo
„Leos XIII. Apostolisches Sendschreiben an alle Fürsten und
Völker der Erde vom 20. Juni 1894" den Schluss bildet. Aus
den ersten Jahrhunderten wird man nicht leicht ein Zeugnis
von Belang vermissen, und aus Mittelalter und Neuzeit ist
neben vielen Dokumenten, die jeder aus der Kirchengeschichte
kennt, deren Text aber dem einzelnen nicht immer bequem
zugänglich ist, auch manches Abgelegenere mitgeteilt. In
mancher Beziehung findet man auch mehr, als der Titel
verspricht, manches kirchen- und dogmenhistorische Dokument,
das sich nicht im engern Sinne auf die Papstgeschichte
bezieht; so z. B. die wichtigsten Dokumente zur Geschichte der
Reformation in Deutschland, von Luthers Thesen angefangen ;

die dogmatischen Dekrete des tridentinischen Konzils (S. 124 bis
187) ; die Regulae X de libris prohibitis ; die Bulle Unigenitus ;

die Urkunden über Bestätigung, Aufhebung und Wiedereinsetzung

des Jesuitenordens; den Syllabus; die dogmatischen
Konstitutionen des Vatikanischen Konzils, nicht nur soweit sie

sich auf die Autorität des Papstes beziehen ; dazu viele kleinere
Dokumente. Dem Benutzer des Buches wird es nicht
unlieb sein, wenn er auch manches in demselben findet, was er
eigentlich nicht erwartet hätte. Im ganzen enthält das Buch
155 Nummern. In der Auswahl des Stoffes, soweit er nicht
selbstverständlich zur Sache gehört, wobei nach der Vorrede
die Absicht massgebend war, „die verschiedenen Seiten des

Papsttums zu charakterisieren und wenigstens in einige seiner

kirchenpolitischen Kämpfe einen Einblick zu verschaffen", ist
da und dort eine gewisse Einseitigkeit und ein polemisches
und zwar protestantisch-polemisches Interesse nicht zu
verkennen. Historische Erläuterungen sind den einzelnen
Dokumenten nicht hinzugefügt, sondern es ist nur jeweils auf die

wichtigste Litteratur verwiesen ; das Buch soll nur eine Quellen-



__ 794 —

Sammlung zum Studium der Kirchengeschichte sein. Nach der
Erklärung des Verfassers (Vorwort) verfolgt es „den lediglich
praktischen Zweck, lesenswertes, aber zum Teil schwer zu
beschaffendes Material den Freunden der Kirchengeschichte, in
erster Linie den Studierenden der Theologie, zugänglich zu
machen". Als eine bequeme und handliche Sammlung wird
es aber auch den Kirchenhistorikern, denen die Quellenwerke
selbst zur Verfügung stehen, nicht unwillkommen sein.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Ein Familienbild aus der Priscillakatakombe mit der ältesten

Hochzeitsdarstellung der christlichen Kunst. Von Otto MlTIUS.
Mit 3 Abbildungen.

Archäologische Studien zum christlichen Altertum und
¦ Mittelalter herausgeg. v. Johannes Ficker. 1. Heft.) Freiburg
i. B. u. Leipzig, 1895. Akademische Verlagsbuchhandlung von
J. C. B. Mohr. 4 El. u. 28 S. 8°. (Preis M. 1. —.)

Die kleine Schrift beschäftigt sich mit einem bekannten
und schon viel behandelten Katakombengemälde, „einer der
schönsten und reizvollsten Schöpfungen altchristlicher Malerei"
(S. 1). Der Verfasser versucht darin eine neue Erklärung des

verschieden gedeuteten Bildes, in dessen linker Gruppe er
nicht, wie die hervorragendsten bisherigen Erklärer, die
Einkleidung einer gottgeweihten Jungfrau, sondern die kirchliche
Weihe einer christlichen Ehe sieht; rechts dieselbe Frau als

Mutter, in der Mitte als Verstorbene, in himmlischer Verklärung.

Ausser der Nachbildung des Gemäldes sind zur
Vergleichung und zum Beleg für die Erklärung zwei kleinere
Abbildungen im Text beigefügt. Ein Urteil über diesen neuen
Erklärungsversuch, der sich dadurch empfiehlt, dass er die

Komposition des Bildes einheitlicher erfasst als die bisherigen
Erklärungen, muss ich den Archäologen von Fach überlassen.

Prof. Dr. F. Lauchert.



— 795 —

Unser Streit um die Bibel. Vorläufiges zur Verständigung und
Beruhigung für „Bibelverehrer" von einem der ihrigen, MARTIN
KAHLER, D. u. Prof. d. Theol. 2. unveränderte Auflage. Leipzig,
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Nachf. (Georg Böhme).
1895. 78 S. 8°. (Preis M. 1. 25.)

Die vorliegende Schrift will den Standpunkt der positiv
gläubigen protestantischen Theologie in dem in unserm
Jahrhundert unter den Protestanten entbrannten Streit um Ansehen
und Geltung der Bibel, der seit Strauss nie mehr zur Ruhe
gekommen ist und auch dem neuesten Streit um das Apostoli-
cum zu Grunde liegt, feststellen. Sie will einerseits zur
Verständigung der positiv gerichteten Theologen beitragen über
das Wesentliche, was sie eigentlich zu verteidigen haben,
andrerseits auch der Aufklärung und Beruhigung in weitern
gläubigen Kreisen dienen, die dem akademischen Betrieb der
Theologie ferner stehen. Das, wofür zu kämpfen sei, fasst er in
folgenden vier Punkten zusammen: 1) „für die Bibel als Rechtsgrund

des evangelischen Bekenntnisses". Die aus der Reformation

des 16. Jahrhunderts hervorgegangenen Kirchen haben
den Rechtsgrund ihres Bestehens gegenüber dem Katholizismus
einerseits und dem subjektiven Schwärmertum andrerseits nur
im gläubigen Festhalten an der Bibel. 2) Dieselbe muss
deshalb auch der Massstab bleiben für den öffentlichen Unterricht.
3) Der selbständige Verkehr des Christen mit der Bibel solle,
wie durch keine kirchliche Autorität, so auch nicht durch die

Autorität einer niederreissenden Wissenschaft verkümmert
werden. 4) Die Bibel kann nur Quelle des Glaubens sein,

wenn sie als Gottes Wort im alten Sinne, als zuverlässige
Urkunde der Offenbarung gilt. Dagegen giebt der Verfasser,
bei allem Festhalten an dem inspirierten Charakter der hl.
Schrift in dem, was zum Glauben gehört, die altprotestantische

Lehre von der Verbalinspiration als unhaltbar auf. Er
streitet „gegen Entwertung und Zerreissung der Bibel und

gegen ihre einseitige Schätzung als Erbauungsmittel"; nicht
aber gegen die Berechtigung der biblischen Kritik an sich und

überhaupt, obwohl gegen die rein destruktive Richtung
derselben, die sich heute so hochmütig als alleinberechtigt geltend
machen möchte. Auch hält er es weder für möglich noch für
zweckmässig, diese Dinge von den Studierenden der Theologie



- 796 —

fern zu halten; dieselben sollen vielmehr damit bekannt
gemacht werden, um den schon so sehr ins Volk gedrungenen
negativen Anschauungen später in ihrem praktischen Beruf
wirksam entgegentreten zu können.

Der Gewissenskampf der positiv gläubigen Protestanten
gegen das in einer mächtigen Richtung im Lager der heutigen
protestantischen Theologie mehr oder weniger offen zu Tage
tretende AntiChristentum verdient die volle Sympathie auch
der gläubigen Katholiken. Ob es ihnen freilich auf die Dauer
möglich sein wird, sich ihrer feindlichen Brüder zu erwehren,
wenn sie, statt sich den Grundsätzen der alten katholischen
Kirche wieder anzunähern (von denen nun im Abendlande
auch die Kirche von Rom abgefallen ist) und darin einen
sichern Halt zu suchen, fortfahren, sich im einseitigen Gegensatze

dazu auf ihr Schriftprinzip zu stellen, möchte ich sehr
bezweifeln. Es ist eben nicht der Fall, dass „die Bibel selbst
für sich bürgt" (S. 41) ; und was sie dem subjektiven Gefühle
des Einzelnen sagt, ist eben immer auch nur für diesen
massgebend. Die ganze Geschichte des Protestantismus und der
protestantischen Theologie zeigt, dass sich auf Grund der Bibel
allein keine Einheit des Glaubens und des kirchlichen Lebens
erreichen lässt; was der Verfasser in diesem Sinne S. 32 gegen
die altprotestantische Lehre von der Verbalinspiration sagt,
trifft das protestantische Schriftprinzip überhaupt.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Über das Verhältnis der systematischen Theologie zur
Schriftwissenschaft. Von D. Paul Ewald, ord. Professor der Theologie

in Erlangen. (Separatabdruck aus der Neuen Kirchl.
Zeitschrift.) Erlangen und Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung

Nachf. (Georg Böhme). 1895. 53 S. 8°. (Preis M. 0. 75.)

Die sehr lesenswerte und gehaltreiche Abhandlung, eine
erweiterte Ausführung der Antrittsvorlesung des Verfassers bei
der Übernahme des Lehrstuhls der Dogmatik und neutestamentlichen

Exegese in Erlangen, setzt sich in ihrem ersten Teil mit den

Ansichten neuerer protestantischer Theologen über das Verhältnis
der im Titel genannten theologischen Disciplinen auseinander,
besonders mit den Anschauungen der Erlanger Theologen Hofmann



— 797 —

undFrank, unter derenBerücksichtigung derVerfasser teils
weiterbauend, teils in Gegensatz dazu tretend oder das nach seiner
Überzeugung Unhaltbare berichtigend seine eigene Auffassung
des Verhältnisses und im besondern der Aufgabe der
systematischen Theologie festsetzt. Der zweite Teil beschäftigt sich
mit der grundlegenden Frage nach der Autorität der hl.
Schrift als Urkunde der Offenbarung gegenüber der negativen
protestantischen Kritik. Die Stellungnahme des Verfassers in
den einschlägigen Fragen ist prinzipiell dieselbe, wie in der
vorhin besprochenen Schrift von Kahler. Auch der Erlanger
Theologe, der sich gleichfalls mit Entschiedenheit als positiv
gläubigen Protestanten bekennt, verwirft die Verbalinspiration
und anerkennt die Berechtigung der Kritik in der biblischen
Wissenschaft, so entschieden er gegen die negative oder
sogenannte „voraussetzungslose" Kritik protestiert, deren Voraus-
setzungslosigkeit bekanntlich nur darin besteht, dass sie von
anderen Voraussetzungen ausgeht, als denen des positiven
Christentums. S. 22 wird das wichtige Zugeständnis gemacht,
dass es ein „methodischer Irrweg" sei, die systematische
Ausführung der Dogmatik unmittelbar an die Schrifttheologie an-
zuschliessen mit Beiseitelassung der kirchlichen Entwicklung
von Anfang an, in der doch der heilige Geist gewaltet habe.
Wenn mit diesem Grundsatze Ernst gemacht werden sollte, so

könnte er der positiven protestantischen Theologie zum Segen
gereichen, wenn er dieselbe weiterhin zur Anerkennung der
kirchlichen Tradition im alten katholischen Sinne zurückführen würde.
Wenn allerdings auf die „kirchliche Entwicklung" nur da

Bezug genommen werden sollte, wo sie mit den eigenen
Anschauungen übereinstimmt, während im entgegengesetzten Falle
der kirchlichen Tradition keine Bedeutung, also in jedem
Falle keine normative Bedeutung beigelegt würde, so wäre
damit eben nicht viel gewonnen.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Der Stoiker Epiktet und sein Verhältnis zum Christentum.
Rede beim Antritt des Prorektorats der Königlich Bayerischen

Friedrich-Alexanders- Universität Erlangen am 3. November 1894

gehalten von D. Theodor Zahn, k. ordenti. Professor der



— 798 —

Theologie. 2. Auflage. Erlangen und Leipzig, A. Deichertsche

Verlagsbuchhandlung Nachf. (Georg Böhme). 1895. 47 S. 8°.

(Preis M. 0. 75.)

Eine höchst anregende Studie, welche über die verwickelte
Frage nach der Einwirkung der christlichen Litteratur auf die

gebildeten Heiden in den ersten Jahrhunderten manche neue
Aufklärung giebt. Für Epiktet speciell wird gezeigt, wie er,
bei prinzipiellem Gegensatz zum Christentum, doch viele
moralische Grundsätze aus demselben aufgenommen hat, die
unvermittelt neben seiner stoischen Grundanschauung stehen, aus
der sie ebensowenig abzuleiten als mit derselben zu vereinbaren

sind. Der Vortrag hat nicht nur für die historische
Theologie und die Geschichte der Philosophie Interesse, sondern
wendet sich auch seiner Form nach an ein grösseres gebildetes
Publikum. F. L.

III. English Bibliography.

Lex Mosaica, or The Law of Moses and the Higher Criticism.
With an Introduction by the late Right Reverend Lord Arthur
Hervey, D. D. Bishop of Bath and Wells. Edited by Richard
Valpy French, D. C. L., L. L. D., F. S. A. London. Eyre &
Spottiswoode. 1894 (652 pp.).

As a frequent writer in your columns, I ask leave to give
a brief account of a work to which I am a contributor. For
obvious reasons, I do not attempt anything in the nature of a

critique. But for many years a school of criticism has
predominated in Germany, and now finds influential support in
England, which holds that the Law, in the shape in which it has

come down to us, did not emanate from Moses, but was
gradually developed in the course of the Jewish history, was
largely influenced by Ezekiel, and did not assume its present form
until after the return of the Jews from the Babylonish Captivity.
The object of the present book is to shew that this view is

incorrect, and that upon this theory "the history is unworkable
in any one of the centuries between the period of the great

lawgiver, and the completion of the Canon" (Preface, p. VII).
I propose therefore to give a sketch of our argument, pre-



— 799 —

premising that the Essays were all written entirely without
concert on the part of the writers. If the brief mention of the
contents of our volume should lead to further discussion in the
pages of the Revue, I for one shall have no objection.

Beside the Introduction, by the late Bishop of Bath and
Wells, which was only finished about six weeks before his death,
there are fourteen Essays. The first, written by Professor Sayce,
is introductory, and aims at shewing that so far from the age
of Moses being an illiterate period, it was, on the contrary, a
period of great literary activity in Palestine as well as
elsewhere. The second, by Canon Rawlinson, seeks to prove that
the contents of the Levitical Code point to Moses as its author;
that the later history of Israel presupposes its existence; and
that its genuineness is attested by an amount of testimony
extraordinarily full and varied. The third Essay, by Principal Douglas,

points out the difficulties of the theory of the critics that
Deuteronomy was written between the reigns of Hezekiah and
Josiah, and denies the alleged inconsistency between the
Deuteronomio and the Levitical Codes, as well as between the former
and the subsequent history, and the position and character of
Moses. Canon Girdlestone, in the fourth Essay, supports the

authority of the Book of Joshua (1) by its being presupposed
in the subsequent books, (2) by its correspondence with archaeological

and topographical discovery, and (3) by internal
evidence. The Editor has taken the- book of Judges as his subject.
He inquires first into the date, homogeneity and tendency of
the book. Then he contends that it makes allusions to all the

principal Pentateuchal institutions. Thirdly he claims for it
that it fills the exact place it might be expected to fill in a

continuous history. And lastly, in Appendices, he argues that
the speeches contained in it are in accordance with the facts,
and that they quote equally freely from supposed pre-exilic and

post-exilic documents. In my own Essay, which follows, I
have discussed the text of 1 Samuel, and the assertion

that the narrative has been uncritically pieced together
from various documents lying before the writer. I have next
examined the history, and have drawn the conclusions that the

character of Samuel cannot be explained save on the theory
of the existence in his time of the Jewish institutions as we
have them, and that the narrative, admitted by many of the



— 800 —

critics to be in the main genuine, quotes institutions alleged to
be of post-exilic origin, and therefore, if this view of their date
be correct, must itself have been fabricated—for in that case
it is not history—at a period long subsequent to the Exile. Dr
Watson deals with the period of David and Solomon. He
marshals the evidence of 2 Samuel, 1 Kings, the Psalms and
the Proverbs in support of the fact that the religious institutions
of Israel date from a period long anterior to David, and points
to the character of David himself, and to the entire absence
of any polytheistic taint in the worship David himself inaugurated

as a proof that the gradual development theory lacks
confirmation. Dr Sharpe, who deals with the Northern Kingdom,
contends that Amos and Hosea, two prophets who are admitted
to be pre-exilic, bear witness to the existence of the Mosaic
Law as it stands, and that the history in 1 and 2 Kings
confirms their testimony. Dr Stewart takes the Southern Kingdom
and draws similar conclusions to those of Dr Sharpe from Amos
and Hosea, and to those of Dr Watson from the Davidic Psalms.
Professor Stanley Leathes treats on the Eighth Century B. C,
and again brings Amos and Hosea, as well as Isaiah, Micah,
Nahum, Obadiah and Jonah as evidence for the existence of
the Levitical Law in their day. D1' Sinker, who takes the Seventh
Century B. O, deals with the date of Habakkuk, and his witness
to the existence of Mosaic institutions, as well as with the
theory that Deuteronomy was a composition of the age of
Hezekiah or Manasseh. M1' Spencer analyses the book of Eze-

kiel in reference to the allegation of Kuenen that this prophet
was the "father of Judaism". He discusses (1) the direct
evidence in Ezekiel's writings for the alleged fact that he was
the founder of a school, and finds none. Then (2), he compares
Ezekiel with the Priestly Code in order to see what evidence
arises from the comparison of the two in favour of Kuenen's

theory. Again, he finds none. Lastly (3), he discusses the assertion

that Ezekiel's "so-called legislation" was in any respect a

"first draft" of the completed Priestly Code, and he decides

after a careful examination of the facts that the hypothesis
must be dismissed, not only as "not proven", but as contrary
to the evidence. Professor Watts closes the list with an
examination of the period immediately after the return from the

Captivity to see how far it falls in with the theory that an

important development of Israelite institutions took place in it.



— 801 —

Our volume, I confess, is disfigured by many omissions and
repetitions which are unavoidable in a work carried out
altogether without concert among the writers. But on the other
hand, a combination of this kind leads to far greater freshness
and variety of treatment. We have seldom disagreed among
ourselves, even in matters of detail. On the other hand we
have frequently displayed an undesigned agreement on important

points. It is essential to all true progress of historical and
other criticism that the critics should themselves be criticized.
We have criticized them, all along the line, and with considerable
freedom. It is for the critics—not to ignore us, or affect to
disdain us, as it is too frequently their custom to do—but to
profit by our criticism where sound, and to refute it where it
is open to objection. J. J. Lias.

IV. Revue des Périodiques.

Altkatholik (Wien), Juli 1895 : der Altkatholizismus als
religiöse Friedensstätte inmitten der politischen Kämpfe ; Herr Bischof
Reinkens an die Geistlichen und Gemeinden der altkath. Kirche
Deutschlands; Dr. Weber, Professor, Generalvikar und Bischof; —
August: die altkatholischen Elemente in der österreichischen Dichtung

und Volksschriften-Litteratur (Prof. Nippold); die jesuitische
Presse und der Altkatholizismus ; aus dem Vatikan ; ein österr.
Altkatholik vor 800 Jahren (von Jüptner) ; Rückkehr zu Christus ; —
September : aus den Fesseln Roms; das Reliquienwesen ; Roms Ziele.

Altkath. Volksblatt (Bonn), Juli 1895 : Zum 18. Juli; das

Centrum; — August: Interkonfessionelles; Pfarrer Kaminski über Amerika;

Ansprache des Herrn Bischof Dr. Herzog bei der Konsekration

des Prof. Weber zum Bischof; zur Jesuitenmoral; die Einheit
Deutschlands und Rom ; Rom und die Inquisition ; die ultramontane

Generalversammlung in München; ein Hirtenbrief des Herrn
Bischof Senestrey von Regetisburg ; Herr Majunke und seine Liebe
zu den Protestanten; — September: das Hauptorgan des Centrums
in Berlin, die «Germania» lügt.

Anaplasis (Athen, griechisch), Nr. 176—178, 1. Juni—20. Juni
1895: F. BRUNETIÈRE, Der Bankerott der Wissenschaft (Übers.);

Vorlesung des Herrn J. Skaltsunis im Philologischen Verein in

Konstantinopel ; E. MlCHAUD, Wissenschaft und Religion (Auszüge



— 802 —

aus der Rektoratsrede vom 26. Nov. 1892); K. PropheteliaDES,
Die wahre Busse (aus dem Russischen) ; K. KALLINIKOS, Über die
Kindererziehung; Reichtum und Christentum (aus dem Französischen)

; M. J. Galanos, Evangelische Lehren ; E. Naville, Die
Naturwissenschaften und die Religion (aus dem Französischen) ; M.
J. Galanos, Das Ansehen des Klerus; Hirtenbrief des Metropoliten

BasilioS von Smyrna. — Neue Serie, Nr. 1—7, 1. Juli bis
1. Sept.: J. Skaltsunis, Christologie; J. Skaltsunis, Brief an
den Professor der Theologie Herrn Diomedes Kyriakos (über den
griechischen Klerus) ; Rede von J. Skaltsunis über weibliche
Bildung ; M. J. Galanos, Einfluss der Sitten auf den Staat ; L. Eliu,
Die Predigt in Konstantinopel; J. Skaltsunis, Der Hieros Syn-
desmos und die Verordnungen über den Klerus ; J. Skaltsunis,
Über Freimaurerlogen ; A. Spathakis, Johannes Chrysostomus als

Pädagog betrachtet. —¦ Erklärungen der jeweiligen Sonntagsevangelien

von dem Redakteur M. J. Galanos.

Anglican Church Magazine, August 1895 : Notes upon Current
Church Life (Jacobite Churches, Copts, Assyrian Christians; Bishop
of Manchester on the Roman claims); Rev. G. BroadE: Anglican
Orders ; the N. and C. Europe Anglican Church Conference of
1895 ; — September: Notes upon Current Church Life (Petite Eglise
et Gallicans, Egyptian Christians, G. Williams by Canon Churton);
is an Anglican Uniat Church possible ; the Old Catholics and the
Orthodox Church.

Bulletin des cours et conférences (Lecène), juillet 1895 :

Petit de Julleville, Martin Lefranc (secrétaire de Félix V), ses

satires contre Eugène IV.
Bulletin historique et littéraire (Société de l'Histoire du

protestantisme français), _/«?« 1895: C. Pascal, la famille de Jean de

Lasco, réformateur polonais; ChaillÉ-Long, l'indépendance des

Etats-Unis d'Amérique et Pierre Chaulé, 1693—1775; —juillet-
septembre: documents sur la Rochelle et sur l'île de Ré.

Catholique français, juillet 1895: les fruits de l'athéisme; les

prétentions papales à la lumière des anciennes liturgies; le passé
des jésuites; — août: sur la lettre de Léon XIII aux évêques de

Belgique relativement à la question sociale; un Bref secret de

Léon XIII (mariage secret d'un prêtre papiste); un miracle de

Lourdes.

Catholique national (Berne), juillet 1895 : l'union des Eglises ;

une nouvelle transsubstantiation papiste; l'Eglise et les Conversions;

— août: la réforme catholique-chrétienne ; la religion ; piété et

moyen âge ; quelques aveux du Cardinal du Perron ; — septembre:



— 803 —

littéralisme et matérialisme; la science papiste (réponse à M. Gasquet);
l'individualisme en religion (réponse à M. Brunetière).

Chrétien évangélique, juillet 1895: P. Comtesse, de la
doctrine et de l'usage de la sainte cène; A. BerNUS, un laïque du
XVIe siècle, Marc Pérez ; ***, nouvelles ecclésiastiques de Grande-
Bretagne; — août: H. Appia, 1'« Imitation de J.-C»; H. Cordey,
l'Essai sur l'immortalité d'Armand Sabatier; Ch. Correvon, la
situation théologique en Allemagne-, E. C, la situation ecclésiastique

aux Etats-Unis.

Christianskoje Tschtenie (Christliche Lektüre), zweimonatliche

Zeitschrift, herausgegeben von der St. Petersburger Geistlichen
Akademie (Redakteur: Prof. A. LOPUCHIN). 75. Jahrgang, 1895,
Jan.-Febr. : N. GlubokowSKY, Die Ehescheidung wegen Ehebruch
und ihre Folgen nach der Lehre Christi; J. Bashenow, Die
römischen Kardinäle; A. LOPUCHIN, Die neue Encyklika Papst
Leos XIII. ; A. Mitjakin, Voltaire als Haupt und Typus des
französischen Unglaubens; A. JUNIZKY, Sektiererei im Kaukasus; K.,
Der hochwürdigste Michael, Metropolit von Serbien (zu seinem
40jähr. Bischofsjubiläum); Th. Kurganow, Über die Schrift von
Prof. Iwantzow-Platonow über Photios; Recensionen (Bissarion; H.
Swete; F. W. Farrar). — März-April: A. Rain, Der hl. Johannes
Chrysostomus und das Familienleben seiner Zeit ; T. Barssow, Die
hl. Synode unter der Regierung Katharinas IL, Pauls I. und
Alexanders I. ; W. SereBRENIKOW, Psychophysische Untersuchungen
und ihre Bedeutung für die Psychologie; P. Shukowitsch,
Russischer Grundbesitz im nordwestlichen Gebiet seit der Zeit seiner
Einverleibung in Russland ; Jahresbericht über den Stand der St.
Petersburger Geistl. Akademie im Jahre 1894; N. GLUBOKOWSKY,
Zur Frage über die Ehescheidung wegen Ehebruch ; Ch. Papado-
pulo, Die Werke des hl. Johannes Chrysostomus vom philologischen
Gesichtspunkt; J. Troitzky, Zwei altsemitische Inschriften von
Sendschirli ; E. AQUILONOW, Antwort an den Archimandriten Paul

Prussky, über den Begriff der Kirche; Recensionen (Denkmäler
altruss. kirchl. Litt. ; J. Nikolin ; F. Lauchert ; Revue internat, de

Théol. ; F. Vigouroux). — Mai-Juni: A. Rain (Schluss aus dem

vorigen Heft) ; T. BARSSOW, Die hl. Synode zur Zeit des

Ministeriums der geistlichen Angelegenheiten und der Volksaufklärung;
P. SHUKOWITSCH (Schluss) ; S. G. Runkewitsch, Briefe eines
Asketen (des Archimandriten Ignatius Briantschaninow) ; P. MlRONO-

SITZKY, Über Kirchenmusik ; P. Smirnow, Ursprung des religiösen
Selbstmordes bei den russischen Sektierern; Recensionen
(Archimandrit Nikiphor Dutschitsch ; Bischof Nikanor Rushitschitsch ;

Bischof Nikodim von Dalmatien ; J. Franko ; E. Combe ; O. Holtz-



— 804 —

mann ; J. H. Vincent, J. Lee, R. Bain ; Didon ; J. Friedrich). —
Juli-August: A. ROSHDESTWENSKY, Das Gesicht des Propheten
Ezéchiel am Fluss Chobar; J. KORSUNSKY, Die Bestimmung des

Begriffes der Kirche in den Schriften des Metropoliten Philaret von
Moskau ; A. Gawrilow, Ein Blatt aus der Geschichte der Paro-
chialschulen ; A. BRONSOW, Beziehungen zwischen Menschen und
Tieren; K. Dokutschajew-Baskow, Kämpfer und Klöster des
äussersten Nordens; P. Smirnow (Schluss); A. Pawlowitsch,
Buss-Preiscourante in der römischen Kirche; W. Serebrenikow,
Zur Expérimental-Psychologie. — Als fortlaufende Beilagen: Prof.
J. G. Troitzky, Erklärung zum Buche des Propheten Jesaias;
Protokoll der Sitzungen des Senats der St. Petersburger Geistlichen
Akademie; A. S. RODOSSKY, Beschreibung der in der Bibliothek
der St. Petersburger Geistl. Akademie aufbewahrten alten kirchen-
slavischen gedruckten Bücher.

Die christliche Welt, Juli 1895: Agrapha, d. i. ausserevan-
gelische Worte Jesu ; der Pessimismus im A. T. ; K. von Hases
gesammelte Werke (Dogmatisches) ; die Beurteilung deutscher
Missionsarbeit in Japan durch D. Dalton ; Fechners philosoph.
Unsterblichkeitslehre ; moderne und gläubige Predigten; — August: die
russische Kirche und ihre Sektierer; der Monismus als Band
zwischen Religion und Wissenschaft; wahre und falsche Prediger;
Balfour über das gute Recht der christlichen Weltanschauung und
den modernen Naturalismus ; zum Streit über die theolog. Fakultäten

; über die biblischen Wunder.

Chronik der christlichen Welt, Juli 1895: deutsche
Evangelische Landeskirchen ; Graf Paul von Hoensbroech ; Christentum
und Induismus (von Dr. Miller) ; Übersicht über die wichtigsten
Ereignisse auf dem Gebiete der deutsch-evangelischen Landeskirchen
vom 1. April bis 30. Juni 1895.

(111.) Church News, July 1895 : Churches of the East (J. L.) ;

John Wyclif ; the term « catholic » ; the Old Catholics ; a League
of Catholic Unity; — August: the late Bishop of Winchester, Dr
Thorold ; Erasmus ; Notes on the Armenian Church (by Rev. A.
Saunders Dyer); Petite Eglise en France; the new Bishop of
Winchester, Dr Davidson; card. Wolsey; Churchmen and the Church;
— September : Church Reform ; Catholic Reform abroad ; archbishop
Parker; Bulgaria; the Archbishop of Canterbury's Pastoral.

Contemporary Review, Juli 1895: G. Serrell, la faillibilité
de l'Eglise; — August: Dr Dillon, pays arméniens.

Correspondance catholique, juillet 1895: H. Lesêtre, le

Cyrinus de St-Luc; la Ste-Eglise au siècle des apôtres (Lesêtre).

— Fusion de cette Revue avec la «Revue catholique des Revues>.



— 805 —

Deutsch - evangelische Blätter (W. Beyschlag), Juli 1895:
ClasEN, fides historica und fides salvifica ; W. BEYSCHLAG, die
Pfingstgeschichte ; SlEFFERT, die drei preussischen Semester des
theolog. Universitätsstudiums ; B., die Greuel im Kloster Mariaberg;

— August: Horn, deutsche Ostern; Kühner, J. H. von
Wessenberg; B., kirchliche Chronik (Altkatholisches,
Römischkatholisches u. s. w.).

Deutscher Merkur, Juli 1895: zur Cyrillo-Methodeischen
Bewegung in Mähren ; zum Papst-Brief an das englische Volk ; ein
neues Epos über das Leben Jesu; zur Erinnerung an den 18. Juli
1870; die Berechtigung des Widerspruchs gegen die Julidekrete
von 1870; Gutachten von Konzilsvätern über die Lehre von der
päpstlichen Unfehlbarkeit; das Christentum in Japan; — August:
der « Hieros Syndesmos 3 gegen die Altkatholiken ; Synodalbericht
über die Lage der altkath. Kirche in Deutschland ; Rom (im Oriente);
H. v. Sybel und der Ultramontanismus ; die Konsekration des Herrn
Prof. Weber zum Bischof: Russland (die Läufer, Beguni) ; Willkomm
der röm.-kathol. Generalversammlung einst und jetzt; aus Ungarn ; zur
Geschichte der Jesuiten im Elsass; —- September: Förderung der
altkath. Bewegung durch die liberale Presse ; der Ultramontanen-
tag in München ; aus Nordamerika (Kaminski) ; die innerkatholische
Reform- und Unionsbewegung des Altkatholizismus ; wie steht es

um die Unfehlbarkeit der Apostel und Evangelien
Deutsche Rundschau, Juli 1895 : F. Max Müller, Celsus.

Deutsche Zeitschrift für Kirchenrecht, 1895, II. Heft: Hal-
BAN-BlumensTOK, die kanonistischen Handschriften der kais. öffentl.
Bibliothek in St. Petersburg; E. Friedberg, Litteraturübersicht,
Aktenstücke.

"O TS'Srjyrjxrjç xwv dytmv Fgatywv xal xwv ygiGxiavixmv âiâaGxaXaTiv,

herausgegeben von dem Archimandriten GREGORIOS ZlGABENOS

(Marseille, griechisch), Juli 1895 : Auslegung des 1. Kapitels des

Galaterbriefes ; Moralische Betrachtungen über das Vaterunser
(Fortsetzung) ; Die orthodoxe Kirche von Smyrna, Hirtenbrief des

Metropoliten BaSILIOS von Smyrna gegen die römische und
protestantische Proselytenmacherei in der orthodoxen Kirche: Das

gegenwärtige Abyssinien (aus dem Russischen übersetzt) ; Rom und
die Orthodoxie. Fortgesetzt: Antwort auf die Encyklika des

Papstes von Rom Leos XIII. August: Fortsetzungen des 1., 2. und
letzten Artikels ; die nötigen Eigenschaften des niederen Klerus. —-

Als Beilage: Kirchengeschichte (je ein Bogen).

Foreign Church Chronicle and Review, September 1895 :

Bishop Reinkens and Prof. Friedrich on the validity of Anglican
Orders ; Prof. Ince on the validity of Anglican Orders ; Progress

Revue intern, de Theologe. Heft 12, 1895. 52



— 806 —

of the Reform Movement in Italy; Anglican Cooperation with
Italian Old Catholics ; the Consecration of Bishop Cabrera ; a Biblical

Catechism ; Greek Orthodoxy and Reunion (F. M.) ; the Question
of the Sabbath; Pastoral Letter of the Bishops of the American
Church ; the latest Fashions in devotion and Doctrine (concerning
S. Mary), the Real Presence of Christ in the Pope, the Priesthood ;

the Bishops of Albany and Western New York on Church Matters;
the Consecration of Bishop Weber.

Fortnightly Review, July 1895: J. W. Gambier, la papauté,
sa situation et son but.

clsgàç 2vvâsO/JLoç (Athen, griechisch, Redakteur: Prof. J. E.
Mesoloras), Nr. 30—41, 15. Juni—31. Aug. 1895: « Ermahnet sie,
den Regierungen und Gewalten unterthan zu sein » ; Z. Typaldos,
Apostolische Reisen; P. Kalesides, Die Predigt des göttlichen
Wortes bei uns ; Hirtenbrief des Metropoliten Basilios von Smyrna
gegen die römische Proselytenmacherei ; Der heilige Berg, die
Handschriften seiner Bibliotheken ; Liturgisches ; Petrus und Paulus ; T.
ANASTASIO, Ein Blick auf die theol. Fakultät in Athen; Die
Organe des Papismus in Smyrna ; J. E. MESOLORAS, Offener Brief an
die Redaktion der Revue internationale de Théologie; A. K. Sta-
THAKOPULOS, Die Erkenntnis Gottes aus der Natur; Über die
Wiedervereinigung der Kirchen und im besondern über die
Altkatholiken; Die Thätigkeit der heil. Synode von Griechenland;
Über die Wahl der Bischöfe ; Die christlichen Gebote und die Lehre
des Apostels Paulus ; Z. TypALDOS, Die Kirche als Erzieherin zur
Sittlichkeit; Bemerkenswerte Handlungen der heil. Synode. — In
jeder Nummer Auslegung des sonntäglichen Evangeliums.

Grande Encyclopédie (Lamirault) ; lire dans les dernières
livraisons les articles suivants : Le Tellier (jésuite), lévites, Lévitique,
pape Libère, liberté de conscience et de culte, frères du Libre-
Esprit, Lightfoot, Ligue, Liguori et Liguoriens, liste des évêques
de Liège et de Limoges, le pape Lin, Linda (Lindanus, évêque
de Gand), Lindet, Lingard, Lipsius, litanie, etc.

Journal des Savants, mai 1895, H. Weil, la croyance à

l'immortalité de l'âme chez les Grecs; B. HAURÉAU, Thomas de

Cantimpré ; H. Weil, textes d'auteurs grecs et romains relatifs au
judaïsme (par Th. Reinach); — juin: P. Janet, la philosophie de

Jacobi; L. D., Katalog der Handschriften der Bibliothek zu Bamberg

(von Leitschuh); —juillet: B. St-Hilaire, philosophie de

l'Inde.
Katholik (Bern), Juli 1895 : Römische Vorschriften betreffend

Leichenverbrennung ; die « christlichen Einzelkirchen » und der



— 807 —

«Hieros Syndesmose (Athen); zur Erinnerung an den 18. Juli 1870;
wie unsere Freunde unterrichtet sind (Irrtum des Rev. H. Faulkner) ;
Ernennung des Herrn Prof. Dr. Weber zum Weihbischof; Gutachten
von Konzilsvätern über die Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit;

apostolische Succession in England ; — August: Weihbischof
Dr. Weber ; aus dem Vatikan ; Bulgarien ; England (die italienische
Kirchenreform) ; Prof. Friedrich über die Cenones (Genossinnen) bei
den Montanisten; die Konsekration des Prof. Dr. Weber zum
Bischof; Streiflichter auf die deutsche Reformationskirche und ihre
Geistlichkeit im XVI. Jahrhundert (von Dr. K. F. W.) ; aus Russland

(über Prof. Rhosis); — September: Erbauung der Christuskirche,

Predigt von Bischof Herzog.

Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, Juli 1895: K.
STOCKMEYER, die Bedeutung des A. T. für den Religionsunterricht ;

Dr FlNSLER, Eröffnungsrede bei der Jahresversammlung der Schweiz. -
kirchlichen Gesellschaft; K. BERNOULLI, der Schriftstellerkatalog
von Hieronymus, und Hieronymus und Gennadius, de viris
illustribus; — August: A. Pettermand, wie und was sollen wir in
der Gegenwart vornehmlich predigen B., Geschichte der Bernischen
Täufer (von E.Müller); — September: R. FlNSLER, die 52.
Versammlung der Schweiz. Predigergesellschaft zu Herisau.

Der Kirchenfreund (Basel), Juli 1895: Fr. Barth, Du bist
Petrus; Chr. TISCHHAUSER, ein Lebenszeichen aus der neuesten

Theologie; V. Orelli, kirchliche Rundschau; ein russischer
Heiliger (der Prothierei Johann in Kronstadt); — August: TH. Stein -

BERG, Professor Steffensens Philosophie der Geschichte; —
September: G. Riggenbach, schweizerische Predigergesellschaft in
Herisau.

Labaro, agosto 1895: Concentrazione del Protestantismo; il
Ritorno delle Chiese cristiane all'unità cattolica (Raffaele Mariano) ;

Polemica; Risposte alla Critica; l'Arianismo; Riassunto della Fede
cattolica.

Neue Jahrbücher für deutsche Theologie, 1895, III. Heft:
E. Hümpel, Nicetas, Bischof von Remesiana (eine litterarkritische
Studie zur Geschichte des altkirchlichen Taufsymbols); Steude,
Christentum und Naturwissenschaft (ein Beitrag zur Apologetik) ;

Zöckler, die Flutsagen des Altertums in ihrem Verhältnis zu
Gen. 7—9.

Nouvelle Revue, septembre 1895 : A. Kiréeff, la réunion des

Eglises (réponse à la Revue des Deux Mondes).

The Old Catholic (Green Bay, Wis.), July 1895: what was
Catholic once must be Catholic for ever; the Pope and England;



— 808 —

Unity according to Bishop of Salisbury ; the Marriage of Priests,
change of the Pope's Attitude; — August: anglican orders; upon
what is your faith founded the Pope is not the Foundation of
the Church.

De Oud-Katholiek, Juli 1895: Beeiden uit de kerkgeschie-
denis; Kerkelijke oudheden te Utrecht; De zeven puntjes ; Brieven
van Minor, HI ; —¦ Aug. : Bisschop J. H. Reinkens, Aan de geeste-
lijken en getneenten der oudkatholieke kerk van Duitschland ;

Kerkelijke oudheden te Utrecht ; Beeiden uit de kerkgeschiedenis, II. ;

— Sept.: Bisschopswijding van prof. Dr. Th. Weber; Toespraak
gehouden bij de wijding tot bisschop van den hoogeerw. prof. Dr.
Th. Weber; Beeiden uit de kerkgeschiedenis, III.

Protestantische Kirchenzeitung, Juli 1895 : K. KÜHNER, das
Problem der Willensfreiheit; P. W. SCHMIDT, Fr. Nietzsches «Antichrist

» ; E. Sülze, Erich Haupts Schrift über die ursprüngliche
Form und Bedeutung der Abendmahlsworte ; J. Gmelin, Fr. Steu-
dels Leitfaden zum alttest. Religionsunterricht; C. W. Kambli,
Furrers Vorträge über religiöse Tagesfragen ; — August: O. SCHMIE-

DEL, zur Abwehr wider Dalton (auf Missionspfaden in Japan) ; E.
MALO, das Recht der Frau in der christlichen Kirche ; AUG. KlND,
Dr. Fr. Dieterici über « das älteste Bekenntnis der Christenheit » ;

AUG. Werner, zum Leben Jesu; — September: R. Ehlers, die
freie Theologie und die sog. Heilsthatsachen in der Predigt; AUG.

Werner, drei neue Predigtsammlungen; W. WeiFFENBACH, die
Mitarbeit der Kirche an der Lösung der socialen Frage ; W. Nestle,
zum Wunderglauben,

Revue bleue, juillet 1895: Wolff, Fénelon.

Revue catholique des Revues, juillet 1895: Ph. Mazoyer,
la Russie et l'union des Eglises ; P. Z. Martinez, science et libre
pensée; H. D., Ketteler et Manning; L. L., la prière et les lois
naturelles; M. C, indifférentisme; S., un radical anglais (M. Stans-

feld); Revues; P. G. Hagen, ce que Kepler et Tycho Brahé ont
pensé de l'étoile des mages; B. ZIMMERMANN, le calendrier de

l'Eglise arménienne ; L. C. Casartelll l'Eglise catholique (romaine)
au Japon ; P. ZAHM, l'hypothèse de la matière nébulaire de S.

Grégoire de Nysse; Revues; — août: L. R., les ordres religieux
et la taxe d'abonnement en France; C. P., le protestantisme
allemand; M. P., causes morales et sociales du socialisme contemporain

; A. BOUDINHON, les ordinations anglicanes appréciées par les

vieux-catholiques; A. D'Avril, la question gréco-arabe ou l'hellénisme

en Palestine et en Syrie; A. Z., le prof. Romanes sur la

religion; A. DE P., le droit de mourir; H. D., Ed. A. Freeman;
Revues ; — septembre : Ph. M., la morale et la religion d'A. Comte ;



— 809 —

A. B., l'Eglise américaine du moyen âge ; P. M., les Eglises
autonomes et autocéphales ; L. L., les sectes russes d'après le Dr Mah-
nic ; A. Z., les cisterciens hospitaliers ; P. C, catholiques et
protestants devant les fonctions administratives en Prusse.

Revue chrétienne, juillet 1895: F. Pillon, le cléricalisme
est-il encore l'ennemi?; Medicus, à propos du miracle; F. H.
Krüger, le mouvement de la pensée dans la Ire Ep. de Jean ;

Ch. Correvon, le congrès social évangélique à Erfurt; — août:
F. Pillon, le cléricalisme (suite); F. H. Krüger, la Ite Ep. de
Jean (suite) ; H. Bois, le miracle et la science ; Medicus, réponse
à M. Bois ; L. RUFFET, la situation religieuse (protestante) en Suisse ;

— septembre: L. Trial, philosophie de l'Oraison dominicale;
D. MelegARI, le prestige du mal.

Revue critique d'histoire et de littérature (Leroux), avril-
mai 1895: P. VlOLLET, documents sur le concordat de 1801

(Boulay de la Meurthe et Séché) ; E. Beauvois, Légendes des

Micmacs (Rand) ; P. Lejay, Histoire de la littérature ecclésiastique
dans les trois premiers siècles (par G. Krüger) ; J.-B. CHABOT, le
livre des jubilés (de H. Charles) ; P. Lejay, le Commonitorium de
Vincent de Lérins (réédité par A. Jülicher) ; T. de L., Basville et
l'épiscopat du Languedoc (par Ch. Joret) ; Baguenier Desormeaux,
les mémoires de famille de l'abbé Lambert (186 s.); J.-B. C, la
littérature de l'A. T. (par Wildeboer).

Revue des Deux Mondes, juillet 1895 : E. Faguet, les idées

générales et la méthode d'Aug. Comte; — août: E. Schüre,
Nietzsche et sa philosophie; — septembre: R. DOUMIC, les premières
années de J. de Maistre; A. Fouillée, V. Cousin.

Revue d'Histoire littéraire de la France, juillet 1895: Ch.

Urbain, l'abbé de Canaye et le Discours préliminaire de Y

Encyclopédie; P. Couvreur, quelques remarques sur le texte des

sermons de Bossuet.

Revue de l'histoire des Religions, 1895, n° 3: E. Blochet,
textes religieux pehlvis; A. FOURNIER, sur la traduction par S.

Jérôme d'un passage de Jonas (IV, S et 6) ; A. MILLIOUD, histoire
du Couvent catholique de Kyoto (1568—1585); I. Goldziher, un
poème en l'honneur de Mohammed, traduit et commenté par R.

Basset; Em. Chassinat, le livre second des respirations (Egypte),
traduit par J. Lieblein ; P. OLTRAMARE, les premières formes de la

religion et dé la tradition dans l'Inde et la Grèce (par Paul Re-

gnaud); A. Sabatier, étude sur le grec du N. T. (par l'abbé

Viteau) ; E. Amélineau, Histoire ancienne des peuples de l'Orient
classique (par Maspéro), T. Ier: origines, Egypte et Chaldée; the



— 810 —

religious System of China (by J. J. de Groot) ; Jean Réville,
sur Mithra (d'après Cumont et Rotteveel) ; Chronique.

Revue de Paris, septembre 1895 : Correspondance intime de
Renan et de sa sœur ; l'abbé V. Charbonnel, un congrès universel

des religions à Paris en 1900.
Revue philosophique (Th. Ribot), juillet 1895 : H. Taine, sur

les éléments derniers des choses (posthume) ; Fr. Paulhan, la cité
moderne (par Izoulet) ; G. RICHARD, Wesen und Entstehung des
Gewissens (von Th. Elsenhans) ; — août: Le Dantec, les
phénomènes élémentaires de la vie ; B., Geschichte der neueren deutschen
Psychologie (von Ps. Dessoir) ; — septembre: DUGAS, A. Comte;
G. MiLHAUD, la métaphysique aux Champs-Elysées; CRESSON,

une morale matérielle est-elle impossible?
Revue des Revues (J. Finot), 15 juillet 1895: P. Mille, les

aventures d'une âme en peine (Mme Annie Besant) ; — Ier août:
Dr A. DE NEUVILLE, les deux Lourdes (le Lourdes français et
Holywell en Angleterre) ; Elie RECLUS, le magisme ; — 15 août: Dr
A. DE NEUVILLE, la morale automatique ; — ^septembre: MacColL
MALCOLM, un peuple de martyrs (la question arménienne) ; E.
ScHURÉ, Nietzsche et sa philosophie; les mystiques de la société
du Koresh; — 15 septembre: J. FlNOT, parmi les Saints et les
Possédés; lettres intimes de Renan et de sa sœur.

Revue de théologie et de philosophie (Lausanne), juillet
1895 : P. Lobstein, essai d'une introduction à la dogmatique
protestante; A. FORNEROD, quelle position prendre dans l'étude des

religions A. SCHINZ, la philosophie de M. E. Naville.

Revue de théologie (Montauban), juillet 1895 : J. A. PORRET,

l'éloquence de J.-C. ; G. Pascal, un nouveau manuscrit syriaque ;

C. Bruston, l'apocalypse de la fin du règne de Néron ; J. E. Neel,
les résultats de la critique ; E. Gounelle, la révélation ; R. FAVRE,
les principes philosophiques de la théologie de Ritschl; —¦
septembre: P. Farel, l'œuvre théologique de D. H. Meyer; F. PlLLON,
à propos de la banqueroute de la science ; E. Arnaud, la conversion

au protestantisme des Vaudois des Alpes ; E. Bruston, de

l'état actuel de la critique de l'A. T. ; E. Gounelle, la Révélation.

Revue thomiste, juillet 1895 : la propriété d'après la
philosophie de St. Thomas ; P. Sertillanges, Michel-Ange et l'art
chrétien.

Schweizerisches Protestantenblatt, Juli 1895 : A. BOLLIGER,
das Himmelreich auf Erden ; — August: G. SCHAFFROTH, werdet
reich in Gott; H. D., unsere Stellung zur evang.-socialen Partei;
H. Andres, die bernischen Täufer ; Gedanken einer Hummel über



— 811 —

Plan und Zweck des Universums (eine Satire von Th. Parker) ; —
September: Vom schweizerischen Predigerfest in Herisau.

Schweiz. Reformblätter, Juli 1895: P. Dick, der Geist, das
Leben der Religion; R. Steck, das Regenwunder des Kaisers
Mark Aurei ; Versammlung freisinniger Geistlicher (Protestanten) in
PVankreich.

Semaine religieuse (Genève), juillet 1895: les Eglises du présent

et l'Eglise de l'avenir dans le canton de Vaud (E. Barnaud) ;

la mission du pasteur dans les conditions actuelles en pays de
langue française; l'Afrique et l'Evangile; le culte à Genève au
XVIe siècle ; l'avenir de l'islamisme ; la Théologie du N. T. d'après
M. J. Bovon ; — août : la création et l'évolution (débat entre M. le
Dr Dutoit et M. Fr. Chaponnière) ; Tu es Petrus ; le manuscrit
grec des actes des apôtres, donné par Th. de Bèze à l'université
de Cambridge ; Science et religion (réponse de M. Armand Sabatier
à MM. Brunetière et Berthelot) ; Eglise nationale et Eglise libre;
l'Eglise romaine et l'Eglise orthodoxe ; les émeutes de Chine ; les
abus de la critique (réponse du prof, von Orelli au prof. Meinhold) ;

— septembre: le pape et les Anglicans.
Signal (Genève), août 1895: à propos du miracle; Eglises

d'Etat et Eglises de professants; — septembre: H. SECRÉTAN, qui
est chrétien (contre les orthodoxes protestants et les sadducéens

modernes).

Theologische Litteraturzeitung, Juli ï8ç$: B. Baentsch, la

Thora (ses origines et ses développements) par A. Gampert; A. Kamp-

HAUSEN, das Buch Daniel (von Behrmann) ; P. LOBSTEIN, la notion
biblique du miracle (d'après Ménégoz) ; G. Krüger, Lehre des

J. Cassianus von Natur und Gnade (A. Hoch) ; W. BORNEMANN,

Handbuch der Kirchengeschichte für höhere Unterrichtsanstalten
(P. V. Schmidt); — August: W. Bousset, das Reich Gottes nach

den synoptischen Evangelien (Lütgert) ; K. ERBES, der Chronograph
aus dem zehnten Jahre Antonins (Schlatter); W. WeiffenbacH,
die Bücher des N. T., erklärt von A. Schaefer ; W. BOUSSET, die

Offenbarung des Johannes (von Rauch) ; G. KRÜGER, Ignatius von
Antiochien (von Goltz), Homilien des Origenes (von Klostermann) ;

W. BOUSSET, zur Beurteilung des Christentums Justins des Märtyrers
(von Flemming) ; LOOFS, Vincenz von Lerinum, Commonitorium,

hrsg. von Jülicher ; G. BOSSERT, Zwingli (von Staehelin) ; REUSCH,

die kirchlichen Bruderschaften und das religiöse Leben im modernen

Katholizismus (von Kolde) ; die jesuitischen Schriftsteller der Gegenwart

in Deutschland (von Nippold); — Sept.: E. SCHÜRER, Philo
and Holy Scripture (by Ryle) ; F. BLASS, Bibelstudien (von Deiss-

marni) ; HOLTZMANN, das Johannes-Evangelium (von Bugge) ; Wendland,

Epiktet und sein Verhältnis zum Christentum (von Zahn).



— 812 —

Theologische Quartalschrift (Tübingen), 1895, III. Heft:
H. Koch, der pseudepigraphische Charakter der dionysischen
Schriften; SCHÄFER, die Christologie des hl. Cyrillus von Alexandrien

in der römischen Kirche; Schanz, die Lehre des h. Augustinus

über das h. Sakrament der Busse; H. KOCH, die altchristl.
Litteratur und ihre Erforschung seit 1880 (von A. Ehrhard); Belser,
das Evangelium nach Markus (von P. Sales Tiefenthal), Geschichte
des Leidens Jesu (von J. Grimm) ; Funk, Studien zur Textkritik der
Vulgata (von Dobschütz).

Theol. Studien und Kritiken, 1895, IV. Heft: Ley, die
metrische Beschaffenheit des Buches Hiob ; Kleinert, zur Idee des
Lebens im A. T. ; FRANKE, die Stellung des Apostels Paulus zu
seinem Volke; Gloatz, zur Vergleichung der Lehre des Paulus
mit der Jesu ; Herrlinger, die Philosophie der Geschichte (von
Rocholl).

Theol. Zeitschrift aus der Schweiz, 1895,// Heft : J.Kreyen-
BÜHL, zur Religionsphilosophie der Gegenwart; K. Linder, J.

Stuart Mills Essais über Religion ; Ad. Fluri, das Berner
Taufbüchlein vom Jahre 1528.

Westminster Review, Juli 1895 : J. Leatham, pourquoi les
Ecossais sont-ils religieux? — August: J. M. Croocker, l'instruction

religieuse dans les écoles des Etats-Unis.

Zeitschrift für Kirchengeschichte, Juli 1895 : K. MÜLLER,
die Bussinstitution in Karthago unter Cyprian ; ASMUS, eine Encyklika

Julians des Abtrünnigen und ihre Vorläufer; RÖHRICHT,
Briefe des Jacobus de Vitriaco (1216—21); Haupt, zur Geschichte
der Waldenser in Böhmen ; Meyer, der Wiedertäufer Nikolaus
Storch und seine Anhänger in Hof; Nachrichten (Arnold, zur alten

Kirchengeschichte).
Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft,

1895, III. Heft: Zur Abwehr wider Dalton (Th. Arndt, O. Schmie-
del) ; R. LANGE, Sitten und Gebräuche in Japan ; SCHILLBACH,
Missionsrundschau (Chicago und Indien).

Zeitschrift für praktische Theologie, 1895, III. Heft:
Holtzmann, über einige Strassburger Katechismen aus der
Reformationszeit ; K. Sell, Martin Luther in kulturgeschichtlicher
Darstellung (von A. E. Berger); J. Meinhold, die Bibel.

Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1895, V. Heft:
Troeltsch, die Selbständigkeit der Religion.

Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1895: III. Heft:
J. C. Matthes, die Feldzüge der israelitischen Könige ; ChwOLSON,

Erwiderung gegen L. Grünhut (der Rüsttag des Passahfestes);



— 813 —

A. HlLGENFELD, die Apostelgeschichte nach ihren Quellenschriften
untersucht ; die Einführung des Kanonischen Matthäus-Evangeliums
in Rom; Chr. Rauch, zum 2. Thessalonicherbrief; E. Bratke, zur
Chronologie des Lebens Jesu; B. BiENTSCH, das Deuteronomium
(eine krit. Studie von W. Staerk) ; A. H., Einleitung in das N. T.
(von A. Jülicher ; die « Cenones » der Montanisten.

Zerkowny Wjestnik (Der kirchliche Bote), kirchliches Wochenblatt,

herausgegeben von der St. Petersburger Geistlichen Akademie
(Redakteur: Prof. A. LOPUCHIN). Jan. 1895, Nr. 1—4: Zum Neuen
Jahr; Die vaterländische Kirche im vergangenen Jahre; Die russ.
geistl. Litteratur des Jahres 1894; Ein neuer Versuch römischer
Polemik gegen die Orthodoxie (Rohm gegen Maltzew) ; Der orthodoxe

Orient im vergangenen Jahre ; E. Chigutzi, Das Christentum
in Japan ; Ein Vierteljahrhundert apostolischer Thätigkeit (der russ.
orth. Missionsgesellschaft); Die orthodoxen Missionen und der
Islam; E. MartirOW, Theologische Gedanken. — Febr., Nr. $—8:
Der orth. Orient (Fortsetzung) ; E. MARTIROW (Fortsetzung) ; Der
Kampf gegen die Sektiererei im vergangenen Jahre; Die Zeit der
Busse und des Gebetes; W. LewITZKY, Das Papsttum und seine

neuesten Bestrebungen. — März, Nr. 9—13: Der Kampf gegen
die Sektiererei (Fortsetzung) ; Einige Worte über die Verbreitung
der hl. Schrift in Russland; Busse und Unbussfertigkeit; Das Wort
als Werkzeug der Sünde; W. LEWITZKY (Fortsetzung); Selbstprüfung

und Selbsterkenntnis ; J. Sarnitzky, Wahrheit und Gnade auf
Golgotha; Das Kreuz als Gegenstand der Verehrung. — April,
Nr. 14—17: Christus ist erstanden! N. Barsow, Der Friedenskuss
in der altchristlichen Kirche : A. Katansky, Über die Stellung des

Traktats von der Kirche in der Dogmatik ; Die päpstlichen
Ansprüche auf England. — Mai, Nr. 18—21 : A. Katansky, Über
das Haupt der Kirche, Christus Jesus, und über den hl. Geist; Die

päpstlichen Ansprüche auf England (Fortsetzung) ; W. Lewitzky,
Über den Kampf gegen die Ansprüche des Papsttums; Die Kirche
und die Volksaufklärung. — Juni, Nr. 22—26: S. Grigorowsky,
Über die Kompetenz des geistlichen Gerichts in Sachen der Ge-

burts- und Tauf-Register ; Die Kirche und die Volksaufklärung
(Fortsetzung) ; Der Katholikos aller Armenier, Mkrtitsch I. Chrirnian;
Bischof NlKANDER, Die Träger der geistlichen Aufklärung ; Über

Sonn- und Feiertagsheiligung; E. Chigutzi, Das Christentum in

Japan (Fortsetzung) ; W. Lewitzky, Das Papsttum und seine

gegenwärtigen Bestrebungen (Fortsetzung). — Juli, Nr. 27—30: Rede am

Geburtstage der Kaiserin Alexandra Feodorowna; E. CHIGUTZI,

Das Christentum in Japan (Fortsetzung) ; Archäolog. Exkursion der

Studenten der St. Petersburger Geistl. Akademie nach Nowgorod ;



— 814 —

Der praktische Materialismus der Gegenwart und seine verderblichen

Folgen; Der Realismus der Gegenwart und die durch ihn
bedingten Anforderungen an die geistlichen Schulen ; Das kirchliche

Altertum. —¦ August, Nr. 31—35: Das kirchliche Altertum
(Fortsetzung) ; Das 500jährige Gedächtnis der Übertragung des
Wladimirischen Bildes der Muttergottes von Wladimir nach Moskau
(1395—1895); Die Bedeutung archäologischer Daten für die Apologie

des Christentums; N. WereschtschaGIN und J. LOMAKIN,
Über Parochialbibliotheken.

V. Librairie.

L. Bonnet : Evangiles de Matthieu, Marc et Luc, avec notes ;

2e edit, par A. Schrceder; Lausanne, Bridel, in-8°, 12 fr. (sous
presse).

Rev. Ch. Giles : die Dreieinigkeit ; — das Blut Jesu Christi ; —'-

wer war Jesus Christus — 3 broch., Philadelphia, J. B. Lippin-
cott, 20 cent.

Rev. Green-Armytage: the Pope and the People, or Comments
on the Letter of Leo XIII to the English Nation ; London,
Simpkin, 6 d.

J. Häne : der Klosterbruch in Rorschach und der St. Galler-Krieg
1489—1490; St. Gallen, Zollikofer, 1895, in-8°, 272 S.

D'Haussonville : Lacordaire ; Paris, Hachette, 1 vol., 1895.

R. Hoar-, der angebliche Mysticismus Kants : Brugg, 1895, broch.,
64 S.

HOLTZMANN: Theol. Jahresbericht ; die Litteratur des Jahres 1894,
II. Abteilung: historische Theologie, bearbeitet von Lüdemann,
Krüger, Böhringer, Lcesche, Werner, Kohlschmidt, Furrer; —•

Braunschweig 1895, Schwetschke, M. 7. 50. — Très nombreuses
et très précieuses indications bibliographiques.

Inni cristiani antichi e moderni per uso delle congregazioni della
Chiesa cattolica nazionale d'Italia ; Tomo I, San Remo, Biancheri,
1895, 1 L.

J. Izoulet : la Cité moderne, métaphysique de la sociologie ; Paris,
F. Alcan, in-8°, 1895, 10 fr.



— 815 —

Lecoy de la Marche: la Société au XIIIe siècle; Paris, Téqui,
in-18, 3 fr.

S. W. Link : die Geschichte Josephs angeblich verfasst von Basilius

dem Grossen aus Cäsarea, nach einer syrischen Handschrift
in Berlin, Teil II, Berlin 1895, Itzkowski, br., 51 S.

L. Nemours Godré: Daniel O'Connel ; in-8°, Paris, Gautier, 6 fr.

Report of the Eastern Church Association for 1894; Oxford, broch.,
71 p.

G. W. E. RÜSSEL : the Right Hon. W. E. Gladstone ; Sampson
Low, Marston.

B. Templer: die Unsterblichkeitslehre der jüdischen Philosophen
des Mittelalters bis auf Maimonides in ihrem Verhältnis zu Bibel
und Talmud; broch., Wien, Breitenstein, 79 S.


	Bibliographie théologique

