
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


327

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

La Faculté de théologie de Paris et ses docteurs les plus
célèbres, par l'abbé P. Feret; Moyen âge, T. II, gr. in-8",
613 p.; Paris, A. Picard et fils, 1895.

Ce second volume n'est ni moins érudit, ni moins précieux
que le premier1). Il traite des théologiens du XIIIe siècle, non
seulement de ceux qui sont restés célèbres, comme les Thomas
d'Aquin, les Albert-le-grand, les Vincent de Beauvais, les
Bonaventure, les Roger Bacon, les Guillaume de Saint-Amour,
les Raymond Lulle, etc., mais encore d'une quantité d'autres,
qui, tout en ayant eu de leur temps leur heure de célébrité,
ne présentent plus guère aujourd'hui que des titres périmés
et des œuvres sans valeur. M. Feret a vraiment fait trop
d'honneur aux Etienne de Besançon, aux Bérenger d'Arles,
aux Olivier-le-Breton, aux Jean l'Agneau, aux Guillaume de
Tournay, aux Evrard de Villaine, aux Laurent de Poulengy,
aux Jean de Roguinies, etc., etc. Leur nullité, aujourd'hui
évidente, encombre le volume, alourdit l'exposition, enlève
1 intérêt et diminue singulièrement la prétendue grandeur de
ce treizième siècle, qu'on a essayé, dans l'engouement romantique

de 1830 et des années suivantes, de faire passer pour
un siècle théologique exceptionnel. Quiconque lira attentivement

ce volume, en rabattra; non que l'intention de l'auteur
ait été de produire ce résultat ; loin de là : il a voulu, au
contraire, exalter ce XIIIe siècle; il a appelé Thomas d'Aquin

Voir notre numéro 6, avril—juin 1894, p. 325—330.



— 328 —

« un savant prodigieux, le prince des docteurs, le roi de la
pensée (p. 443) » ; il a même osé affirmer qu'il n'avait « laissé

aucun côté dans l'ombre, aucun problème sans solution (p. 484)».
Mais il a beau s'épuiser en hyperboles, son volume est là qui
démontre l'infériorité du plus grand nombre des théologiens
dont il parle, et surtout l'infériorité de leur théologie. Loin
donc de faire à l'auteur un reproche de l'étalage dans lequel
il paraît s'être complu, il faut plutôt l'en remercier à cause du
résultat final éclatant, palpable, irréfutable.

Le vrai reproche qu'on peut lui adresser, c'est de s'être

trop borné à l'indication des manuscrits et des éditions;
indication très précieuse sans doute, mais qui ne saurait tenir lieu
de l'analyse doctrinale des œuvres mêmes. Cette analyse,
substantiellement et impartialement faite, serait, il est vrai, un
travail immense qui dépasserait peut-être les forces d'un seul

homme. Elle devra cependant se faire, parce qu'elle est nécessaire.

Les volumes de M. Feret l'auront rendue possible et
même préparée; car la compilation et l'érudition sont nécessaires

avant la critique proprement dite.
Déjà même dans ce second volume, on trouve quelques

analyses, mais vraiment trop incomplètes et absolument
insuffisantes, étant donnée la nécessité de percer à jour la théologie
du moyen âge. M. Feret n'a pas analysé les deux « Sommes »

d'Albert-le-grand, ni ses autres ouvrages théologiques; il n'a
fait qu'effleurer le « Livre de la grâce » de Vincent de Beau-

vais, les « Thèses impossibles » de Siger de Brabant, le « Com-

pendiloquium » de Jean de Galles. N'aurait-il pas pu donner
plus de détails intéressants sur Jean de Paris «pique-l'âne »,

sur le naturaliste Michel Scot, sur l'évêque de Paris Renoul

d'Humblières, sur Durand de Mende et son «Rationale divi-
norum officiorum», sur l'archidiacre Philippe Escoquart, sur
Guillaume Schirwood, etc.

C'est en vain que tous les théologiens se donnent les uns

aux autres les titres de docteurs admirables, incomparables,
angéliques, séraphiques, etc., les faiblesses et les misères
apparaissent partout. Qu'est-ce aujourd'hui que Richard Roux,
surnommé de son temps le philosophe admirable? Rien (p. 392).

Et cet Humbert de Romans, qui fut général des Dominicains
et que Trithème a proclamé «declamator egregius», ne fait-il

pas sourire avec sa science étymologique, lorsqu'il enseigne



— 329 —

gravement que « templum dicitur a Theos quod est Deus, et
platea, quasi Dei platea?» Que dire aussi de Gérard de Reims
(vir suo tempore magnae opinionis), lorsqu'il explique ainsi
YAve Alarla: «Ave, c'est-à-dire sans ve; or il y a un triple
ve: le ve charnel de la concupiscence, le ve de la cupidité et
de l'avarice, le ve de l'élévation et de l'orgueil ; c'est en visitant

Marie que l'âme humaine sera délivrée de ce triple ve
(p. 271).» Et Thomas de Cantimpré, n'est-il pas pitoyable
comme hagiographe, quand il nous apprend que « l'on trouvera
dans sa vie du bienheureux Jean (premier abbé de Cantimpré}
trois états par lesquels il est passé : l'inceptif, le progressif et
le consommatif (p. 506) » Il faut lire aussi son « Liber apum
aut de apibus mysticis sive de proprietatibus apum seu
universale bonum, tractans de praelatis et subditis ubique sparsim
exemplis mirabilibus ». «L'on trouve dans le Liber apum, dit
M. Feret, l'histoire fameuse du crapaud. Ce batracien, suscité
divinement pour punir un manquement grave à la piété filiale,
s'attacha à la figure du coupable avec une telle force que
personne ne put l'en détacher: il fallut pour cela une longue
pénitence et les prières de personnes pieuses... Là, on pourra
juger Thomas de Cantimpré un peu crédule (p. 508—510).»
Un peu! M. Feret est un peu modéré!

Et YArt universel ou le Grand Art de Raymond Lulle,
avec son classement systématique des êtres et des idées, avec
ses figures et ses formules qu'on a dites algébriques et qui
sont plus ridicules qu'algébriques, ne remplace-t-il pas au fond
la vraie science par la puérilité x)

Et Vincent de Beauvais, avec son Grand Miroir (miroir
naturel, miroir doctrinal, miroir historial), œuvre dite « colossale

» (p. 401), que montre-t-il, malgré ses louables aspirations-
synthétiques, sinon très peu de science ¦ théologique, « revue
très sommaire », et plus de crédulité que de critique « On lui
a reproché, avoue M. Feret, d'avoir inséré çà et là et notamment

dans le Miroir historial des légendes qui ne seraient pas
appelées à figurer dans une étude sérieuse. Le premier qui
formula ce reproche est Melchior Cano (XVIe siècle). Quétif
et Echard qui constatent le point historique, exposent avec
raison que l'auteur ne se proposait que de faire œuvre de

:) Voir p. 149 et l'appendice II, p. 602—605.



— 330 —

narrateur, laissant aux lecteurs, comme il le dit lui-même, à

prononcer sur la réalité et l'absence des motifs de crédibilité
(p. 415).» Et voilà ce que fut «le plus grand érudit du XIIIe
siècle (p. 419)!»

Et le grand Roger Bacon, renchérissant encore dans son
Opus majus sur certaines théories des Averroïstes, n'a-t-il pas
enseigné que les religions juive, chaldéenne, égyptienne, arabe,
chrétienne, sont rattachées aux conjonctions des planètes ; que
des analogies incroyables sont établies entre les astres et la
nature des religions, entre Mercure et la sainte Vierge par
exemple? N'a-t-il pas dit, au sujet de la naissance virginale
de Jésus : « Nusquam in signis sic dominatur Mercurius sicut
in signo virginis. Et prima facies virginis ascendebat in oriente,
quando conjunctio ilia facta fuit. Et fuit conjunctio illa prope
caput arietis. »

Il faut lire aussi les jugements que ce même franciscain
.a portés sur Alexandre de Halès, sur Albert-le-grand et sur
Thomas d'Aquin.

« Alexandre de Halès, a-t-il dit, a été élevé jusqu'aux nues

par les frères et par d'autres, qui lui ont donné autorité sur

l'enseignement théologique et qui lui ont attribué cette somme

considérable, plus lourde que le poids d'un cheval, somme

qu'il n'a vraiment pas composée, mais que la vénération lui a

attribuée et qui s'appelle somme du frère Alexandre Pour

parler brièvement, il a ignoré les sciences non vulgaires, c'est-

à-dire la philosophie naturelle et la métaphysique, dans
lesquelles gît la gloire de l'enseignement moderne; et sans elles

on ne peut posséder la logique Il est certain qu'il les a

ignorées La preuve en est patente d'ailleurs: car dans la

somme qui lui est attribuée, on ne trouve rien de ces sciences

(p. 359). »

Albert et Thomas n'étaient, selon Roger Bacon, que des

« enfants inexpérimentés». «Albert, disait-il, ignore les langues

•et il n'est pas possible qu'il sache rien de magnifique; il ignore
la perspective, et il est impossible qu'il sache rien de digne

de la philosophie... Les écrits de cet auteur ont quatre défauts :

le premier est une vanité puérile, infinie ; le second, une fausseté

inexprimable ; le troisième, une extrême diffusion ; Ie

quatrième, d'avoir négligé les parties de la philosophie les plus

utiles et les plus belles. C'est pourquoi tous ses ouvrages ne



— 331 —

sont d'aucune utilité et nuisent au contraire à la vraie
philosophie. L'étude de la philosophie a été plus corrompue par lui
que par tous les Latins ensemble Il a accumulé les

mensonges, les vanités et les superfluités... Dieu m'est témoin que
c'est seulement dans l'intérêt des études que j'ai exposé l'ignorance

de ces hommes: car le commun croit qu'ils connaissent
tout, et on se soumet à eux comme à des anges (p. 359—360).»
Voilà le cas que le frère Roger Bacon faisait du docteur angélique
et du grand Albert!

Il attaquait en général les auteurs latins, lesquels ne se
servaient que de versions défectueuses, ignorants qu'ils étaient
des trois langues nécessaires à la vraie science, les langues
grecque, hébraïque et arabe. A peine, hélas pouvait-on compter
quatre vrais linguistes : Robert Grosse-Tête, Thomas (doyen de

St-David), Adam de Marisco, et quidam alii sapientes (p. 361).
On le voit, Thomas d'Aquin lui-même, malgré son génie

ordonnateur incontestable, admirable même, ne saurait résister
entièrement à la critique. Pas n'est besoin de le discréditer,
ni lui, ni Bonaventure; ses œuvres parlent par elles-mêmes;
il suffit de les étudier à fond. Henri de Gand lui-même a écrit
un ouvrage intitulé : Opinions contraires à saint Thomas (p. 243).
Le Doctor fundatus, Guillaume Warron, qui fut un des maîtres
de Duns Scot, a rédigé aussi un Contra Aquinatem. Il est
certain que Thomas d'Aquin ne savait pas le grec, et qu'il a
employé, de l'aveu du P. Touron, des traductions inexactes de
Pères grecs pour composer son Contra errores Graecorum et
sa Declaratio quorumdam articulorum contra Graecos, Armenos
et Saracenos, ouvrages qui cependant ont servi de base aux
théologiens romanistes dans leurs disputes avec les Grecs
(p. 457)! La Somme théologique elle-même est remplie d'opinions
arbitraires, non démontrées et indémontrables. Ayant enseigné,
par exemple, que les accidents eucharistiques ont, comme tels,
une existence réelle, il se tira d'affaire en disant qu'il avait
prié le Christ même de désapprouver ou d'approuver sa thèse,
et que le Christ effectivement lui avait répondu : « Tu as bien
parlé de ce sacrement de mon corps (p. 452). » Son commentaire

sur Isaïe fut présenté au public comme le résultat de
l'instruction qui lui avait été donnée par S. Pierre et S. Paul
dans une vision (p. 478). Est-ce encore S. Pierre et S. Paul qui
lui ont appris son « idée-mère » que toutes les propriétés et les



- 332 —

facultés des corps terrestres sont les résultats de formes qui
leur sont imprimées par les astres ou par des vertus
supérieures aux astres, par des substances intellectuelles (p. 480)?
« Ce n'était pas seulement avec le Christ et avec S. Pierre et
S. Paul que Thomas avait un commerce de vision, c'était aussi

avec le défunt Frère Romain Orsini, auprès de qui il s'informa
si ses œuvres étaient selon la volonté de Dieu, et si les sciences
demeurent en l'autre monde dans l'esprit de ceux qui
contemplent Dieu; et le Frère Romain lui répondit: «Quoy c'en
soit, je vois la divine essence (p. 553). »

Donc, même avec Thomas d'Aquin, on nage en plein
arbitraire. Les meilleurs esprits de ce temps sont dominés par l'esprit
de système : tous veulent, en effet, réduire en systèmes les
doctrines les moins systématiques en elles-mêmes, même la foi,
et les exprimer bon gré mal gré dans des formules étroites,
obscures, absolues, selon le goût de l'époque. Déjà dans les
Sentences de Pierre Lombard éclatent cet arbitraire et cet esprit
systématique jusque dans les choses de la foi et du dogme;
et la Faculté de Paris, en rejetant, vers 1300, vingt-six de ses

propositions (p. 169, 605—607), a voulu certainement
sauvegarder les droits de la critique, mais tout en tombant elle-

même, sur plusieurs points, dans le même esprit arbitraire et

systématique. A peu près nulle part n'apparaît le criterium
catholique ; les condamnations des doctrines se font à coups
de majorités, majorités qui changent suivant les temps et les
lieux: là, condamnation de 26 propositions de Pierre Lombard;
ici, condamnation de 14 propositions d'Aristote (p. 109—111);

interdiction, par le concile de Paris de 1210 et par le règlement

de Robert de Courçon en 1215, de l'étude de la
Métaphysique et de la Physique d'Aristote, ainsi que des commentaires

et des abrégés qui en ont été faits (p. 128); plus loin,
en 1270, condamnation par Etienne Tempier de 13 propositions
(p. 132); six ans plus tard, condamnation par le même, sous

l'injonction de Jean XXI, de 219 propositions, ainsi que du

livre de l'amour (cogit me multum) et de plusieurs autres

ouvrages traitant de la nécromancie (p. 134—141); en 1286,

condamnation par un concile de Londres de 8 propositions
(p. 321—322); etc. Il faut lire l'histoire de la condamnation

par le pape, en 1256, du livre de Guillaume de St-Amour sur
« les Périls des derniers temps » (p. 47—83) ; l'histoire non



— 333 —

moins curieuse de la condamnation de 1'«Evangile éternel»
de l'abbé Joachim, et de 1'« Introduction à l'Evangile éternel»
de Jean de Parme (p. 85—99). Et encore, en 1282, condamnation

de Pierre d'Olive, pai'tisan des doctrines de Joachim
de Flore et de Jean de Parme (p. 100). Toutes ces atteintes
arbitraires à la liberté, sans démonstration suffisante des erreurs,
ne pouvaient qu'augmenter en même temps l'autorité du clergé
et le trouble des esprits.

Aussi la scolastique est-elle une immense confusion, dans
laquelle, au milieu d'innombrables et puériles subtilités,
apparaissent surtout les superstitions et les désordres. M. Feret,
dans son chapitre sur «les vaines prétentions de la crédulité»,
entre dans des détails très significatifs sur les sorts, les
divinations, les sortilèges ou sorcellerie, la cabale et le talisman
(p. 155—164); les abus ont été tels à la fin du XIIIe siècle
que l'archevêque de Sens, l'évêque de Paris, l'inquisiteur, les
Facultés de théologie et de décret, ont dû porter la sentence
suivante, condamnant : « les livres de nécromancie, de

géomancie, de pyromancie, d'hydromancie, de chiromancie ; les
livres des dix anneaux de Venus, tant d'autres de la Grèce
et de la babylonienne Germanie, les livres des quatre miroirs
ayant même origine, etc. Dans tous ces livres, il y a des

pactes, des alliances avec les démons, des invocations, des

sacrifices, toutes choses qui, implicitement exprimées, sentent
en plein l'hérésie » (circa annum 1290).

Tel est le milieu fantaisiste, superstitieux et immoral, dans
lequel la scolastique, œuvre d'imagination et d'argutie, s'est
développée. Si l'on s'est engoué tout d'abord pour Aristote,
c est en l'interprétant souvent faussement et toujours arbitrairement.

Ce n'est donc pas le cachet de la vraie philosophie et
de la vraie science qui est imprimé à la théologie dans ce
prétendu grand siècle, c'est uniquement celui de Y esprit
systématique. Au lieu de systèmes s'inspirant de la vraie foi
chrétienne, c'est la foi chrétienne qui est contrainte de se plier
aux'systèmes, et qui est dénaturée pour être rendue conforme
aux doctrines d'Aristote, ou des commentateurs arabes d'Aristote,
ou d'autres philosophes étrangers au christianisme.

Cette corruption du dogme chrétien par la scolastique est
extrêmement curieuse à étudier. Il serait fort intéressant de
signaler une quantité de détails disséminés dans le volume de



— 334 —

M. Feret, par exemple, la proposition suivante de Jean de Parme
dans son «Introduction à l'Evangile éternel»: «Les Grecs ont
bien fait de se séparer de l'Eglise romaine et ils marchent plus
selon l'Esprit que les Latins (p. 92). » Malheureusement la place
me manque. Le lecteur y suppléera.

E. Michaud.

La Survivance de l'âme et l'idée de justice chez les
peuples non civilisés, par L. Marillier ; Paris, impr.
nationale, 1894, broch. in-8", 60 pages.

Cette étude est certainement l'une des plus richement
documentées que nous possédions en langue française sur la
matière. Pleine de faits et de détails, absolument objective et

impartiale, elle fait le plus grand honneur à l'Ecole pratique
des hautes études. C'est une œuvre d'histoire et de critique,
judicieusement conduite et strictement scientifique. Des faits
exposés par l'auteur, il résulte : 1° que toutes les peuplades
non civilisées, sauf les Tooas (p. 9) et peut-être quelques autres,
croient à l'existence d'une autre vie; 2° que l'idée que ces

peuplades se font de la vie future n'est pas chez toutes la

même; que, chez les unes, la vie future n'est guère que la

continuation de celle-ci; chez d'autres, elle est en progrès sur
celle-ci et moins malheureuse; chez d'autres, elle est
essentiellement heureuse; 3° que, chez aucune, cette croyance ne

semble fondée sur un besoin de justice, non satisfait en cette

vie et devant l'être dans une vie meilleure, mais seulement

sur des considérations étrangères à l'ordre moral. Sur ce
dernier point, qui est l'objet principal de sa thèse, l'auteur
s'exprime ainsi:

«Aucune conception morale dans toutes les traditions
diverses que nous avons passées en revue ne semble présider à

la destinée des âmes; leur bonheur ou leur malheur dans

l'autre vie, leur répartition en des séjours différents, leur
survivance ou leur anéantissement sont, dans tous les cas que

nous avons examinés, déterminés, non par la bonne ou la

mauvaise qualité de leur conduite pendant leur vie terrestre,
mais par le hasard, par la fantaisie arbitraire des dieux, par
le rang qu'elles occupaient en ce monde tandis qu'elles étaient



— 335 —

unies à des corps, par le genre de mort qui les a séparées
décès corps, par l'adresse aussi ou la force inégales qui leur a

permis ou les a empêchées d'éviter les périls qui sèment la
route de l'Hadès.1) »

« On ne saurait dire, à coup sûr, que la façon dont se

comportent les hommes à l'égard les uns des autres, que la
valeur morale de leurs actions n'ait aux yeux d'aucun peuple

'

sauvage d'appréciable influence sur la destinée de leurs âmes
dans l'autre vie. Ce serait là une affirmation qui, par sa
généralité même, cesserait d'être de tous points exacte ; mais
l'examen rapide de quelques faits que nous allons citer montrera

aisément: 1° que lorsqu'une conception morale préside à
la répartition des âmes en des séjours distincts, elle n'y préside

point seule, le plus souvent ; que si les actions accomplies
par un homme influent sur le sort heureux ou malheureux qui
doit lui échoir dans l'autre monde, elles n'exercent pas, du
moins à ce point de vue, une influence exclusive ; 2° que beaucoup

d'actes que nous considérons comme ayant une valeur
morale (les actes de courage, par exemple) sont le signe seulement,

pour le sauvage, d'une plus grande vigueur, d'une plus
grande force de l'âme, et c'est dans un sens tout physique et
matériel, en quelque sorte, qu'il faut prendre ces mots. Ajoutons

qu'il est malaisé parfois de préciser ce que les non civilisés

entendent par bon ou mauvais et qu'on serait parfois
exposé à d'étranges méprises, si l'on voulait conserver à ces
mots leur signification morale : nous en avons donné plus haut
un exemple emprunté à l'île de Nanuméa. Enfin l'idée des
récompenses et des châtiments de la vie future est fréquemment
empruntée à des peuples civilisés par les peuples sauvages, et
ces emprunts sont parfois si bien déguisés, les doctrines et les
mythes ont subi en ce milieu nouveau d*e si complètes
transformations qu'il est fort difficile de reconnaître les conceptions
mêmes qui nous sont familières. Très souvent, aussi, l'idée
chrétienne, bouddhique ou musulmane de l'autre vie est venue
se superposer à l'image que s'en faisait traditionnellement tel
ou tel peuple sauvage et s'est ajoutée à elle, au lieu de la
remplacer.2) »

>) p. 26—27.
2) *¦ 32-33.



— 336 -
« Puisqu'il est d'ailleurs certain que chez les peuples qui

ont atteint un certain stade de la civilisation, l'idée des peines
et des récompenses qui résultent de la valeur morale de notre
-conduite est devenue inséparable de l'idée même d'une autre
vie, il ne faut point s'étonner de la voir déjà apparaître, non

point dégagée encore d'autres conceptions opposées ni très
précises, mais reconnaissable cependant, en des formes sociales
et religieuses, qui correspondent à une période déjà ancienne
de l'évolution des peuples européens. Cela ne contredit point
la thèse que nous nous sommes efforcé d'établir, à savoir que
ce n'est pas un sentiment, un besoin mal satisfait de justice,
qui est l'origine et la source de cette foi presque universelle
en la survivance de l'âme qui se retrouve chez les peuples les

plus divers et est unie aux conceptions les plus opposées sur
les destinées qui lui sont réservées.

«A nos yeux cette croyance n'est pas d'origine morale et

sociale, c'est une conception métaphysique et en quelque sorte

scientifique (dans la mesure, bien entendu, où l'on peut parler
de science et de métaphysique chez les peuples sauvages). Ce

n'est pas le désir qu'un jour soient réparées les iniquités dont

souffrent les hommes, iniquités dont le sauvage n'a pas au

reste un sentiment très vif, qui a donné naissance à cette

idée partout répandue que tout ne périt point d'un homme en

même temps que son corps, mais le besoin d'expliquer
certains phénomènes de la vie, certains états de conscience, le

rêve par exemple, qui, dans la conception que se fait le

sauvage de la nature, demeurent, autrement, incompréhensibles.
Dans cette vie d'au delà du tombeau, ont alors graduellement

trouvé place les conceptions morales. Les sanctions des

lois qui régissent la conduite ont d'abord été, et il s'agit ici

des sanctions religieuses tout aussi bien que des sanctions

sociales, des sanctions purement terrestres, mais peu à peu

ces récompenses et ces châtiments, limités d'abord à la vie

présente, se sont étendus à l'autre vie, les sanctions d'au delà

de la tombe en sont venues à primer en importance les
sanctions qui s'exerçaient dans le monde des vivants, et l'idée des

peines et des récompenses qui payeront d'un équitable pnx
les actes accomplis au cours de notre existence terrestre s es

si bien associée à celle de la survivance de l'âme, qu'elle es

devenue pour nous, à mesure que se modifiaient les concep-



— 337 —

tions de la nature et de l'homme que nous ont léguées nos
ancêtres, la preuve la plus solide et la meilleure raison de
notre immortalité.

«Il serait intéressant de rechercher comment s'est introduite

cette idée que notre conduite (au sens restreint du mot)
en cette vie influe sur notre destinée dans l'autre monde. Nous
ne pouvons ici qu'indiquer brièvement la voie où devraient,
nous semble-t-il, s'orienter les recherches. Il faut d'abord
rappeler que les actes que le plus souvent punissent seulement
les dieux, ce sont ceux qui les lèsent directement Mais
bientôt une confusion s'établit. L'autorité des dieux s'accroît,
comme aussi celle des chefs, leurs fonctions se multiplient;
non contents de châtier les crimes qui les atteignent directement,

ils châtient ceux dont sont victimes leurs serviteurs
dévoués, leurs adorateurs fidèles. Peu à peu, ils apparaissent, les
dieux du moins qui habitent le pays des morts, comme des
juges qui étendent leur juridiction sur tous les actes des
hommes et punissent même celles de leurs fautes qui ne les
lèsent point eux-mêmes. L'idée alors s'est créée du dieu juge,
et par une association naturelle apparaît celle du dieu
distributeur de récompenses, du dieu qui répare dans l'autre vie
les injustices de ce monde, du dieu équitable et bon, qui sèche
dans les yeux de ses fidèles les larmes qu'ont fait couler les
malheurs immérités de la vie terrestre.1)»

E. M.

Double péril social, l'Eglise et le Socialisme, par A. Gi-
raud-Teulon, prof. hon. à Vuniv. de Genève; Paris,
Guillaume, 1 vol in-18, 2 fr., 1895.

Les deux périls qui menacent la société actuelle, sont,
dans la pensée de l'auteur, l'Eglise catholique-romaine et le
socialisme. Notre Revue étant étrangère aux questions
politiques et socialistes, nous ne parlerons que du premier péril.
M. Giraud-Teulon est un penseur d'une franchise qui appelle
les choses par leurs noms, et qui, loyalement, dit à chaque
parti son fait, notamment aux bourgeois, aux papistes et aux
socialistes. Sa courageuse indépendance d'esprit et de caractère

| P- 43-46.
Revue intera, de Théologie. Heft 10, 1895. 22



— 338 —

éclate à chaque page ; et alors même que, sur quelques points,
on se sentirait d'un avis différent, on devrait encore rendre
hommage à la droiture de conscience qui l'inspire manifestement,

et qui le fait s'exposer, sans la moindre crainte, aux
désagréments nombreux de mécontenter à peu près tout le
monde. Les moralistes de cette trempe sont rares. Puissent
les sages enseignements donnés par l'auteur être entendus et

compris
Il n'est pas de ceux qui se laissent prendre aux amorces

diplomatiques de Léon XIII, dont les « coups de théâtre (p. 39) »

le laissent froid ; il affirme que « les papes émettent aujourd'hui
les mêmes prétentions à la souveraineté absolue qu'au temps
de Grégoire Vil et d'Innocent III (p. 27), » et il en tire les

conséquences avec une logique inflexible et intrépide.
Il déclare nettement < que l'Eglise romaine, loin d'être une

force sociale conservatrice, menace plutôt le droit de propriété
individuelle et le respect dû à la famille (p. 17—21); qu'elle est

ennemie de l'idée de nationalité (p. 23—24), non seulement

parce qu'elle veut réduire tous les peuples sous sa domination,
mais aussi — et l'auteur ne l'a pas dit assez — parce qu'elle
est avant tout romaine, et qu'elle veut remplacer la vie nationale

chez les autres par son romanisme à elle. L'auteur insiste

sur le mal profond que la papauté a fait à la France, et aussi

à l'Italie, à l'Angleterre, à l'Allemagne (p. 30- 31). Il montre

que l'autel papiste, loin de soutenir les trônes, les exploite et

se fait soutenir par eux jusqu'à ce qu'il les ait épuisés et
ruinés (p. 36). Il rappelle aux Etats qu'ils ont besoin de lois contre

l'Eglise romaine, s'ils veulent se défendre (p. 70—78); qu'il ne

s'agit pas d'attaquer la religion, car l'Eglise romaine n'est

pas la religion; mais qu'il s'agit de protéger l'ordre public,
la sécurité générale, contre une institution qui, partout où elle

a dominé, a ruiné les gouvernements et les peuples. L'auteur
est partisan de la tolérance, mais il ne saurait la faire consister

à reconnaître tous les droits à une Eglise qui ne pratique

que l'intolérance, et qui force la société laïque à être aussi

intolérante (p. 77).
Il n'hésite pas à proclamer que « l'Eglise libre dans l'Etat

libre » est une formule qui ne signifie rien, puisque ces deux

libertés contradictoires prétendent également s'annuler 1 une

l'autre, ou bien qui signifie: liberté accordée à l'Eglise de



— 339 —

détruire l'Etat (p. 79). Il constate que, depuis le concordat de

1801, la France a reculé de plus d'un siècle sous le rapport
religieux (p. 80).

Il montre comment les extrêmes se touchent, et comment
la papauté et les éléments subversifs de la société se soutiennent
mutuellement. « La question d'une rupture brusque et radicale
avec l'Eglise (papiste), dit-il, aurait pu se poser à la fin du XVIIIe
siècle. Les Girondins en conçurent le projet, lors de la
discussion de la constitution de 93 : les Jacobins reculèrent devant
cette audace et firent échouer la proposition; ils n'osèrent,
suivant l'expression de Quinet, déplacer le dieu-terme du

moyen-âge, et Collot d'Herbois, St-Just, etc., se constituèrent
les défenseurs de St-Dominique ; l'athéisme est aristocrate, disait
Robespierre (p. 79).... Luttons patiemment, méthodiquement
contre l'Eglise (romaine). Elle criera à la persécution : mais
n'est-ce pas de sa part une ancienne habitude que de se dire
victime dès qu'elle n'opprime plus? Le libéralisme, c'est-à-dire
le développement progressif et scientifique, marche vers
l'affranchissement des intelligences d'un pas plus sûr et plus
direct que les impatients et les agités. Aussi l'Eglise (romaine)
ne se trompe-t-elle pas sur ses vrais ennemis: ceux qu'elle
.honore de sa haine la plus affinée, ce sont les libéraux et non
les Jacobins. C'est avec ces derniers qu'elle s'allie lorsqu'il
s'agit de faire tomber un ministère libéral (p. 85—86). »

Il est à regretter que l'auteur soit si faible lorsqu'il indique
où la société doit puiser sa force pour l'avenir. C'est, dit-il,
dans «l'idée du devoir». S'il est une idée sur laquelle on ait
discuté, c'est celle-là; et il faut avouer que les discussions de
ce genre ne sont pas près de finir. La société, qui n'aurait
pour base qu'une « idée » de cette sorte, serait irrémédiablement
condamnée/ Mais les parties faibles du volume de M. Giraud-
Teulon ne doivent pas nous dispenser d'attacher aux parties
fortes et savamment démontrées toute l'importance qu'elles
méritent. Sa thèse contre la papauté est courageuse et vraie.

E. M.



340 —

II. Deutsche Bibliographic
Der Beweis für das Dasein Gottes und seine Persönlichkeit

mit Rücksicht auf die herkömmlichen Gottesbeweise. Von

Dr. Ernst Melzer. Neisse, 1895. gr. 8°. IV und 101 Seiten.

(Preis 1 Mark.)

Melzer ist Anhänger der Philosophie Anton Günthers, ohne
sich an Günthers Leistungen sklavisch zu binden. Das tritt
auch in vorliegender Schrift wieder offen zu Tage. Der
Verfasser, so sagt er selbst, „lehnt sich an Günther an, einen der

grossen Denker unseres Jahrhunderts, ohne seine Selbständigkeit

aufzugeben oder diesem in allen Punkten zu folgen". Demnach

zerfällt die Schrift in zwei Hauptteile. Der erste (S. 3—16)
führt den Beweis für die Existenz Gottes von der Thatsache
des Selbstbewusstseins aus. Es ist in allen wesentlichen Punkten
derselbe, wie ihn Günther an vielen Stellen seiner Werke mehr
oder weniger ausführlich erbracht hat. Er wurzelt in einer
ebenso tiefen als allseitigen Erkenntnis der Beschaffenheit des

menschlichen Geistes, und es wäre deswegen wohl angezeigt,
dass die Philosophie unserer Tage nicht so vornehm ignorierend
an ihm vorüberginge, als in der Regel der Fall ist. In dem

zweiten Teile seiner Schrift (S. 16—68) behandelt und kritisiert
Melzer die bis auf Günther üblich gewesenen Gottesbeweise.

Der Verfasser teilt sie in zwei Klassen, in „Beweise, die von
der Gottesidee selbst ausgehen, und in solche, die sich auf die

Welt und ihre Beschaffenheit stützen". Zur ersten Klasse
gehören „der historische, der ontologische und derjenige Beweis,

in welchem die Gottesidee ' als eine der Erkenntnis voranleuchtende

angeborene Idee angesehen wird" ; zur zweiten Klasse

werden gezählt „der kosmologische, der teleologische oder phy-

sicotheologische und der moralische Beweis". (S. 16.) In dem

folgenden führt der Verfasser seinen Lesern eine namhafte Reihe

der Vertreter dieser Beweisarten vor Augen : Cicero, Anselm von

Canterbury, Cartesius, von Kuhn, Anaxagoras, Sokrates, Plato,

Aristoteles, Augustinus, Thomas von Aquin, Leibniz, Jakobi,

Kant, Herbart, Ulrici, Trendelenburg, Hegel u. a. Zuletzt folgt
als Beilage noch eine ausführliche Abhandlung „über das
Dasein Gottes und seine Persönlichkeit in Lotzes Philosophie
(S. 69—101.) Der Verfasser verrät in Beziehung auf seinen



— 341 —

Gegenstand überall genaue Bekanntschaft mit der Geschichte
der Philosophie und Scharfsinn; seine Darstellung ist gewandt
und lichtvoll. Er fasst das Resultat seiner Forschung in
folgende Worte zusammen: „Nur ein Beweis ist für das Dasein
eines persönlichen Gottes möglich, den man als den kosmolo-
gischen bezeichnen darf, insofern die Weltfaktoren in Geist und
Natur, sowie die Vereinigung beider im Menschen den Ausgangspunkt

der Forschung- bilden, oder den psychologischen, da der
Geist mit der unerschütterlichen Basis des Selbstbewusstseins
es ist, worauf wir den Gottesbeweis zu gründen haben, und im
Anschluss daran die Natur." Von diesem Beweise liegen Keime
schon im Altertum vor ; er wurde fortgebildet durch Augustinus
und Cartesius; in der bis jetzt besten Form wird er vertreten
von Günther „durch seine ausgeprägt kreatianistische Eigenart".

(S. 67.) Hiernach bleibt uns nur übrig, der gedankenreichen

Arbeit möglichst viele aufmerksame, wahrheitsliebende
Leser zu wünschen. Th. Weber in Bonn,

Die Lehre des heiligen Athanasius des Grossen. Von Lie. theol.
Dr. phil. Friedrich Lauchert. Leipzig, Verlag von Gustav
Fock, 1895, XVI u. 197 S. (Preis M. 4. —.)

Die Leser dieser Zeitschrift kennen den Verfasser. Wüssten
sie nicht, wie sehr er berufen ist, an dem Werke mitzuarbeiten,
dem die „Revue" dienen soll, so würde sie das vorliegende
Werk darüber aufklären. Dr. Lauchert, seit Jahren mit
Vorliebe patristische Studien betreibend und mit philologischen
Kenntnissen trefflich ausgerüstet, hat in dem eben erschienenen
Buch den Zweck verfolgt, rein sachlich darzuthun, „wie weit
und in welcher Weise der Gesamtinhalt der positiven Kirchenlehre

von einem bedeutenden Kirchenvater theologisch dargestellt

wurde". „Als Katholik", bemerkt er in der Vorrede,
»habe ich das Recht, die Wahrheit dieser positiven Kirchenlehre

einmal vorauszusetzen." Daher berührt er die arianischen

Kämpfe nur so weit, wie dies zum Verständnis der
Äusserungen des hl. Athanasius unbedingt notwendig war. Auch
lässt er sich auf keine Auseinandersetzung mit modernen
theologischen Richtungen ein, die der positiven Kirchenlehre noch
weniger konform sind als der Arianismus. Dagegen entwickelt



— 342 —

er in systematischer Darstellung auf Grund der Werke des hl.
Athanasius die Gottes- und Trinitätslehre, handelt sodann von
der göttlichen Wirksamkeit nach aussen (Schöpfung und
Erlösung) und redet in einem dritten Hauptabschnitt von der
Fortdauer des Erlösungswerkes und dessen Zuwendung an den
einzelnen Menschen durch die Wirksamkeit des hl. Geistes und
der Kirche.

Athanasius selbst schrieb keine systematischen Abhandlungen;

seine Theologie liess sich also nur darstellen, nachdem
der Verfasser die Werke des grossen Kirchenvaters sorgfältig
studiert hatte. Dass Dr. L. die Schriften seines Autors genau
kennt, bekundet er mit jedem Satz seiner gediegenen
Monographie. Er lässt den grossen Kirchenvater selbst zu Worte
kommen und versteht es vorzüglich, die feinen griechischen
Wendungen wiederzugeben. Von vornherein lässt sich
erwarten, dass sich aus Schriften, die ihre Entstehung meistens
einer in den Zeitverhältnissen liegenden Veranlassung
verdanken, schwerlich eine Dogmatik herstellen lasse, in der alle

wichtigeren Punkte der kirchlichen Glaubenslehre eine einläss-

liche Erörterung finden. Das wusste auch Dr. L. sehr wohl;
er übergeht auch seinerseits mit Stillschweigen die Dinge, über
die sich der hl. Athanasius nicht ausspricht. So völlig beschränkt
er sich auf eine objektive Darstellung dessen, was Athanasius
ausdrücklich lehrt, dass er es vermeidet, aus dem Schweigen
seines Autors Schlüsse zu ziehen. Und doch lag das bisweilen
ausserordentlich nahe. So hätte Athanasius z. B. doch auch

einmal von der besondern Autorität des römischen Bischofs

reden müssen, wenn er über die Einheit der Kirche und das

kirchliche Lehramt so gedacht hätte, wie nach dem vatikanischen

Konzil angeblich alle rechtgläubigen Kirchenlehrer von

Anfang an gethan haben. Aber gerade der streng objektive
Charakter der Darstellung A^erleiht der vorliegenden
Monographie einen besondern Wert.

Nach den Worten eines noch Grössern, als der hl. Athanasius

ist, soll man ein Licht nicht unter den Scheffel stellen,

sondern auf den Leuchter. Unter dem Leuchter würden wir
im vorliegenden Fall einen theologischen Lehrstuhl verstehen.

Ed. H.



— 343 —

Historia sacra Antiqui Testamenti, quam concinnami Dr. Her-
MANNTJS Zschokke, Capituli Ecclesiae metropolitanae Vindo-
bonensis Cantor et Praelatus infulatus, Studii biblici A. T. in
e. r. scientiarum Universitate Vindóbonensi professor emeritus, etc.

Edilio quarta emendata et instructa quinque delineationibus et
tàbula geographica. Vindobonae et Lipsiae, sumtibus Guilelmi
Braumüller. 1894. X u. 449 S. gr. 8°. (Preis M. 8. —.)

Ein Lehrbuch von diesem Umfange, das seit 1872 vier
Auflagen erlebt hat, hat sich bewährt und bedarf keiner weitern
Empfehlung mehr, als des Hinweises, dass die neue Auflage
wirklich wieder eine verbesserte ist.

Das Buch, zunächst als Lehrbuch für Studenten der Theologie

bestimmt, enthält neben der biblischen Geschichte des
Alten Testaments, die der Titel verspricht, und den Hülfswissen-
schaften derselben, in Verbindung damit auch die Einleitung
in das Alte Testament, nach ähnlichem Plane wie Hanebergs
Geschichte der biblischen Offenbarung, nur mit viel mehr
gelehrtem Detail. Im Rahmen der Geschichte des Alten Bundes
wird an geeigneter Stelle die specieile Einleitung in die
einzelnen alttestamentlichen Bücher, ebenso das Wichtigste aus der
biblischen Archäologie, Geographie etc. eingefügt, während die
allgemeine Einleitung als „Epimetron" am Schluss des Buches
steht (S. 356—438). Neben dem grösser gedruckten Text, der
das Thatsächliche und Wesentliche in der vom Verfasser
vertretenen Auffassung enthält, geben die Anmerkungen speciellere
Ausführungen, reichliche Litteraturangaben, und orientieren
über abweichende Ansichten, sowohl über solche wissenschaftliche

Streitfragen, wo man auch vom gleichen prinzipiellen '

Standpunkte aus verschiedener Meinung sein kann, als über
die zahllosen Hypothesen der modernen rationalistischen Kritik.

Das Werk ist seit seiner ersten Auflage fortwährend
sorgfältig überarbeitet und, wo es notwendig war, verbessert worden.
So hat auch die neue Auflage wieder manche Ergänzungen und
Zusätze erhalten, natürlich auch Ergänzung der Litteraturangaben

durch die seit der letzten Auflage erschienene Litteratur.
— Die Lehre von der Inspiration ist unter dem Einflüsse der
Encyklika P. Leos XIII. de studiis Scripturae sacrae etwas
verschärft worden; hier könnte Verschiedenes durch die „Thesen
über die Inspiration" von Prof. Reusch (Revue intern, de Théol.
1894, S. 227—243) .eine Berichtigung erfahren.



— 344 —

Noch will ich auf ein paar Einzelheiten hinweisen, die mir
beim Lesen aufgefallen sind. S. 12 kann es in einem zunächst
für die „tirones s. theologiae" bestimmten Buche doch zu
Missverständnissen Anlass geben, wenn Basilius, Gregor von Nyssa
und Cyrillus von Alexandria einfach unter die „asseclae scholae
Antiochenae" gerechnet und mitten unter denselben aufgezählt
werden; in Bezug auf Gregor von Nyssa ist es zudem auch
sachlich nur für einen Teil seiner exegetischen Schriften richtig,
dass seine Exegese der antiochenischen verwandt sei, während
er sonst gewöhnlich die allegorisierende alexandrinische
Methode bevorzugt. — Ebenso dürfen S. 368 Clemens von Rom
und Irenäus, wenn sie ihrer Wohnorte wegen für die
abendländische Tradition in Anspruch genommen werden sollen, doch
nicht geradezu unter den patres latini aufgezählt werden. —
S. 373 wird das sog. Decretum Gelasianum, dessen Echtheit
seit Friedrichs Untersuchungen allgemein aufgegeben wird,
noch als echt angeführt. — S. 376 geht die Behauptung zu
weit, die neueren russischen Theologen haben sich in der
Würdigung der deuterokanonischen Bücher der Meinung der
Protestanten angeschlossen. Bei einzelnen Theologen mag dies

der Fall sein; die offizielle russische Theologie hält sich aber

streng an die massgebenden Kirchenväter der orientalischen
Kirche : der offiziell eingeführte Katechismus (Ausführlicher
christlicher Katechismus der orthodox-katholischen orientalischen
Kirche, St. Petersburg 1887, S. 10 f.) zählt den Kanon des Alten
Testaments nach den hll. Athanasius und Cyrillus von
Jerusalem auf, und führt bezüglich der deuterokanonischen Bücher
das Urteil des hl. Athanasius im 39. Festbrief an. — Ein Druckfehler

ist S. 21, Z. 22 v. u., das Citat: Äthan, serm. 3, 5;
gemeint ist: epist. III. ad Serap., n. 5. So ist auch S. 23, Z. 19:

Äthan, or. 3 kein richtiges Citat; die Sache findet sich or. IL
c. Arian. n. 48 und 60. Bei einer künftigen Neuauflage dürfte
es sich vielleicht empfehlen, überhaupt die aus den früheren
Auflagen unverändert gebliebenen Citate zu revidieren.

Die schon in der vorigen Auflage sehr gute Ausstattung
ist bei vergrössertem Format abermals verschönert worden und

macht der namhaften Verlagshandlung alle Ehre. Eine sehr

schätzbare Beigabe ist auch die schöne Karte von Phönicien
und Palästina. Dr. F. Lauchert.



345

Die Anthropologie des hl. Irenäus. Eine dogmenhistorische
Studie von Dr. theol. Ernst Klebba. Kirchengeschichtliche

Studien. Herausgegeben von Dr. Knöpfler, Dr. Schrörs,
Dr. Sdralek. II. Band, 3. Heft.) Münster i. W., Verlag von
Heinrich Schöningh. 1894. VIII u. 191 S. 8°. (Preis M. 4. 40.

Subskriptions-Preis M. 3. 20.)

Über die theologischen und philosophischen
Grundanschauungen des hl. Irenäus finden sich in der bisherigen
Litteratur, zumal in den Schriften protestantischer
Dogmenhistoriker, die widersprechendsten Angaben und Auffassungen.
Die vorliegende Monographie, deren Verfasser sich die Aufgabe
stellte, einen wichtigen Teil der Lehre des Kirchenvaters
objektiv und in ihrem historischen Zusammenhange darzustellen,
darf als ein sehr schätzbarer Beitrag zur Klarstellung mancher
wichtigen Punkte bezeichnet werden.

Der 1. Teil behandelt die theologische oder biblische
Anthropologie, die Ausführungen des hl. Irenäus über die
biblische Lehre vom Urzustand, vom Sündenfall, vom Zustand
der Ureltern nach dem Fall, und von der Erbsünde. Unter
Voraussetzung dieser theologischen Grundlage wird im 2. Teil
dessen spekulative Anthropologie dargestellt, seine
spekulativphilosophischen Anschauungen über die Natur des Menschen,
die Vernunft im Menschen, Wahlfreiheit und sittliche Freiheit,
Begnadigung und Vollendung, unter beständiger Rücksichtnahme

auf deren Verhältnis zur Philosophie der Zeit in
Übereinstimmung und Gegensatz.

Der Verfasser hat das grosse Werk des hl. Irenäus gründlich

studiert und zeigt sich mit der gesamten einschlägigen
Litteratur sehr gut vertraut. In der Behandlung seines
Gegenstandes hat er sich von der Gefahr freigehalten, zu viele
einzelne Bestimmungen der heutigen Dogmatik aus seinem Autor
herauslesen zu wollen. Wenn er von direkten Widersprüchen
zwischen verschiedenen Stellen des Werkes des hl. Irenäus
in Punkten von fundamentaler Wichtigkeit nichts wissen will,
so kann ich ihm nur beistimmen; es handelt sich nur darum,
die Bedeutung der einzelnen Ausdrücke in dem Zusammenhange,

in welchem sie vorkommen, genau zu prüfen, um die
scheinbar widerstreitenden Äusserungen auf ihren einheitlichen
Gedanken zurückzuführen, wie dies der Verfasser mehrfach



— 346 —

mit Glück gethan hat. Seine gründliche objektive
Untersuchung und massvolle dogmatische Verwertung der Stellen
führt in manchen Punkten zu einem bestimmten und befriedigenden

Resultat (ich will nur auf die Untersuchung über den
Unterschied von elxmv und o^iotmoiç, imago und similitudo Dei
im Menschen, S. 22 ff., und auf die Ausführungen über Gnade
und Freiheit, S. 142 ff., hinweisen), wo die Ansichten früherer
Bearbeiter vielfach nicht so sehr wegen der Unbestimmtheit
und Unzulänglichkeit der Belegstellen, als wegen ihrer eigenen
vorgefassten Meinungen, die sie selber in den Text
hineintrugen, so sehr auseinander gingen.

Dr. F. Lauchert.

Der heilige Faustus, Bischof von Riez. Eine dogmengeschichtliche

Monographie von Anton Koch, Doktor und a. o. Professor
der Theologie an der Universität Tübingen. Stuttgart, Jos. Roth-

sche Verlagshandlung. 1895. III u. 207 S. 8°. (Preis M. 3. 50.)

Faustus von Riez wird wohl in kirchen- und
dogmengeschichtlichen Handbüchern unter den semipelagianischen
Gegnern der augustinischen Gnadenlehre genannt, verdient
aber doch, bei der hervorragenden Stellung, die er zu seiner

Zeit in der Kirche von Südgallien einnahm, besser bekannt zu

sein und vorurteilsfreier beurteilt zu werden. Nachdem wir
nun seit 1891 eine kritische Gesamtausgabe seiner Schriften
besitzen (von Engelbrecht, Vol. 21 des Wiener Corpus script,
eccles. lai), war die Grundlage für eine den Anforderungen
der Wissenschaft entsprechende monographische Darstellung
geboten.

Der I. Hauptteil des vorliegenden Buches handelt über die

Lebensverhältnisse des Faustus, nach den zeitgenössischen
Quellen, und giebt sodann eine genaue Übersicht über dessen

Schriften, die sicher echten, wie die von neuern Gelehrten ihm

zugeschriebenen, zum Teil mit kritischen Auseinandersetzungen;
hier sind die Untersuchungen noch nicht überall abgeschlossen,
besonders bezüglich der Homilien, wo jedenfalls mit Morin,

dem sich Koch anschliesst, anzunehmen ist, dass der neueste

Herausgeber Engelbrecht deren zu viele für Faustus in
Anspruch genommen hat. — Der IL Hauptteil behandelt die



— 347 —

Gnadenlehre des Faustus, giebt zuerst eine historisch-kritische
Untersuchung über die Stellung der Zeitgenossen zu derselben,
dann die positive Darstellung der faustinischen Gnadenlehre
nach dessen Schriften. Dieser Abschnitt des Buches wiederholt
im wesentlichen, mit einigen Zusätzen, die früher in der Theol.
Quartalschrift 1889, S. 287—317 und 578—647, veröffentlichte
Abhandlung des Verfassers : „Der anthropologische Lehrbegriff
des Bischofs Faustus von Riez." Die historisch-kritische Frage
hat sich seither für Faustus wesentlich günstiger gestaltet,
indem ein Moment, das man bisher in erster Reihe gegen ihn
anzuführen pflegte, in Wegfall kommt, dass nämlich seine
Schriften im sog. Decretimi Gelasianum unter den libri apocryphi
aufgezählt sind. Koch selbst hatte 1889 diese Dekretale noch
als echt behandelt; jetzt stimmt er vollkommen dem von
Friedrich geführten Nachweis ihrer Unechtheit bei, wie in einem
längern Exkurs S. 58 ff. ausgeführt wird. Die positive
Darstellung der faustinischen Gnadenlehre, der wichtigste Bestandteil

des Buches, ist die erste ganz objektiv quellenmässige
Darstellung derselben, die sich ebenso von einseitiger
Verketzerung, wie von einseitiger, die wesentlichen dogmatischen
Irrtümer seines Systems vertuschender Rechtfertigung freihält.
Neu ist das Schlusskapitel dieses Teils: „Wertung der
faustinischen Gnadenlehre", eine Darlegung ihrer Stelle in der
Entwicklung der Gnadenlehre, die in kurzer Skizze bis zu
Augustinus und seinen Gegnern im Anschluss an die gründlichen

Untersuchungen von Kuhn und Wörter vorgeführt wird.
— Der III. Hauptteil endlich, „die Gnadenlehre des hl. Faustus
vor dem Forum der Kirchenlehre", handelt sehr eingehend
von der Stellungnahme der Kirche zur Gnaden- und
Prädestinationslehre des hl. Augustinus und von der kirchlichen
Verurteilung des Semipelagianismus und ihrer Tragweite. — Das
Buch giebt also über die Lehre des Bischofs von Riez an sich,
wie über alles, was zum Verständnis ihrer dogmengeschichtlichen

Bedeutung und zu ihrer Beurteilung zu wissen nötig ist,
gründlichen und allseitigen Aufschluss.

Dr. F. Lauchert.



348

Lehre des Johannes Cassianus von Natur und Gnade. Ein
Beitrag zur Geschichte des Gnadenstreits im 5. Jahrhundert von

Dr. Alexander Hoch. Freiburg im Breisgau, Herdersche
Verlagshandlung. 1895. 116 S. 8°. (Preis M. 1. 60.)

Als willkommenes Seitenstück zu der vorhin besprochenen
Schrift haben wir in der vorliegenden eine gute Monographie
über die Gnadenlehre des Hauptes der altern Semipelagiauer. —
Das 1. einleitende Kapitel giebt die historische Erklärung der

Stellungnahme Cassians in der Gnadenlehre. Cassian war kein
spekulativer Geist, kein theoretischer Dogmatiker ; vielmehr ist
in dem ganzen Lebens- und Bildungsgange des späteren Abtes

von Marseille seine ethisch-praktische Richtung begründet,
nicht am wenigsten auch in seinem Schülerverhältnis zu dem

hl. Johannes Chrysostomus, das in der vorliegenden Schrift gut
beleuchtet wird. Dieser moralisch-praktischen Richtung dienen
auch seine Schriften, und von diesem Standpunkte aus sah er
sich veranlasst, der strengen Prädestinationslehre des heiligen
Augustinus entgegenzutreten; in diesem Standpunkte liegt die

relative und teilweise Berechtigung, aber in der einseitigen
Geltendmachung desselben auch die Schwäche der Lehre
Cassians und seiner Anhänger. — Die Cassianische Lehre selbst

wird dann in folgenden Kapiteln dargestellt: 2. „Die menschliche

Natur im jetzigen Zustand als Widerstreit zwischen Geist

und Fleisch." 3. „Der Sündenfall." 4. „Die sittliche Anlage
des Menschen nach dem Sündenfall." 5. „Prädestination, Freiheit

und Gnade, Notwendigkeit der Gnade." 6. „Gnade und

Rechtfertigung." Das 7. Schlusskapitel giebt eine nochmalige
kurze Zusammenfassung und historisch-kritische Würdigung des

Cassianischen Lehrbegriffs. Vom Standpunkte der systematischen

Ordnung liesse sich an dieser Einteilung des Stoffes
besonders beanstanden, dass im 2. Kapitel vorweggenommen ist,

was eigentlich ins 4. gehört; in diesem Falle ist es aber ganz

richtig und zum besseren Verständnis des Gedanken Zusammenhanges

des Autors erspriesslich, wenn von dem ausgegangen
wird, was auch für diesen den Ausgangspunkt bildete. Cassian

geht von dem aus, was sich „der unmittelbaren Wahrnehmung
darbietet", von dem gegenwärtigen Zustande der menschlichen

Natur, und steigt erst von da, von dem empirisch Gegebenen

und Bekannten, zu den spekulativen Grundgedanken empor.



— 349 —

Wenn auf diese Weise die Darstellung in der gesamten
Anordnung wie innerhalb der einzelnen Kapitel keine streng
systematische ist, so hat sie dafür den Vorteil, die Gedanken
des Autors in ihrem richtigen und ursprünglichen Zusammenhange

zur Anschauung zu bringen.
Dr. F. Lauchert.

Das Problem des Leidens in der Moral. Eine akademische
Antrittsrede von Dr. Paul Keppler, o. ö. Professor der Moral-
iheologie an der theologischen Fakultät in Freiburg i. B. Freiburg

im Breisgau, Herdersche Verlagshandlung. 1894. 58 S. 8°.

(Preis M. 1. —2)

Einleitend bemerkt der Verfasser gegen eine religionslose
Ethik moderner Philosophen, welche an diesem Problem gleichgültig

vorübergeht, mit Recht: „Eine Moral, welche die Lei-
densprobe nicht besteht, welche nicht neben dem Rechtthun
auch das Rechtleiden zu lehren weiss, welche dem leidenden
Menschen nichts zu sagen hat und einem Phänomen scheu
ausweicht, das thatsächlich im Leben der Menschheit und des
Menschen eine solche Rolle spielt, stellt sich selbst ein schlechtes

Zeugnis aus und ist jedenfalls von sehr zweifelhafter
praktischer Brauchbarkeit und.Bedeutung." „Hier ist entschieden
die antike Ethik im Recht mit ihrem brennenden Interesse für
diese Fragen." (S. 5.) Wo die in späterer Zeit mehr und mehr
veräusserlichte Religion der antiken Völker keine Antwort und
keinen Trost mehr wusste, nahm die Philosophie das Problem
auf, dessen Auffassung der praktischen Philosophie der
verschiedenen Schulen eben jeweils das charakteristische Gepräge
giebt. Die verschiedenartigen Lösungsversuche, welche
dasselbe in der griechischen Philosophie erfuhr, werden vorgeführt.

Eine befriedigende Lösung, welche nicht nur für
auserwählte Geister berechnet war, sondern sich überhaupt im
Menschenleben praktisch bewährt hätte, konnte aber die antike
Philosophie auch in ihren edelsten Vertretern (Sokrates, Piaton,
Aristoteles) nicht geben. Dagegen fallen im Alten Testamente
„die ersten Frühstrahlen einer höheren Offenbarung" in das
Dunkel des Problems, „welche es freilich nicht völlig aufhellen,
nur die Sehnsucht nach mehr Licht wecken". (S. 15.) Eine



— 350 —

ganze Lösung giebt es aber auch auf dem Boden des Alten
Bundes noch nicht. „Weiter als des Alten Testamentes Glauben,
Forschen und Wissen schaut und führt seine Hoffnung" (S. 17),
die Hoffnung auf den verheissenen Messias in der Prophétie,
die immer deutlicher auf die künftige Lösung hinweist. „Die
Centralthatsache und Centralperson des Christentums ist die

Lösung des Leidensproblems. Christus selbst, der Gekreuzigte,
ist diese Lösung." (S. 20.) Die vollbrachte Erlösungsthat hat
das Leiden nicht aus der Welt entfernt; es bleibt vielmehr
„ein wesentlicher Bestandteil des Christenlebens, so gewiss das

Leben Christi typisch ist für das Leben des Christen und sein

Weg zur Verherrlichung der einzige Weg zur Glückseligkeit
ist". (S. 21.) Unter diesem Gesichtspunkte der Nachfolge Christi
aber hat es für den Christen „seine innerste Natur verändert ;

es hört auf, eine Störung, ein Hindernis, ein Übel und Unglück
zu sein und als dies empfunden zu werden ; es wird ein Faktor
des ethischen Lebens von hervorragender Bedeutung". (S. 22.)

Die christliche Leidenslehre giebt die Erfüllung der im Alten
Testamente enthaltenen Keime und Ansätze, und weist auch
den richtigen Elementen in den philosophischen Lösungsversuchen

ihre rechte Stelle an, giebt aber erst den rechten Geist

dazu. Aber nicht nur das rechte Ertragen des eigenen Leidens,
sondern auch das wahre Mitleid mit fremdem Leiden ist nur
auf dem Boden des Christentums, der christlichen Leidenslehre

möglich. Zum Schluss weist der Verfasser darauf hin, wie das

Christentum und seine heilbringende Lehre auch unter diesem

Gesichtspunkte der heutigen Menschheit nicht weniger notwendig

sei als frühern Geschlechtern, und ihr nicht verkümmert
werden dürfe. — Der Antrittsrede, welche der frühere Tübinger,
jetzt Freiburger Professor der Moral beim Antritt der letztern
Professur hielt, folgen im Anhang ausführliche Belege für die

Anschauungen der antiken Philosophen. — Die gediegene und

formvollendete Schrift, die auch im Druck und Papier prächtig

ausgestattet ist, sei Theologen und gebildeten Laien aufs beste

empfohlen. Dr. F. Lauchert.



— 351 —

Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften als Grundlage für Seminarübungen
herausgegeben unter Leitung von Professor D. G. Krüger.

10. Heft. Yincenz von Lerinum Commonitorium pro Ca-

tholicae fidei antiquitate et universitate adversus profanas omnium
haereticorum novitates. Herausgegeben von D. A. JÜLICHER,

Professor der Theologie in Marburg. Freiburg i. B. und Leipzig,
Akademische Verlagsbuchhandlung von J. G B. Mohr (Paul
Siebeck). 1895. XIII u. 78 S. 8°. (Preis M. 1. 50.)

Eine sehr empfehlenswerte, sorgfältige Ausgabe der
vielgelesenen, zu Seminarübungen besonders geeigneten und gern
gebrauchten Schrift. Eine abschliessende kritische Ausgabe
will und soll sie nach dem Plane der Krügerschen Sammlung
nicht sein ; sie beruht nicht auf neuer handschriftlicher Grundlage,

sondern auf den besten altern Ausgaben, des Sichardus,
Pithoeus und Baluzius, durch deren kritische Vergleichung der
Text so zuverlässig hergestellt wurde, als es auf dieser Grund-
läge überhaupt möglich ist. Statt, wie die meisten neuern
Herausgeber, einfach den Text der 3. Ausgabe des Baluzius von
1684 wiederzugeben, legte Jülicher, da auch Baluzius nicht
durchweg streng seinen Handschriften folgt, die editio princeps
des Sichardus zu Grunde, „mit Ausnahme der Stellen, wo die
späteren Editoren mit gutem Grunde, d. h. fast immer im
Anschluss an ihre Handschriften, eine bessere Lesart zu bieten
schienen". Der textkritische Apparat S. 53—60 verzeichnet
sorgfältig und vollständig die Varianten der verschiedenen
Ausgaben und die von Baluzius mitgeteilten handschriftlichen
Varianten. — Die Einleitung berichtet nach Gennadius über das
Leben des Vincentius, orientiert über Bestimmung und Inhalt
der Schrift, deren schriftstellerische Vorzüge auch mit Recht
hervorgehoben werden (S. V f.), und legt den Gedankengang
derselben dar. Was Litteratur betrifft, so wäre auf die
Abhandlung von Hefele (Theol. Quartalschrift 1854, und Beiträge
zur Kirchengeschichte, Archäologie und Liturgik, Bd. I)
hinzuweisen gewesen. — Dem Text folgt, wie in den andern Heften
der Sammlung, ein Verzeichnis der Citate, der biblischen und
ausserbiblischen, und S. 63—78 ein sehr reichhaltiges und
genaues Wort- und Sachregister. — Die schöne Ausstattung dieser
Hefte ist bekannt. Dr. F. Lauchert.



— 352 —

Der grosse Buss-Kanon des heiligen Andreas von Kreta.
Deutsch und slavisch unter Berücksichtigung des griechischen
Urtextes von Alexios Maltzew, Propst an der K. Russischen

Botschaftskirche zu Berlin. Berlin, K. Russische Botschaftskirche.
Karl Siegismund. 1894. 108 S. 8°.

Der hl. Andreas, Erzbischof von Kreta (f c. 720), ist neben
dem hl. Johannes von Damaskus und Kosmas von Jerusalem
einer der bedeutendsten Vertreter der griechischen Kirchenpoesie

im 8. Jahrhundert und gilt selbst als der Erfinder der
zu dieser Zeit hauptsächlich gepflegten Kanon-Dichtung. Sein

Hauptwerk ist der grosse Buss-Kanon (xavwv o jxeyaf), der in
der orthodox-katholischen Kirche des Orients noch jetzt im
liturgischen Gebrauche ist: er wird an den vier ersten Tagen
der grossen Fastenzeit geteilt, am Donnerstag der fünften Woche

ganz gelesen.
Die vorliegende Publikation ist, abgesehen von ihrem

selbständigen Interesse, zugleich als eine Fortsetzung der
verdienstvollen- liturgischen Arbeiten des Herrn Propst Maltzew
zu betrachten. Sie enthält den in der russischen Kirche
gebrauchten slavischen Text des Kanons, in der Reihenfolge und

Einteilung, wie er am Montag bis Donnerstag der ersten Fastenwoche

gelesen wird, mit der danebenstehenden deutschen
Übersetzung, welche zugleich den griechischen Urtext berücksichtigt,
und die mit der gleichen Sorgfalt

'

ausgearbeitet ist, wie die

frühern Übersetzungen liturgischer Texte, die wir dem Herausgeber

verdanken. Sie sei unsern Lesern bestens empfohlen.
Dr. F. Lauchert.

Abriss der Kirchengeschichte. Zum Gebratich für den alt¬

katholischen Religionsunterricht an höheren Lehranstalten. Zweite

umgearbeitete und sehr verbesserte Auflage. [Bearbeitet von Lie.

Georg Moog, Pfarrer in Dortmund.] Dortmund, Verlag von

Hermann Meyer. 1895. 192 und HS. 8°. (Preis gebunden

M. 2. —.)

Die Kirchengeschichte muss einen wesentlichen Bestandteil

des Religionsunterrichts an höhern Schulen bilden ; und es

gehört gewiss mindestens ebenso sehr zur allgemeinen Bildung,
dass der junge Christ mit der Geschichte der Kirche, der er



— 353 —

angehört, vertraut wird, als mit der politischen Geschichte alter
und neuer Zeit. Für diesen Zweck ist aber ein guter
Leitfaden, der dem Unterricht zu Grunde gelegt und den Schülern
in die Hand gegeben werden kann, unentbehrlich. Die vorliegende

Neubearbeitung des in erster Auflage von Dr. Hochstein
verfassten Abrisses der Kirchengeschichte erscheint für diese

Bestimmung vortrefflich geeignet. Die übersichtliche Anordnung

und kurze und präcise Darstellung ist für ein Lehr- und
Lernbuch sehr praktisch. Dabei ist dasselbe in seinen
Angaben ebenso reichhaltig als zuverlässig; seiner nähern
Bestimmung entspricht es, dass alles, was für die Begründung des

altkatholischen Standpunkts von Wichtigkeit ist, verhältnismässig

ausführlicher behandelt ist. Die Beigabe des sorgfältigen

umfassenden alphabetischen Registers ist sehr dankenswert

und vermehrt die praktische Brauchbarkeit.
Dr. F. Lauchert.

John Locke und die Scholastik. Inaugural-Dissertation zur
Erlangung der philosophischen Doktorwürde, verfasst und mit
Genehmigung der philosophischen Fakultät der Universität Bern
veröffentlicht von WALTHER KÜPPERS. Berlin, Druck von
H. S. Hermann. 1895. 44 S. 8°.

Der Verfasser tritt der herkömmlichen, besonders seit Kant
und durch dessen Einfluss so allgemeinen Annahme mit
Entschiedenheit entgegen, dass Locke „der Vater des modernen
Sensualismus" sei. Erst neuere Forschungen führten wieder,
wie in der einleitenden Übersicht über die Litteratur gezeigt
wird, zu einem richtigen Verständnis seiner Philosophie, das
seit Leibniz verloren schien, dass nämlich „nach Locke die
Seele eine reale, vom Körper grundverschiedene Substanz ist,
die ein völlig selbständiges Leben nach eigenen Kräften und
Gesetzen führt"; und dass „alles subjektive Leben, Wahrnehmen
und Erkennen, Empfinden und höhere Fühlen und alle
Willensäusserungen dem Nervensysteme, der Materie entrückt und in
die von Gott geschaffene unsterbliche Seele verlegt" sind. (S. 7.)
Durch Darstellung des metaphysischen Gedankenbaus Lockes
auf dieser neugewonnenen Grundlage will der Verfasser nun
„zur Entscheidung der in jüngster Zeit lebhaft besprochenen

Revue intern, de Théologie. Heft 10, 1895. 23



— 354 -
Frage nach der Quelle der Lockeschen Philosophie beitragen".
Das neue und überraschende Resultat der Untersuchung ist,
dass Locke in allen wesentlichen Fragen der Erkenntnistheorie,
der Metaphysik, wie in seiner Geschichtsauffassung vollständig
auf den Schultern der Scholastik steht, und dass man gar nicht
nötig hat, dabei eine Vermittlung der einzelnen Ideen durch
den Einfluss verschiedener neuerer Philosophen (Baco, Hobbes,
Descartes etc.) zu suchen, sondern dass alle Übereinstimmungen
mit diesen sich vielmehr am besten „durch die Annahme eines

gemeinsamen Lehrers" erklären; der gemeinsame Lehrer ist
eben die Scholastik, die in ihrer nominalistischen Richtung
(Occam) bis auf Lockes Zeit die englischen Hochschulen
beherrschte und in die er während seiner Studienzeit in Oxford
eingeführt wurde.

Die Resultate der eingehenden Studien sind klar dargestellt.

Die Schrift bedeutet einen wesentlichen Fortschritt für
das Verständnis des so viel verkannten englischen Philosophen
und darf als ein interessanter und schätzbarer Beitrag zur
Geschichte der Philosophie bezeichnet werden.

Dr. F. Lauchert.

KwvGTavilvo) Tcfi avTißaGtXst xai 6iaòó%(f} nceQccfivd-rjtixòv èrti zjj
veXsmfj tr-fi dsifivijo-vov avTadsX<prjç M. A. 'AXeÇavâçaç vrcà Nix7](pogov

<XQ%ismGxÓTCov n. IlatQwv (vov KaXoysga). 'Ev 'Aâ-rjvaiç, tvnoiç
KaXaçdxr] xai TçiavTag>vXXov. 1894. 28 S. 12°.

Unser hochgeschätzter Mitarbeiter, der hochw. Herr
Erzbischof von Patras, hatte nach dem Tode der Prinzessin
Alexandra von Griechenland (f am 12./24. Sept. 1891 als Gemahlin
des Grossfürsten Paul von Russland) ein Trostschreiben an

deren Bruder, den Kronprinzen Konstantin von Griechenland,
gerichtet, dessen Lehrer er früher gewesen war. Das schöne,

an christlichen und allgemein menschlichen Trostgedanken
reiche Schreiben hat er nun im Druck veröffentlicht, in der

„Anaplasis", Nr. 159 vom 1. Dez. 1894, und zugleich in dem

vorliegenden hübsch ausgestatteten Separatabdruck.
F. L.



355 —

III. English Bibliography.
Christus Imperator, a Series of Lecture-Sermons on the

Universal Empire of Christianity. Edited by C. W. Stubbs,
D. D., Dean of Ely. London 1894.

This Volume contains a series of Lectures given in the
Church of S. Bridget in the Parish of Wavertree near Liverpool

of which Dr. Stubbs was vicar before his recent appointment

to the Deanery of Ely. It is one more evidence of the
hold which the Incarnation has been gaining on English
theological thought in recent years. The fact must be patent to
every one, but it would probably be somewhat difficult to give
any fairly complete account of the causes that have produced
it. The most prominent of them however is no doubt the teaching
of the late F. D. Maurice and the present Bishop of Durham.
That Christ is the Lord of man, that through the Incarnation
he entered into closest relation with every phase of human life,
that he claimed as his own the whole world of man—these are
the truths that have dominated all their thought, that have
given a freshness and a power to their teaching which has been
often sadly missed in the works of religious leaders. The idea
of the book before me is to work out this theme in some of
its applications. It opens with a Sermon by the Dean on "The
Supremacy of Christ on All Realms". This is followed by others
on "Christ in the Realm of History", "Christ in the Realm of
Philosophy", "Christ in the Realm of Law", etc. The idea is
excellent, but it must be admitted that the treatment of the
various themes is for the most part thin and disappointing. The
Sermons are by various authors and are of course of very
varying degrees of interest. The one on "Christ in the Realm
of Ethics" by Mr. Llewelyn Davies is much the best and is a
very trenchant criticism of all attempts to find any sufficient
basis for morals apart from the recognition of the Authority
and claims of Christ. Canon Rawnsley on " Christ in the Realm
of Art" is also interesting, but some of the others are much
disfigured by prejudice and ignorance. As we read them we
cannot fail to be struck with the chasm which separates the
great masters—Maurice and Westcott—from their professing
followers. There is a depth of faith which gives life and power



— 356 —

to the teaching of the Masters, that is sadly lacking in the
utterances of the disciples. A. J. C. Allen.

Personality, Human and Divine, being the Bampton Lectures
for 1894, by J. R. Illingworth, M. A. London, Macmillan
& Co., 1894.

In the year 1751 John Bampton, Canon of Salisbury, died
and left an estate to found a Lecture-ship at Oxford. The
Lecturer is appointed each year. He is required to be at least
a Master of Arts of Oxford or Cambridge and to deliver a
series of eight Lectures in the University Church in Oxford.
The Lectures are to be on one of the following subjects :—"to
confirm and establish the Christian faith, and to confute all
heretics and schismatics—upon the divine authority of the holy
Scriptures—upon the authority of the writings of the primitive
Fathers, as to the faith and practice of the primitive Church

—upon the Divinity of our Lord and Saviour Jesus Christ—

upon the Divinity of the Holy Ghost—upon the Articles of the
Christian Faith, as comprehended in the Apostles' and Nicene
Creed". The bequest has borne good fruit. The Lectures began
in 1780 and with a very few exceptions have been delivered

every year since. In their published form they constitue a

series of Theological works, on the whole, of great merit. The
best known of all is the Volume by the late Canon Liddon on

the Divinity of Our Lord which formed the Lectures for 1867.

Other wTell known recent volumes are the late Canon Mozley's
Lectures on Miracles, Canon Curteis's on Dissent in Relation
to the Church of England, Bishop Wordsworth's on The One

Religion, the late Bishop Moberley's on The Ministration of the

Holy Spirit, Canon Gore's on the Incarnation, etc. It will be

seen from this list that the man who undertakes the Lectureship

must be a man of power and learning unless he is to fall
far short of the standard set him by many of his predecessors,

and to gain a place of note in the series means that the

Lectures when published form a book of real and permanent
value. It is not rash to say that Mr. Illingworth has attained
this position. The Lectures for 1894 will never be in any sense

a popular book. The subject of which it treats is abstruse and



— 357 —

difficult and no treatment could ever make it light or easy
reading. Possibly Mr. Illingworth has gone nearly as far as can
be looked for in the direction of making it simple and intelligible

to the ordinary reader. He is helped by a clear and
lucid style, but still the Lectures are by no means light or
easy reading. To appreciate them properly would require a
much more careful and prolonged study than the pressure of
parochial and other engagements has permitted me to give them.
All I can attempt to do in this notice is to indicate briefly the
author's scope and method and to express the hope that those
who are interested in knowing what is being thought on
Theological Subjects in this country will procure the book and read
it. It is undoubtedly true that English Theology has a great
tendency to become almost exclusively historical to the
comparative neglect of its speculative side. This is I suppose due
to the predominantly practical Character of the English intellect,
but this volume will do something to remove this evil and to
shew that Englishmen can not only investigate the past but
think and think well on the problems of being* and life.

In his opening Lecture Mr. Illingworth states the object
and scope of his work. "The object of the following pages", he
says, "is to review our reasons for believing in a Personal God:
reasons in which from the nature of the case, there is no novelty,
and which have been stated and restated times out of mind:
but which each generation, as it passes, needs to see exhibited
afresh, in their relations to its own peculiar modes of thought.
This will involve a brief analysis of what we mean by
personality: and as the present fulness of that meaning has only
been acquired by slow degrees, we shall need first to cast a
glance over the principal stages of its development", p. 2, 3.

Accordingly the Book is partly historical, partly speculative.
In Lectures I and III the development of the idea of Personality
as applied (1) to man and (2) to God is traced out. Lectures
II and IV are devoted to analyses of the idea in the same connections,

and Lecture V to the question of man's knowledge of
God. God is essentially a moral Being. To grasp the truth of
His existence, to know Him as a Person, involves affinity of
character in the person who knows Him. Agnosticism is the
outcome of imperfection in man, in his moral character. This
may be either innate belonging to the particular character or



— 358 —

it may be the result of a too exclusive devotion to some
particular pursuit which develops in the highest degree some of
man's faculties but at the same time, unless the evil is caïe-
fully guarded against, produces atrophy of others. This truth is
worked out powerfully and effectively : it is one that wants
insisting on, of course with all charity, in the present time,
because we shrink so much from attributing errors which bear
the appearance of being purely intellectual or speculative to

any moral defect or imperfection of character in those who
maintain them. Mr. Illingworth deserves our best thanks for the

way in which he has brought it forward and the clear light in
which he has placed it. Lecture VI starts with the fact that
the idea of a Personal God involves the a priori probability
that He would make a revelation of Himself and His attributes
to that personal part of His creation which He had made in
His own image and points out how far the hold of religion on
mankind can be traced in pre-historic times. Lecture VII treats
of religion in pre-Christian history and the last Lecture is

occupied with the Incarnation. It is shewn that the Incarnation
is at once the crowning proof of the Personality of God and
the satisfaction of the aspirations of the human heart while at
the same time it involves in itself the doctrine of the Trinity.

The above will give some idea of the scope of the Book.

Of course there are points here and there in the argument that
are open to criticism, but these are so far as I can judge only
matters of detail and might well be modified or altered without
injuring the argument as a whole. This rests on a sure and

unshakeable foundation. The value of the Book is greatly
increased by the addition of Notes containing a number of
passages from Patristic and other writers bearing on the various

questions that are discussed. A. J. C. Allen.

IV. Revue des Périodiques.

Altkatholik (Wien), Jänner 1895: unsere Diaspora; General

Kirejews Brief über den Altkatholizismus; polnische unabhängige

Kirche; zur röm.-kirchlichen Union ; — Februar: Bericht über den

Kongress zu Rotterdam (von Herrn Czech) ; Altkatholizismus und

Orthodoxie (General Kirejew und der «Parlamentär»); — März:



— 359 —

über kirchliche Wiedervereinigung; ein Wort über den Altkath.-
Verein.

Altkath. Volksblatt (Bonn), Januar 1895: die Bedeutung des
Konzils von Konstanz für den Altkatholizismus ; ultramontane
Leistungen nach dem ehemaligen Jesuiten Graf v. Hoensbroech
(Romanismus und Socialismus in Belgien) ; der hl. Rock in Trier
und seine «Wunder» 1891 ; der Altkatholizismus und die Slaven
(General Kiréeff und Dr. Zivny) ; der Jesuitenantrag des Centrums;
— Februar: Dr. Friedberg, Gustav Adolf und der hl. Rock;
Bischof Herzog über die kirchliche Wiedervereinigung nach päpstlicher

und nach altkath. Auffassung-, ein neuer Brief des General
Kiréeff an den « Parlamentär » über den Altkatholizismus ; haben
die Katholiken im Jahre 1848 den preussischen Königsthron
gerettet Prof. Bratke über den Geist des Redemptoristen-Ordens ; —
März: aus dem Fasten-Hirtenbrief des römischen Kardinal-Priesters
Krementz; der Jesuitenantrag des Centrums.

Anaplasis (Athen, griechisch), Nr. 160—166, 15. Dez. 1894
bis 20. Febr. 1895: M. j. GALANOS, Die Vorlesung des Herrn
Skaltsunis ; Archimandrit FlRMILlANOS, Orthodoxe Dogmatik nach
den griechischen und russischen Dogmatikern (Fortsetzung) ; Abbé
Clairin, Betrachtungen über den Glauben (Aus dem Französischen.
Fortsetzung) ; M. J. Galanos, Der Kampf gegen die Materialisten ;

M. J. Galanos, Die Bruderschaft « Eusebeia » in Smyrna ; M. J.
GALANOS, Kirche und Predigt; M. J. GALANOS, Die Proselytenmacherei

in Athen und die Pflicht der Kirche ; E. JOANNIDES, Der
Materialismus und unser Volk; Gr. GOGOS, Zum Weihnachtsfest;
Nektarios Kephalas, Das Kommen des Erlösers und seine
Kennzeichen ; M. J. GALANOS, Opfer und Pflichten ; M. J. GALANOS,
Vorlesung von J. SkaltsUNIS, im Auszug ; A. D. KyriakoS, Festrede,

gehalten bei der Gedenkfeier der Wohlthäter der Universität
Athen am 30. Jan. 1895, dem Feste der drei Hierarchen1) ; HUGUES
Blair, Predigt über den Gebrauch der Zeit (Aus dein Französischen)

; M. J. GALANOS, Die Grösse nach Jesus Christus; M. J.
Galanos, Leichenrede auf Atbanasios Sarabakos.

Anglican Church Magazine, January 1895 : Rev. D. COLLYER,
Sunday and its Observance; — February : Wenworth WEBSTER,
Lamennais and Maurice; G. E. Broade, A new French Translation

of the Gospels.
Arena (Boston), dec. 1894: Max MÜLLER, le congrès des

religions; — janv. 1895: V. H. SAVAGE, la religion des poésies de
Longfellow.

Diese Festrede des Herrn Prof. ICyriakos ist auch in einer Separatausgabe
erschienen. Wir werden auf den reichen Inhalt derselben (über Bildung und
Religion) im nächsten Hefte unserer Zeitschrift näher eingehen.



— 360 —

Catholique français (Paris), janvier 1895 : le bréviaire romain
(le pape Marcellin) ; St-Paul; Rome et l'Angleterre ; —février: les
ordinations anglicanes ; le culte en langue française ; la dévotion à

S. Antoine de Padoue à Paris.

Catholique national (Berne), janvier 1895 : l'Esprit nouveau
et la lutte contre Rome ; fausses reliques et fausse piété (les fêtes
de S. Martial à Limoges); — février: un devoir des anciens-catholiques;

— mars: Pie IX d'après Grégorovius et Mérimée; les

Anglicans et l'union des Eglises; l'Eglise romaine, péril social; de

l'abus du qualificatif d'hérétique; l'arianisme.

Chrétien évangélique (Lausanne), février 1895 : Ed. Barde,
S. Paul orateur ; Ch. CORREVON, le Synode de l'Eglise protestante
de la Prusse et la nouvelle liturgie; Ch. Luigi, le protestantisme
en Bourgogne, etc.; G., la Société américaine d'Histoire ecclésias-

tique; les presbytériens sont-ils des unitaires?

Die christliche Welt, Jahrg. 1895, Jan.: Von dem
gegenwärtigen Stande der Schriftfrage ; Die Gesellschaft für ethische
Kultur ; Die Plerrlichkeit Jesu ; Schleiermacher zum Kampfe für

Religion, Sitte und Ordnung; Über Feuerbestattung; Charles

Darwin; Von der Wahrhaftigkeit; Zum Gefängniswesen ;—Febr.:
Die Schriftfrage und das Basler Missionshaus ; In Sachen des

Pfarrers Wenk; Der antike Kommunismus und Socialismus; Über

Kirchengesang ausser dem Choral; Friedrich Nietzsche u. Richard

Wagner ; Der Wert der Religion ; Die Sprache Kanaans.

Church Eclectic, Oct. 1894: Rev. Benson, the Virgin Birth
of J.-C. ; Mr. Gladstone's Apologia and Article; Rev. COLTON,

a Word for the Revised Version; how to deal with Schism; Abbé
DUCHESNE, Anglican Ordinations; — Nov. 1894: Rev. BISHOP OF

SALISBURY, External Relations of the English Church ; Bishop
Spaulding, the evidential Value of miracles; R. W. Enragfit,
the Kenosis and the Resurrection; Card. Vaughan's Address;
J. Anketell, the Chalice of Salvation ; the Higher Criticism ;

D. Chapin, the Church in the N. T.

(111.) Church News, January 1895 : Plain Thoughts on the

Ascent of Man (Prof. Drummond) ; Mr. Denny and the Anglican
Orders; f Sir John Seeley; the Laud Commemoration;
Consecration of Senor Cabrera ; the article in the Revue intern, de Th., by
Bishop Reinkens and Prof. Friedrich, on the validity of Anglican
Orders; the Bishop of Manchester on Roman Claims; the Church

in Wales (an extraord. Scheme); — February : the Church in other

Lands ; Prof. Collins on Laud as a Statesman ; is Cabrera an Anglican

Bishop? Lord Rosebery on Welsh Disestablishment; the Bishop



— 361 —

of Lichfield (Dr. Legge) on the Consecration of Senor Cabrera;
the Rev. Hutton on « Laud in Controversy » ; the Archbishop of
Canterbury on Disestablishment; Mr. Balfour on Belief; the Mission

of St. Augustine ; the Rev. Simpkinson on « Laud's Personal
Religion»; Mr. Gladstone on Lord's Day Observance; — March:
Disestablishment with a Rush ; the Catholic Reform Movement
Abroad.

Correspondant, janv. 1895 : E. LecanUET, la jeunesse de

Montalembert; —février: PISANI, les chrétientés orientales.

Deutsch-evangelische Blätter (W. Beyschlag), 1895, I. Heft:
W. BEYSCHLAG, Das Vorsehungsvolle in Luthers Sendung ;

Greeven, Franziskus von Assisi; W. BEYSCHLAG, Zur Charakteristik

der Kreuzzeitung; LeuSCHNER, Die Gustav-Adolfsfeier in
Stockholm; — //. Heft: W. BEYSCHLAG, Zur Wunderfrage:
Steffert, Die Professorenanträge auf der Generalsynode ; Gmelin,
Die spanische Inquisition auf einem fremden Gebiet; LansCHNER,
Ein geistliches Lagerbuch : MlRBT, Briefe von Frohschammer.

Deutscher Merkur, Januar 1895: 25 Jahre; Stanislaus Ori-
chovius, ein polnischer Priester des Reformations-Jahrhunderts ;

Bericht über ;'ie XV. Synode der Altkath. Österreichs; die
armenische Frage; über Ligorianer- und Jesuitenmoral; Katholizismus

und Romanismus (Rede des Prof. Michelis, 1871); das Deutschtum

in Böhmen ; gemischte Ehen ; die armenische Kirche unter
türkischer Herrschaft; Jesuitendebatte im Reichstag; — Febr.: Jean
Soanen (Bischof von Senez), ein Opfer ultramontaner Unduldsamkeit;

die Kirche in Canada; Jugenderinnerungen eines deutschen
Theologen (Dr Thikötter) ; die römischen Hoffnungen auf eine
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen (Prof. Friedrich) ; Eine
kommende päpstliche Encyclika ; —¦ Mars : Ein Kapitel aus der
Geschichte der Unionsbestrebungen : Das Fest von der Wunder-
thätigen Medaille.

Deutsche Zeitschrift für Kirchenrecht (Friedberg und Sehling),
!894, I. Heft: GeffcKEN, Zur ältesten Geschichte und ehegerichtlichen

Praxis des Leipziger Konsistoriums; —¦ //. Heft: V. BELOW,
Zur Geschichte der geistlichen Gerichtsbarkeit am Ausgang des
Mittelalters; SEHLING, Die ostfriesische Kirchenordnung von 1535;
Makower, Die englische Kirchengemeinde und die Landgemeindeordnung

von 1894; SZLAVIK, Zur Frage der Civilehe in Ungarn;
~~ III. Heft: GEIGEL, Kirchliches Gewohnheitsrecht, insbesondere
links des Rheins; CASPAR, Der Einfluss des juristischen Elements
m den Behörden der preussischen Landeskirchen.

Etudes religieuses, décembre 1894: le P. MÉCHINEAU, les
origines de la Bible latine; —janvier 1895: H. Prelot, la situation



— 362 —

du pape ; C. DE Smedt, le duel judiciaire ; H. MARTIN, Lourdes
(Zola) ; — février : le P. H. Lammens, les Ms. syriaques du
désert de Nitrie, et la littérature chrétienne syriaque.

CQ 'E'ÇriyrfirjÇ rwv âyi'oov rga<pwv xal %un> ygiGriavuwv êiôaOxaXaZv.

Kirchliche Monatsschrift, herausgegeben von dem Archimandriten
GREGORIOS Zigabenos (Marseille, griechisch), Jan. 1895: Der
Psalter Davids ; Die Apostel und die christliche Kirche ; Antwort
auf die Encyclica des Papstes Leo XIII. (Fortsetzung) ; Die Wahl
des ökumenischen Patriarchen Anthimos VII. ; Die geistliche Studienanstalt

im Kloster der heiligen Dreieinigkeit bei Kydonia auf Kreta.

Free Review (London), January 1895 : le fétichisme de la
Bible (anonyme).

The Foreign Church Chronicle, Alareh 1895: The Dutch
Church and the Bishop of Salisbury on English Orders ; Bishop
Reinkens on English Orders (translated by Rev. R. S. Oldham
from the International Theological Review, January, 1895);
Professor Burrows English History ; Roman Catholic Statistics ; Anglicans,

Orientals and Old Catholics in the « Revue internationale de

Théologie » ; The Pope and the Orientals ; Signor Bruni ; Sunday ;

Infallibility of the Church ; New Cults on the Horizon ; The Scottish

Church Society ; Chaplaincies in Northern and Central Europe ;

Notices.

La Grande Encyclopédie (Lamirault, Paris, rue de Rennes, 61).

Dans les dernières livraisons, lire les articles suivants : Ismaéliens

(secte chyite), les Saints du nom de Jacques, Jacques de Vitry,
Jacques de Voragine, Jamblique, jansénisme par E. H. Vollet,
Jansénius, J. Janson, Janssen, S. Janvier, Jauffret (archev.) ; les Saints,

les papes, les patriarches de Constantinople du nom de Jean ; Jean

de la Rochelle, J. de Lyon, J. de Méricour, J. de Paris, J. de

Salisbury, etc.; papesse Jeanne ; Jéhovah, Jéhu, Jérémie, S. Jérôme,

Jérôme de Prague, Jésuites, jésuitesses, Jésus (articles du P. Didon

et de M. Vernes), Joachim de Flore, Job, Joël, les Jonas, S.

Joseph, Josué, jubilé, Judith, juif, les papes du nom de Jules, les

Julien, Jupiter, juridiction, Jurieu, justification, S. Justin.

'Isgoç 2vvâsOpoç, kirchliches Wochenblatt des gleichnamigen
kirchlichen Vereins, unter der Redaktion von Prof. J. E.
MESOLORAS (Athen, griechisch), Nr. 4—15, 8. Dez. 1894 bis 23. Febr.

1895: Programm des ïeçoç SvvâsGfioç ; Der wahre Spiegel des

guten Priesters; Religiöse Bildung (Skizze der Rede von J.

SkaltsUNIS); Die Altkatholiken im Verhältnis zur orthodox-katholischen

Kirche; 25. Dezember (Zum Weihnachtsfest); Die
amerikanischen Missionäre (Proselytenmacherei im orthodoxen Orient);



— 363 —

Nektarios, Metropolit von Pentapolis, Die Ursache des Unglaubens;

Betrachtungen zum Neuen Jahre; Brief des amerikanischen
Bischofs von Long Island an den Metropoliten von Athen, und
Antwort des letztern ; Die Thätigkeit der heiligen Synode gegen
die Proselytenmacherei ; N. Cl-I. Ambrazis, Die orthodoxe
morgenländische Kirche im Verhältnis zu den andern christlichen Kirchen ;

Religion und Bildung ; Athanasius der Grosse -, Über den Altkatho-
liken-Kongress in Luzern ; Über die Wiedervereinigung der Kirchen ;

Über das Gebet ; Der neue ökumenische Patriarch Anthimos VII. ;

Kircheuvermögen; Johannes Chrysostomus; ZekoS Rhosis, Rede
zum Fest des Neomartyrers Georgios ; Die Thesen des Luzerner
Altkatholiken-Kongresses> im Verhältnis zu den Dogmen der
orthodoxen anatolischen Kirche ; Archimandrit Äthan. M. Akylas,
Der Apostel Paulus in Athen ; Papst Leo XIII. ; Zum Sonntag der
Orthodoxie: Der Bilderstreit; NEKTARIOS, Metropolit von Pentapolis,
Das Bild des Gläubigen; Der vjxvoç dxdêiGroç. — Jede Nummer
enthält ferner eine Auslegung der betreffenden sonn- und festtäglichen

Evangelien, belehrende Notizen zum Festkalender, kirchliche
Nachrichten, Litteraturanzeigen.

Katholik (Bern), Januar 1895 : Orden vom heiligen Herzen
des büssenden Jesus ; kirchliche Bewegung unter den Polen in
Nordamerika ; Armenien ; Gladstone über den Altkatholicismus ;

auf dem Wege des Herrn (bischöfliche Ansprache) ; Monaco und
Papst ; Abriss der Kirchengeschichte (Dr Hochstein und Lie. Moog) ;

— Februar: Armenien; die Versammlung zu Bourgfontaine 162 [

(eine Jesuitenfabel) ; « die Wahrheit über klösterliches Leben » ; —
März: Hirtenbrief von Herrn Bischof D1' Herzog; Über kirchliche
Wiedervereinigung nach päpstlicher und christkatholischer
Auffassung.

Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, Jan. 1895 : Neues
u. Altes z. n. Jahr; Christlich-Sociales ; zum Schutz von Religion,
Sitte u. Ordnung;"— Febr. : Die schriftgläubige Theologie vor dem
Richterstuhle des Fanatismus : Pfarrer Fr. Naumann ; Arbeit und
Erholung im Licht des Christentums.

Labaro, gennajo 1895: sul Deismo; la secolarizzazione della
Bibbia ; la Teologia e l'Età presente (per il prof. Michaud) ; la
Chiesa di Roma fino alla Conversione di Costantino (pel Rev.
Pennington) ; —febbraio : Deismo e Cristianesimo ; il papato e 1' oriente ;

n valore della Bibbia (R. Bonghi) ; quel che ne pensano in oriente ;

paganesimo, cristianesimo e buddismo ; — marzo : il Labaro del
Cattolico Italiano; la Bancarotta della Scienza e i miracoli del
cristianesimo (F. Cicchitti) ; J. per un articolo del prof. Labanca ; lo
stato del Vecchio-Cattolicismo nel 1894.



— 364 —

Nouvelle Revue, février 1895: D. COCHIN, rôle philosophique
des sciences (banqueroute du positivisme).
The Old Catholic (America), January 1895: is Union with

Rome possible The papal Decree against secret Societies ; —
February: the Providential Mission of the Orthodox Church; the
Vatican Council.

Oud-Katholiek, Jan. 1895: Nieuwjaar; Rede van zijn exc.
generaal Kiréeff op het congres te Rotterdam; Professor dr. Josef
Berchtold, 7; —¦ Febr.: De inwijding der nieuwe kerk van de oud-
katholieke gemeente te Parijs ; Rede van mgr. dr. J. H. Reinkens

op het congres te Rotterdam ; Moedertaal bij de godsdienstoefe-
ningen ; De grafkelder te Warmond. IV; — März: Bij den aan-

vang der veertigdaagsche vasten.

Protestantische Kirchenzeitung für d. evang. Deutschland.
Jahrg. 1895, Jan.: Zum Friedensschluss und Friedensbruch in der

altpreussischen Landeskirche, von Beyschlag und Heyn ; Die
Wunder Jesu in der Predigt und im Religionsunterricht, von E.
Böhme ; — Febr. : Paul Sabatiers Franz von Assisi, von A. Haus-
RATH ; Sagenhafte Begriffe und Stichworte der Gegenwart, von
W. HONIG ; die Stellung der ästhetischen Anschauung innerhalb
der christlichen Religion, von A. Hoffmann; Zum ethischen
Idealismus, von Max FISCHER ; Neuere Arbeiten zu den paulini-
schen Hauptbriefen, von RUDOLF STECK; das deutsche National-
bewusstsein in Vergangenheit und Gegenwart, von O. PFLEIDERER.

Review of the Churches, January 1895 : the Athanasian
Controversy, by RR. J. Martineau, Canon WlLBERFORCE, AGAR
BEET ; the Federation of the Evangelical Free Churches, by Rev.

Mackennal; the new syriac Gospels; the Saint of Assisi ; Dr

Bruce's New Book (St. Paul's Conception of Christianity) ; New
Testament Theology by W. BEYSCHLAG ; Essential Christianity by
Rev. Hughes.

Review of Reviews (W. T. Stead), Jan. 1895: the Old
Catholics and Mr. GLADSTONE ; the Discovery of a universal
Religion, by Max Müller; If Christ came to Chicago!

Revue catholique des Revues des deux mondes (Lethiel-
leux), janvier 1895 : E. DuplessY, les contresens bibliques des

prédicateurs; X., Mouvement scientifique de l'école matérialiste;
Neuter, les ordinations anglicanes; Ph. Mazoyer, les conditions
du progrès moral; ScHOLASTICUS, la vérité de la foi d'après
Pfleiderer.

Revue chrétienne, janvier 1895: Ch. Babut, L. Meyer; G.

FROMMEL, histoire des dogmes; —février: FRANCK DUPERRUT,



— 365 —

pensées; J. BlANQUlS, le Te Deum; O. PRUNIER, la question
scolaire en Angleterre (MM. Diggle et Riley) ; Ed. Naville, l'état
religieux de la Suisse ; Franck Puaux, réplique à M. Brunetière
(une visite au Vatican); — mars: L. MONOD, la religion de
l'esprit; E. MÉNÉGOZ, les riches et les pauvres en Israël du temps
de J.-C. ; A. Mailhet, l'académie protestante de Die ; A. Sabatier,

f le pasteur François Puaux; FRANCK PUAUX, réplique à

M. Brunetière.
Revue des Deux Mondes, Y** janvier 1895: F. Brunetière,

après une visite au Vatican; — Ier février: Ed. SCHÜRE,
sanctuaires d'Orient, l'Egypte ancienne; — 15 mars: R. DOUMIE, les
décadences du christianisme.

Revue de l'hypnotisme, janv. 1895: D1'Berteaux, Lourdes
et la science.

Revue du monde catholique, février 1895 : J. Fontaine,
contre le protestantisme (comme une des sources de l'irréligion
contemporaine).

Revue de Paris, février 1895: Berthelot, la science et la
morale; Mgr. BcEGLIN, le futur conclave.

Revue des Religions, déc. 1894: l'abbé POISSON, le
Confucianisme; l'abbé Dessailly, la chronologie égyptienne (sa
concordance avec la chronologie biblique).

Revue des Revues, 15 janvier 1895: F. Brunetière, la
religion et la science; R. K. DOUGLAS, les fêtes chinoises; Miss
Garnet, les femmes de l'islam ; — 15 février : G. Barlow, la
pieuse Angleterre ; L. Tolstoï, les contradictions de la morale
empirique; Berthelot, la science et la morale; — Ier mars: G.

Barlow, la pieuse Angleterre (fin) ; le Rev. G. Pope, un évangile
hindou.

Revue scientifique, février 1895: A. LeclÈRE, la sorcellerie
chez les Cambodgiens.

Revue socialiste, février 1895: S. DE Greef, l'évolution des

croyances et des doctrines politiques.
Revue de Théologie (Montauban), janvier 1895: C. Malan,

le Ressuscité ; L. Favez, de l'usage, dans l'enseignement religieux,
de certains récits de l'A. T.; C. DUCASSE, Esquisse apologétique

; E. Bernard, étude sur l'œuvre de la rédemption (de J.
Bovon) ; H. Bois, le t. IV de l'Année philosophique (de F. Pillon) -, —
mars 1895 C. Bruston, le Xe congrès des orientalistes et l'A. T. ;

Dr Chazel, l'enseignement de S. Paul sur la Résurrection ; J.
Vielles, la 1° édition de l'Institution chrétienne; H. Bois, la
théorie de M. Ménégoz sur le miracle ; F. Leenhardt, f Ch. Se-
cretan ; H. Bois, l'Année philosophique (Pillon, Renouvier, etc.).



— 366 —

Revue de théologie et de philosophie (Lausanne), janvier
1895: J. E. Neel, un Manuel de dogmatique; M. MILLIOUD, une
philosophie expérimentale; L. Thomas, J.-C. d'après la foi qu'il
réclame; E. Dutoit-Haller, la création et l'évolution, d'après la
Bible et les sciences naturelles; W. BORNEMANN, les Epîtres aux
Thessaloniciens ; E. MURISIER, M. Renouvier et les miracles de J.-C.

Revue thomiste, janvier 1895: P. DE Groot, st. Thomas
d'Aquin philosophe.

Revue des Traditions populaires, janvier 1895 : E. La-
LAYANTZ, légendes et superstitions de l'Arménie.

Schweizerisches Protestantenblatt, Jahrg. 1895, Jan. : Was
Ch. Kingsley von der Arbeit sagt; Das hohe Lied der Bruderliebe

; Lourdes von Zola ; Die Rechte und Pflichten des Eigentums
im Lichte des Neuen Testaments; — Febr.: Die Macht der
Höflichkeit; Ideal. und Leben; Gustav Adolf; Zur Philosophie der
Geschichte ; — März : Der Streit im Basler Missionshaus.

Schweiz. Reformblätter, Jahrg. 1895, Jan. : Vom Kämpfen
und Bauen ; Geselligkeit ; Ich weiss, an wen ich glaube ; — Febr. :

Haushalten ; Lasset die Toten ihre Toten begraben ; Das Ideal von
einem ewigen Völkerfrieden ; — März : Takt ; Nicht verloren.

Semaine religieuse (Genève), janvier 1895: A. Porret,
réflexions sur les divisions protestantes actuelles ; Fr. ChapoNNIÈRE,

f Ch. Secretan; — février: G. FULLIQUET, le protestantisme et

la préexistence du Christ; A. PORRET, même sujet; Fr. ChaPON-

NIÈRE, la critique biblique et les études missionnaires; — mars:
Fr. Ch., de Genève à Rome (M. T. de la Rive); M. Doret, le

grand Devoir de la famille.
Signal de Genève, février 1895: A. THOMAS, l'histoire de

Genève racontée par un ultramontain; — mars: CH. GOTH, de

Genève à Rome ; les bases du progrès religieux.
Siona, Monatsschrift für Liturgie und Kirchenmusik, 1895,

Jan.: Ordnung der Nebengottesdienste in Braunschweig; Zur

Choralkunde; Die altkirchliche Vesper In Epiphania Domini; Der

liturgische Bibeltext; — Febr.: Die Orgel und ihre gottesdienstliche

Bedeutung.
Theologisch Tijdschrift (Kosters), 1895, 7. Heft: DE BUSSY,

Mortuos piango ;'Klap, Agobard van Lyon; EerdmanS, De uit-

drukking « Zoon des menschen » en het boek Henoch ; Cha-

VANNES, Matth. 7, 7—11.
Theologische Litteraturzeitung, Jan.: BACHMANN, Alttesta-

mentliche Untersuchungen (Siegfried) ; ROHRBACH, Der Schluss des

Markusevangeliums (von Soden); HENNECKE, Die Apologie des



— 367 —

Aristides (Texte und Untersuchungen von Gebhardt und Harnack) ;

NOWACK, Lehrbuch der hebräischen Archäologie (Siegfried) ;

HlLGENFELD, Textkritische Bemerkungen (Nestle); Frank,
Geschichte und Kritik der neuern Theologie (Ritschi) ; MlELKE, Das
System Albrecht Ritschis (Ritschi) ; CHRIST, die sittliche Weltordnung

(Wendt); —Febr.: KuENEN, Gesammelte Abhandlungen zur
biblischen Wissenschaft (Schürer) ; GREEN, Die Feste der Hebräer
in ihrer Beziehung auf die modernen kritischen Hypothesen über
den Pentateuch (Siegfried) ; FRIEDRICH, Johann Adam Möhler (K.
Müller) ; Kayser's Theologie des A. Testaments (Horst) ; HOLTZMANN,

Neutestamentl. Zeitgeschichte (Schürer) ; Berliner,
Geschichte der Juden in Rom (Schürer) ; KRÜGER, Geschichte der
altchristlichen Litteratur in den ersten drei Jahrhunderten (Harnack);
Dahle, Das Leben nach dem Tode und die Zukunft des Reiches
Gottes (Ritschi).

Theologischer Jahresbericht von H. Holtzmann, 13. Bd.,
1.—4. Abteilung, enthaltend die Litteratur des Jahres 1893; —
I. Abteilung : Exegese, bearbeitet von Siegfried und Ploltzmann ;

IL Abteilung: Historische Theologie, bearbeitet von Lüdemann,
Krüger, Böhringer, Lösche, Werner, Kohlschmidt, Furrer; III.
Abteilung : Systematische Theologie, bearbeitet von Baur, Mehlhorn,
Marbach ; IV. Abteilung : Praktische Theologie und kirchliche
Kunst, bearbeitet von Bleek, Woltersdorf, Kind, Dreyer, Hasenclever,

Spitta.

Theologische Quartalschrift (Tübingen), 1895, I. Heft:
SCHANZ, Die Universalität der Sintflut; BELSER, Studien zur
Apostelgeschichte; Sägmüller, Die Entwicklung der Rota bis zur
Bulle Johannes XXII.: Ratio juris A. 1326.

Theologische Studien und Kritiken, Jahrg. 1895, II. Heft:
Borchert, Die Visionen der Propheten; WEISS, Paulinische
Probleme ; Die Chronologie der Paulin. Briefe ; Clemen, Die Zusammensetzung

von Apg. 1—5; BRATKE, Die vornicänischen Kirchenväter
in der ungedruckten Katene des Nicetas zum Evangelium Johannis ;
JÜLICHER, Einleitung in das Neue Test., ree. von HAUPT.

Theologische Zeitschrift aus der Schweiz (von F. Meili),
Jahrg. 1895, I Heft: BUSS, die Stellung des Christentums zur
Kunst; v. ScHüLTHESS-RechbeRG, das Recht der christlichen

F. König, Paulus und Schopenhauer; StüCKELBERGER,Ethik ;

Justus Jonas, der Freund und Mitarbeiter Luthers.
Zeitschrift für Kirchengeschichte, Jan. 1895: Gcetz, Studien

zur Geschichte des Busssakraments; JAKOBI, das liebreiche
Rehgionsgespräch zu Thorn 1645 ; WEICHELT, Die TttoeoßvrsQOt, im



— 368 —

ersten Clemensbrief; Seebass, Regula monachorum sancti Colum-
bani abbatis; Sauerland, Kardinal Johann Dominici und Papst
Gregor XII.; Grünberg, der Zweck heiligt die Mittel.

Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1895, II. Heft, Gräfe,
Die neuesten Forschungen über die urchristliche Abendmahlsfeier ;

STUCKERT, die Bedeutung der Persönlichkeit im christlich-religiösen
Gemeinschaftsleben.

Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft,
1895, I. Heft: BUSS, Die Aufgabe unserer Mission, Vortrag; BassER-
MANN, Vom Senfkorn, Predigt; MUNZINGER, Die Psychologie der

japanischen Sprache; MUNZINGER, Die Kulturbedeutung dea

chinesisch-japanischen Krieges für Japan.

Zeitschrift für praktische Theologie, /. Heft : BORNEMANN,
Zum Verständnis und Gebrauch des Lutherischen Katechismus;
Zimmer, die Weiterbildung der Gemeinclediakonie; Volk, Die
Schutzrede des Gregor von Nazianz und die Schrift über das

Priestertum von Johannes Chrysostomus ; v. Soden, Predigt über
1. Kor. 13, 13.

Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie (Hilgenfeld), 1895,
1. Heft: Kieser, Über Schleiermachers Religionsbegriff; STANGE,

Heteronomie und Eudämonismus in der christlichen Ethik; HlL-
GENFELD, Die Apostelgeschichte nach ihren Quellenschriften
untersucht; ASMUS, Ist die pseudojustinische Cohortatio ad Grsecos

eine Streitschrift gegen Julian HlLGENFELD, Nachtrag zu dem

Tahab der Samariter; EUG. MÉNÉGOZ, La théologie de l'Epître
aux Hébreux (Wendt).

V. Librairie.
Prof. Ant. Bullinger : Das Christentum im Lichte der deutschen

Philosophie ; München, Th. Ackermann, 1895, I. Bd., in-8°,

256 S.

G. de Greef: le Transformisme social; Paris, Alcan, 1895,

in-8°, 520 p.
F. A. Hélie : de la conservation des nations et des familles à

l'aide des idées du bien et du juste; Paris, Guillaumin, 1895,

broch., 62 p.
H. Kleffler : Science et conscience ; T. Ill, la Morale universelle;

Paris, Alcan, 1895.



_ 369 —

A. DiOMEDES Kyriakos: Aoyoç sx(pa>vi>]9-siç xara to vtcsq twv svsq-
ys-cwv tov IlavsniOTifjfiiov tsXsG&sv [xvrjfiÓGvvov sv %j) MtjtqotcóXsi
tfj 30 'lavovaqiov 1895 soçrfj tcSv tqkSv cIsçaQ%mv. 'Ev 'AxHjvaig,

sx tov %vnoyqa(fsiov 'A. KaXagdxrj xal N. TçiavratpvXXov, 1895.

(Vergi, oben S. 359.)

Cyriaque Lampryllos (œuvre posthume) : la Mystification
fatale, ou elucidation d'une page d'histoire ecclésiastique, publiée
sous la direction de Léandre d'André; Athènes, André Co-

romilas, 1883, 1 vol. in-8°, 200 p.

Th. de la Rive : de Genève à Rome, impressions et souvenirs ;

Paris, Pion, 1895, in-8», 243 p.

Raffaele Mariano : Il Ritorno delle Chiese cristiane all' unità
cattolica ; Memoria letta all' Academia di scienze morali e

politiche della Società reale di Napoli; Napoli, 1895, 79 p.

John E. B. Mayor, M. A., prof, in the Univ. of Cambridge : the
Spanish reformed Church, a Sermon preached in the College
of St. Joseph the Ev. 20 Jan. 1895, 44 p.

F. Rocquain, de l'Institut: La Cour de Rome et l'esprit de
réforme avant Luther ; T. IL Les Abus, décadence de la Papauté;
Paris, Thorin, 1895, 1 vol. gr. in-8°, 574 p.

Revue intern, de Théologie. Heft 10.1895. 24


	Bibliographie théologique

