Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 10

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

La Faculté de théologie de Paris et ses docteurs les plus
célébres, par I'abbé P. FereT; Moyen dge, T. 11, gr. in-8°,
013 p.; Parvis, A. Picard et fils, 1895.

Ce second volume n’est ni moins érudit, ni moins précieux
que le premier!). Il traite des théologiens du XIII® siecle, non
seulement de ceux qui sont restés célebres, comme les Thomas
d’Aquin, les Albert-le-orand, les Vincent de Beauvais, les
Bonaventure, les Roger Bacon, les Guillaume de Saint-Amour,
les Raymond Lulle, etc., mais encore d'une quantité d'autres,
qui, tout en ayant eu de leur temps leur heure de célébrité,
ne preésentent plus guére aujourd’hui que des titres périmés
¢t des ccuvres sans valeur. M. Feret a vraiment fait trop
d’honneur aux Etienne de Besancon, aux Bérenger d'Arles,
aux Olivier-le-Breton, aux Jean I'Agneau, aux Guillaume de
Tournay, aux Evrard de Villaine, aux Laurent de Poulengy,
aux Jean de Roguinies, etc., etc. Leur nullité¢, aujourd’hui
€vidente, encombre le volume, alourdit I’exposition, enléve
lintérét et diminue singulierement la prétendue grandeur de
Ce treizieme siecle, qu'on a essayé, dans l'engouement roman-
tique de 1830 et des années suivantes, de faire passer pour
un siecle théologique exceptionnel. Quiconque lira attentive-
ment ce volume, en rabattra; non que l'intention de l'auteur
alt été de produire ce résultat; loin de la: il a voulu, au con-
traire, exalter ce XIII® siecle; il a appelé Thomas d'Aquin

T e

) Voir notre numéro 6, avril—juin 1894, p. 325-—330.



— 328 —

«un savant prodigieux, le prince des docteurs, le roi de la
- pensée (p. 443)»; il a méme osé affirmer qu’il n’avait «laissé
aucun coté dans 'ombre, aucun probléme sans solution (p. 484)».
Mais il a beau s'épuiser en hyperboles, son volume est 14 qui
démontre l'infériorité du plus grand nombre des théologiens
dont il parle, et surtout l'infériorité de leur théologie. Loin
donc de faire a l'auteur un reproche de l'étalage dans lequel
il parait s’étre complu, il faut plutdot 'en remercier & cause du
résultat final éclatant, palpable, irréfutable.

Le vrai reproche qu'on peut lui adresser, c’est de s'étre
trop borné a l'indication des manuscrits et des éditions; indi-
cation trés précieuse sans doute, mais qui ne saurait tenir lieu
de l'analyse doctrinale des ccuvres mémes. Cette analyse,
substantiellement et impartialement faite, serait, il est vrai, un
travail immense qui dépasserait peut-étre les forces d'un seut
homme. Elle devra cependant se faire, parce qu’elle est néces-
saire. Les volumes de M. Feret l'auront rendue possible et
méme préparée; car la compilation et I'érudition sont néces-
saires avant la critique proprement dite. :

Déja méme dans ce second volume, on trouve quelques.
analyses, mais vraiment trop incompletes et absolument insuffi-
santes, étant donnée la nécessité de percer a jour la théologie
du moyen age. M. Feret n'a pas analysé les deux «Sommes >
d’Albert-le-grand, ni ses autres ouvrages théologiques; il n’a
fait qu'effleurer le «Livre de la grice» de Vincent de Beau-
vais, les « Theéses impossibles » de Siger de Brabant, le «Com-
pendiloquium » de Jean de Galles. N'aurait-il pas pu donner
plus de détails intéressants sur Jean de Paris «pique-'ane »,
sur le naturaliste Michel Scot, sur 1'évéque de Paris Renoul
d’'Humbliéres, sur Durand de Mende et son «Rationale divi-
norum officiorum », sur larchidiacre Philippe Escoquart, sur
Guillaume Schirwood, etc.?

C’est en vain que tous les théologiens se donnent les uns
aux autres les titres de docteurs admirables, incomparables,.
angéliques, séraphiques, etc., les faiblesses et les miseres ap-
paraissent partout. Qulest-ce aujourd’hui que Richard Roux,
surnommé de son temps le philosophe admirable? Rien (p. 392).
Et cet Humbert de Romans, qui fut général des Dominicains
et que Tritheme a proclamé «declamator egregius», ne fait-l
pas sourire avec sa science étymologique, lorsqu’il enseigne



= 309

gravement que «templum dicitur @ 7heos quod est Deus, et
platea, quasi De: platea? » Que dire aussi de Gérard de Reims.
(vir suo tempore magnae opimionis), lorsqu'il explique ainsi
I’dve Maria: « Ave, c'est-a-dire sans ve, or il y a un triple
ve: le ve charnel de la concupiscence, le ve de la cupidité et
de l'avarice, le ve de 'élévation et de Porgueil; c'est en visi-
tant Marie que 1'dame humaine sera délivrée de ce triple ve
(p. 271).» Et Thomas de Cantimpré, n'est-il pas pitoyable
comme hagiographe, quand il nous apprend que «l'on trouvera
dans sa vie du bienheureux Jean (premier abbé de Cantimpré)
- trois états par lesquels il est passé: linceptif, le progressif et
le consommatif (p. 506)?» Il faut lire aussi son «Liber apum
aut de apibus mysticis sive de proprietatibus apum seu uni-
versale bonum, tractans de praelatis et subditis ubique sparsiny
exemplis mirabilibus». «L’on-trouve dans le Liber apum, dit
M. Feret, I'histoire fameuse du crapaud. Ce batracien, suscité
divinement pour punir un manquement grave a la piété filiale,
s'attacha a la figure du coupable avec une telle force que
personne ne put l'en détacher: il fallut pour cela une longue
penitence et les prieres de personnes pieuses... La, on pourra
juger Thomas de Cantimpré un peu crédule (p. 508—510). »
Un peuw! M. Feret est un peu modéré!

Et I'Adrt universel ou le Gramd Art de Raymond Lutle,
avec son classement systématique des étres et des idées, avec
ses figures et ses formules qu'on a dites algébriques et qui
sont plus ridicules qu'algébriques, ne remplace-t-il pas au fond
la vraie science par la puérilité 1)?

Et Vincent de Beauvais, avec son Grand Miroir (miroir
naturel, miroir doctrinal, miroir historial), ceuvre dite «colos-
sale » (p. 401), que montre-t-il, malgré ses louables aspirations.
Synthétiques, sinon treés peu de science - théologique, «revue
trés sommaire », et plus de crédulité que de critique? «On lui
a reproché¢, avoue M. Feret, d’avoir inséré ca et 1a et notam-
ment dans le Miroir historial des légendes qui ne seraient pas
appelées a figurer dans une étude sérieuse. Le premier qui
formula ce reproche est Melchior Cano (XVI® siécle). Quétif
et Echard qui constatent le point historique, exposent avec

raison () que I'auteur ne se proposait que de faire ceuvre de
M =

') Voir p. 149 et I'appendice II, p. 602—605.



— 330 —

mnarrateur, laissant aux lecteurs, comme il le dit lui-méme, &
prononcer sur la réalité et 'absence des motifs de crédibilité
(p. 415).» Et voila ce que fut «le plus grand érudit du XIII®
siecle (p. 419)!» _

Et le grand Roger Bacon, renchérissant encore dans son
Opus majus sur certaines théories des Averroistes, n'a-t-il pas
enseigné que les religions juive, chaldéenne, égyptienne, arabe,
chrétienne, sont rattachées aux conjonctions des planétes; que
des analogies incroyvables sont établies entre les astres et la
nature des religions, entre Mercure et la sainte Vierge par
exemple? N’a-t-il pas dit, au sujet de la naissance virginale
de Jésus: «Nusquam in signis sic dominatur Mercurius sicut
in signo virginis. Et prima facies virginis ascendebat in oriente,
quando conjunctio illa facta fuit. Et fuit conjunctio illa prope
caput arietis. » _

11 faut lire aussi les jugements que ce méme franciscain
a portés sur Alexandre de Hales, sur Albert-le-grand et sur
‘Thomas d’Aquin. |

« Alexandre de Hales, a-t-il dit, a été ¢élevé jusqu'aux nues
par les freres et par d’autres, qui lui ont donné autorité sur
1'enseignement théologique et qui lui ont attribué cette somme
considérable, plus lourde que le poids d'un cheval, somme
.qu’il n’a vraiment pas composée, mais que la vénération lui a
attribuée et qui s'appelle somme du frére Alexandre... Pout
parler brievement, il a ignoré les sciences non vulgaires, c’est-
2-dire la philosophie naturelle et la métaphysique, dans les-
quelles git la gloire de Penseignement moderne; et sans elles

on ne peut posséder la logique ... Il est certain qu'il les a
ignorées . . . La preuve en est patente d’ailleurs: car dans la
somme qui lui est attribuée, on ne trouve rien de ces sciences
{p. 359). »

Albert et Thomas n’étaient, selon Roger Bacon, qué des
« enfants inexpérimentés ». « Albert, disait-il, ignore les langues
et il n'est pas possible qu'il sache rien de magnifique; il ignore
la perspective, et il est impossible qu’il sache rien de digﬂ‘?
de 1a philosophie... Les écrits de cet auteur ont quatre défauts:
le premier est une vanité puérile, infinie; le second, une faus-
seté inexprimable; le troisitme, une extréme diffusion . . .; le
quatrieme, d'avoir négligé les parties de la philosophie les plus.
utiles et les plus belles. Clest pourquoi tous ses ouvrages ne



== 88

sont d’aucune utilité et nuisent au contraire a la vraie philo-
sophie. I’étude de la philosophie a été plus corrompue par lui
que par tous les Latins ensemble ... Il a accumulé les men-
songes, les vanités et les superfluités... Dieu m’est témoin que
c'est seulement dans l'intérét des études que j’ai exposé 1'igno-
rance de ces hommes: car le commun croit qu’ils connaissent
tout, et on se soumet a eux comme a des anges (p. 559—360).»
Voila le cas que le frere Roger Bacon faisait du docteur angélique
et du grand Albert!

Il' attaquait en général les auteurs latins, lesquels ne se
servaient que de versions défectueuses, ignorants qu'ils étaient
des trois langues nécessaires a la vraie science, les langues
grecque, hebraique et arabe. A peine, hélas! pouvait-on compter
quatre vrais linguistes: Robert Grosse-Téte, Thomas (doyen de
St-David), Adam de Marisco, et quidam alii- sapientes (p. 361).
,‘ On le voit, Thomas d’Aquin lui-méme, malgré son génie
ordonnateur incontestable, admirable méme, ne saurait résister
enticrement a la critique. Pas n’est besoin de le discréditer,
ni lui, ni Bonaventure; ses ceuvres parlent par elles-mémes;
il suffit de les étudier a fond. Henri de Gand lui-méme a écrit
un ouvrage intitulé : Opinions contraives a saint Thomas (p. 243).
Le Doctor fundatus, Guillaume Warron, qui fut un des maitres
de Duns Scot, a rédigé aussi un Coutra Aquinatem. 11 est
certain que Thomas d’Aquin ne savait pas le grec, et qu'il a
employé, de P'aveu du P. Touron, des traductions inexactes de
Peres grecs pour composer son Cowntra erroves Graecorum et
sa Declaratio guorumdam articulorum contra Graecos, Avmenos.
¢l Saracenos, ouvrages qui cependant ont servi de base aux
théologiens romanistes dans leurs disputes avec les Grecs
(p- 457)! La Somme théologique elle-méme est remplie d’opinions
arbitraires, non démontrées et indémontrables. Ayant enseigné,
par exemple, que les accidents eucharistiques ont, comme tels,
1111? existence réelle, il se tira d’affaire en disant qu'il avait
bri€ le Christ méme de désapprouver ou d’approuver sa these,
€t que le Christ effectivement lui avait répondu: «Tu as bien
pa‘rlé de ce sacrement de mon corps (p. 452).» Son commen-
tﬁlre sur Isaie fut présenté au public comme le résultat de
linstruction qui lui avait été donnée par S. Pierre et S. Paul
da.ns une vision (p. 478). Est-ce encore S.Pierre et S.Paul qui
lui ont appris son «idée-meére » que toutes les propriétés et les



= 5

facultés des corps terrestres sont les résultats de formes qui
~ leur sont imprimées par les astres ou par des vertus supé-
rieures aux astres, par des substances intelléctuelles (p. 480)~
« Ce n’était pas seulement avec le Christ et avec S. Pierre et
S. Paul que Thomas avait un commerce de vision, c'était aussi
avec le défunt Frére Romain Orsini, auprés de qui il s'informa.
si ses ceuvres étaient selon la volonté de Dieu, et si les sciences
demeurent en l'autre monde dans l'esprit de ceux qui con-
templent Dieu; et le Frére Romain lui répondit: « Quoy c'en
soit, je vois la divine essence (p. 553). »

Donc, méme avec Thomas d’Aquin, on nage en plein arbi-
traire. Les meilleurs esprits de ce temps sont dominés par 'esprit
de systéme: tous veulent, en effet, réduire en systémes les doc-
trines les moins systématiques en elles-mémes, méme la foi,
et les exprimer bon gré mal gré dans des formules é&troites,
obscures, absolues, selon le gott de I'époque. Déja dans les
Sentences de Pierre L.ombard éclatent cet arbitraire et cet esprit
systématique jusque dans les choses de la foi et du dogme;
et la Faculté de Paris, en rejetant, vers 1300, vingt-six de ses
propositions (p. 169, 605—607), a voulu certainement sauve-
garder les droits de la critique, mais tout en tombant elle-
méme, sur plusieurs points, dans le méme esprit arbitraire et
systématique. A peu prés nulle part n’apparait le criterium
catholique; les condamnations des doctrines se font a coups
de majorités, majorités qui changent suivant les temps et les
- lieux: 1a, condamnation de 26 propositions de Pierre Lombard;
ici, condamnation de 14 propositions d’Aristote (p. 109—111);
interdiction, par le concile de Paris de 1210 et par le régle-
ment de Robert de Courcon en 1215, de 1'étude de la Méta-
physique et de la Physique d'Aristote, ainsi que des commen-
taires et des abrégés qui en ont été faits (p. 128); plus loin,
en 1270, condamnation par Etienne Tempier de 13 propositions
(p. 132); six ans plus tard, condamnation par le méme, sous
injonction de Jean XXI, de 219 propositions, ainsi que du
livre de lamour (cogit me mulitum) et de plusieurs autres
ouvrages traitant de la nécromancie (p. 134—141); en 1286,
condamnation par un concile de Londres de 8 propositions
(p. 321-—322); etc. Il faut lire P’histoire de la condamnation
par le pape, en 1256, du livre de Guillaume de St-Amour sur
« les Périls des derniers temps» (p. 47—83); l'histoire non



— 333 —

moins curieuse de la condamnation de I'« Evangile éternel »
de ’abbé Joachim, et de I'«Introduction & 1'Evangile éternel »
de Jean de Parme (p. 85—99). Et encore, en 1282, condam-
nation de Pierre d’Olive, partisan des doctrines de Joachim
de Flore et de Jean de Parme (p. 100). Toutes ces atteintes
arbitraires a la liberté, sans démonstration suffisante des erreurs,
ne pouvaient qu'augmenter en méme temps l'autorité du clergé
et le trouble des esprits.

Aussi la scolastique est-elle une immense confusion, dans
laguelle, au milieu d'innombrables et puériles subtilités, appa-
raissent surtout les superstitions et les désordres. M. Feret,
dans son chapitre sur «les vaines prétentions de la crédulité»,
entre dans des détails trés significatifs sur les sorts, les divi-
nations, les sortiléges ou sorcellerie, la cabale et le talisman
(p. 155—164); les abus ont été tels a la fin du XIII® siecle
que P'archevéque de Sens, l'évéque de Paris, l'inquisiteur, les
Facultés de théologie et de décret, ont dit porter la sentence
suivante, condamnant: «les livres de nécromancie, de géo-
mancie, de pyromancie, d’hydromancie, de chiromancie; les
livres des dix anneaux de Venus, tant d’autres de la Gréce
et de la babylonienne Germanie, les livres des quatre miroirs
ayant méme origine, etc.... Dans tous ces livres, il y a des
pactes, des alliances avec les démons, des invocations, des
sacrifices, toutes choses qui, implicitement exprimées, sentent
en plein I'hérésie » (circa annum 1290).

Tel est le milieu fantaisiste, superstitieux et immoral, dans
lequel 1a scolastique, ceuvre d'imagination et d’argutie, s'est
~développée. Si lon s'est engoué tout d’abord pour Aristote,
c'est en I'interprétant souvent faussement et toujours arbitraire-
ment. Ce n’est donc pas le cachet de la vraie philosophie et
de la vraie science qui est imprimé a la théologic dans ce
prétendu grand sidcle, clest uniquement celui de lesprit sys-
lématigue. Aun lieu de systémes s’inspirant de la vraie foi
chrétienne, c’est la foi chrétienne qui est contrainte de se plier
aux systemes, et qui est. dénaturée pour étre rendue conforme
aux doctrines d' Aristote, ou des commentateurs arabes d’ Aristote,
ou d'autres philosophes étrangers au christianisme.

Cette corruption du dogme chrétien par la scolasthue est
e'fitlemement curieuse a étudier. Il serait fort intéressant de
Signaler une quantité de détails disséminés dans le volume de



M. Feret, par exemple, 1a proposition suivante de Jean de Parme
dans son «Introduction a I'Evangile éternel » : «Les Grecs ont
bien fait de se séparer de 'Eglise romaine et ils marchent plus
selon I'Esprit que les Latins (p. 92). » Malheureusement la place

me manque. Le lecteur y suppléera.
E. MicuAUD.

La Survivance de l'ame et l'idée de justice chez les
peuples non civilisés, par L. MARILLIER; PFParis, impr.
nationale, 1894, broch. in-8°, 60 pages.

Cette étude est certainement l'une des plus richement
documentées que nous possédions en langue francaise sur la
matidre. Pleine de faits et de détails, absolument objective et
impartiale, elle fait le plus grand honneur a I'Ecole pratique
des hautes études. C'est une ceuvre d'histoire et de critique,
judicieusement conduite et strictement scientifique. Des faits
exposés par lauteur, il résulte: 1° que toutes les peuplades
non civilisées, sauf les Tooas (p. 9) et peut-étre quelques autres,
croient a lexistence d'une autre vie; 2° que lidée que ces
peuplades se font de la vie future n’est pas chez toutes la
méme; que, chez les unes, la vie future n'est guére que la
continuation de celle-ci; chez d’autres, elle est en progres sur
celle-ci et moins malheureuse; chez d’autres, elle est essen-
tiellement heureuse; 3° que, chez aucune, cette croyance ne
semble fondée sur un besoin de justice, non satisfait en cette
vie et devant I'étre dans une vie meilleure, mais seulement
sur des considérations étrangeres a l'ordre moral. Sur ce der-
nier point, qui est l'objet principal de sa these, l'auteur s’ex-
prime ainsi: :

« Aucune conception morale dans toutes les traditions di-
verses que nous avons passées en revue ne semble présider a
la destinée des ames; leur bonheur ou leur malheur dans
Pautre vie, leur répartition en des séjours différents, leur sur-
vivance ou leur anéantissement sont, dans tous les cas que
nous avons examinés, déterminés, non par la bonne ou la
- mauvaise qualité de leur conduite pendant leur vie terrestre,
mais par le hasard, par la fantaisie arbitraire des dieux, pat
le rang qu'elles occupaient en ce monde tandis qu'elles étaient



unies a des corps, par le genre de mort qui les a séparées de:
ces corps, par l'adresse aussi ou la force inégales qui leur a.
permis ou les a empéchées d’éviter les périls qui sement la
route de 1'Hades.?) »

«On ne saurait dire, & coup sir, que la facon dont se
comportent les hommes & l'égard les uns des autres, que la
valeur morale de leurs actions n’ait aux yeux d’aucun peuple
sauvage d'appréciable influence sur la destinée de leurs ames
dans l'autre vie. Ce serait 12 une affirmation qui, par sa gé-
néralité méme, cesserait d'étre de tous points exacte; mais
I'examen rapide de quelques faits que nous allons citer mon-
trera aisément: 1° que lorsqu’une conception morale préside a
la répartition des ames en des séjours distincts, elle n’y pré-
side point seule, le plus souvent; que si les actions accomplies.
par un homme influent sur le sort heureux ou malheureux qui
doit lui échoir dans Pautre monde, elles n’exercent pas, du
moins a ce point de vue, une influence exclusive; 2° que beau-
coup d'actes que nous considérons comme ayant une valeur:
morale (les actes de courage, par exemple) sont le signe seule-
ment, pour le sauvage, d’'une plus grande vigueur, d'une plus-
grande force de I'ame, et c’est dans un sens tout physique et
matériel, en quelque sorte, qu'il faut prendre ces mots. Ajou-
tons qu'il est malaisé parfois de préciser ce que les non civi-
- lisés entendent par bon ou mauvais et qu’on serait parfois
€Xpose a d’étranges méprises, si 'on voulait conserver a ces
mofs leur signification morale: nous en avons donné plus haut
un exemple emprunté & 1'ile de Nanuméa. Enfin l'idée des ré-
compenses et des chatiments de la vie future est fréquemment
fmpruntee a des peuples civilisés par les peuples sauvages, et
C€S emprunts sont parfois si bien déguisés, les doctrines et les
mythes ont subi en ce milieu nouveau de si completes trans-
formations qu’il est fort difficile de reconnaitre les conceptions.
- Memes qui nous sont familieres. Tres souvent, aussi, 'idée
Chrétienne, bouddhique ou musulmane de 'autre vie est venue
SE€ Superposer a l'image que s'en faisait traditionnellement tel

Ou tel peuple sauvage et s'est ajoutée a elle, au lieu de la
remplacer.?) »
= =

B 26—on

JE 3 an



= o506 =

« Puisqu’il est d'ailleurs certain que chez les peuples qui
ont atteint un certain stade de la civilisation, l'idée des peines
et des récompenses qui résultent de la valeur morale de notre
conduite est devenue inséparable de l'idée méme d'une autre
vie, il ne faut point s'étonner de la voir déja apparaitre, non
point dégagée encore d'autres conceptions opposées ni trés
précises, mais reconnaissable cependant, en des formes sociales
et religieuses, qui correspondent & une période déja ancienne
de I'évolution des peuples européens. Cela ne contredit point
la thése que nous nous sommes efforcé d’établir, a savoir que
ce n'est pas un sentiment, un besoin mal satisfait de justice,
qui est l'origine et la source de cette foi presque universelle
en la survivance de l'ame qui se retrouve chez les peuples les
plus divers et est unie aux conceptions les plus opposées sur
les destinées qui lui sont réservées.

«A nos yeux cette croyance n’est pas d'origine morale et
sociale, c’est une conception métaphysique et en quelque sorte
scientifique (dans la mesure, bien entendu, ot I'on peut parler
de science et de métaphysique chez les peuples sauvages). Ce
n’est pas le désir qu'un jour soient réparées les iniquités dont
souffrent les hommes, iniquités dont le sauvage n'a pas au
reste un sentiment trés vif, qui a donné naissance a cette
idée partout répandue que tout ne périt point d’un homme en
méme temps que son corps, mais le besoin d'expliquer cer-
tains phénomenes de la vie, certains états de conscience, le
réve par exemple, qui, dans la conception que se fait le sau-
vage de la nature, demeurent, autrement, incompréhensibles.
... Dans cette vie d’au dela du tombeau, ont alors graduelle-
ment trouvé place les conceptions morales. Les sanctions des
lois qui régissent la conduite ont d’abord été, et il s'agit ici
des sanctions religieuses tout aussi bien que des sanctions
sociales, des sanctions purement terrestres, mais peu & peu
ces récompenses et ces chatiments, limités d’abord a la vie
présente, se sont étendus a Pautre vie, les sanctions d’au dela
de la tombe en sont venues & primer en importance les sanc
tions qui s’exercaient dans le monde des vivants, et l'idée df?S
peines et des récompenses qui payeront d'un équitable prix
les actes accomplis au cours de notre existence terrestre s'est
si bien associée a celle de la survivance de 1'ame, qu’elle est
devenue pour nous, & mesure que se modifiaient les concep-



— 337 —

tions de la nature et de I'homme que nous ont léguées nos
ancétres, la preuve la plus solide et la meilleure raison de
notre immortalité. ‘

«I1 serait intéressant de rechercher comment s’est intro-
duite cette idée que notre conduite (au sens restreint du mot)
en cette vie influe sur notre destinée dans 'autre monde. Nous
ne pouvons ici qu'indiquer brieévement la voie ol devraient,
nous semble-t-il, s'orienter les recherches. Il faut d’abord rap-
peler que les actes que le plus souvent punissent seulement
les dieux, ce sont ceux qui les lesent directement. .. Mais
bientot une confusion s’établit. L’autorité des dieux s’accroit,
comme aussi celle des chefs, leurs fonctions se multiplient;
non contents de chatier les crimes qui les atteignent directe-
ment, ils chatient ceux dont sont victimes leurs serviteurs deé-
voués, leurs adorateurs fideles. Peu a peu, ils apparaissent, les
dieux du moins qui habitent le pays des morts, comme des
juges qui étendent leur juridiction sur tous les actes des
hommes et punissent méme celles de leurs fautes qui ne les
lesent point eux-mémes. L'idée alors s’est créée du dieu juge,
et par une association naturelle apparait celle du dieu distri-
buteur de récompenses, du dieu qui répare dans l'autre vie
les injustices de ce monde, du dieu équitable et bon, qui séche
dans les yeux de ses fideles les larmes qu'ont fait couler les

malheurs immérités de la vie terrestre.l)»
E. M.

Double péril social, 'Eglise et le Socialisme, par A. Gi-
RAUD-TEULON, prof. hon. a Puniv. de Genéve, Paris, Guil-
lawmin, 1 vol in-18, 2 fr., 1895.

Les deux périls qui menacent la société actuelle, sont,
dans la pensée de l’auteur, 1'Eglise catholique-romaine et le
Socialisme. Notre Revue étant étrangere aux questions poli-
tiques et socialistes, nous ne parlerons que du premier péril.
M. Giraud-Teulon est un penseur d’une franchise qui appelle
les choses par leurs noms, et qui, loyalement, dit & chaque
parti son fait, notamment aux bourgeois, aux papistes et aux
Socialistes. Sa courageuse indépendance d’esprit et de caractére

e e
) P. 43—46.

Revue intern. de Théologie. Heft 10, 1895, -



— 338 —

éclate 4 chaque page; et alors méme que, sur quelques points,
on se sentirait d'un avis différent, on devrait encore rendre
hommage a la droiture de conscience qui l'inspire manifeste-
ment, et qui le fait s’exposer, sans la moindre crainte, aux
désagréments nombreux de mécontenter a peu pres tout le
monde. Les moralistes de cette trempe sont rares. Puissent
les sages enseignements donnés par l'auteur étre entendus et
compris! ‘

Il n’est pas de ceux qui se laissent prendre aux amorces
diplomatiques de Léon XIII, dont les « coups de théatre (p. 39)»
le laissent froid; il affirme que «les papes émettent aujourd’hui
les mémes prétentions a la souveraineté absolue qu’au temps
de Grégoire VII et d!Innocent HI (p. 27),» et il en tire les
conséquences avec une logique inflexible et intrépide.

Il déclare nettement . que I'Eglise romaine, loin d'étre une
force sociale conservatrice, menace plutot le droit de propriéte
individuelle et le respect dia a la famille (p. 17—21); qu’elle est
ennemie de l'idée de nationalité (p. 23—24), non seulement
parce qu’elle veut réduire tous les peuples sous sa domination,
mais aussi — et l'auteur ne 'a pas dit assez — parce quelle
est avant tout romaine, et qu'elle veut remplacer la vie natio-
nale chez les autres par son romanisme a elle. L’auteur insiste
sur le mal profond que la papauté a fait a la France, et aussi
a I'ltalie, a 1"Angleterre, & I’Allemagne (p. 30— 31). 1l montre
que Pautel papiste, loin de soutenir les trones, les exploite et
se fait soutenir par eux jusqu’a ce qu'il les ait épuisés et rui-
nés (p. 36). 1l rappelle aux Etats qu'’ils ont besoin de lois contre
I'Eglise romaine, s'ils veulent se défendre (p. 70—78); qu'il ne
s'agit pas dattaquer la religion, car 1'Eglise romaine n'est
pas la religion; mais qu'il s'agit de protéger l'ordre public,
la sécurité générale, contre une institution qui, partout ot elle
a dominé, a ruiné les gouvernements et les peuples. L'auteur
est partisan de la tolérance, mais il ne saurait la faire consi-
ster a reconnaitre tous les droits & une Eglise qui ne pratique
que lintolérance, et qui force la société laique a &tre ausst
intolérante (p. 77). '

Il n’hésite pas a proclamer que «I’Eglise libre dans I'Etat
libre » est une formule qui ne signifie rien, puisque ces deux
libertés contradictoires prétendent également s’annuler l'une
lautre, ou bien qui signifie: liberté accordée a I'Eglise de



— 339 —

détruire I'Etat (p. 79). Il constate que, depuis le concordat de
1801, la France a reculé de plus d'un siecle sous le rapport
religieux (p. 80).

Il montre comment les extrémes se touchent, et comment
la papauté et les éléments subversifs de la société se soutiennent
mutuellement. «La question d'une rupture brusque et radicale
avec 'Eglise (papiste), dit-il, aurait pu se poser a la fin du XVIII®
siecle. Les Girondins en concurent le projet, lors de la dis-
~ cussion de la constitution de 93: les Jacobins reculérent devant
cette audace et firent échouer la proposition; ils n'osérent,
suivant l'expression de Quinet, déplacer le dieu-terme du
moyen-age, et Collot d'Herbois, St-Just, etc., se constituerent
les défenseurs de St-Dominique; 'athéisme est aristocrate, disait
Robespierre (p. 79).... Luttons patiemment, méthodiquement
contre 1'Eglise (romaine). Elle criera 2 la persécution: mais
~ n'est-ce pas de sa part une ancienne habitude que de se dire
victime des qu'elle n’opprime plus? Le libéralisme, c’est-a-dire
le développement progressif et scientifique, marche vers l'af-
franchissement des intelligences d'un pas plus sOr et plus
direct que les impatients et les agités. Aussi I’'Eglise (romaine)
~ ne se trompe-t-elle pas sur ses vrais ennemis: ceux qu'elle

honore de sa haine la plus affinée, ce sont les libéraux et non
- les Jacobins. Clest avec ces derniers qu'elle s'allie lorsqu’il
s'agit de faire tomber un ministere libéral (p. 85—86). »

Il est & regretter que 'auteur soit si faible lorsqu’il indique
ou la société doit puiser sa force pour Pavenir. Clest, dit-il,
dans «l'idée du devoir». S’l est une idée sur laquelle on ait
discuté, c’est celle-la; et il faut avouer que les discussions de
Ce genre ne sont pas prés de finir. La société, qui n'aurait
pour base qu'une «idée » de cette sorte, serait irrémédiablement
condamnée. Mais les parties faibles du volume de M. Giraud-
Teulon ne doivent pas nous dispenser d’attacher aux parties
fortes et savamment démontrées toute limportance qu'elles
meritent. Sa these contre la papauté est courageuse et vraie.



— 340 —

L. Deutsche Bibliographie.

Der Beweis fiir das Dasein Gottes und seine Personlichkeit
mit Riicksicht auf die herkommlichen Gottesbeweise. TVon
Dy. ERNST MELZER. Neisse, 1896. gr.8°. IV und 101 Seiten.
(Preis 1 Mark.)

Melzer ist Anhénger der Philosophie Anton Giunthers, ohne
sich an Giunthers Leistungen sklavisch zu binden. Das tritt
auch in vorliegender Schrift wieder offen zu Tage. Der Ver-
fasser, so sagt er selbst, ,lehnt sich an Giinther an, einen der
grossen Denker unseres Jahrhunderts, ohne seine Selbstéindig-
keit aufzugeben oder diesem in allen Punkten zu folgen“. Dem-
nach zerfillt die Schrift in zwei Hauptteile. Der erste (S. 3—16)
fihrt den Beweis fir die Existenz Gottes von der Thatsache
des Selbstbewusstseins aus. Es ist in allen wesentlichen Punkten
derselbe, wie ihn Giinther an vielen Stellen seiner Werke mehr
oder weniger ausfihrlich erbracht hat. Er wurzelt in einer
ebenso tiefen als allseitigen Erkenntnis der Beschaffenheit des
menschlichen Geistes, und es wire deswegen wohl angezeigt,
dass die Philosophie unserer Tage nicht so vornehm ignorierend
an ihm voriiberginge, als in der Regel der Fall ist. In dem
zweiten Teile seiner Schrift (S. 16—68) behandelt und kritisiert
Melzer die bis auf Ginther iblich gewesenen Gottesbeweise.
Der Verfasser teilt sie in zwei Klassen, in ,Beweise, die von
der Gottesidee selbst ausgehen, und in solche, die sich auf die
Welt und ihre Beschaffenheit stiitzen“. Zur ersten Klasse ge-
horen ,der historische, der ontologische und derjenige Beweis,
in welchem die Gottesidee als eine der Erkenntnis voranleuch-
tende angeborene Idee angesehen wird“; zur zweiten Klasse
werden gezahlt ,der kosmologische, der teleologische oder phy-
sicotheologische und der moralische Beweis®. (S. 16.) In dem
folgenden fiihrt der Verfasser seinen Lesern eine namhafte Reihe
der Vertreter dieser Beweisarten vor Augen : Cicero, Anselm von
Canterbury, Cartesius, von Kuhn, Anaxagoras, Sokrates, Plato,
Aristoteles, Augustinus, Thomas von Aquin, Leibniz, Jakobi,
~ Kant, Herbart, Ulrici, Trendelenburg, Hegel u. a. Zuletzt folgt
als Beilage noch eine ausfithrliche Abhandlung ,iiber das Da-
sein Gottes und seine Personlichkeit in Lotzes Philosophie®.
(S. 69—101.) Der Verfasser verrit in Beziehung auf seinen



e o

Gegenstand tiberall genaue Bekanntschaft mit der Geschichte
der Philosophie und Scharfsinn; seine Darstellung ist gewandt
und lichtvoll. Er fasst das Resultat seiner Forschung in fol-
gende Worte zusammen: ,Nur en Beweis ist fiur das Dasein
eines personlichen Gottes moglich, den man als den kosmolo-
gischen bezeichnen darf, insofern die Weltfaktoren in Geist und
Natur, sowie die Vereinigung beider im Menschen den Ausgangs-
punkt der Forschung bilden, oder den psychologischen, da der
Geist mit der unerschiitterlichen Basis des Selbstbewusstseins
es ist, worauf wir den Gottesbeweis zu griinden haben, und im
Anschluss daran die Natur.“ Von diesem Beweise liegen Keime
schon im Altertum vor; er wurde fortgebildet durch Augustinus
und Cartesius; in der bis jetzt besten Form wird er vertreten
von Ginther ,durch seine ausgeprdgt kreatianistische Higen-
art®. (S. 67.) Hiernach bleibt uns nur tbrig, der gedanken-
reichen Arbeit moglichst viele aufmerksame, wahrheitsliebende
Leser zu wiinschen. TH. WEBER in Bonn.

Die Lehre des heiligen Athanasius des Grossen. Von Lic. theol.
Dr. phil. FRIEDRICH LAUCHERT. Leipzig, Verlag vorn Gustav
Fock, 1895, XVI w. 197 S. (Preis M. 4. —.)

Die Leser dieser Zeitschrift kennen den Verfasser. Wiissten
sie nicht, wie sehr er berufen ist, an dem Werke mitzuarbeiten,
dem die ,Revue“ dienen soll, so wiirde sie das vorliegende
Werk dariiber aufklaren. Dr. Lauchert, seit Jahren mit Vor-
liebe patristische Studien betreibend und mit philologischen
Kenntnissen trefflich ausgeriistet, hat in dem eben erschienenen
Buch den Zweck verfolgt, rein sachlich darzuthun, ,wie weit
~und in welcher Weise der Gesamtinhalt der positiven Kirchen-
lehre von einem bedeutenden Kirchenvater theologisch darge-
stellt wurde“. ,Als Katholik¢, bemerkt er in der Vorrede,
shabe ich das Recht, die Wahrheit dieser positiven Kirchen-
lehre einmal vorauszusetzen. Daher beriihrt er die ariani-
Schen Kémpfe nur so weit, wie dies zum Verstandnis der Aus-
serungen des hl. Athanasius unbedingt notwendig war. Auch
lisst er sich auf keine Auseinandersctzung mit modernen theo-
logischen Richtungen ein, die der positiven Kirchenlehre noch
weniger konform sind als der Arianismus. Dagegen entwickelt



— 342 —

er in systematischer Darstellung auf Grund der Werke des hl.
Athanasius die Gottes- und Trinitdtslehre, handelt sodann von
der gottlichen Wirksamkeit nach aussen (Schopfung und Erlo-
sung) und redet in einem dritten Hauptabschnitt von der Fort-
dauer des Erlosungswerkes und dessen Zuwendung an den,
einzelnen Menschen durch die Wirksamkeit des hl. Geistes und
der Kirche.

Athanasius selbst schrieb keine systematischen Abhand-
lungen; seine Theologie liess sich also nur darstellen, nachdem
der Verfasser die Werke des grossen Kirchenvaters sorgfaltig
studiert hatte. Dass Dr. L. die Schriften seines Autors genau
kennt, bekundet er mit jedem Satz seiner gediegenen Mono-
graphie. KEr lasst den grossen Kirchenvater selbst zu Worte
kommen und versteht es vorziliglich, die feinen griechischen
Wendungen wiederzugeben. Von vornherein lasst sich er-
warten, dass sich aus Schriften, die ihre Entstehung meistens
einer in den Zeitverhéltnissen liegenden Veranlassung ver-
danken, schwerlich eine Dogmatik herstellen lasse, in der alle
wichtigeren Punkte der kirchlichen Glaubenslehre eine einléss-
liche Erérterung finden. Das wusste auch Dr. L. sehr wohl;
er tibergeht auch seinerseits mit Stillschweigen die Dinge, tiber
die sich der hl. Athanasius nicht ausspricht. So vollig beschrankt
er sich auf eine objektive Darstellung dessen, was Athanasius
ausdriicklich lehrt, dass er es vermeidet, aus dem Schweigen
seines Autors Schliisse zu ziehen. Und doch lag das bisweilen
ausserordentlich nahe. So hitte Athanasius z. B. doch auch
einmal von der besondern Autoritit des romischen Bischofs
reden miissen, wenn er iber die Einheit der Kirche und das
kirchliche Lehramt so gedacht hitte, wie nach dem vatikani-
schen Konzil angeblich alle rechtgldubigen Kirchenlehrer von
Anfang an gethan haben. Aber gerade der streng objektive
Charakter der Darstellung verleiht der vorliegenden Mono-
graphie einen besondern Wert. ' :

Nach den Worten eines noch Grossern, als der hl. Athana-
sius ist, soll man ein Licht nicht unter den Scheffel steller_'l,
sondern auf den Leuchter. Unter dem Leuchter wiirden wir
im vorliegenden Fall einen theologischen Lehrstuhl verstehen.

Ep. H.



-~

Historia sacra Antiqui Testamenti, quam concinnavit Dr. HER-
MANNUS ZSCHOKKE, Capituli Ecclesiae metropolitanae Vindo-
bonensis Cantor et Praclotus infulatus, Studii biblici A. T. in
¢. r. scientiarum Universitate Vindobonensi professor emeritus, ete.
Fditio quarta emendata et instructa quingue delineationibus et
tabula geographica. Vindobonae et Lipsiae, sumitibus Guilelmi
Browmiiller. 1894. X w. 449 S. gr. 8°. (Preis M. 8. —)

Ein Lehrbuch von diesem Umfange, das seit 1872 vier Auf-
lagen erlebt hat, hat sich bewihrt und bedarf keiner weitern
Empfehlung mehr, als des Hinweises, dass die neue Auflage
wirklich wieder eine verbesserte ist.

Das Buch, zunichst als Lehrbuch fiur Studenten der Theo-
logie bestimmt, enthélt neben der biblischen Geschichte des
Alten Testaments, die der Titel verspricht, und den Hiilfswissen-
schaften derselben, in Verbindung damit auch die Einleitung
in das Alte Testament, nach &dhnlichem Plane wie Hanebergs
Geschichte der biblischen Offenbarung, nur mit viel mehr ge-
lehrtem Detail. Im Rahmen der Geschichte des Alten Bundes
~ wird an geeigneter Stelle die specielle Einleitung in die ein-
zelnen alttestamentlichen Biicher, ebenso das Wichtigste aus der
‘biblischen Archéiologie, Geographie etc. eingefiigt, wihrend die
allgemeine Einleitung als ,Epimetron“ am Schluss des Buches
steht (S. 356—438). Neben dem grosser gedruckten Text, der
das Thatsichliche und Wesentliche in der vom Verfasser ver-
tretenen Auffassung enthélt, geben die Anmerkungen speciellere
Ausfithrungen, reichliche Litteraturangaben, und orientieren
Uber abweichende Ansichten, sowohl iiber solche wissenschaft-
liche Streitfragen, wo man auch vom gleichen prinzipiellen
Standpunkte aus verschiedener Meinung sein kann, als tiber
die zahllosen Hypothesen der modernen rationalistischen Kritik.

Das Werk ist seit seiner ersten Auflage fortwéhrend sorg-

faltig tiberarbeitet und, wo es notwendig war, verbessert worden.
- So hat auch die neue Auflage wieder manche Ergéinzungen und
- Zusitze erhalten, nattirlich auch Erginzung der Litteraturan-
gaben durch die seit der letzten Auflage erschienene Litteratur,
— Die Lehre von der Inspiration ist unter dem Einflusse der
Encyklika P. Leos XIII. de studiis Scripturae sacrae etwas
verschérft worden; hier konnte Verschiedenes durch die ,Thesen
uber die Inspiration“ von Prof. Reusch (Revue intern. de Théol.
1894, S. 227-243) eine Berichtigung erfahren.



= oy

Noch will ich auf ein paar Einzelheiten hinweisen, die mir
beim Lesen aufgefallen sind. S. 12 kann es in einem zunéchst
fir die ,tirones s. theologiae“ bestimmten Buche doch zu Miss-
verstindnissen Anlass geben, wenn Basilius, Gregor von Nyssa
und Cyrillus von Alexandria einfach unter die ,asseclae scholae
Antiochenae“ gerechnet und mitten unter denselben aufgezihlt
werden; in Bezug auf Gregor von Nyssa ist es zudem auch
sachlich nur fir einen Teil seiner exegetischen Schriften richtig,
dass seine Exegese der antiochenischen verwandt sei, wéihrend -
er sonst gewohnlich die allegorisierende alexandrinische Me-
thode bevorzugt. — Ebenso diirfen S. 368 Clemens von Rom
und Irendus, wenn sie ihrer Wohnorte wegen fiir die abend-
landische Tradition in Anspruch genommen werden sollen, doch
nicht geradezu unter den patres latini aufgezihlt werden. —
S. 313 wird das sog. Decretum Gelasianum, dessen Echtheit
seit Friedrichs Untersuchungen allgemein aufgegeben wird,
noch als echt angefihrt. — S, 376 geht die Behauptung zu
weit, die neueren russischen Theologen haben sich in der Wiir-
digung der deuterokanonischen Bilicher der Meinung der Pro-
testanten angeschlossen. Bei einzelnen Theologen mag dies
der Fall sein; die offizielle russische Theologie hélt sich aber
streng an die massgebenden Kirchenvéter der orientalischen
Kirche: der offiziell eingefiihrte Katechismus (Ausfithrlicher
christlicher Katechismus der orthodox-katholischen orientalischen
Kirche, St. Petersburg 1887, S. 10 f.) zahlt den Kanon des Alten
Testaments nach den hll. Athanasius und Cyrillus von Jeru-
salem auf, und fithrt beziiglich der deuterokanonischen Biicher
das Urteil des hl. Athanasius im 39. Festbrief an. — Ein Druck-
fehler ist S. 21, Z. 22 v. u., das Citat: Athan. serm. 3, 5; ge-
meint ist: epist. IIL. ad Serap., m. 5. So ist auch S. 23, Z. 19:
Athan. or. 3 kein richtiges Citat; die Sache findet sich or. IL
¢. Ariam. n. 48 und 60. Bei einer kinftigen Neuauflage durfte
es sich vielleicht empfehlen, iiberhaupt die aus den fruheren
Auflagen unveréndert gebliebenen Citate zu revidieren. ‘

Die schon in der vorigen Auflage sehr gute Ausstattung
ist bei vergrossertem Format abermals verschénert worden und
macht der namhaften Verlagshandlung alle Ehre. Eine sebr
schitzbare Beigabe ist auch die schone Karte von Phonicien
und Paléstina. Dr. F. LAUCHERT.



Die Anthropologie des hl. Irendus. FEine dogmenhistorische
Studie von Dr. theol. ERNST KLEBBA. (= Kirchengeschichi-
liche Studien. Herausgegeben wvon Dr. Knopfler, Dr. Schrors,
Dr. Sdralek. II. Band, 3. Heft) Minster i. W., Verlag von
Heinvich Schoningh. 1894. VIII w. 191 S. 8°. (Preis M. 4. 40.
Subskriptions-Preis M. 3. 20,) '

Uber die theologischen wund philosophischen Grundan-
schauungen des hl. Irenéus finden sich in der bisherigen
Litteratur, zumal in den Schriften protestantischer Dogmen-
historiker, die widersprechendsten Angaben und Auffassungen.
Die vorliegende Monographie, deren Verfasser sich die Aufgabe
stellte, einen wichtigen Teil der Lehre des Kirchenvaters ob-
jektiv und in ihrem historischen Zusammenhange darzustellen,
darf als ein sehr schitzbarer Beitrag zur Klarstellung mancher
wichtigen Punkte bezeichnet werden.

- Der 1. Teil behandelt die theologische oder biblische An-
thropologie, die Ausfilhrungen des hl. Irenédus iiber die bib-
lische Lehre vom Urzustand, vom Stindenfall, vom Zustand
der Ureltern nach dem Fall, und von der Erbsiinde. Unter
Voraussetzung dieser theologischen Grundlage wird im 2. Teil
dessen spekulative Anthropologie dargestellt, seine spekulativ-
philosophischen Anschauungen iiber die Natur des Menschen,
die Vernunft im Menschen, Wahlfreiheit und sittliche Freiheit,
- Begnadigung und Vollendung, unter bestéindiger Riicksicht-
~ nahme auf deren Verhiltnis zur Philosophie der Zeit in Uber-
einstimmung und Gegensatz. ' | '

Der Verfasser hat das grosse Werk des hl. Irendus griind-
lich studiert und zeigt sich mit der gesamten einschligigen
Litteratur sehr gut vertraut. In der Behandlung seines Gegen-
standes hat er sich von der Gefahr freigehalten, zu viele ein-
zelne Bestimmungen der heutigen Dogmatik aus seinem Autor
herauslesen zu wollen. Wenn er von direkten Widerspriichen
zwischen verschiedenen Stellen des Werkes des hl. Irendus
in Punkten von fundamentaler Wichtigkeit nichts wissen will,
30 kann ich ihm nur beistimmen; es handelt sich nur darum,
die Bedeutung der einzelnen Ausdriicke in dem Zusammen-
hange, in welchem sie vorkommen, genatl zu prifen, um die
7 scheinbar widerstreitenden Ausserungen auf ihren einheitlichen
Gedanken. zuriickzufiihren, wie dies der Verfasser mehrfach



- o

mit Glick gethan hat. Seine griindliche objektive Unter-
suchung und massvolle dogmatische Verwertung der Stellen
fiihrt in manchen Punkten zu einem bestimmten und befriedi-
genden Resultat (ich will nur auf die Untersuchung iiber den
Unterschied von sizdy und opoiwow, imago und similitudo Dei
im Menschen, S. 22 ff., und auf die Ausfiihrungen tiber Gnade
und Freiheit, S. 142 ff., hinweisen), wo die Ansichten friitherer
Bearbeiter vielfach nicht so sehr wegen der Unbestimmtheit
und Unzulanglichkeit der Belegstellen, als wegen ihrer eigenen
vorgefassten Meinungen, die sie selber in den Text hinein-
trugen, so sehr auseinander gingen.
Dr. F. LAUCHERT.

Der heilige Faustus, Bischof von Riez. Fine dogmengeschicht-
liche Monographie von ANTON KocH, Doktor und a.o. Professor
der Theologie an der Universitit Tibingen. Stuttgart, Jos. Roth-
sche Verlagshandlung. 1895. III w. 207 S. 8°. (Preis M. 3. 50.)

Faustus von Riez wird wohl in kirchen- und dogmen-
~ geschichtlichen Handbiichern unter den semipelagianischen
Gegnern der augustinischen Gnadenlehre genannt, verdient
aber doch, bei der hervorragenden Stellung, die er zu seiner
Zeit in der Kirche von Stidgallien einnahm, besser bekannt zu
sein und vorurteilsfreier beurteilt zu werden. Nachdem wir
- nun seit 1891 eine kritische Gesamtausgabe seiner Schriften
besitzen (von Engelbrecht, Vol. 21 des Wiener Corpus script.
eccles. lat.), war die Grundlage fiir eine den Anforderungen
der Wissenschaft entsprechende monographische Darstellung
geboten. _

Der I. Hauptteil des vorliegenden Buches handelt iiber die
Lebensverhaltnisse des Faustus, nach den zeitgenossischen
Quellen, und giebt sodann eine genaue Ubersicht iiber dessen
Schriften, die sicher echten, wie die von neuern Gelehrten ihm
zugeschriebenen, zum Teil mit kritischen Auseinandersetzungen,
_hier sind die Untersuchungen noch nicht tiberall abgeschlossen,
besonders beztiglich der Homilien, wo jedenfalls mit Morin,
dem sich Koch anschliesst, anzunehmen ist, dass der neueste
Herausgeber Engelbrecht deren zu viele fiir Faustus in An
spruch genommen hat. — Der II. Hauptteil behandelt die



— 347 —

Gnadenlehre des Faustus, giebt zuerst eine historisch-kritische
Untersuchung tiber die Stellung der Zeitgenossen zu derselben,
dann die positive Darstellung der faustinischen Gnadenlehre
nach dessen Schriften. Dieser Abschnitt des Buches wiederholt
im wesentlichen, mit einigen Zusétzen, die frither in der Theol.
Quartalschrift 1889, S. 287—317 und 578—647, veroffentlichte
Abhandlung des Verfassers: ,Der anthropologische Lehrbegriff
des Bischofs Faustus von Riez.“ Die historisch-kritische Frage
hat sich seither fiir Faustus wesentlich glinstiger gestaltet, in-
dem ein Moment, das man bisher in erster Reihe gegen ihn
anzufithren pflegte, in Wegfall kommt, dass n&mlich seine
- Schriften im sog. Decretum Gelasianum unter den libri apocryphi
aufgezihlt sind. Koch selbst hatte 1889 diese Dekretale noch
als echt behandelt; jetzt stimmt er vollkommen dem wvon
Friedrich gefiihrten Nachweis ihrer Unechtheit bei, wie in einem
langern Exkurs S. 58 ff. ausgefiihrt wird. Die positive Dar-

stellung der faustinischen Gnadenlehre, der wichtigste Bestand-
teil des Buches, ist die erste ganz objektiv quellenméssige
Darstellung derselben, die sich ebenso von einseitiger Ver-
ketzerung, wie von einseitiger, die wesentlichen dogmatischen
Irrtiimer seines Systems vertuschender Rechtfertigung freihélt.
Neu ist das Schlusskapitel dieses Teils: ,Wertung der fausti-
nischen Gnadenlehre“, eine Darlegung ihrer Stelle in der
Entwicklung der Gnadenlehre, die in kurzer Skizze bis zu
Augustinus und seinen Gegnern im Anschluss an die grind-
lichen Untersuchungen von Kuhn und Wérter vorgefithrt wird.
~ — Der III. Hauptteil endlich, ,die Gnadenlehre des hl. Faustus
vor dem Forum der Kirchenlehre“, handelt sehr eingehend
von der Stellungnahme der Kirche zur Gnaden- und Prédesti-
nationslehre des hl. Augustinus und von der kirchlichen Ver-
_ urteilung des Semipelagianismus und ihrer Tragweite. — Das
Buch giebt also iiber die Lehre des Bischofs von Riez an sich,
wie iiber alles, was zum Verstandnis ihrer dogmengeschicht-
lichen Bedeutung und zu ihrer Beurteilung zu wissen nétig ist,
griindlichen und allseitigen Aufschluss.

‘ '- ' Dr. F. LAUCHERT.



— 348 —

Lehre des Johannes Cassianus von Natur und Gnade. FHin
Beitrag zur Geschichte des Gnadenstreits im 5. Jahrhundert von
Dr. ALEXANDER HOCH. Freiburg im Breisgauw, Herdersche Ver-
lagshandlung. 1895. 116 S. 8°. (Preis M. 1.60.)

Als willkommenes Seitenstiick zu der vorhin besprochenen
Schrift haben wir in der vorliegenden eine gute Monographie
tiber die Gnadenlehre des Hauptes der dltern Semipelagianer. —
Das 1. einleitende Kapitel giebt die historische Erkldrung der
Stellungnahme Cassians in der Gnadenlehre. Cassian war kein
spekulativer Geist, kein theoretischer Dogmatiker; vielmehr ist
in dem ganzen Lebens- und Bildungsgange des spateren Abtes
von Marseille seine ethisch-praktische Richtung begriindet,
nicht am wenigsten auch in seinem Schiilerverhéltnis zu dem
hl. Johannes Chrysostomus, das in der vorliegenden Schrift gut
beleuchtet wird. Dieser moralisch-praktischen Richtung dienen
auch seine Schriften, und von diesem Standpunkte aus sah er
sich veranlasst, der strengen Pradestinationslehre des heiligen
Augustinus entgegenzutreten; in diesem Standpunkte liegt die
relative und teilweise Berechtigung, aber in der einseitigen
Geltendmachung desselben auch die Schwiche der Lehre
Cassians und seiner Anhinger. — Die Cassianische Lehre selbst
wird dann in folgenden Kapiteln dargestellt: 2. ,Die mensch-

liche Natur im jetzigen Zustand als Widerstreit zwischen Geist

und Fleisch.* 3. ,Der Siindenfall. 4. ,Die sittliche Anlage
des Menschen nach dem Siindenfall.* 5. ,Prédestination, Frei-
heit und Gnade, Notwendigkeit der Gnade.“ 6. ,Gnade und
Rechtfertigung.“ Das 7. Schlusskapitel giebt eine nochmalige
kurze Zusammenfassung und historisch-kritische Wiirdigung des
Cassianischen Lehrbegriffs. Vom Standpunkte der systemati-
schen Ordnung liesse sich an dieser Einteilung des Stoffes be-
sonders beanstanden, dass im 2. Kapitel vorweggenommen ist,
was eigentlich ins 4. gehort; in diesem Falle ist es aber ganz
richtig und zum besseren Verstindnis des Gedankenzusammen-
hanges des Autors erspriesslich, wenn von dem ausgegangen
wird, was auch fiir diesen den Ausgangspunkt bildete. Cassian
geht von dem aus, was sich ,der unmittelbaren Wahrnehmung
darbietet“, von dem gegenwirtigen Zustande der menschlichen
Natur, und steigt erst von da, von dem empirisch Gegebenen
und Bekannten, zu den spekulativen Grundgedanken empor.



— 349 —

Wenn auf diese Weise die Darstellung in der gesamten An-
ordnung wie innerhalb der einzelnen Kapitel keine streng
systematische ist, so hat sie dafir den Vorteil, die Gedanken
des Autors in ihrem richtigen und urspriinglichen Zusammen-
hange zur Anschauung zu bringen. '
Dr. F. LAUCHERT.

Das Problem des Leidens in der Moral. FEine akademische
Antrittsrede von Dr. PAUL KEPPLER, o. d. Professor der Moral-
theologie an der theologischen Fakultdt in Freiburg i. B. Frei-
burg im Breisgaw, Herdersche Verlagshandlung. 1894. 58 S. 8°.
(Preis M. 1. —.)

EKinleitend bemerkt der Verfasser gegen eine religionslose
Ethik moderner Philosophen, welche an diesem Problem gleich-
giiltig vortibergeht, mit Recht: ,Eine Moral, welche die Lei-
densprobe nicht besteht, welche nicht neben dem Rechtthun
auch das Rechtleiden zu lehren weiss, welche dem leidenden
Menschen nichts zu sagen hat und einem Ph#énomen scheu
‘ausweicht, das thatsiichlich im Leben der Menschheit und des
Menschen eine solche Rolle spielt, stellt sich selbst ein schlech-
tes Zeugnis aus und ist jedenfalls von sehr zweifelhafter prak-
tischer Brauchbarkeit und Bedeutung.* ,Hier ist entschieden
die antike Ethik im Recht mit ihrem brennenden Interesse fir
diese Fragen.“ (S.5.) Wo die in spiterer Zeit mehr und mehr .
veriusserlichte Religion der antiken Volker keine Antwort und
 keinen Trost mehr wusste, nahm die Philosophie das Problem
auf, dessen Auffassung der praktischen Philosophie der ver-
Schiedenen Schulen eben jeweils das charakteristische Geprige
glebt. Die verschiedenartigen Losungsversuche, welche das-
selbe in der griechischen Philosophie erfuhr, werden vorge-
fibrt. Eine befriedigende Losung, welche nicht nur fir aus-
e'wéhlte Geister berechnet war, sondern sich iiberhaupt im
Menschenleben praktisch bewahrt hatte, konnte aber die antike
Philosophie auch in ihren edelsten Vertretern (Sokrates, Platon,
Aristoteles) nicht geben, Dagegen fallen im Alten Testamente
»dle ersten Frithstrahlen einer hoéheren Offenbarung® in das
Dunkel des Problems, ,welche es freilich nicht vollig aufhellen,
nur die Sehnsucht nach mehr Licht wecken®. (S. 15.) Eine



ganze Losung giebt es aber auch auf dem Boden des Alten
Bundes noch nicht. ,Weiter als des Alten Testamentes Glauben,
Forschen und Wissen schaut und fiihrt seine Hoffnung* (S. 17),
die Hoffnung auf den verheissenen Messias in der Prophetie,
die immer deutlicher auf die kiinftige Losung hinweist. ,Die
Centralthatsache und Centralperson des Christentums ist die
Losung des Leidensproblems. Christus selbst, der Gekreuzigte,
ist diese Losung.“ (S. 20.) Die vollbrachte Erlosungsthat hat
das Leiden nicht aus der Welt entfernt; es bleibt vielmehr
nein wesentlicher Bestandteil des Christenlebens, so gewiss das
Leben Christi typisch ist fiir das Leben des Christen und sein
Weg zur Verherrlichung der einzige Weg zur Glickseligkeit
ist“, (S. 21.) Unter diesem Gesichtspunkte der Nachfolge Christi
aber hat es fiir den Christen ,seine innerste Natur verandert;
es hort auf, eine Storung, ein Hindernis, ein Ubel und Ungliick
zu sein und als dies empfunden zu werden; es wird ein Faktor
des ethischen Lebens von hervorragender Bedeutung®. (S. 22.)
Die christliche Leidenslehre giebt die Erfiullung der im Alten
Testamente enthaltenen Keime und Ansétze, und weist auch
den richtigen KElementen in den philosophischen Losungsver-
suchen ihre rechte Stelle an, giebt aber erst den rechten Geist
dazu. Aber nicht nur das rechte Ertragen des eigenen Leidens,
sondern auch das wahre Mitleid mit fremdem Leiden ist nur
~auf dem Boden des Christentums, der christlichen Leidenslebre
moglich. Zum Schluss weist der Verfasser darauf hin, wie das
Christentum und seine heilbringende Lehre auch unter diesem
Gesichtspunkte der heutigen Menschheit nicht weniger notwel-
dig sei als frithern Geschlechtern, und ihr nicht verkiummers
werden diirfe. — Der Antrittsrede, welche der frithere Tibinger,
jetzt Freiburger Professor der Moral beim Antritt der letztern
Professur hielt, folgen im Anhang ausfithrliche Belege fiir die
Anschauungen der antiken Philosophen., — Die gediegene und
formvollendete Schrift, die auch im Druck und Papier prachtig
ausgestattet ist, sei Theologen und gebildeten Laien aufs beste
empfohlen. : Dr. F. LAUCHERT.



— 351 —

Sammlung ausgewiihlter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften als Grundlage fiir Seminaribungen heraus-
gegeben unter Leitung von Professor D. G. KRUGER.

10. Heft. Vincenz von Lerinum Commonitorinm pro Ca-
tholicae fidei antiquitate et universitate adversus profanas omnium
haereticorum mnovitates. Herausgegeben von D. A. JULICHER,
Professor der Theologie in Marburg. Freiburg i. B. und Leipzig,
Akademische Verlagsbuchhandlung wvon J. C. B. Mohr (Paul
Stebeck). 1895. XIIT w, 78 S. 8°. (Preis M. 1. 50.) '

Eine sehr empfehlenswerte, sorgfiltige Ausgabe der viel-
gelesenen, zu Seminariibungen besonders geeigneten und gern
gebrauchten Schrift. Eine abschliessende Kkritische Ausgabe
will und soll sie nach dem Plane der Kriigerschen Sammlung
nicht sein; sie beruht nicht auf neuer handschriftlicher Grund-
lage, sondern auf den besten &ltern Ausgaben, des Sichardus,
Pithoeus und Baluzius, durch deren kritische Vergleichung der
Text so zuverlissig hergestellt wurde, als es auf dieser Grund-
lage iiberhaupt moglich ist. Statt, wie die meisten neuern
Herausgeber, einfach den Text der 3. Ausgabe des Baluzius von
1684 wiederzugeben, legte Jiilicher, da auch Baluzius nicht
durchweg streng seinen Handschriften folgt, die editio princeps
des Sichardus zu Grunde, ,mit Ausnahme der Stellen, wo die
Spateren Kditoren mit gutem Grunde, d. h. fast immer im An-
schluss an ihre Handschriften, eine bessere Lesart zu bieten
schienen“. Der textkritische Apparat S. 53—60 verzeichnet
sorgfaltig und vollstindig die Varianten der verschiedenen Aus-
gaben und die von Baluzius mitgeteilten handschriftlichen Va-
ranten. — Die Einleitung berichtet nach Gennadius tiber das
Leben des Vincentius, orientiert iiber Bestimmung und Inhalt
der Schrift, deren schriftstellerische Vorziige auch mit Recht
hervorgehoben werden (S. V £f.), und legt den Gedankengang
derselben dar. Was Litteratur betrifft, so ware auf die Ab-
handlung von Hefele (Theol. Quartalschrift 1854, und Beitréige
zur' Kirchengeschichte, Archéologie und Liturgik, Bd. I) hinzu-
Welsen gewesen. — Dem Text folgt, wie in den andern Heften
der Sammlung, ein Verzeichnis der Citate, der biblischen und
ausserbiblischen, und S. 63—178 ein sehr reichhaltiges und ge-
laues Wort- und Sachregister. — Die schone Ausstattung dieser
Hefte ist bekannt. Dr. F. LAUCHERT.



— 352 —

Der grosse Buss-Kanon des heiligen Andreas von Kreta,
Deutsch wnd slavisch wnter Beriicksichtigung des griechischen
Urtextes von ALEXI08 MALTZEW, Propst an der K. Russischen
Botschaftskirche zu Berlin. Berlin, K. Russische Botschaftskirche.
Karl Siegismund. 1894. 108 S. 8°.

Der hl. Andreas, Erzbischof von Kreta (§ c¢. 720), ist neben
dem hl. Johannes von Damaskus und Kosmas von Jerusalem
einer der bedeutendsten Vertreter der griechischen Kirchen-
poesie im 8. Jahrhundert und gilt selbst als der Erfinder der
zu dieser Zeit hauptsdchlich gepflegten Kanon-Dichtung. Sein
Hauptwerk ist der grosse Buss-Kanon (xevwy o usyeas), der in
der orthodox-katholischen Kirche des Orients noch jetzt im li-
turgischen Gebrauche ist: er wird an den vier ersten Tagen
der grossen Fastenzeit geteilt, am Donnerstag der fiinften Woche
ganz gelesen. _ '

Die vorliegende Publikation ist, abgesehen von ihrem
selbstandigen Interesse, zugleich als eine Fortsetzung der ver-
dienstvollen- liturgischen Arbeiten des Herrn Propst Maltzew
zu betrachten. Sie enthilt den in der russischen Kirche ge-
brauchten slavischen Text des Kanons, in der Reihenfolge und
Einteilung, wie er am Montag bis Donnerstag der ersten Fasten-
woche gelesen wird, mit der danebenstehenden deutschen Uber-
setzung, welche zugleich den griechischen Urtext beriicksichtigt,
und die mit der gleichen Sorgfalt ausgearbeitet ist, wie die
frithern Ubersetzungen liturgischer Texte, die wir dem Heraus-
geber verdanken. Sie sei unsern Lesern bestens empfohlen.

' Dr. F. LAUCHERT.

Abriss der Kirchengeschichte. Zum Gebrauch fir den alt
katholischen Religionsunterricht an hoheren Lehranstalten. Zweite
wmgearbeitete und sehr verbesserte Auflage. [Bearbeitet von Lic.
GEORG MooG, Pfarrer in Dortmund.] Dortmund, Verlag von
Hermann Meyer. 1895. 192 und 11 8. 8. (Preis gebunden
M. 2. —) '

Die Klrchengesehlchte muss einen wesentlichen Bestandteil
des Religionsunterrichts an hohern Schulen bilden; und es ge-
hort gemss mindestens ebenso sehr zur allgememen Bllduﬂgz
dass der junge Christ mit der Geschichte der Kirche, der er



— 55—

angehort, vertraut wird, als mit der politischen Geschichte alter
und neuer Zeit. Fir diesen Zweck ist aber ein guter Leit-
faden, der dem Unterricht zu Grunde gelegt und den Schiilern
in die Hand gegeben werden kann, unentbehrlich. Die vorlie-
gende Neubearbeitung des in erster Auflage von Dr. Hochstein
verfassten Abrisses der Kirchengeschichte erscheint fur diese
Bestimmung vortrefflich geeignet. Die iibersichtliche Anord-
nung und kurze und priicise Darstellung ist fir ein Lehr- und
Lernbuch sehr praktisch. Dabei ist dasselbe in seinen An-
gaben ebenso reichhaltig als zuverlédssig; seiner nihern Be-
stimmung entspricht es, dass alles, was fiir die Begriindung des
altkatholischen Standpunkts von Wichtigkeit ist, wverhéaltnis-
méssig ausfiuhrlicher behandelt ist. Die Beigabe des sorgfil-
tigen umfassenden alphabetischen Registers ist sehr dankens-
wert und vermehrt die praktische Brauchbarkeit.
Dr. F. LAUCHERT.

John Locke und die Scholastik. Inaugural-Dissertation zur Er-
langung der philosophischen Doktorwiirde, verfasst und mit Ge-
nehmigung der philosophischen Fakultit der Universitit Bern
veroffentlicht von WALTHER KUPPERS. DbLerlin, Druck wvon

H. 8. Hermann. 1895. 44 S. 8. '

Der Verfasser tritt der herkémmlichen, besonders seit Kant
und durch dessen Einfluss so allgemeinen Annahme mit Ent-
Schiedenheit entgegen, dass Locke ,der Vater des modernen
Sensualismus“ sei. Erst neuere Forschungen fithrten wieder,
wie in der einleitenden Ubersicht tiber die Litteratur gezeigt
wird, zu einem richtigen Verstindnis seiner Philosophie, das
seit Leibniz verloren schien, dass némlich ,nach Locke die
Seele eine reale, vom Korper grundverschiedene Substanz ist,
die ein vollig selbstindiges Leben nach eigenen Kriiften und
Gesetzen filrt; und dass ,alles subjektive Leben, Wahrnehmen
und Erkennen, Empfinden und hohere Fiithlen und alle Willens-
ausserungen dem Nervensysteme, der Materie entriickt und in
die von Gott geschaffene unsterbliche Seele verlegt® sind. (S. T.)
Durch Darstellung des metaphysischen Gedankenbaus Lockes
- auf dieser neugewonnenen Grundlage will der Verfasser nun
nZUr Entscheidung der in jingster Zeit lebhaft besprochenen

Revue intern. de Théologie. Heft 10, 1895, 23



— 354 —

Frage nach der Quelle der Lockeschen Philosophie beitragen“.
Das neue und tberraschende Resultat der Untersuchung ist,
dass Locke in allen wesentlichen Fragen der Erkenntnistheorie,
der Metaphysik, wie in seiner Geschichtsauffassung vollstindig
auf den Schultern der Scholastik steht, und dass man gar nicht
notig hat, dabei eine Vermittlung der einzelnen Ideen durch
den Einfluss verschiedener neuerer Philosophen (Baco, Hobbes,
Descartes ete.) zu suchen, sondern dass alle Ubereinstimmungen
mit diesen sich vielmehr am besten ,durch die Annahme eines
gemeinsamen Lehrers“ erkliren; der gemeinsame Lehrer ist
eben die Scholastik, die in ihrer nominalistischen Richtung
(Occam) bis auf Lockes Zeit die englischen Hochschulen be-
herrschte und in die er wéhrend seiner Studienzeit in Oxford
eingefithrt wurde.

Die Resultate der eingehenden Studien sind Kklar darge-
stellt. Die Schrift bedeutet einen wesentlichen Fortschritt fir
das Verstdndnis des so viel verkannten englischen Philosophen
und darf als ein interessanter und schitzbarer Beitrag zur Ge-
schichte der Philosophie bezeichnet werden.

Dr. F. LAUCHERT.

Kovovaveivp v avofacidsi xol dieddym magouvdnuxoy émi )

zedevti) tiic deyuvriovov evradedgiic M. A. Alesavdoac vmo Nuxi@pooov
coytermioxomov . Havedy (vo Kaloysod). Ev Adiveis, wvmols
Kedaoaxn xai Towevragillov. 1894. 28 S. 12°.

Unser hochgeschéitzi;er Mitarbeiter, der hochw. Herr Erz-
bischof von Patras, hatte nach dem Tode der Prinzessin Ale-

xandra von Griechenland (+ am 12./24. Sept. 1891 als Gemahlin

des Grossfiirsten Paul von Russland) ein Trostschreiben an
deren Bruder, den Kronprinzen Konstantin von Griechenland,
gerichtet, dessen Lehrer er friher gewesen war. Das schone,
an christlichen und allgemein menschlichen Trostgedanken
reiche Schreiben hat er nun im Druck versffentlicht, in der
,2Anaplasis“, Nr. 159 vom 1. Dez. 1894, und zugleich in dem

vorliegenden hiibsch ausgestatteten Separatabdruck.
: B L



— 355

III. English Bibliography.

Christus Imperator, a Series of Lecture-Sermons on the Uni-
versal Empire of Christianity. Edited by C. W. STUBBS,
D. D., Dean of Ely. London 1894.

This Volume contains a series of Lectures given in the
Church of S. Bridget in the Parish of Wavertree near Liver-
pool of which Dr. Stubbs was vicar before his recent appoint-
ment to the Deanery of Ely. It is one more evidence of the
hold which the Incarnation has been gaining on English theo-
logical thought in recent years. The fact must be patent to
every one, but it would probably be somewhat difficult to give
any fairly complete account of the causes that have produced -
it. The most prominent of them however is no doubt the teaching
of the late F. D. Maurice and the present Bishop of Durham.
That Christ is the Lord of man, that through the Incarnation
he entered into closest relation with every phase of human life,
that he claimed as his own the whole world of man—these are
the truths that have dominated all their thought, that have
given a freshness and a power to their teaching which has been
often sadly missed in the works of religious leaders. The idea
of the book before me is to work out this theme in some of
its applications. It opens with a Sermon by the Dean on “The
Supremacy of Christ on All Realms”. This is followed by others
on “Christ in the Realm of History”, “Christ in the Realm of
Philosophy”’, “Christ in the Realm of Law”, etc. The idea is
excellent, but it must be admitted that the treatment of the
various themes is for the most part thin and disappointing. The
Sermons are by various authors and are of course of very
varying degrees of interest. The one on “Christ in the Realm
of Kthics” by Mr. Llewelyn Davies is much the best and is a
very trenchant criticism of all attempts to find any sufficient
basis for morals apart from the recogmtmn of the Authorlty

~ and claims of Christ. Canon Rawnsley on “Christ in the Realm

of Art” is also interesting, but some of the others are much
disfigured by prejudice and ignorance. As we read them we
cannot fail to be struck with the chasm which separates the
sreat masters—Maurice and Westcott—from their professing
followers, There is a depth of faith which gives life and power



— 356 —

to the teaching of the Masters, that is sadly lacking in the
utterances of the disciples. A.J. C. ALLEN.

Personality, Human and Divine, being the Bampton Lectures
for 1894, by J. R. ILLINGWORTH, M. 4. London, Macmillan
& Co., 1894.

In the year 1751 John Bampton, Canon of Salisbury, died
and left an estate to found a Lecture-ship at Oxford. The
Lecturer is appointed each year. He is required to be at least
a Master of Arts of Oxford or Cambridge and to deliver a
series of eight Lectures in the University Church in Oxford.
The Lectures are to be on one of the following subjects:—“to
confirm and establish the Christian faith, and to confute all
heretics and schismatics—upon the divine authority of the holy
Scriptures—upon the authority of the writings of the primitive
Fathers, as to the faith and practice of the primitive Church
—upon the Divinity of our Lord and Saviour Jesus Christ—
upon the Divinity of the Holy Ghost—upon the Articles of the
Christian Faith, as comprehended in the Apostles’ and Nicene
Creed”. The bequest has borne good fruit. The Lectures began
in 1780 and with a very few exceptions have been delivered
every year since. In their published form they constitue a
series of Theological works, on the whole, of great merit. The
best known of all is the Volume by the late Canon Liddon on
the Divinity of Our Lord which formed the Lectures for 1867.
Other well known recent volumes are the late Canon Mozley's
Lectures on Miracles, Canon Curteis’s on Dissent in Relation
to the Church of England, Bishop Wordsworth’s on The One
Religion, the late Bishop Moberley’s on The Ministration of the
Holy Spirit, Canon Gore’s on the Incarnation, etc. It will be
seen from this list that the man who undertakes the Lecture-
ship must be a man of power and learning unless he is to fall
far short of the standard set him by many of his predeces-
sors, and to gain a place of note in the series means that the
Lectures when published form a book of real and permanent
value. It is not rash to say that Mr. Illingworth has attained
this position. The Lectures for 1894 will never be in any sense
a popular book. The subject of which it treats is abstruse and



- 597

difficult and no treatment could ever make it light or easy
reading. Possibly Mr. Illingworth has gone nearly as far as can
be looked for in the direction of making it simple and intelli-
gible to the ordinary reader. He is helped by a clear and
lucid style, but still the Lectures are by no means light or
easy reading. To appreciate them properly would require a
much more caretful and prolonged study than the pressure of
parochial and other engagements has permitted me to give them.
All T can attempt to do in this notice is to indicate briefly the
author’s scope and method and to express the hope that those
who are interested in knowing what is being thought on Theo-
logical Subjects in this country will procure the book and read
it. It is undoubtedly true that English Theology has a great
tendency to become almost exclusively historical to the com-
parative neglect of its speculative side. This is I suppoese due
to the predominantly practical Character of the English intellect,
but this volume will do something to remove this evil and to
shew that Englishmen can not only 'investigate the past but
think and think well on the problems of being and life.

In his opening Lecture Mr. Iilingworth states the object
and scope of his work. “The object of the following pages”, he
says, “is to review our reasons for believing in a Personal God:
reasons in which from the nature of the case, there is no novelty,
and which have been stated and restated times out of mind:
but which each generation, as it passes, needs to see exhibited
afresh, in their relations to its own peculiar modes of thought.
This will invelve a brief analysis of what we mean by per-
sonality : and as the present fulness of that meaning has only
been acquired by slow degrees, we shall need first to cast a
glance over the principal stages of its development”, p. 2, 3.
Accordingly the Book is partly historical, partly speculative.
In Lectures I and TIT the development of the idea of Personality
as applied (1) to man and (2) to God is traced out. Lectures
I‘I and IV are devoted to analyses of the idea in the same connec-
tions, and Lecture V to the question of man’s knowledge of
Gt.)d. God is essentially a moral Being. To grasp the truth of
His existence, to know Him as a Person, involves affinity of
character in the person who knows Him. Agnosticism is the
outcome of imperfection in man, in his moral character. This
may be either innate belonging to the particular character or



— 308 —

it may be the result of a too exclusive devotion to some par-
ticular pursuit which develops in the highest degree some of
man’s faculties but at the same time, unless the evil is care-
fully guarded against, produces atrophy of others. This truth is
worked out powerfully and effectively: it is one that wants in-
sisting on, of course with all charity, in the present time, be-
cause we shrink so much from attributing errors which bear
the appearance of being purely intellectual or speculative to
any moral defect or imperfection of character in those who
maintain them. Mr. Illingworth deserves our best thanks for the
way in which he has brought it forward and the clear light in
which he has placed it. Lecture VI starts with the fact that
the idea of a Personal God involves the @ priori probability
that He would make a revelation of Himself and His attributes
to that personal part of His creation which He had made in
His own image and points out how far the hold of religion on
mankind can be traced in pre-historic times. Lecture VII treats
of religion in pre-Christian history and the last Lecture is oc-
cupied with the Incarnation. It is shewn that the Incarnation
is at once the crowning proof of the Personality of God and
the satisfaction of the aspirations of the human heart while at
the same time it involves in itself the doctrine of the Trinity.
The above will give some idea of the scope of the Book.
Of course there are points here and there in the argument that
are open to criticism, but these are so far as I can judge only
matters of detail and might well be modified or altered without
injuring the argument as a whole. This rests on a sure and
unshakeable foundation. The value of the Book is greatly in-
creased by the addition of Notes containing a number of pas-
sages from Patristic and other writers bearing on the various
questions that are discussed. ‘ . A.J. C. ALLEN.

IV. Revue des Périodiques.

Altkatholik (Wien), Fanner 1895: unsere Diaspora; Gene.ral
Kiréjews Brief iiber den Altkatholizismus; polnische unabhdngige
- Kirche; zur rom.-kirchlichen Union; — Februar: Bericht iiber den
Kongress zu Rotterdam (von Herrn Czech); Altkatholizismus und
Orthodoxie (General Kiréjew und der «Parlamentir»); — Mars:



= 3559 -

tiber kirchliche Wiedervereinigung; ein Wort iiber den Altkath.-
Verein. _

Altkath. Volksblatt (Bonn), ZFeruar 1895: die Bedeutung des
Konzils von Konstanz fiir den Altkatholizismus; ultramontane
Leistungen nach dem ehemaligen Jesuiten Graf v. Hoensbroech
(Romanismus und Socialismus in Belgien); der hl. Rock in Trier
und seine «Wunder» 1891; der Altkatholizismus und die Slaven
(General Kiréeff und Dr. Zivny); der Jesuitenantrag des Centrums;
— Februar: Dr. Friedberg, Gustav Adolf und der hl. Rock; Bi-
schof Herzog iiber die kirchliche Wiedervereinigung nach papst-
licher und nach altkath. Auffassung; ein neuer DBrief des General
Kiréeff an den «Parlamentir» iiber den Altkatholizismus; haben
die Katholiken im Jahre 1848 den preussischen Konigsthron ge-
rettet: Prof. Bratke iiber den (ieist des Redemptoristen-Ordens; —
Marg: aus dem Fasten-Hirtenbrief des romischen Kardinal-Priesters
Krementz; der Jesuitenantrag des Centrums.

Anaplasis (Athen, griechisch), Nr. 160—166, 15. Dez. 1894
bis 20. Febr. 1895: M. J. GaLANOS, Die Vorlesung des Herrn
Skaltsunis; Archimandrit FIRMILIANOS, Orthodoxe Dogmatik nach
den griechischen und russischen Dogmatikern (Fortsetzung); Abbé
CLAIRIN, Betrachtungen iiber den Glauben (Aus dem Franzosischen.
Fortsetzung) ; M. J. GaLanos, Der Kampf gegen die Materialisten ;
M. J. GarLanos, Die Bruderschaft « Eusebeia » in Smyrna; M. J.
GALANOS, Kirche und Predigt: M. J. GALANOS, Die Proselyten-
macherei in Athen und die Pflicht der Kirche; E. JOANNIDES, Der
Materialismus und unser Volk; GR. GoGos, Zum Weihnachtsfest;
NEKTARIOS KEPHALAS, Das Kommen des Erlosers und seine Kenn-
zeichen; M. J. GALANOS, Opfer und Pflichten; M. J. GALANOS,
Vorlesung von J. SKALTSUNIS, im Auszug; A. D. KVRIAKOS, Fest-
rede, gehalten bei der Gedenkfeier der Wohlthiter der Universitit
Athen am 30. Jan. 1895, dem Feste der drei Hierarchen !); HUGUES
BLAIR, Predigt iiber den Gebrauch der Zeit (Aus dem Franzosi-
schen); M. J. GALANOS, Die Grosse nach Jesus Christus; M. J.
GA.LANOS, Leichenrede auf Athanasios Sarabakos.

Anglican Church Magazine, Fanuary 1895: Rev. D. COLLYER,
Sunday and its Observance; — February : WENWORTH WEBSTER,
Laniennais and Maurice; G. E. BROADE, A new French Transla-
tion of the Gospels.

Arena (Boston), déc. 1894: MAaX MULLER, le congres des re-

ligions; — Janv. 1805 : V. H. SAVAGE, la religion des poésies de
Longfellow,

N D : LEa
- ) Diese Festrede des Herrn Prof. Kyriakos ist auch in einer Separatausgabe
flsichleqen. Wir werden auf den reichen Inhalt derselben (iber Bildung und Re-
1gion) im niichsten Hefte unserer ‘Zeitschrift niher eingehen.



— 360 —

Catholique frangais (Paris), janvzer 1895 : le bréviaire romain
(le pape Marcellin); St-Paul; Rome et I’Angleterre ; — févrzer: les
ordinations anglicanes; le culte en langue francaise; la dévotion a
S. Antoine de Padoue a Paris.

Catholique national (Berne), janvier 1895: l'Esprit nouveau
et la lutte contre Rome; fausses reliques et fausse piété (les fétes
de S. Martial a Limoges); — février: un devoir des anciens-ca-
tholiques; — mears.: Pie IX d’apres Grégorovius et Mérimée; les
Anglicans et 'union des Eglises; I'Eglise romaine, péril social; de
I'abus du qualificatif d’hérétique; ’arianisme,

Chrétien évangelique (Lausanne), févrzer 1895: ED. BARDE,
S. Paul orateur; CH. CORREVON, le Synode de I'Eglise protestante
de la Prusse et la nouvelle liturgie; CH. LUIGI le protestantisme
en Bourgogne, etc.; G., la Société américaine d'Histoire ecclésias-
tique ; les presbytériens sont-ils des unitaires ?:

Die christliche Welt, Jahrg. 1895, Fan.: Von dem gegen-
wirtigen Stande der Schriftfrage; Die Gesellschaft fiir ethische
Kultur; Die Herrlichkeit Jesu; Schleiermacher zum Kampfe fiir
Religion, Sitte und Ordnung; Uber Feuerbestattung; Charles
Darwin; Von der Wahrhaftigkeit; Zum Gefingniswesen; — /febr.:
Die Schriftfrage und das Basler Missionshaus; In Sachen des
Pfarrers Wenk; Der antike Kommunismus und Socialismus; Uber
Kirchengesang ausser dem Choral; Friedrich Nietzsche u. Richard
Waguner; Der Wert der Religion; Die Sprache Kanaans.

: Church Eclectic, Oct. 1894: Rev. BENSON, the Virgin B1rtn

of J.-C.; Mr. GLADSTONE’s Apologia and Article; Rev. COLTON,
a Word for the Revised Version; how to deal with Schism; Abbé
DUCIIESNE, Anglican Ordinations; — MNow. 1894 : Rev. BISHOP OF
SALISBURY, External Relations of the English Church; Bishop
SPAULDING, the evidential Value of miracles; R. W. ENRAGHT,
the Kenosis and the Resurrection; Card. Vaughan’s Address;
J. ANKETELL, the Chalice of Salvation; the Higher Criticism:
D. CaapriN, the Church in the N. T.

(Il.) Church News, Yanuary 1895: Plain Thoughts on the
Ascent of Man (Prof. Drummond); Mr. Denny and the Anglican
Orders; + Sir John Seeley; the Laud Commemoration; Conse-
cration of Senor Cabrera; the article in the Rewue intern. de 1h., by
Bishop Reinkens and Prof Friedrich, on the validity of Anghcaﬂ
Orders; the Bishop of Manchester on Roman Claims; the Church
in \/Vales (an extraord. Scheme); — February . the Church in other
Lands; Prof. Collins on Laud as a Statesman; is Cabrera an Angli-
can Bish()p? Lord Rosebery on Welsh Dlsestabhshment the BlShOP



— - 361 —

of Lichfield (Dr. Legge) on the Consecration of Senor Cabrera;
the Rev. Hutton on «Laud in Controversy »; the Archbishop of
Canterbury on Disestablishment; Mr. Balfour on Belief; the Mis-
sion of St. Augustine; the Rev. Simpkinson on «Laud’s Personal
Religion » ; Mr. Gladstone on Lord’s Day Observance; — March:
Disestablishment with a Rush!; the Catholic Reform Movement
Abroad.

Correspondant, janv. 1895: E. LECANUET, la jeunesse de
Montalembert; — féurier: PISANI, les chrétientés orientales.

Deutsch-evangelische Blatter (W. Beyschlag), 1895, [ Heft:
W. BEVSCHLAG, Das Vorsehungsvolle in Luthers Sendung;
GREEVEN, Franziskus von Assisi; W. BEYSCHLAG, Zur Charak-
teristik der Kreuzzeitung; LEUSCHNER, Die Gustav-Adolfsfeier in
Stockholm; — /7. Heft: W. BEVSCHLAG, Zur Wunderfrage;
STEFFERT, Die Professorenantrige auf der Generalsynode; GMELIN,
Die spanische [nquisition auf einem fremden Gebiet; LANSCHNER,
Ein geistliches Lagerbuch: MIRBT, Briefe von Frohschammer.

Deutscher Merkur, Fanwar 189s: 25 Jahre; Stanislaus Ori--
chovius, ein polnischer Priester des Reformations-Jahrhunderts;
Bericht iiber (ie XV. Synode der Altkath. Osterreichs; die ar-
menische Frage; tiber Ligorianer- und Jesuitenmoral; Katholizis-
mus und Romanismus (Rede des Prof. Michelis, 1871); das Deutsch-
tum in Bohmen; gemischte Ehen; die armenische Kirche unter
tirkischer Herrschaft; Jesuitendebatte im Reichstag; — FHebr.: Jean
Soanen (Bischof von Senez), ein Opfer ultramontaner Unduldsam-
keit; die Kirche in Canada; Jugenderinnerungen eines deutschen
Theologen (Dr Thikotter); die romischen Hoffnungen auf eine
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen (Prof. Friedrich); Eine
kommende papstliche Encyclika; — Marz: Ein Kapitel aus der
Geschichte der Unionsbestrebungen; Das Fest von der Wunder-
th'éttigen Medaille.

Deutsche Zeitschrift fiir Kirchenrecht (Friedberg und Sehling),
1'894: l. Heft: GEFFCKEN, Zur idltesten Geschichte und ehegericht-
lichen Praxis des Leipziger Konsistoriums; — /7. Heft: V. BELOW,
Zgr Geschichte der geistlichen Gerichtsbarkeit am Ausgang des
MLttelalters; SEHLING, Die ostfriesische Kirchenordnung von 1535 ;
MAKOWER, Die englische Kirchengemeinde und die Landgemeinde-
Ordnung_von 1894 ; SZLAVIK, Zur Frage der Civilehe in Ungarn,
- [Il. Heft: GEIGEL, Kirchliches Gewohnheitsrecht, insbesondere
kas des Rheins; CaSPAR, Der Einfluss des juristischen Elements
in den Behorden der preussischen Landeskirchen.

. Etudres religieuses, décembre 1894 : le P. MECHINEAU, les ori-
8ines de la Bible latine; — janvier 1895 : H. PRELOT, la situation



=

 du pape; C. DE SMEDT, le duel judiciaire; H. MARTIN, Lourdes
(Zola); — févrzer: le P. H. LAMMENS, les Ms. syriaques du dé-
sert de Nitrie, et la littérature chrétienne syriaque.

O E&nynins oy ayiov Toagdy xel 10y yoi0ticeyizegy dideoxalicy,
Kirchliche Monatsschrift, herausgegeben von dem Archimandriten
GREGORIOS ZIGABENOS (Marseille, griechisch), Fan. 18g5: Der
Psalter Davids; Die Apostel und die christliche Kirche; Antwort
auf die Encyclica des Papstes Leo XIII. (Fortsetzung) ; Die Wahl
des okumenischen Patriarchen Anthimos VIL.; Die geistliche Studien-
anstalt im Kloster der heiligen Dreieinigkeit bei Kydonia auf Kreta.

Free Review (London), Fanuary 1305: le fétichisme de la
Bible (anonyme). ‘ .

The Foreign Church Chronicle, Marck 1895: The Dutch
Church and the Bishop of Salisbury on English Orders; Bishop
Reinkens on English Orders (translated by Rev. R. S. Oldham
from the Interpational Theological Review, January, 1895); Pro-
fessor Burrows English History; Roman Catholic Statistics; Angli-
cans, Orientals and Old Catholics in the « Revue internationale de
Théologie » ; The Pope and the Orientals; Signor Bruni; Sunday ;
Infallibility of the Church; New Cults on the Horizon; The Scot-
tish Church Society; Chaplaincies in Northern and Central Europe ;
Notices. '

La Grande Encyclopédie (Lamirault, Paris, rue de Rennes, 61).
Dans les derniéres livraisons, lire les articles suivants: Ismaéliens
(secte chyite), les Saints du nom de Jacques, Jacques de Vitry,
Jacques de Voragine, Jamblique, jansénisme par E. H. Vollet,
Jansenius, J. Janson, Janssen, S. Janvier, Jauffret (archev.); les Saints,
les papes, les patriarches de Constantinople du nom de Jean; Jean
de la Rochelle, J. de Lyon, ]. de Méricour, J. de Paris, J. de
Salisbury, etc.; papesse Jeanne; Jéhovah, Jéhu, Jérémie, S. Jérome;
Jérébme de Prague, Jésuites, jésuitesses, Jésus (articles du P. Didon
et de M. Vernes), Joachim de Flore, Job, Joél, les Jonas, S. Jo-
seph, Josué, jubilé, Judith, juif, les papes du nom de Jules, les
Julien, Jupiter, juridiction, Jurieu, justification, S. Justin.

Teooc Zvvdsouoc, kirchliches Wochenblatt des gleichnamigen
kirchlichen Vereins, unter der Redaktion von Prof. J. E. MESO-
LORAS (Athen, griechisch), Nr. 4—15, 8. Dez. 1894 bis 23. Febr.
1895 : Programm des Tepoc Zvwdsomog; Der wahre Spiegel des
guten Priesters; Religiose Bildung (Skizze der Rede von J-
SKALTSUNIS); Die Altkatholiken im Verhaltnis zur orthodox-katho-
lischen Kirche; 25. Dezember (Zum Weihnachtsfest); Die ameris
kanischen Missiondre (Proselytenmacherei im orthodoxen Orient);




— 363 —

NEKTARIOS, Metropolit von Pentapolis, Die Ursache des Unglau-
bens; Betrachtungen zum Neuen Jahre:; Brief des amerikanischen

Bischofs von Long Island an den Metropoliten von Athen, und
. Antwort des letztern; Die Thitigkeit der heiligen Synode gegen
die Proselytenmacherei; N. Ci. AMBRAZIS, Die orthodoxe morgen-
landische Kirche im Verhdltnis zu den andern christlichen Kirchen
Religion und Bildung; Athanasius der Grosse ; Uber den Altkatho-
liken-Kongress in Luzern; Uber die Wiedervereinigung der Kirchen ;
Uber das Gebet; Der neue Skumenische Patriarch Anthimos VIL ;
Kirchenvermogen; Johannes Chrysostomus; ZEKOS RHOsIS, Rede
zum Fest des Neomartyrers Georgios; Die Thesen des Luzerner
Altkatholiken-Kongresses. im Verhiltnis zu den Dogmen der or-
thodoxen anatolischen Kirche; Archimandrit ATHAN. M. AKVLAS,
Der Apostel Paulus in Athen; Papst Leo XIII.; Zum Sonntag der
Orthodoxie : Der Bilderstreit; NEKTARIOS, Metropolit von Pentapolis,
Das Bild des Glaubigen; Der vuros dxd3ioroc. — Jede Nummer
enthilt ferner eine Auslegung der betreffenden sonn- und festtig-
lichen Evangelien, belehrende Notizen zum Festkalender, kirchliche
Nachrichten, Litteraturanzeigen.

Katholik (Bern), Fanwar 1895: Orden vom heiligen Herzen
des biissenden Jesus; kirchliche Bewegung unter den Polen in
Nordamerika; Armenien; Gladstone iiber den Altkatholicismus;
auf dem Wege des Herrn (bischofliche Ansprache); Monaco und
Papst: Abriss der Kirchengeschichte (D* Hochstein und Lic. Moog);
— flebruar: Armenien; die Versammlung zu Bourgfontaine 162t
(eine Jesuitenfabel); « die Wahrheit iiber klosterliches Leben »; —
Marz: Hirtenbrief von Herrn Bischof D Herzog; Uber kirchliche
}/Vi'edervereinigung nach papstlicher und christkatholischer Auf-
lassung.

Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, Fan. 1895: Neues
U. Altes z. n. Jahr; Christlich-Sociales; zum Schutz von Religion,
Sitte u. Ordnung ; — Febr. : Die schriftgliubige Theologie vor dem
I%ichterstuhle des IFanatismus: Pfarrer Fr. Naumann; Arbeit und
Erholung im Licht des Christentums. :

Labaro, gennajo 1895: sul Deismo; la secolarizzazione della
Bibbia: la Teologia e I’Eta presente (per il prof. Michaud); la
C‘hiesa di Roma fino alla Conversione di Costantino (pel Rev. Pen-
_nmgtOIl)g — febbraio: Deismo e Cristianesimo ; il papato e !’ oriente ;
il valore della Bibbia (R. Bonghi); quel che ne pensano in oriente;
Paganesimo, cristianesimo e buddismo; — marso: il Labaro del
(;attolico_ Italiano; la Bancarotta della Scienza e i miracoli del cris-
tianesimo (IF. Cicchitti); J. per un articolo del prof. Labanca; lo
stato del Vecchio-Cattolicismo nel 1804.



= T

Nouvelle Revue, févreer 1895: D. COCHIN, role philosophi-
que des sciences (banqueroute du positivisme). ;

The Old Catholic (America), Fanuary 1895: is Union with
Rome possible? The papal Decree against secret Societies; — FHe-
bruary: the Providential Mission of the Orthodox Church; the
Vatican Council.

Oud-Katholiek, Faz. 1895: Nieuwjaar; Rede van zijn exc.
cgeneraal Kiréeff op het congres te Rotterdam; Professor dr. Josef
serchtold, +; — Febr.: De inwijding der nieuwe kerk van de oud-
katholieke gemeente te Parijs; Rede van mgr. dr. J. H. Reinkens
op het congres te Rotterdam; Moedertaal bij de godsdienstoefe-
ningen; De grafkelder te Warmond. IV; — Marz: Bij den aan-
vang der veertigdaagsche vasten.

Protestantische Kirchenzeitung fiir d. evang. Deutschland.
Jahrg. 18953, Fan.: Zum Friedensschluss und Friedensbruch in der
altpreussischen Landeskirche, von BEVSCHLAG und HEVYN; Die
Wunder Jesu in der Predigt und im Religionsunterricht, von E.
BOHME; — Febr.: Paul Sabatiers Franz von Assisi, von A. HAUS-
RATH; Sagenhalte Begriffe und Stichworte der Gegenwart, von
W. HONIG; die Stellung der asthetischen Anschauung innerhalb
der christlichen Religion, von A. HOFFMANN; Zum ethischen
Idealismus, von Max FISCHER; Neuere Arbeiten zu den paulini-
schen Hauptbriefen, von RUDOLF STECK; das deutsche National-
bewusstsein in Vergangenheit und Gegenwart, von O. PFLEIDERER.

Review of the Churches, Fanuary 1895: the Athanasian
Controversy, by RR. J. MARTINEAU, Canon WILBERFORCE, AGAR
BEET; the Federation of the Evangelical Free Churches, by kev.
MACKENNAL; the new syriac Gospels; the Saint of Assisi; D?
Bruce's New Book (St Paul’'s Conception of Christianity); New
Testament Theology by W. BEVSCHLAG ; Essential Christianity by
Rev. HUGHES. ‘

Review of Reviews (W. T. Stead), Jan. 18g5: the Old Ca_,-
tholics and Mr. GLADSTONE; the Discovery of a universal Relt-
gion, by MAX MULLER; If Christ came to Chicago!

Revue catholique des Revues des deux mondes (Lethiel-
leux), janvier 1895: E. DUPLESSY, les contresens bibliques des
prédicateurs; X., Mouvement scientifique de I’école matérialiste;
NEUTER, les ordinations anglicanes; PH. MAZOYER, les ,;Condit'i-Ol'\lS
du progrés moral; SCHOLASTICUS, la vérité de la foi dapres
PHeiderer. - '

Revue chrétienne, janczer 1395: CH. BABUT, L. Meyer; G.
- FROMMEL, histoire des dogmes; — féwrzer: FRANCK DUPERRUT,



pensées; J. BIANQUIS, le 7e¢ Deum; O. PRUNIER, la question sco-
laire en Angleterre (MM. Diggle et Riley); ED. NAVILLE, l'état
religieux ‘de la Suisse; FRANCK PUAUX, réplique a M. Brunetiére
(une visite au Vatican); — wmars: I.. MONOD, la religion de les-
prit; E. MENEGOZ, les riches et les pauvres en Israél du temps
de J.-C.; A. MAILHET, l'académie protestante de Die; A. SABA-
TIER, t le pasteur Frangois Puaux; FRANCK PUAUX, réplique a
M. Bruneticre.

Revue des Deux Mondes, 1% janwvzer 1895: F. BRUNETIERE,
apres une visite au Vatican; — 1% févrzer: ED. SCHURE, sanc-
tuaires d'Orient, 'Egypte ancienne; — 15 mars: R. DOUMIE, les
décadences du christianisme.

Revue de I'hypnotisme, jary. 1895: D' BERTEAUX, Lourdes
et la science.

Revue du monde catholique, févréer 1895: J. ['ONTAINE,
contre le protestantisme (comme une des sources de lirréligion
contemporaine).

Revue de Paris, féwrzer 1895 : BERTHELOT, la science et la
morale; Mgr. B@®GLIN, le futur conclave.

Revue des Religions, déc. 1894: l'abbé P0ISsSON, le Confu-
cianisme; labbé DESSAILLY, la chronologie égyptienne (sa con-
cordance avec la chronologie biblique).

Revue des Revues, 15 janvier 1895: F. BRUNETIERE, la re-
ligion et la science; R. K. DouGLAS, les fétes chinoises; Miss

GARNET, les femmes de lislam; — 15 févrzer: G. BARLOW, la
pieuse Angleterre; L. ToLsTOI, les contradictions de la morale
empirique; BERTHELOT, la science et la morale; — 1% mars: G.

BARLOW, la pieuse Angleterre (fin); le Rev. G. POPE, un évangile
hindou. ' ‘

Revue scientifique, févréer 1895: A. LECLERE, la sorcellerie
chez les Cambodgiens.

Revue socialiste, févrzer 1895: S. DE GREEF, 'évolution des
croyances et des doctrines politiques.

Revue de Théologie (Montauban), janvier 1895: C. MALAN,
le Ressuscité; L. FavEz, de I'usage, dans I'enseignement religieux,
de certains récits de I'A. T.; C. Ducasse, Esquisse apologéti-
que; E. BERNARD, étude sur I'ceuvre de la rédemption (de J. Bo-
von); H. Bots, le t. IV de ZAnnée philosophique (de F. Pillon); —
#ars 1895: C. BRUSTON, le X® congrés des orientalistes et 'A. T.;
Dr CHAZEL, lenscignement de S. Paul sur la Résurrection; J.
VI}ELLES, la 1° édition de [I'Institution chrétienne; H. Bois, la
tht?orie' de M. Ménégoz sur le miracle; F. LEENHARDT, t Ch. Se-
cretan; H. Bois, ’Année philosophique (Pillon, Renouvier, etc.).



= 3566 —

Revue de theologie et de philosophie (LLausanne), janvier
1895: J. E. NEEL, un Manuel de dogmatique; M. MILLIOUD, une
philosophie expérimentale; L. Taomas, J.-C. d’apres la foi gu'il
réclame; E. DuTOIT-HALLER, la création et I’évolution, d’aprés la
Bible et les sciences naturelles; W. BORNEMANN, les Epitres: aux
Thessaloniciens; E. MURISIER, M. Renouvier et les miracles de J.-C.

Revue thomiste, janvzer 1895: P. DE GROOT, st. Thomas
d’Aquin philosophe. .

Revue des Traditions populaires, jenwier 1895: E. La-
LAYANTZ, légendes et superstitions de I’Arménie.

Schweizerisches Protestantenblatt, Jahrg. 1895, Fan.: Was
Ch. Kingsley von der Arbeit sagt; Das hohe Lied der Bruder-
liebe; Lourdes von Zola; Die Rechte und Pflichten des Eigentums
im Lichte des Neuen Testaments; — FHebdr.: Die Macht der Hof-
lichkeit; Tdeal.und Leben; Gustav Adolf; Zur Philosophie der
Geschichte ; — Marz: Der Streit im Basler Missionshaus.

Schweiz. Reformblitter, Jahrg. 1895, Fan.: Vom Kimpfen
und Bauen; Geselligkeit; Ich weiss, an wen ich glaube; — Febr.:
Haushalten; Lasset die Toten ihre Toten begraben; Das ldeal von
einem ewigen Volkerfrieden; — Marz: Takt; Nicht verloren.

Semaine religieuse (Genéve), janvier 1395: A. PORRET, ré-
flexions sur les divisions protestantes actuelles; FR. CHAPONNIERE,
t Ch. Secretan; — février: G. FULLIQUET, le protestantisme et
la préexistence du Christ; A. PORRET, méme sujet; FFR. CHAPON-
NIERE, la critique biblique et les études missionnaires; — mars:
FRr. CH., de Genéve a Rome (M. T. de la Rive); M. DORET, le
grand Devoir de la famille. ' P

Signal de Geneve, féurier 1895: A. THOMAS, histoire de
Genéve racontée par un ultramontain; — smars: CH. GOTH, de
Geneve a Rome; les bases du progres religieux. =

Siona, Monatsschrift fiir Liturgie und Kirchenmusik, 1395,
Fan.: Ordonung der Nebengottesdienste in Braunschweig; Zur
Choralkunde; Die altkirchliche Vesper In Epiphania Domini; Det
liturgische Bibeltext; — Febr.: Die Orgel und ihre gottesdienst-
liche Bedeutung. | ;

Theologisch Tijdschrift (Kosters), 1895, /. Heft: DE BUSSY,
Mortuos plango ;*KLAP, Agobard van Lyon; EERDMANS, De uit-
drukking «Zoon des menschen» en het boek Henoch; CHA-
VANNES, Matth. 7, 7—11. , :

Theologische Litteratﬁrzeitung, T BACHMANN, Alttesta-
~ mentliche Untersuchungen (Siegfried); ROHRBACH, Der Schlu'SS des
Markusevangeliums (von Soden); HENNECKE, Die Apologi (e



— 367 —

~ Aristides (Texte und Untersuchungen von Gebhardt und Harnack) ;
Nowack, Lehrbuch der hebridischen Archiologie (Siegfried);
HiLGENFELD, Textkritische Bemerkungen (Nestle); FRANK, Ge-
schichte und Kritik der neuern Theologie (Ritschl); MIELKE, Das
System Albrecht Ritschls (Ritschl); CHRIST, die sittliche Weltord-
nung (Wendt); — Febr.: KUENEN, Gesammelte Abhandlungen zur
biblischen Wissenschaft (Schiirer); GREEN, Die Feste der Hebrier
in ihrer Beziehung auf die modernen kritischen Hypothesen iiber
den Pentateuch (Siegfried); FRIEDRICH, Johann Adam Mohler (K.
Miiller); KAVSER’s Theologie des A. Testaments (Horst); HoLTZ-
MANN, Neutestamentl. Zeitgeschichte (Schiirer); BERLINER, Ge-
schichte der Juden in Rom (Schiirer); KRUGER, Geschichte der
altchristlichen Litteratur in den ersten drei Jahrhunderten (Harnack);
DAHLE, Das Leben nach dem Tode und die Zukunft des Reiches
‘Gottes (Ritschl).

Theologischer Jahresbericht von H. HoLTzZMANN, 13. Bd,
1.-—4. Abteilung, enthaltend die Litteratur des Jahres 1893; —
I. Abteilung: Exegese, bearbeitet von Siegfried und Holtzmann;
II. Abteilung: Historische Theologie, bearbeitet von Liidemann,
Kriiger, Bohringer, L.osche, Werner, Kohlschmidt, Furrer; III. Ab-
teilung : Systematische Theologie, bearbeitet von Baur, Mehlhorn,
Marbach; IV. Abteilung: Praktische Theologie und kirchliche

Kunst, bearbeitet von Bleek, Woltersdorf, Kind, Dreyer, Hasen-
clever, Spitta.

Theologische Quartalschrift (Tiibingen), 1895, [/ JMHe/t:
SCHANZ, Die Universalitit der Sintflut; BELSER, Studien zur
Apostelgeschichte ; SAGMULLER, Die Entwicklung der Rota bis zur
Bulle Johannes XXII : Ratio juris A. 1326. '

Theologische Studien und Kritiken, Jahrg. 1895, 7. Hefs:
BORCHERT, Die Visionen der Propheten; WEISS, Paulinische Pro-
bleme ; Die Chronologie der Paulin. Briefe ; CLEMEN, Die Zusammen-
setzung von Apg. 1—5; BRATKE, Die vornicinischen Kirchenviter
in der ungedruckten Katene des Nicetas zum Evangelium Johannis ;
JULICHER, Einleitung in das Neue Test., rec. von HAUPT.

Theologische Zeitschrift aus der Schweiz (von F. Meili),
Jahrg. 1805, Z Hefr: Buss, die Stellung des Christentums zur
Kunst; v. ScHULTHESS-RECHBERG, das Recht der christlichen
Ethik; F. Konie, Paulus und Schopenhauer; STUCKELBERGER,
Justus Jonas, der Freund und Mitarbeiter Luthers.

- Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, Yaz. 1895: G®TZ, Stu-
d'lelll zur Geschichte des Busssakraments; JAKOBI, das liebreiche
Religionsgesprich zu Thorn 1645 ; WEICHELT, Die meeofvré00s im



— 365 —

ersten Clemensbrief; SEEBASS, Regula monachorum sancti Colum-
bani abbatis; SAUERLAND, Kardinal Johann Dominici und Papst
Gregor XII.; GRUNBERG, der Zweck heiligt die Mittel.

Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1895, /. Heft, GRAFE,
Die neuesten Forschungen iiber die urchristliche Abendmahlsfeier ;
STUCKERT, die Bedeutung der Personlichkeit im christlich-religitsen
Gemeinschaftsleben.

Zeitschrift fiir Missionskunde und Religionswissenschaft,
1895, [. Heft: BUSS, Die Aufgabe unserer Mission, Vortrag ; BASSER-
MANN, Vom Senfkorn, Predigt; MUNZINGER, Die Psychologie der
japanischen Sprache; MUNZINGER, Die Kulturbedeutung des chine-
sisch-japanischen Krieges fiir Japan.

Zeitschrift fiir praktische Theologie, / Heft: BORNEMANN,
Zum Verstandnis und Gebrauch des Luther’schen Katechismus;
ZIMMER, die Weiterbildung der Gemeindediakonie; VoLK, Die
Schutzrede des Gregor von Nazianz und die Schrift uber das
Priestertum von Johannes Chrysostomus; V. SODEN, Predigt tiber
L -Kor-17, 13

Zeitschrift fiir wissenschaftliche Theologie (Hilgenfeld), 1895,
1. Heft: KiEsgr, Uber Schleiermachers Religionsbegriff; STANGE,
Heteronomie und Euddmonismus in der christlichen Ethik; HiL-
GENFELD, Die Apostelgeschichte nach ihren Quellenschriften un-
tersucht; Asmus, Ist die pseudojustinische Cohortatio ad Gracos
eine Stre1tschr1ft gegen Julian? HILGENFELD, Nachtrag zu dem
Tahab der Samariter; EUG. ME\TEGOZ La théologie de I'Epitre
aux Hébreux (Wendt)

V. Librairie.
Prof. Axt. BuLLINGER : Das Christentum im Lichte der deutschen
Philosophie; Miinchen, Th. Ackermann, 1895, L. Bd., in-8
256 -S.

G. pE GreEr: le Transformisme social; Paris, Alcan, 1899,
in-8°, 520 p.

F. A. Héue: de la conservation des nations et des familles &
laide des idées du bien et du juste; Paris, Guillaumin, 1895,
broch., 62 p.

H. KLErFFLER: Science et conscience; T. III, la Morale univer-

. sSelles Paris: Alcan; 1895,



— 369 —

A. DioMEDEs KVRIAKOS: Adyos sxpuwyndsic xard vo vmdo vov eveo-
yer@y ot Hevemornuiov vedsodey pvnuoovvoy v vy Mnveormile
v 30 Tevovapiov 1895 soguy) wwy vy Tspaoywy. By AIrvau,
gz vo0 tvmoyoagsiov A. Kedaodxn xai N. Towvragiliov, 1895.
(Vergl. oben S. 359.)

CyriaQueE LamprvLLOS (ccuvre posthume): la Mystification fa-
tale, ou élucidation d'une page d’histoire ecclésiastique, publiée
sous la direction de Léandre d’André; Atheénes, André Co-
romilas, 1883, 1 vol. in-8°, 200 p.

Ta. pE LA Rive: de Gendve & Rome, impressions et souvenirs;
Paris, Plon, 1895, in-8°, 243 p.

RarraELE Mariano: I1 Ritorno delle Chiese cristiane all’ unita
cattolica; Memoria letta all’ Academia di scienze morali e
politiche della Societa reale di Napoli; Napoli, 1895, 79 p.

Jorn E. B. Mavor, M. A., prof. in the Univ. of Cambridge: the

Spanish reformed Church a Sermon preached in the College
of St. Joseph the Ev. 20 Jan. 1895, 44 p.

F. Rocquaiy, de I'Institut: La Cour de Rome et Uesprit de ré-
forme avant Luther; T. II. Les Abus, décadence de la Papaute,
Paris, Thorin, 1895 1 vol. gr. in-8°, 574 p.

Revue intern, de Théologie. Heft 10. 1895. _ 24



	Bibliographie théologique

