
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

La Question religieuse en Orient et l'Union des Eglises,
par le R. P. Michel ; Paris, Lecoffre, 2e édition in-18, 142 p.,
1893.

Il y a beaucoup à louer dans ce petit volume, qui est
très habilement fait; mais, d'autre part, il contient trop de
sous-entendus et même d'erreurs pour pouvoir faire impression
sur les orientaux et les déterminer à une union avec Rome.

Le R. P. désire vivement l'union des Eglises, et il n'a pas
de peine à convaincre le lecteur que cette œuvre est éminemment

chrétienne (p. XII). Il donne sur l'organisation actuelle des
Eglises unies et des Eglises non unies des renseignements précis
(p. 8—13), ainsi que sur les liturgies orientales (p. 4—8), sur
le droit canonique oriental (p. 82—84), sur les missions
protestantes en Egypte, en Palestine, en Syrie, en Asie mineure,
en Mésopotamie, en Arménie, en Perse, dans la Turquie d'Europe

et les principautés des Balkans (p. 38—54). Tout ceci doit
être porté à l'actif du volume.

Mais voici le passif. D'abord, le R. P. manque d'impartialité:

autant il s'efforce de représenter les Eglises orientales
comme des Eglises « désolées (p. XIV) », ignorantes, exposées
à l'irréligion par suite des progrès que la fausse science
protestante fait chez elles en les « déchristianisant» (p. XVIII, 34,
36), autant, après les avoir ainsi humiliées et calomniées, il
exalte l'Eglise romaine comme étant seule capable de les

sauver, sous prétexte qu'elle est la seule Eglise véritable
(p. XIV, 55, 120). Ce point de vue est manifestement erroné,
condamné par l'histoire et par la théologie. Le R. P. a une



— 152 —

façon de juger en bloc le protestantisme, et de déclarer sans
autre forme de procès qu'il est le contraire même du christianisme

et qu'il mène à l'irréligion, façon de juger qui ne saurait
être acceptée. Une fois lancé dans cette voie erronée, il accuse
les Eglises orientales d'être gâtées par le protestantisme. Que
les orthodoxes soient, comme l'a dit récemment un théologien
d'Athènes, « plus près du protestantisme qu'on ne le pense
ordinairement (p. 30)», cela est possible; il y a tant de
malentendus! Mais conclure de cette proximité à une identité, et
de celle-ci à une corruption, ce n'est plus ni de l'histoire ni
de la théologie. Il est inexact que les Eglises orientales entendent

et pratiquent le libre examen à la manière des protestants
et qu'il suffise de réclamer le droit d'examiner librement la foi
et la religion pour être taxé de protestantisme et condamné
comme tel. C'est cependant ce que le R. P. Michel se permet
(p. 27, 37).

Ensuite, le R. P. confond l'union des Eglises avec leur
soumission à la papauté. 11 n'a pas d'autre notion de l'union
que cette soumission. Il semble ignorer que tout autre était,
de fait, l'union des Eglises particulières avant la rupture de

l'occident et de l'orient. Il juge Photius d'après les accusations,
aujourd'hui péremptoirement réfutées, des historiens papistes,
qui ne font que se copier les uns les autres (p. 96—97) ; il en

est encore à citer Hergenrœther comme une autorité irréfragable

(p. 108). Avec Hergenrœther, ses autorités privilégiées
sont le comte de Maistre et M. Soloview ; hélas c'est pauvre.

Jusque-là, le R. P. ne fait que se tenir dans les lieux
communs habituels aux théologiens papistes. Mais il devient
particulièrement intéressant, lorsque, marchant sur les traces
diplomatiques de Léon XIII et du cardinal Langénieux, il
cherche à attirer à la papauté les Eglises orientales, en
dissimulant à celles-ci les doctrines qui les séparent de celle-là et

en les comblant de flatteries aussi intéressées que singulières.
Ainsi, à en croire le R. P., ces mêmes orientaux qui tout

à l'heure subissaient « l'influence pernicieuse » du protestantisme,

ne sont plus maintenant que de simples schismatiques et
nullement des hérétiques. Cet aveu mérite d'être noté. « On peut
affirmer, dit-il, que la question théologique n'existe plus aujourd'hui

pour les Eglises orientales détachées de l'unité par les

anciennes hérésies. Elles sont séparées aujourd'hui, parce



— 153 —

qu'elles l'ont été hier .et depuis des siècles, mais sans être
attachées aux hérésies qui les ont autrefois éloignées du centre
de l'unité, sans même le plus souvent qu'elles s'en rendent
compte et surtout sans qu'elles soient disposées à entrer en
lice sur ces points avec quelque théologien que ce soit. La
période militante de ces hérésies est depuis longtemps écoulée,
et, si elles existent encore, c'est plutôt, pour employer le
langage théologique, à l'état d'hérésie matérielle et non d'hérésie
formelle. Il n'y a donc pas à se préoccuper pour ces Eglises
de la question théologique Malgré certaines apparences
contraires, il faut dire que la question théologique n'a pas de

raison d'être, et que par suite elle ne saurait, pas plus que
la question liturgique et disciplinaire, être un obstacle réel à
l'union (p. 95—96). » L'auteur va même jusqu'à reconnaître
que l'Eglise nestorienne « n'est plus hérétique que de nom
(p. 11)».

Donc, selon le P. Michel, il n'y a plus de question
liturgique ni disciplinaire, parce que Rome maintient aux orientaux
leurs liturgies et leur discipline. Bien plus, Rome pousse la
condescendance (ou la ruse) jusqu'à engager ses agents en
orient, ses religieux et ses religieuses, à « embrasser les rites
orientaux pour mieux détruire les préjugés et attirer plus
aisément à l'union les orientaux (p. 131—132) ». Est-ce clair?
Enfin, il n'y a pas plus d'obstacle théologique qu'il n'y a d'obstacle

liturgique et disciplinaire! Le R. P. ne prononce pas
une seule fois le filioque, l'immaculée-conception, l'infaillibilité
papale. Ce silence, dans une telle question, n'est-il pas
extraordinaire Le R. P. voudrait-il donner à penser aux orientaux
que Léon XIII n'attache aucune importance à ces doctrines et
qu'il consent à ne pas les leur imposer comme des dogmes?
H est clair que Léon XIII ne peut pas faire une telle concession.

Dès lors, ce silence n'est plus qu'une ruse indigne et
un escamotage inqualifiable.

Selon le R. P., il n'y a qu'une seule question, la question
politique: «c'est ici, dit-il, le véritable nœud de la question,
car la question de la séparation des Eglises a été, avant tout
et par-dessus tout, une affaire politique bien plus que religieuse
(p. 109)». — Eh quoi! le filioque dans le symbole de foi n'est
qu'une question politique! les dogmes du concile de Trente,
question politique! l'immaculée-conception, question politique!



— 154 —

l'infaillibilité du pape, question politique Les orientaux, en

repoussant ces faux dogmes, n'ont fait que de la politique
A qui, soit en orient, soit en occident, peut-on faire croire
de pareilles assertions, si formellement démenties par l'histoire
la plus évidente et par la théologie la plus élémentaire?

L'auteur dénature à plaisir la nature de la primauté de

l'évêque de Rome, telle qu'elle était admise dans l'ancienne
Eglise et enseignée dans les conciles œcuméniques (p. 111—113).
Il essaie d'insinuer que tout, dans cette question, se réduit à

la subordination de l'Eglise à l'Etat, subordination qu'il ose

présenter comme une « identification de l'Eglise avec l'Empire
(p. 113—115) ». Il répète, lui aussi, l'assertion aussi erronée

que banale, que le souverain en Russie est « le véritable chef
de l'Eglise comme il l'est de l'Etat (p. 116)».

Une autre ruse du R. P. consiste à faire croire aux orientaux

que le débat entre eux et Rome doit être jugé uniquement
d'après les documents de l'ancienne Eglise, antérieurs à la

rupture, comme si Rome consentait à tenir pour nuls et non
avenus tous les dogmes qu'elle a proclamés depuis le neuvième
siècle. Ce passage est extrêmement curieux, il mérite d'être
cité.

« Si donc, dit l'auteur, on veut savoir, sur une question
déterminée, ce que pense l'Eglise orientale, c'est, d'après l'aveu
unanime de tous, dans les sources antiques de la tradition
qu'il faut la chercher. Par conséquent, ce n'est pas d'après
les écrits des modernes théologiens venus après le schisme

qu'il faut juger de la doctrine de cette Eglise, mais d'après
la doctrine de cette Eglise contenue dans les véritables
organes de sa tradition, qu'il faut juger les théologiens qui
se donnent comme les représentants nouveaux de cette doctrine.

De là découlera cette conclusion que tout Oriental
admettra certainement. Donc les modernes théologiens orientaux
ne seront les vrais représentants de la doctrine de l'Eglise
orientale que lorsque et en tant que leurs écrits seront
conformes à la doctrine traditionnelle de cette Eglise; pour tout
le reste, ils parleront en leur nom personnel, et n'auront
d'autre autorité que leur autorité personnelle.

Cela étant, nous sommes sur un terrain où il est aisé de

s'entendre et de tout concilier. La doctrine vraie de l'Eglise
orientale se trouve dans les écrits des Pères de cette Eglise,



— 155 —

dans les anciens conciles œcuméniques, dans les vénérables
liturgies de l'Orient, et dans les monuments historiques de

cette Eglise. C'est là qu'il faut la chercher et non ailleurs,
parce que là seulement on trouve la doctrine de l'Eglise, tandis
qu'ailleurs on ne trouve que des sentiments privés, des
sentiments d'hommes qui peuvent avoir personnellement un grand
mérite, mais qui ne sont que des hommes sujets à errer,
comme tous les hommes, et non les représentants attitrés de

l'Eglise orthodoxe.
Tel est le terrain sur lequel il faut se placer pour traiter

la question théologique relativement à l'union des Eglises. Il
y a là une base commune que nous admettons tous, Orientaux
comme Occidentaux, et sur laquelle l'entente est déjà faite.

Or, en se plaçant sur ce terrain que nous croyons avoir
démontré être le seul vrai, il est aisé de conclure que la
question théologique n'existe pas entre les deux Eglises. Ce
terrain existait, en effet, avant le schisme comme il existe
aujourd'hui ; l'accord était parfait à cette époque entre l'Orient
et l'Occident; il le sera donc encore dès qu'on voudra y
revenir, et la question théologique aura été ainsi tranchée sans
aucune difficulté. Le schisme sera laissé de côté comme un
incident mille fois regrettable qui n'a accumulé que des ruines,
et l'union, union féconde en heureux résultats, renaîtra comme
d'elle-même. Les questions qui ont pu surgir dans cette période
malheureuse, seront résolues d'un commun accord par les
autorités compétentes qui ont seules le droit de les trancher
définitivement, droit que ni l'Eglise d'Orient ni celle d'Occident
n'ont jamais reconnu, et ne reconnaissent pas à tel ou tel
théologien quel qu'il soit (p. 103—104). »

Très bien, dirons-nous. Nous sommes d'accord. Oui, tenons-
nous-en tous aux dogmes de l'ancienne Eglise antérieurs au
neuvième siècle, et que le reste, depuis la fameuse transsubstantiation

du moyen âgé jusqu'à l'infaillibilité papale du dix-
neuvième siècle, soit « résolu d'un commun accord par les autorités

compétentes qui ont seules le droit de le trancher
définitivement. » Mais est-ce bien là ce que Rome admet En vérité,
qui trompe-t-on ici?

Non, ce n'est pas là ce que veut Rome, et le R. P. le
sait bien ; il se trahit même naïvement, lorsqu'au lieu d'en
appeler, comme tout à l'heure, à l'Eglise gréco-orientale des



— 156 —

huit premiers siècles, il en appelle à celle du XVIIe siècle.
« Alors, dit-il (p. 32), le grand acide ne l'avait pas encore
attaquée ; aujourd'hui il la ronge. » Ce grand acide, c'est le
protestantisme. Pourquoi le R. P. cite-t-il de préférence et comme
le siècle idéal le dix-septième siècle, et pourquoi ne s'en tient-il
pas aux huit premiers siècles? Il doit savoir cependant que le
dix-septième siècle a été un siècle de grande confusion
théologique, de luttes passionnées entre toutes les Eglises, luttes
qui ont favorisé l'exagération et l'erreur dans la plupart des

questions. Non, ce n'est pas au dix-septième siècle qu'il faut
chercher le vrai dogme catholique, pas plus en orient qu'en
occident ; c'est dans l'Eglise indivisée des huit premiers siècles,
et là seulement. Oui, c'est uniquement sur ce terrain que le

vrai catholicisme, essentiellement antipapiste, peut triompher
et que peut se réaliser l'union des Eglises vraiment chrétiennes.

E. MlCHAUD.

Khalifat, Patriarcat et Papauté, par *** ; Paris, Salmon;
Athènes, K. Beck; 1 vol. in-18, 1892, 233 p.

Les études historiques qui composent ce volume exposent :

1° les relations entre le khalifat et le patriarcat de

Constantinople (p. 1—153);
2° les relations entre l'Eglise orientale et la papauté

(p. 154-231).
Les premières tendent à démontrer cette thèse: l'Eglise

orientale s'est toujours gouvernée elle-même; et, sous les

empereurs chrétiens, elle a joui d'immunités et de privilèges
en ce qui concerne le droit de juger définitivement les
différends entre mari et femme, le droit de fixer la pension
alimentaire due à la femme séparée de corps et de biens, le

droit de tester librement devant les autorités spirituelles, le
droit de surveiller les écoles et celui de juger les clercs. Ces

immunités et ces privilèges ont été reconnus, approuvés et

maintenus par Mohammed le Conquérant en 1453 et par ses

successeurs jusqu'en 1877. A partir de cette dernière date, le

khalifat, à plusieurs reprises, les a violés et a affirmé son

prétendu droit de les violer, notamment dans la question
bulgare. En conséquence, l'auteur proteste contre le khalifat et



— 157 —

contre l'exarque bulgare; il déclare que le maintien des susdits

privilèges est une question de compétence internationale,
et il en appelle aux puissances chrétiennes de l'Europe en

faveur de ce maintien.
Malgré toute la science historique déployée par l'auteur

dans toutes ces questions très compliquées, il est bien difficile
à des occidentaux d'être entièrement de son avis, soit parce
que ces complications sont peu intelligibles aux occidentaux
qui poursuivent, pour leur propre compte, chez eux, l'abolition
de tout privilège, soit aussi parce qu'ils ne considèrent plus
comme du domaine de l'Eglise, mais bien comme du domaine
de l'Etat, les points en question. Toutefois il n'est que juste
d'observer qu'un Etat turc n'est pas un Etat chrétien, et que
les Eglises orthodoxes soumises au khalifat, étant menacées
et poursuivies par lui dans leur foi, ne sauraient sans manquer
à leur devoir renoncer purement et simplement aux immunités
susdites, de même que les gouvernements occidentaux se croient
obligés, pour sauvegarder les droits de leurs sujets en Turquie,
de maintenir les anciennes capitulations. L'auteur est très
énergique et très entier sur ce point, et il n'hésite pas à
reprocher aux derniers patriarches de Constantinople de s'être
montrés, vis-à-vis du gouvernement turc, trop condescendants.

Pour ma part, si j'avais voix au chapitre, je séparerais la
question bulgare de la question des immunités ; je reconnaîtrais
le droit de la nation bulgare d'avoir une Eglise autonome,
quoique toujours unie au patriarcat de Constantinople ; et je me
prononcerais en faveur des immunités nécessaires, non certes
par amour du privilège, mais, au contraire, par amour du
droit commun. Car, il importe de le remarquer et de le répéter,
ce n'est pas le droit commun qui règne en Turquie, et les
prétendues immunités des chrétiens orthodoxes ne sont pour
eux que le droit commun. Un Hellène orthodoxe m'écrit à ce
sujet : « En théorie, nous sommes tous pleinement d'accord
relativement aux privilèges; mais vous ne devez pas oublier
que les rayas sont en Turquie, même de nos jours, considérés
comme des esclaves (j'en excepte naturellement ceux qui
habitent les grandes villes). Les papistes sont plus ou moins
efficacement protégés par les agents politiques français,
autrichiens ou autres. Mais les malheureux orthodoxes, parce qu'ils
sont surtout grecs, sont exposés à toutes les avanies. En outre,



— 158 —

les nôtres en Turquie sont journellement en butte aux intrigues
et aux tracasseries de missionnaires de toute robe, de tout poil,
de toute nationalité. Si le patriarche n'avait pas à opposer à

toutes ces attaques diverses ce qui reste encore des anciens
privilèges, je ne sais, en vérité, où en seraient notre religion
et notre nationalité. Et puis, ces privilèges ont été accordés

proprio motu et dans un but politique par le conquérant. S'il
y avait moyen d'obtenir une égalité parfaite entre les diverses
races et religions, nous n'aurions que faire de ces lambeaux de

vieux privilèges. » :

Ces observations sont très justes, et elles prouvent qu'au
fond les défenseurs des immunités patriarcales ne veulent pour
leur Eglise que le droit commun. Espérons que l'Europe finira
par y voir clair.

Quoi qu'il en soit, les lecteurs approuveront entièrement
l'auteur dans les études suivantes, relatives à la papauté. Il
se pose d'abord cette question : « La chute de Constantinople
étant considérée comme inévitable, et la destruction complète
de l'empire grec étant regardée comme certaine, lequel de ces

deux dangers imminents était le plus terrible pour les Grecs:
devenir musulman ou latin » On sait qu'au quinzième siècle

Bessarion, métropolite de Nicée, convaincu que, dans la situation

où se trouvait la nation grecque, celle-ci allait infailliblement

devenir musulmane en subissant le joug des infidèles si
elle ne reconnaissait pas la suprématie spirituelle du pape,
poussait de toutes ses forces les Grecs à se soumettre
dogmatiquement au pape; tandis que Marc, métropolite d'Ephèse,
convaincu du contraire, préférait la tyrannie turque à la
souveraineté papale, qui imposait aux Grecs la violation volontaire
et honteuse de la foi de leurs ancêtres. De fait, l'histoire a

donné raison à Marc d'Ephèse, puisque l'Eglise orthodoxe est

restée orthodoxe sous la domination musulmane. L'auteur a

exposé dans leurs principaux détails les thèses de Bessarion
et de Marc, avec autant de franchise et de sérieux que
de clarté. C'est la partie qui m'a paru la plus intéressante de

son volume. A propos des nombreuses citations qu'il a faites de

Joseph Bryennius (mort entre 1431 et 1438), nous rappellerons la

savante étude de M. l'archevêque Nicéphore Kalogeras de Patras,

analysée dans la Revue internationale de Théologie (n° 7, 1894,

p. 505—511).



— 159 —

L'auteur a publié ensuite un ancien et curieux document
jusqu'ici inédit et traduit par lui en français pour la première
fois. C'est la profession de foi que devait faire tout musulman
qui voulait embrasser « la pure et vraie foi des chrétiens »

(p. 209—214).
Suit enfin une étude intitulée : « l'Eglise romaine et l'Eglise

apostolique orientale » (p. 215—231), dans laquelle quelques
fautes d'impression se sont malheureusement glissées au sujet
du numérotage des papes. L'auteur y montre « que la scission
entre ces deux Eglises a été causée par l'ambition démesurée,
par les prétentions exagérées, par les fréquentes innovations
dogmatiques de la papauté, travaillant dans un but absolument
terrestre à rétablir à son profit une domination universelle
tout au moins spirituelle. » « C'est pour cette raison, dit-il, que
les papes poussèrent l'occident contre l'orient sous le prétexte
des croisades, dont l'histoire est encore à écrire ; et ces longues
guerres, si désastreuses pour l'hellénisme, usèrent ses forces
encore considérables, et furent la cause efficiente de la ruine
de l'empire d'orient (p. 215). » Puis, après avoir résumé très
brièvement les tentatives de réunion, l'auteur termine en
rappelant les paroles suivantes de M. Henry Mathieu (la Turquie
et ses différents peuples, t. II, p. 100) :

« La situation des deux Eglises est toujours la même, et
l'on peut affirmer qu'elles ne se réuniront jamais. Lorsque les
dissidences en matière de religion ont reçu la consécration
des siècles, elles se changent en points de doctrine, et il devient
inutile de chercher à les combattre. Les croyances religieuses
ne sont pas des choses mathématiques que l'on renverse par
des arguments; elles sont d'instinct, de tradition et non de
raisonnement; elles font partie du cœur et non de l'esprit.»

Espérons cependant que ce jugement pessimiste ne se
réalisera pas, que le système papiste finira un jour par ne
plus tromper personne, et que le bon sens triomphera de la
vaine superstition et de l'esprit de domination. E. M.

La Réaction contre le Positivisme, par M. l'abbé de Broglie ;

Paris, Pion, 1894, 1 vol. in-18, 297 p., fr. 3. 50.

Au point de vue des idées, cet ouvrage peut être divisé
en deux parties : dans la première (p. 1—260), sont attaqués



— 160 —

le positivisme et le néo-christianisme, au profit du christianisme
vrai ; dans la seconde (p. 260—282), sont attaquées les Eglises
protestantes et les Eglises orientales, au profit de l'Eglise
romaine, qui, d'après l'auteur, représente seule le vrai christianisme.

M. l'abbé de Broglie avait déjà exprimé ce point de vue
en 1892 dans son volume sur le Présent et l'Avenir du
Catholicisme en France ; nous l'avions critiqué et, croyons-nous,
réfuté *), et nous espérions que des études plus sérieuses sur
les points signalés auraient été faites par l'auteur et auraient
modifié ses opinions. Malheureusement il n'en est rien. Autant
la première partie de son nouvel ouvrage est solide, du moins
dans son ensemble — je dis « dans son ensemble », parce
qu'il y a des points faibles, notamment les explications qu'il
donne de la liberté en Dieu et les conséquences qu'il en tire
en faveur d'un faux surnaturel —, autant, d'autre part, la
seconde partie est faible, très faible, pour ne rien dire de plus.

Je n'insiste pas sur les arguments par lesquels l'auteur
réfute le positivisme, parce qu'ils n'offrent rien de neuf pour
les lecteurs de la Revue. L'exposition est sérieuse, grave,
digne ; on y sent la foi et la bonne foi, ainsi que le respect

pour le lecteur et même pour l'adversaire; le style est simple,

clair, tranquille et classique, trop délayé toutefois, trop
encombré de détails minimes qui ralentissent la marche,
diminuent la force de la pensée et affaiblissent considérablement
l'effet.

Ce qui nous intéresse surtout, c'est de constater par quels

arguments l'auteur, cependant l'un des meilleurs théologiens
de l'Eglise romaine actuelle, entend réfuter les Eglises orientales

et porter au pinacle l'Eglise romaine. Voici ses propres
paroles :

« Les chrétiens orientaux ont rompu le lien qui, jusqu'au
VIIIe ou même jusqu'au XIe siècle, les rattachait au centre de

l'unité catholique (p. 262). » — Pour être exact, il faudrait
dire que le lien de communion qui existait entre toutes les

Eglises chrétiennes des premiers siècles n'a jamais été le lien

dont Rome parle aujourd'hui, et que jamais les orientaux n'ont
admis la primauté du pape telle que Rome l'enseigne aujourd'hui.

') Revue internationale de Théologie, 1893, n° 1, p. 151—153-



— 161 —

«Ils vivent sur leur tradition, acceptant comme garanties
par une autorité absolue et divine les décisions des conciles
des premiers siècles et rejetant ceux des siècles suivants, sans
avoir pour cela aucun motif. » — La vérité est qu'ils ont des
motifs excellents et impérieux *), entre autres celui-ci : que les
conciles tenus par Rome à partir du IXe siècle n'ont jamais
été œcuméniques.

« On ne sait s'ils admettent ou s'ils repoussent l'idée d'une
autorité vivante et infaillible existant actuellement. » — On ne
sait Qui est cet on Sans doute ceux qui ne veulent pas
savoir. Mais ceux qui consultent les documents de l'Eglise
orientale savent qu'elle admet tout ce que l'ancienne Eglise
a cru et enseigné sur l'Eglise, sur le Christ, seul chef de

l'Eglise, sur l'autorité vivante et infaillible, indestructible et
immortelle, de son dogme, de ses préceptes et de ses
sacrements.

Et voilà tous les arguments par lesquels M. de Broglie
entend faire le procès de l'Eglise orientale et la condamner!
Voici maintenant ceux qu'il fait valoir pour l'Eglise de Rome,
qu'il appelle « catholique » tout court

« L'Eglise catholique, au contraire, a pour elle la continuité

historique d'une tradition non interrompue, et l'appui
des paroles formelles de l'Evangile (p. 263). » — La vérité est
que cette prétendue continuité historique n'existe pas; que
l'histoire véridique indique avec précision la série non
interrompue des altérations commises ou ratifiées par Rome; que
la papauté romaine infaillible non seulement n'a pas l'appui
des paroles de l'Evangile, mais qu'elle est formellement réfutée
par les Ecritures et par les Pères. Ces réfutations existent au
grand jour, et ceux-là seulement ne les voient pas qui ne
veulent pas les voir.

«Elle peut prouver-son autorité divine, et montrer ses
titres de créance à tous ceux qui l'interrogent. » — La vérité
est qu'elle ne peut pas prouver l'autorité infaillible qu'elle
s attribue et qu'elle ne montre aucun titre de créance valable.

Puis, M. de Broglie invoque « sa fermeté sur la question
de l'indissolubilité du mariage, l'influence mystique et touchante
de son culte, les dévouements héroïques qu'elle a produits »,

Voir notre Discussion sur les sept conciles œcuméniques, I vol. in-80 ; Berne, 1877.

Revue intern, de Théologie. Heft 9,1895. 11



— 162 —

etc. — La vérité est qu'elle sait très bien « tourner » et
escamoter l'indissolubilité du mariage quand elle y a son intérêt.
La vérité est que la manière dont elle pratique sa confession
auriculaire et sa transsubstantiation physique est souvent
scandaleuse. La vérité est qu'il y a des dévouements héroïques
et des institutions bienfaisantes dans toutes les Eglises et même
dans toutes les religions.

Ensuite, l'auteur cite comme autorités, en faveur de

l'Eglise romaine : Mr Jules Simon, qu'il sait cependant « ne pas
admettre la doctrine » de cette Eglise ; Newman, Manning,
Mallock et Paul Bourget (p. 265)

Enfin, M. l'abbé de Broglie « pose l'alternative entre le
catholicisme (romain) et la négation du Dieu personnel (p. 266)»,

comme s'il n'y avait rien entre le catholicisme romain et
l'athéisme Et, abusant beaucoup trop du fameux mot traditionnel
« la France catholique », il prétend que c'est le catholicisme
de Rome, c'est-à-dire le cléricalisme et le jésuitisme, qui
restaureront la France. L'histoire — car c'est toujours à elle

qu'il faut en appeler — démontre, au contraire, que, si la
France a dû subir un affaiblissement de ses forces et de sa

gloire, c'est par-dessus tout au cléricalisme romain et jésuitique

qu'elle le doit. Comment un esprit comme M. l'abbé de

Broglie ne le voit-il pas E. M.

Le Célibat dans l'antiquité envisagé au point de vue
civil, par M. Lucien Boquet ; Paris, Giard et Brière, 1 vol.
in-8°, 1895 ; fr. 5. — Le Célibat ecclésiastique jusqu'au
concile de Trente, par le même ; 1 vol. in-8", 1895 ; fr. 6.

Ces deux volumes témoignent de beaucoup de science.
Leur texte est chargé de notes d'érudition. On ne peut
en prendre connaissance qu'avec profit. Dans le premier
volume, l'auteur étudie son sujet dans l'Inde, en Perse, chez
les Juifs, en Grèce et à Rome ; il se place surtout au point
de vue civil. Cependant il touche aussi au côté religieux de

la question. Il faut lui rendre cette justice qu'il s'efforce
partout de faire l'exacte part soit du paganisme, soit du christianisme,

et d'éviter toute exagération soit d'un côté, soit de l'autre



— 163 —

(p, 171—185). Dans l'appendice (p. 187—203), il traite
spécialement du mariage des esclaves et de celui des soldats.

Son esprit de modération apparaît clairement dans les

passages suivants : « Nous devons beaucoup à la vieille société,
et des Pères de l'Eglise ont eu raison de puiser dans les
trésors de la sagesse antique. Sous l'impulsion nouvelle du
christianisme, l'évolution allait se poursuivre ; mais nous ne saurions
oublier sans ingratitude qu'il s'en était accompli une immense
avant la venue du Christ (p. 175). » — « C'est dans le Corpus
juris canonici qu'il faut chercher avant tout la doctrine générale

de l'Eglise *) ; car tous les autres écrits n'expriment souvent
qu'une opinion spéciale à leur auteur. Il ne faut retenir du
christianisme que ses progrès sur la philosophie ancienne.
L'idéal qu'il fit quelquefois du mariage, mis habilement en
lumière par de saints ecclésiastiques, influa sur l'évolution
de la société qui se transformait, en même temps que la vertu
exagérée attachée à la continence put montrer le prix de la
chasteté. A cette époque transitoire où les idées les plus
contraires se croisaient en tous sens, ce qui créait la variété
infinie des opinions c'était le dosage différent des divers
éléments dont l'expérience n'avait pu encore faire éliminer aucun ;

le temps allait opérer parmi eux un véritable triage, mais ce
qui fut rejeté appartenait à l'origine aux enseignements chrétiens

au même titre que ce qui fut conservé. Pour les religions
comme pour les institutions civiles, il n'y a point d'immuabi-
lité (p. 180). »

Le second ouvrage nous touche de plus près et nous
intéresse davantage. L'auteur connaît à fond la question. Il est
regrettable toutefois qu'il se soit arrêté au concile de Trente;
espérons qu'il couronnera son édifice par un troisième volume,
où il exposera l'histoire des faits et des législations jusqu'à
nos jours. Il a étudié des sources nombreuses et il fournit des
indications précieuses. Il fait œuvre non de parti, mais de
science, et se montre partout modéré, cherchant à concilier

x) « Le droit canonique pousse au mariage tous ceux qui ne se sentent pas assez
forts pour garder la chasteté ; et pour atteindre ce but, il a même trop simplifié la
conclusion des mariages. D'un autre côté, il est curieux de le voir faire du célibat
une peine; c'est ainsi que le meurtrier d'un prêtre ne peut se marier (c. 2, X, V
38).» Voir d'autres exemples dans l'ouvrage de M. Esmein, le Mariage en droit
canonique, t. I, p. 39g.



— 164 —

les textes et à établir la vraie situation. Il montre très clairement,

entre autres choses, que le monachisme a des origines
bien antérieures au christianisme et qu'il était déjà complet
dans le bouddhisme. « Le monachisme bouddhique, dit-il, a

toujours eu un développement auprès duquel le nôtre n'a jamais
approché Au milieu de l'enchevêtrement des doctrines, on
s'accorde à louer la continence religieuse, et c'est au sein des

vierges et sans le secours de l'homme que s'accomplissent les
avatars divins (p. 24—25). »

M. Bocquet explique le triomphe des théories ascétiques
au commencement de l'ère chrétienne par deux raisons « de

circonstances ». «D'abord, dit-il, ces théories furent une réaction

naturelle contre la corruption générale ; le mariage
paraissait une source de désordres et il était si avili qu'il put
sembler irrémédiablement condamné; l'excès dans un sens
amena l'excès dans un autre. Ensuite, le christianisme réagissait

encore contre la constitution trop étroite de la famille
ancienne; celle-ci n'admettait guère que l'homme marié; hors
du mariage et de la famille, le citoyen n'était rien ou presque
rien. Sans doute avec la décadence des mœurs les unions
étaient devenues moins fréquentes, mais l'esprit d'égo'isme
familial avait survécu. En face de ces idées d'un autre âge, on
proclama que la famille n'est point le cadre absolu de la vie;
que le devoir de reproduire l'espèce humaine ne pèse pas sur
tous; qu'il doit y avoir des personnes affranchies de ces
devoirs, sacrés sans doute, mais non faits pour tous (p. 9). »

Dans l'Eglise primitive, le célibat ecclésiastique n'était
point prescrit, mais le célibat était exalté, et il n'y avait là
rien de nouveau; on se contentait de recommander la
chasteté, sans en faire une obligation, même à une catégorie
spéciale de chrétiens (p. 56—59).

L'auteur expose les efforts qui ont été tentés pour
déterminer la papauté à ne plus imposer le célibat à son clergé
en occident. Il pense que Rome ne cédera pas plus dans
l'avenir, sur ce point, qu'elle n'a cédé dans le passé (p. 18),

parce que permettre le mariage à son clergé serait abdiquer
l'empire sur la société, et cela lui est impossible (p. 224).

Le rôle de la compagnie de Jésus dans cette question est

ainsi indiqué : « Elle devait se lancer au delà des mers et

reconstituer un empire chrétien sous l'autorité nominale du



— 165 —

pontife romain, pendant qu'en Europe la perfide casuistique de

ses théologiens changeait le caractère et la physionomie du
monde religieux. De même qu'ils remplacèrent la religion par
l'observance des pratiques, de même les jésuites réduisirent la
morale à la dissimulation du scandale. Le XVIe siècle ne fut
pour l'Eglise que le point de départ d'une transformation de

surface ; seule la grossièreté naïve du moyen âge disparut *) :

ainsi la société civile cacha la liberté de ses mœurs sous les

apparences de la sévérité (p. 228). » E. M.

II. Deutsche Bibliographie.
Johann Adam Möhler, der Symboliker. Ein Beitrag zu seinem

Lebeìi und seiner Lehre aus seinen eigenen und anderen
ungedruckten Papieren. Von J. Feiedeich. München, 1894, C. H.
Becksche Verlagsbuchhandlung, Oskar Beck. 139 S.

„Eine der glänzendsten Zierden der Universität München
in den dreissiger Jahren war Johann Adam Möhler, der Stolz
der deutschen Kirche, welchem, wie Döllinger einst bezeugte,
„„alle Stimmfähigen in Europa das Zeugnis gaben, dass er der
erste unter den lebenden Theologen seiner Kirche sei"". Auch
heute noch muss jeder, der seiner Persönlichkeit näher tritt,
vor seinem hohen Geiste, seiner warmen Religiosität und seiner
demütigen, bescheidenen Art verehrungsvoll sich beugen. Einer
so harmonischen Erscheinung begegnet man selten in der
Geschichte, daher der hohe Reiz, welchen Möhler auf uns übt."

Mit diesen ebenso schönen wie zutreffenden Worten leitet
Friedrich seine Schrift ein. Bekanntlich arbeitet er an einer
Biographie Döllingers. Die Vorstudien zu diesem Werk lenkten
seinen Blick auf die erhabene Gestalt Möhlers, der 1835
insbesondere durch Döllingers Bemühungen von Tübingen her für
die Universität München gewonnen wurde, dort aber schon im
Frühling 1838, erst 42 Jahre alt, längern Leiden erlag. Seine

*) « On connaît la célèbre affaire du jésuite Girard et de Catherine Cadière
au XVIII6 siècle; elle est un exemple qui révèle, en même temps que la dépravation

des moeurs de l'époque, la volonté, qui fut efficace en l'espèce, d'étouffer
tous les scandales par n'importe quel moyen (Michelet, la Sorcière, 1878, p. 310
et suiv.). »



— 166 —

Briefe und Kollegienhefte waren zum grossen Teil in Döllingers
Hände übergegangen. Aus diesen bisher ungedruckten Quellen
behandelt nun Friedrich insbesondere zwei Punkte, die auch
für Döllinger charakteristisch sind, Möhlers Äusserungen über
den römischen Primat und über den Jesuitenorden. Die
Geschichte der Berufung Möhlers nach München, die der Verfasser
seiner Abhandlung vorausschickt, dient zur Beleuchtung der
bahnbrechenden Bedeutung der beiden grossen Männer Möhler
und Döllinger. Für die schweizerischen Theologen ist von
besonderem Interesse, dass Friedrich auf Grund seines authentischen

Materials den Luzerner Theologieprofessor Joseph Burkard
Leu, einen Schüler Möhlers, gegen die Verdächtigung in Schutz
nimmt, die Äusserungen seines Meisters über die Jesuiten
gefälscht zu haben. Leu hatte sich nämlich schon 1840 in seiner
Schrift „Beitrag zur Würdigung des Jesuitenordens" auf Möhlers
Vorlesungen berufen. Um das objektive, aber eben deshalb

ungünstige Urteil zu entkräften, hat Gams in seinen „Erinnerungen

an Möhler" noch 1866 gegen Leu die schwere
Anschuldigung erhoben, er „könnte" Möhlers Aussagen „nach
seinen Zwecken arrangiert" haben. Friedrich leistet nun den

Nachweis, class das durchaus nicht der Fall ist. Wenn Möhlers
Name bisher missbraucht wurde, so geschah es durch die
Anhänger der Jesuiten und der jesuitischen Primatsidee. Solchen
Missbrauch wird künftig Friedrichs treffliche Schrift jedem
ehrlichen Manne unmöglich machen. Ed. H.

Patrologie. Von Otto Baedenhewee, Doctor der Theologie
und der Philosophie, Professor der Theologie an der Universität
München. Freiburg im Breisgau, Herdersehe Verlagshandlung,
1894. X u. 635 S. 8°. (Preis M. 8. — ; gebunden M. 10. —.)

Das vorliegende Werk, das einen Bestandteil der im Herder-
schen Verlage erschienenen „Theologischen Bibliothek" bildet,
ist bestimmt, das bekannte und beliebte Handbuch der Patrologie

von Alzog zu ersetzen. Der Verfasser zog es vor, statt
einer neuen Bearbeitung dieses zu seiner Zeit vortrefflichen,
aber nach dem heutigen Stande der Forschung seit 1876 doch

vielfach veralteten und in der 1888 von anderer Hand
bearbeiteten Auflage unzureichend erneuerten Buches (vgl. Funks



— 167 —

Recension in der Theol. Quartalschrift 1889, S. 322 ff.) ein neues
Werk auszuarbeiten, das sich die Aufgabe stellt, „in möglichst
knapper und übersichtlicher Form den gegenwärtigen Stand

patrologischen Wissens und Forschens zur Darstellung zu bringen
und zugleich durch Vorführung der jedesmaligen Litteratur zu
weiterem Eindringen in Einzelfragen anzuregen und anzuleiten".

Bei der gedrängten, präcisen Form der Darstellung ist ein
in der That erstaunlich reichhaltiges Material in dem Umfange
eines massigen Bandes geboten. Dabei ist das Urteil des
Verfassers in den zahllosen noch umstrittenen Fragen in der Regel
ein besonnen abwägendes. Damit will ich natürlich nicht sagen,
dass ich mich in allen Einzelfragen der von ihm vertretenen
Auffassung anschliessen kann; das versteht sich auf einem so

ausgedehnten Forschungsgebiete, wo so manches erst noch
genauerer Untersuchungen bedarf, ja von selbst. Zumal dürfte
er bei der Darstellung des Lehrgehalts da und dort der
Versuchung zu weit nachgegeben haben, eigene theologische
Anschauungen bei möglichst frühen Kirchenvätern finden zu wollen.
Jedenfalls ist anzuerkennen, dass etwaige Einseitigkeiten im
Texte durch die alle Standpunkte gleichmässig berücksichtigenden

Litteraturangaben ausgeglichen werden. — Den einzelnen
Hauptabschnitten, welche zeitlich und geistig zusammengehörige
Schriftsteller umfassen, sind allgemein einleitende Paragraphen
über die allgemeinen Zeitverhältnisse, über die häretischen
Strömungen der Zeit, über den dadurch bedingten Charakter
der kirchlichen Litteratur vorausgeschickt. Damit kommt der
Verfasser dem in der Einleitung (S. 13) aufgestellten Ziel einer
pragmatischen Behandlung der Patrologie wenigstens einiger-
massen entgegen; er selbst ist sich wohl bewusst, dass noch
viele monographische Einzeluntersuchungen vorausgehen müssen,
ehe dieses Ideal ganz erreichbar ist. Ein bedeutender Fortschritt
gegenüber Alzog und -andern altern Patrologien liegt zumal
darin, dass hier auch die Häretiker, gegen welche die kirchlichen

Schriftsteller zu kämpfen hatten, nach ihrer
schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt sind, mit ausreichenden
Litteraturangaben.

Einen ganz vorzüglichen praktischen Wert erhält das Buch
vor allen andern zur Zeit vorhandenen patrologischen
Handbüchern durch die ebenso reichhaltigen als musterhaft genauen
und zuverlässigen Litteraturangaben. In Bezug auf den Umfang



— 168 —

derselben erklärt der Verfasser in der Vorrede : „Aus der altern
Litteratur sollte nur das Wichtigste namhaft gemacht, aus der
neuern nichts Wichtigeres übergangen werden." In der That
ist die neuere Litteratur mit grosser Vollständigkeit verzeichnet;
es dürfte verhältnismässig sehr weniges übersehen sein, dessen

Anführung man in einem Handbuch von massigem Umfange
zu erwarten berechtigt ist. Nur ein paar Lücken will ich hier
ausfüllen, die mir beim Durchlesen des Buches aufgefallen sind.
Zu S. 137: Das Buch von Chr. Wordsworth, St. Hippolytus and
the church of Rome, ist 1880 in 2. Auflage (second, and greatly-
enlarged edition) erschienen. Ebendaselbst wäre zur-Litteratur
über Hippolytus noch zu nennen gewesen : J. Friedrich, Über
die Schrift auf der Statue Hippolyts von Rom : Internat, theol.
Zeitschrift 1894, S. 123—128. — Zu S. 215 : Eine deutsche metrische
Übersetzung des Lactanzischen Gedichts De ave phœnice auch
bei H. Schaffer, Das Phönix-Sinnbild als Baum und Vogel. Ratibor
1890. 4°. —¦ S. 241 wäre zu erwähnen gewesen, dass der Angriff
von Dräseke auf die Echtheit der beiden Bücher des hl.
Athanasius gegen Apollinaris eine eingehende Widerlegung gefunden
hat in dem S. 243 genannten Buche von H. Sträter, Die
Erlösungslehre des hl. Athanasius, S. 75—90, wie er auch zuvor
schon von einer Autorität ersten Ranges wie Funk (Theol.
Quartalschrift 1890, S. 312) zurückgewiesen wurde. —
Ebendaselbst sind die beiden Bände von W. Bright übersehen, die

zwar keine selbständige textkritische Bedeutung, aber als

bequeme Separatausgaben doch praktischen Nutzen haben: The
Orations of St. Athanasius against the Arians according to the
Benedictine text. With an account of his life. Oxford 1873. 8°.

Und: Historical writings of St. Athanasius. Oxford 1881. 8°. —
S. 262 und 329 war neben Maltzews Ausgabe der Liturgien von
1890 auch die neue Bearbeitung dieses Werkes, Die Liturgien
der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes, Berlin 1894,

zu nennen, welche eine neue Revision der deutschen
Übersetzung enthält. Zu S. 331 : W. R. W. Stephens, Saint John

Chrysostom. His life and times. Third edition. London 1883. 8°.

In dem Paragraphen über den hl. Ambrosius hätte erwähnt
werden dürfen, dass das sog. Decretum Gelasianum im
Verzeichnis der Apokryphen einen „Liber Physiologus, ab hêereticis

conscriptus et beati Ambrosii nomine praenotatus" aufführt, dass

also im 5. Jahrhundert ein lateinischer Physiologus unter dem



— 169 —

Namen des hl. Ambrosius im Umlauf gewesen sein muss, ebenso

wie man das griechische Original der viel älteren Schrift dem
hl. Epiphanius unterschob. — S. 119 wird zum Namen des von
Eusebius genannten Maximus aus dem Ende des 2. Jahrhunderts
der Aufsatz von Dräseke, Maximus philosophus angeführt ; der
Held dieses Phantasiestückes von Dräseke ist aber vielmehr
der aus der Geschichte des hl. Gregor von Nazianz unrühmlich
bekannte Cyniker Maximus, den Dr. zum Verfasser des 4. Buches
des hl. Athanasius gegen die Arianer ernennen will. — In Bezug
auf die ältere Litteratur hätte ich da und dort doch etwas
weniger Zurückhaltung gewünscht: Tillemonts Mémoires hätten
doch öfter angeführt werden dürfen, als nur zu Augustinus,
oder wenigstens einmal unter den allgemeinen Werken S. 10;
auch möchte ich z. B. die grossen Monographien von Hermant
über Athanasius, Basilius, Chrysostomus, Ambrosius doch auch
zu dem Wichtigsten unter der altern Litteratur rechnen. —

Ein den Bedürfnissen der Gegenwart genügender Ersatz für
Alzogs Handbuch war ein vielfach empfundenes Bedürfnis ; das
vorliegende Buch besitzt alle erforderlichen Eigenschaften, um
dasselbe in jeder Hinsicht würdig zu ersetzen.

Dr. F. Lauchert.

Geschichte der altchristlichen Litteratur in den ersten drei
Jahrhunderten, von D. Gustav Keügee, o. Prof. der Theologie

in dessen. (Grundriss der Theologischen Wissenschaften,
2. Reihe, III. Band.) Freiburg i. B. und Leipzig, Akademische
Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr (Patii Siebeck). 1895.
XXII u. 255 S. 8°. (Preis M. 4. 80.)

Das vorliegende Buch will, wie der Verfasser in der Vorrede

erklärt, „eine auf. selbständiger Nachprüfung beruhende
Zusammenfassung" des massenhaften Materials sein, als ein
praktisches Hülfsmittel zur Orientierung für die Studierenden,
mit der nächsten Bestimmung, als Leitfaden für Vorlesungen
dienen zu können. — Es ist keine Patrologie im engern Sinne,
sondern eine Litteraturgeschichte, welche die gesamte Litteratur
des Christentums in den drei ersten Jahrhunderten, die kirchliche

und häretische, gleichmässig behandelt, und zwar mit
ausdrücklicher Beschränkung auf den rein litterarischen Ge-



— 170 —

Sichtspunkt: „über die theologische und kirchliche Bedeutung
der Schriftsteller" habe „eine Litteraturgeschichte keinen Auf-
schluss zu geben." Diese rein litterarische Behandlung des

Gegenstandes stellt Krüger (S. 1) in ausdrücklichen Gegensatz
zu der Patrologie als einer Disciplin der katholischen Theologie.
Besonderes Gewicht legt er auf die pragmatische Darstellung,
im Anschluss an die früher von Nitzsch und Overbeck
ausgesprochenen Gedanken und in Übereinstimmung mit den neulich
auch von A. Ehrhard ausgesprochenen Forderungen ; wie es von
einem so besonnenen und soliden Gelehrten zu erwarten war,
hütet er sich bei der Darlegung des historischen Zusammenhangs

vor willkürlichen Konstruktionen.
Die erste Abteilung, „die urchristliche Littérature (S. 8—-42),

behandelt nach rein litterarischen Gesichtspunkten durcheinander

die neutestamentlichen Schriften, neutestamentliche
Apokryphen, und die Schriften der apostolischen Väter. Über die
Schriften des Neuen Testaments werden einfach die Ansichten
der gemässigteren Vertreter der protestantischen Tendenzkritik
vorgetragen. Da der Verfasser dabei auf andere Standpunkte
keine Rücksicht nimmt, so kann ich mich auch dabei begnügen,
meinen prinzipiellen Gegensatz dazu als Katholik zu bekennen.
Dagegen bei der Behandlung der apostolischen Väter
verhält er sich schon sehr zurückhaltend gegenüber den grundlosen

Negationen der Tendenzkritik, so in der Ignatiusfrage,
bei welcher Gelegenheit er den fanatischeren und weniger
gelehrten Anhängern seiner theologischen Richtung die gesunde
Erwägung entgegenhält (S. 22), „dass unsere Kenntnis der

Entwicklung sowohl der Verfassung wie der Lehre viel zu
unsicher ist, als dass unausweichliche Schlüsse daraus gezogen
werden könnten, und dass darum das Urteil über die
Entwicklung richtiger von der Urkunde hergeleitet wird als
umgekehrt".

Die zweite Abteilung, „die gnostische Litteraturli (S. 43—59),
bietet eine kurze und präcise Zusammenstellung der alten
Nachrichten über die Schriften der gnostischen Sektenhäupter,
mit Nachweis der noch vorhandenen Reste und der wichtigsten
neueren Litteratur darüber.

In der dritten Abteilung wird „die kirchliche Littérature
behandelt (S. 60—245), in zwei zeitlich gesonderten
Hauptabschnitten: 1. „die patrist. Litteratur im Zeitalter der Apologetik



— 171 —

und der Kämpfe mit der Gnosis" ; 2. „die patrist. Litteratur im
Zeitalter der Entstehung einer theologischen Wissenschaft" ;

ohne Durchführung dieser zeitlichen Scheidung folgen drei
zusammenfassende Kapitel über die kirchenrechtliche Litteratur,
die Legenden, die Martyrien. Eine Zeittafel am Schluss
veranschaulicht „das allmähliche Anwachsen der litterarischen
Produktion in den einzelnen Provinzen des Reiches". An diesem

Hauptteil des Buches ist ebenso die knappe und präcise
Darstellung wie die vorzügliche Übersichtlichkeit zu rühmen. Der
Verfasser will in der litterarhistorischen Darstellung wie in
den Litteraturangaben nichts Überflüssiges bieten, aber auch
nichts Wesentliches übergehen; in beiden Beziehungen ist das
Buch thatsächlich sehr reichhaltig, sehr gründlich und
vollständig in den Angaben über die erhaltenen sowohl ' als die
verlorenen Schriften der einzelnen Autoren ; die Angaben über
die Fragmentenlitteratur stützen sich zumeist auf das imi. Bd.
von Harnacks Geschichte der altchristlichen Litteratur gebotene
Material.

Für theologische Schulen von der Richtung des Verfassers
könnte es wohl kaum ein praktischeres Hülfsmittel für das Studium
der christlichen Litteratur der ersten Jahrhunderte geben.
Aber auch wer auf anderem Standpunkt steht, wird sich
desselben (abgesehen von der Behandlung des Urchristentums)
mit dem grössten Nutzen zur ersten Einführung und Orientierung

bedienen. Für Katholiken ist der bloss litterarische
Gesichtspunkt des Buches allerdings ein Mangel; die altchristliche

Litteratur ist uns nun einmal nicht ein Stück Litteraturgeschichte

wie ein anderes, dem der moderne Mensch bloss
ein historisches Interesse entgegenbringt. —¦ Das wissenschaftliche

Interesse des Buches besteht darin, dass hier einer der
gelehrtesten protestantischen Forscher auf dem Gebiete der
altchristlichen Litteratur seine Auffassung der Litteratur der
drei ersten Jahrhunderte im Zusammenhang dargestellt hat.

Dr. F. LAUCHEET.



172

Hieronymus als Literarhistoriker. Eine quellenkritische
Untersuchung der Schrift des h. Hieronymus „De viris illustrious"
von Stanislaus von Sychowski.

('= Kirchengeschichtliche Studien. Herausgegeben von Dr.
Knöpfler, Dr. Schrörs, Dr. Sdralek. IL Band, 2. Heft.) Münster
i. W., Verlag von Heinrich Schöningh. 1894. VIII u. 198 S. 8°.

(Preis ~M. 4. 60. Subskriptions-Preis M. 3. 40.)

Die grosse historische Bedeutung der Schrift des hl.
Hieronymus De viris iliustribus als des ersten grundlegenden
Versuchs einer christlichen Litteraturgeschichte ist allgemein
anerkannt. Dagegen gehen die Urteile und Ansichten über den

Wert und die Zuverlässigkeit der einzelnen Angaben in dieser
Schrift sehr auseinander. Der Verfasser des vorliegenden Buches
hat sich die Aufgabe gestellt, durch sorgfältige Specialuntersuchung

darüber zu einem sichern Urteil zu gelangen.
Der 1. Abschnitt stellt zunächst alles zusammen, was über

die Geschichte der Schrift bekannt ist, über deren Entstehung
und Zweck, spätere Geschichte, bisherige schwankende
Beurteilung. Zum Schluss wird noch die Integrität der Schrift gegen
den auf eine handschriftliche Randbemerkung sich stützenden
Einfall Ebrards verteidigt.

Der 2. Abschnitt beschäftigt sich mit den Quellen des

Hieronymus, also, wie es in der Natur der Sache liegt, vor
allem mit dessen Verhältnis zu seiner Hauptquelle, der
Kirchengeschichte des Eusebius. Hier sind die Resultate
zusammengestellt ; das Material im einzelnen liefert der 3. Abschnitt,
der den vollständigen Text der Schrift mit fortlaufendem
Quellennachweis enthält. Das Ergebnis der Untersuchung ist

nun folgendes : Es sind an dieser hieronymianischen Schrift
zwei Teile von sehr verschiedenem Werte zu unterscheiden;
der erste Teil bis zu Kapitel 81, mit Ausnahme einiger Kapitel,
reproduziert nur die Angaben des Eusebius in unselbständiger
Weise ; der zweite Teil bis zum Schluss dagegen, der die nach-

eusebianische Litteratur behandelt und für den eine solche

Vorarbeit nicht bestand (und ebenso schon die vorausgehenden
Kapitel über ältere lateinische Kirchenschriftsteller), beruht auf

der eigenen Litteraturkenntnis des hl. Hieronymus und hat deshalb

thatsächlich im grossen und ganzen den Wert als Quellenschrift,

den man früher und vielfach noch bis jetzt mit Unrecht



— 173 —

auch den Angaben des ersten Teiles beigelegt hat. Was nun
diesen ersten Teil betrifft, so war es allerdings bekannt, dass

Hieronymus für die Darstellung der älteren griechischen
Kirchenschriftsteller den Eusebius ausgiebig benutzt hat ; dass dies aber
in solchem Mass und mit so grosser Unselbständigkeit, ausserdem
aber auch in teilweise recht oberflächlicher Weise geschah,
ist hier zum erstenmal im ganzen Umfange nachgewiesen.
Dass damit das Verhältnis zu Eusebius im ganzen richtig
bestimmt ist, ergiebt sich aus' dem Nachweis zahlreicher Einzelheiten.

Immerhin hätte aber in einzelnen Fällen etwas mehr
Vorsicht und Zurückhaltung im Urteil nichts schaden können;
an und für sich hindert doch nichts, dass Hieronymus auch in
solchen Kapiteln, die er augenscheinlich nach Eusebius gegeben
hat, gleichwohl eigene Kenntnis der betreffenden Autoren
besessen haben kann, so dass kleine Zusätze, die er etwa zu den
Angaben des Eusebius macht, wenigstens in vereinzelten Fällen
doch auf eigener Erinnerung beruhen könnten, statt nur
unbedingt als willkürliche Ausschmückungen betrachtet werden
zu müssen. Hieronymus hat ja doch z. B. auch in dem Kapitel
über Origenes, dessen Schriften er bekanntlich sehr gut kannte,
und über den er auch manches aus eigenem Wissen beibringt,
gleichwohl auch die Angaben des Eusebius benutzt ; die
Benutzung des Eusebius braucht also an und für sich anderweitige
eigene Kenntnis noch nicht auszuschliessen. Unangenehm
berührt hat mich der öfter von der Arbeitsweise des hl. Hieronymus

angewandte Ausdruck „Leichtfertigkeit" ; als Katholik
halte ich eine solche Ausdrucksweise doch nicht gut für
vereinbar mit der Ehrerbietung, die wir einem Kirchenlehrer von
der Bedeutung und den Verdiensten des hl. Hieronymus trotz
seiner menschlichen Schwächen schuldig sind ; die Sache selbst
hätte sich ja mit andern Worten weniger hart auch sagen
lassen.

Der Text der Schrift De viris illustribus ist nach der
Ausgabe des Vallarsi gegeben, was auch das Richtige ist,
solange die neue kritische Ausgabe, die für das Wiener Corpus
script, eccl. lat. in Aussicht gestellt ist, noch nicht existiert.
Leider ist aber der Text stellenweise nicht ganz korrekt
reproduziert: S. 75, cap. 1, Z. 1, 1. Galilea); Ib., Z. 3, 1. et pree-
dicationem dispersionis eorum ; S. 78, Z. 9, 1. longum esset (statt
est); Ib., Z. 11 v. u., 1. biberat (st. lib.); Ib., Z. 6 v.u., 1. itaque



— 174 —

(st. igitur); S. 82, Z. 8 y. u., 1. vel (st. sed) Lucse Ev.; S. 85,

cap. 7, Z. 6, 1. carissimus (st. clar.); S. 99, Z. 10, 1. plurimos
quoque (st. plurimosque) ; S. 101, Z. 4 v. u. 1. commovente (st.

movente) ; S. 107, Z. 1 v. u., 1. qui a (st. quia) ; S. 109, cap. 20,
letzte Z., 1. indicium (st. judicium); S. 111, Z. 2, 1. characterem
(st. -um); S. 113, cap. 23, Z. 11,1. Psalten (st. Psalter); Ib.,
vorletzte Z., 1. insidiis (st. invidiis) ; S. 116, cap. 25, Z. 2, 1. sub imp.
M. Ant. Vero; S. 127, cap. 37, Z. 3, ist das Komma zu tilgen;
S. 144, Z. 6, 1. Heraclan (st. Heradan); Ib., Z. 1. v. u., 1. primum
(st. primus) ; S. 148, cap. 56, Z. 6, 1. indicio (st. iud.) ; S. 158,

Z. 1, 1. prsesente (st. -ti) ; S. 163, Z. 4, 1. Cononem (st. Can.) ;

S. 175, Z. 1 v. u., 1. Ursacium; S. 176 in cap. 88 ist der Schlusssatz

ausgefallen, auf den doch die Anmerkung Bezug nimmt:
vixit annos centum quinque; S. 182, cap. 101, Z. 1, 1. Romse;
S. 182, cap. 102, 1. et nonnulla volumina alia; S. 184, cap. 105,

1. Bseticus (st. Bait.); S. 186, Z. 5, 1. indicis (st. iud.); S. 194,

Z. 7 v. u., 1. Paulam (st. Paulum).
In dem sehr fleissigen Kommentar zum Texte des Hieronymus

hat der Verfasser ausser den quellenkritischen Nachweisen
auch zahlreiche Notizen über die einzelnen Autoren und ihre
Schriften zusammengestellt. Auf einzelne darin ausgesprochene
Ansichten einzugehen, mit denen ich nicht einverstanden sein

kann, verbietet mir der Raum. Dagegen möchte ich noch ein

paar sachliche kleine Irrtümer und Versehen berichtigen. Die
Seite 10 f. angeführte Ausgabe der Schrift De viris ill. von
Lyon 1617 cum notis Rosweidi existiert nicht, nach allem, was
ich finden konnte, Sychowski macht die Angabe nach Oudin und

Ceillier; auch Cave hat dieselbe; aber bereits Fabricius (Bibl.
eccl. p. 11) wies darauf hin, dass wohl nur eine Verwechslung
mit der Ausgabe von Rosweides Vitse Patrum vom gleichen
Ort und Jahr vorliegt. Auch die Bibliothèque des écrivains de

la Compagnie de Jésus von De Backer (I, p. 648 ff.) kennt
keine Ausgabe des liber de viris ill. von Rosw. Von den
genannten drei Gewährsmännern dafür wird also der erste die

von Fabricius angedeutete Verwechslung begangen und die
andern ihm die Angabe nachgeschrieben haben. — S. 15 ist der

Sinn des Citats aus Tillemont nicht richtig gegeben, wenn es

heisst : „dass Hieronymus keineswegs alle Schriftsteller •

gekannt oder auch nur geprüft hat". Tillemont sagt vielmehr,

Hieronymus habe wohl nicht alle aufgeführten Schriftsteller



— 175 —

gelesen, oder doch wenigstens nicht alle näher geprüft. — Das
S. 16, Anm. 2, citierte Buch von Engelstoft ist nicht anonym
erschienen ; der Name des Verfassers steht zwar nicht auf dem
Titel, aber unter der Vorrede. — S. 32, Anm. 3, ist Rufinus
irrtümlich als Bischof bezeichnet. — S. 84, Anm. 24, ist das
verstümmelte Citat zu ergänzen: (syyQacpwç) wfjuXrjxoxoç xov
IlavXov. — S. 10, Anm. 2, passt das Citat nicht. Die „Lucubra-
tiones Hieronymi" sind eben die Hieronymus-Ausgabe des
Erasmus, in welcher er die griechische Übersetzung der Schrift
De viris ill. zuerst herausgab.

Diese kleinen Versehen in Nebensachen, dazu die bei
Erstlingsschriften gewöhnlichen formellen Mängel thun dem
sachlichen Wert der Schrift keinen wesentlichen Eintrag. Wer
sich mit patrologischen Quellenstudien beschäftigt, wird dieselbe
nicht übersehen dürfen. Dr. F. Laucheet.

Studien zur Topographie des nördlichen Ostjordanlandes von
D. Feants Buhl, Professor der Theologie an der Universität
Leipzig. Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Nachf.
(Georg Böhme). 1894. 20 S. 4°. (Preis M. 1.)

Die anregende Studie beschäftigt sich mit der Landschaft,
die „im Westen vom Jordan und dem See Gennesareth, im
Norden vom Hermon und der damascenischen Ebene, im Osten
von der grossen Wüste und im Süden von der Landschaft
Gilead begrenzt" wird. Nach einer Beschreibung der vulkanischen
Gebirge und des Flusssystems folgt eine kurze Skizze der
Geschichte der Landschaft bis zu deren Übergang in die
unmittelbare Herrschaft der Römer, dann S. 11 ff. specieile
Untersuchungen zu einzelnen Ortschaften. Erst in neuester Zeit
wurde diese Gegend sorgfältiger erforscht, und wurden genaue
Karten hergestellt, wodurch die Identifizierung der im Alten
Testament und andern alten Quellen genannten Orte wenigstens
zum Teil ermöglicht wurde. Der Verfasser, der die Gegend
teilweise aus eigener Anschauung kennen gelernt hat, stellt
die bisher gemachten Identifizierungsversuche zusammen und
lässt denselben, eigene weitere Untersuchungen über bisher
noch nicht oder nicht befriedigend behandelte Orte und Namen
folgen, wodurch diese Forschungen weiter geführt werden.

F. L.



— 176 —

Analecta zur Septuaginta, Hexapla und Patristik. Von Dr. Eeich
KLOSTEEMANN. Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung
Nachf. (Georg Böhme). 1895. VIII u. 128 S. 8°. (Preis M. 3. —.)

Die vorliegende Schrift enthält Mitteilungen aus
Handschriftenstudien, Ergebnisse einer Studienreise des Verfassers
nach Venedig, Florenz und Rom. Die 1. Abteilung, „Analecta
zur Septuaginta", beschäftigt sich mit dem kritischen Apparat
zur Septuaginta. Im Anschluss an Lagarde werden Grundsätze
für die Herstellung einer kritischen Ausgabe aufgestellt. Als
vorläufiges Material dazu werden Berichtigungen und Ergänzungen

zu der Oxforder Septuagintaausgabe von Holmes und
Parsons gegeben: genauere Beschreibung von Handschriften, die

dort ungenau und ungenügend beschrieben sind, Berichtigung
von falschen Angaben, Hinweis auf diejenigen Handschriften,
die von neuem genau kollationiert werden müssen, wreil es dort

nur ungenügend geschah, endlich Ergänzungen zum kritischen
Apparat von Holmes, aus solchen Handschriften, die Kl. bereits
in weiterem Umfange nachkollationiert hat. Als Anhang dazu

sind stichometrische Angaben aus verschiedenen Handschriften
zusammengestellt. — Die 2. Abteilung, „Analecta zur Hexapla"
(S. 47 ff.), giebt in gleicher Weise Berichtigungen und Nachträge
zu Fields Sammlung der Hexaplafragmente. — 3. Die „Analecta
zur Patristik" (S. 75 ff.) haben die Gvvóxpsic der Bibel zum

Gegenstand, deren eine (Synopsis sacrée Scripturse) dem hl.

Athanasius, eine zweite dem hl. Chrysostomus fälschlich
beigelegt wurde, und die in den Werken dieser Väter gedruckt
sind. Die handschriftliche Überlieferung dieser Synopsen wird
besprochen, das Verhältnis der verschiedenen Recensionen zu
einander dargestellt, besonders aber wird ein wichtiger, bisher
nicht berücksichtigter Cod. Barberinus III, 36 eingehend beschrieben,

und werden längere Textproben daraus mitgeteilt. — Von
Interesse ist auch der im Anhang (S. 113 ff.) zum erstenmal

vollständig nach vier Handschriften gedruckte griechische Text
der sog. „Apokalypse des Propheten Daniel", der bis dahin nur
teilweise gedruckt vorlag in Tischendorfs Apocalypses apocr.
(1866), während vor zwei Jahren der Wiener Mechitarist Kalem-

kiar einen erheblich verschiedenen armenischen Text veröffentlicht

hat. Dr. F. Laucheet.



— 177 -
Systematisch geordnetes Repertorium der katholisch-theologischen

Litteratur, welche in Deutschland, Österreich und der
Schweiz seit 1700 bis zur Gegenwart erschienen ist. Mit
zahlreichen litterarhistorischen und kritischen Bemerkungen und einem
Personen- und Sachregister. Bearbeitet und herausgegeben von
Dr. theol. DlETElCH Gla. Erster Band. 1. Abteilung: Litteratur
der theol. Enzyklopädie und Methodologie, der Exegese des Alten
und Neuen Testamentes und ihrer Hilfswissenschaften. Paderborn,

Druck und Verlag von Ferdinand Schöningh, 1895. XI
u. 478 S. 8°. (Preis M. 6. —.)

Der Verfasser dieses Buches sagt in der Vorrede mit Recht :

„Der Mangel eines geeigneten Nachschlagebuches über die
deutsche katholisch-theologische Litteratur der beiden letzten
Jahrhunderte ist lange empfunden und die Bearbeitung eines
solchen oft und dringend gewünscht worden." Die einzige bis
jetzt vorhandene umfassende Bibliographie der katholisch-theologischen

Litteratur, der überdies schon 1848—50 erschienene
Würzburger Thesaurus librorum rei catholicse, lässt bekanntlich
auch für die Zeit, die er behandelt, sowohl an Vollständigkeit
als auch sonst viel zu wünschen übrig, und für die neuere Zeit
fehlte etwas Ähnliches überhaupt. Das vorliegende, sorgfältig
bearbeitete Werk darf daher mit besonderer Freude begrüsst
werden, da es eine in der That schwer empfundene Lücke in
trefflichster Weise ausfüllt.

Die bis jetzt erschienene 1. Abteilung enthält nebst der
Litteratur über die im Titel genannten theologischen Disciplinen
auch ein Verzeichnis der im vorigen und im gegenwärtigen
Jahrhundert erschienenen kath.-theol. Zeitschriften (S. 24—40).
Für die Litteratur des vorigen Jahrhunderts hat sich der
Verfasser auf dasjenige beschränkt, was wirklich jetzt noch Wert
oder wenigstens Interesse haben kann ; dagegen hat er für die
Zeit seit 1800 die möglichste Vollständigkeit angestrebt. Ausser
den im Buchhandel erschienenen Werken hat er auch alle
Programme und Dissertationen aufgenommen, von denen er bei
dem sorgfältigsten Nachforschen Kenntnis erhielt, ausserdem
auch die Artikel der theologischen Zeitschriften verzeichnet,
und das ist ganz besonders erfreulich, da andernfalls das Repertorium

ja auch auf Vollständigkeit keinen Anspruch machen
könnte. Die zu den einzelnen Büchertiteln gemachten Be-

B.0VU6 intern, de Théologie. Heft 9, 1895. 12



— 178 —

merkungen über Inhalt und Wert, Hinweise auf beachtenswerte
Recensionen u. a. sind ebenfalls sehr dankenswert, wenn auch
natürlich nicht für alle aufgeführten Schriften solche Zusätze
geboten werden konnten. Innerhalb der einzelnen Abschnitte
der systematischen Anordnung ist die Aufeinanderfolge eine
chronologische ; dagegen erleichtert ein genaues alphabetisches
Register das Nachschlagen. Der Druck ist übersichtlich, auch
das Papier sehr gut, wie es sich zwar für jedes Buch, für ein
Nachschlagewerk aber ganz besonders empfiehlt. —¦ Die 2.

Abteilung des 1. Bandes soll die Litteratur der Apologetik,
Dogmatik und Moral umfassen, der 2. Band die Litteratur der
Kirchengeschichte, des kanonischen Rechts und der Pastoral-
disciplinen. Ich kann zum Schluss nur noch dem Wunsche
Ausdruck geben, dass diese weiteren Teile dem ersten recht
bald folgen mögen. Ein so überaus nützliches Werk empfiehlt
sich von selbst für jeden wissenschaftlich arbeitenden Theologen.

Dr. F. LAUCHEET.

III. English Bibliography.

The Apostles' Creed; its relations to Primitive Christianity.
By H. B. Swete, D. D., Regius Professor of Divinity, Cambridge.
C. J. Clay, University Press, Cambridge. 1894. [110 pp.]

This book is a reply to Professor Harnack's recent volume,
in which it is contended that the Apostles' Creed is a development

of later ages, and marks a considerable dogmatic advance
on the original doctrines of Christianity. It is marked by the

minute accuracy in matters of detail which is a characteristic
of the Cambridge school generally, and of Professor Swete in

particular. It is written in order to "enable educated members

of the English Church who do not possess the leisure or the

opportunities necessary for a fuller study of the subject to form

some judgement upon a recent controversy". And it may be

useful to students in other lands who cannot go deeply into

the matter, to have the guidance of a learned and orthodox

Divine in dealing with the leading facts of Christian theology.

Professor Harnack denies that the primitive faith of Christendom

is represented by the articles of the Apostles' Creed. And



— 179 —

he further suspects that the articles which that Creed has in
common with the primitive faith have undergone a modification
in their sense in which they are held by the time the Creed
originated. Professor Swete (p. 21) admits that this has been
the case with the epithet Almighty (Omnipotens) applied to the
Father. The original form of the article in the Greek signifies
World-ruler (navxoxqdxwQ). And so Professor Swete pays a
compliment to Professor Harnack for "directing attention to an
aspect of the words which is certainly primitive, but in'these
days is too much left out of sight", which the latter Professor
hardly deserves. Not only has Bishop Westcott repeatedly
called attention to the true meaning of this article of the Creed,
but the same statement is found in such well known text-books
of English theology as Bishop Pearson on the Creed.1) On this
point, therefore, Professor Harnack does but follow in the wake
of more orthodox theologians.

In reading Professor Swete's book I was at first inclined
to suppose that he intentionally commenced his answer to
Professor Harnack with the period of Ignatius and the opening
of the second century. But in dealing with the later articles
of the faith he makes use of Scripture testimony. It is therefore

difficult to understand why, in meeting Professor Harnack's
objections to the doctrine of the Person of Christ laid down in
the Apostles' Creed, Professor Swete takes no notice whatever
of the overwhelming evidence to be found in Scripture for the
doctrines contained in the Apostles' Creed. Thus, when
Professor Harnack contends that the use of the word "Son" in the
Creed "does not claim" for that Son "a pre-existent Sonship",
it is surprising not to find the declarations of S' John in the
Prologue to his Gospel, of S* Paul, who states that Jesus Christ
was "in the form of God", and "thought it not robbery to be
equal with God"8), before he "took on Him the form of a servant
and was made in the likeness of men", and again, that "He
created all things" and "is before all things, and by Him all
things consist"3), and of the writer of the Epistle to the
Hebrews who states that by the Son "all things were made"4),

1) P.
a
42, note (Orig. Ed.).

2) ovx «QTcayfiov rjyrjGaxo. Phil. II, 6, 7. However the words may be
translated, they involve the idea of pre-existenee and equality with God.

s) Col. I, 16, 17.
4) Hebr. I, 2.



— 180 —

to say nothing of other passages in which the same assertion
is found. So, too, he appeals, and justly, to Clement of Rome
for an evidence of the distinction between God and the Spirit
of God. But he does not refer to such passages as represent
the Father as sending the Spirit '), or the Spirit as interceding
with God.a) In his able defence of the doctrine of the
Incarnation he refers to the Scripture narratives, and to S* Paul's
ysvófisvog sx yvvaixoç, as well as to patristic testimony.

In his defence of the Ascension of Christ, Professor Swete
seems to concede a little too much to the destructive critic in
his willingness to "remove the interpolations" in Luke XXIV,
50, 51. Those "interpolations" are strongly supported. The
Codex Vaticanus contains them. The Codex Sinaiticus contains
the words "worshipped Him". It is the Codex Bezae, not
generally considered the most accurate, which omits them all.
And sometimes common sense may be called to our aid. The
words as they stand in Tischendorf are not a little
extraordinary. "He was parted from them, and they returned to

Jerusalem with great joy"! Such a passage certainly requires
the aid of a careful exegesis And the only apparent explanation
is that which is given by the words omitted.3) It may be fair
to give your opponents the benefit of the doubt. But if that
be Professor Swete's intention, would he not have expressed
it better, had he called the passages in question "disputed
passages", rather than "interpolations"? It is well, of course,
not to rely on witnesses whose character is called in question.
But it may be nevertheless our duty to remark on the fact
that their character has been called in question on grounds
which are themselves very dubious.

Professor Swete's brief chapter on the Descent into Hell
will repay perusal. His reply to Professor Harnack's assertion
that "to introduce the doctrine of the Three Persons of the

Godhead into the Creed" is to "alter its true sense", is pointed
and effective. Professor Swete observes that it is "remarkable"
that so vital a change of doctrine as Professor Harnack postu-

») John XIV, 16, 26.

2) Rom. VIII, 27.

3) The passages in question are bracketed by Westcott and Hort. They appear,

however, to regard them as genuine in substance but not in form. See Notes on

Select Headings in loc.



— 181 —

lates brought about no alteration in the Apostles' Creed. It
would have been easy and natural enough to have introduced
the definitions found in the Nicene Creed in its present form.
If the Western Church made no alterations, it must have been
because she believed that no alterations were required, and
that the Creed in its earlier form had always implicitly
contained the truth which those definitions expressed.

I cannot dwell on the contents of the work. But, even
without the additions I have ventured to suggest, it supplies
an adequate answer, in a short space, to a theory which has
been maintained with great learning and ingenuity, and which
only lacks, in common with a good many other critical
discoveries of the present day, that solid basis of fact on which
alone conviction can ultimately rest. J. J. Lias.

IV. Revue des Périodiques.
Altkath. Volksblatt (Bonn), Okt. 1894: Vortrag des Herrn

Pf. Bergmann über den Dr. Parisiensis Mathias von Janow (XIV.
Jahrh.) ; — Nov. : der Kardinal Nikolaus von Kues und seine Papstidee;

Vortrag über historische und spekulative Theologie (Prof.
Weber) ; — Dez. : zum 8. December ; Etwas für sogen. Parität
oder Gleichberechtigung der Konfessionen; die sogen.
Unionsbestrebungen Leos XIII.

Anaplasis (Athen, griechisch), Nr. 154—159, 15. Sept. —
1. Dez. 1894: Germanos Metaxas, Über die wahre Glückseligkeit

des Menschen. — Die religiöse Wiedergeburt in unsern Tagen.
(Aus dem Russischen.) — Inhaltsübersicht über die orthodoxe
Dogmatik des Archimandriten FlRMILIANOS, und Einleitung in
dieselbe. — G. Franceschini, Die Krankheit und die Heilung.
(Aus dem Ital.) — Zekos Rhoses, Die Handschrift des Briefes
des apost. Vaters Polykarpos im Kloster Hagia auf Andros und
ihr Verhältnis zum Barnabasbrief. — Nektarios Kephalas, Predigt

über das ewige Leben. — P. KAPLANIDES, Über die Darstellung
des Moses mit Hörnern. — Abbé Clairin, Betrachtungen

über den Glauben. (Aus dem Französischen.) — J. Skaltsunis,
Lie Zerstörung der griechischen Universität. (Gegen die gleichnamige
Schrift von Tsikopulos.) —¦ Gr. GOGOS, Das zukünftige Leben
und das Himmelreich. — Die Sanftmut. — NlKEPHOROS KALOGERAS
(Erzbischof v. Patras), Trostschreiben an den Thronfolger Konstantin
beim Tode seiner Schwester Alexandra.



— 182 —

Anglican Church Magazine, October 1894 : With Catholic
Federationists at Rotterdam, by the Editor ; Santa Teresa, by Rev.
W. WEBSTER; — november: Rev. Th. J. Cooper, The Revised
Prayer-Book of the Spanish Reformed Church.

Annales de philosophie chrétienne, août 1894: l'abbé de

Broglie, la foi et la raison.

Bulletin hist, et litt. (Société de l'Hist. du Prot, français),
oct. 1894: H. Dannreuther, Jean de Luxembourg et la réforme
dans le comté de Ligny-en-Barrois : N. W., la Réforme à Sedan ;

nov. : D. Benoit, les pasteurs et l'échafaud révolutionnaire; A. LODS,
l'avocat Target défenseur des protestants (1787).

Catholique français, octobre 1894: justice episcopale (dans

l'Eglise papiste) ; les ordinations anglicanes ; souvenirs du Congrès
de Rotterdam (E. Mopinot) ; — nov. : Rome et l'Orient.

Catholique national (Berne), octobre 1894: anciens-catholiques
et anglicans (réponse au Guardian] ; les protestants et l'encyclique
Prœclara ; l'union des Eglises à Rome et à Grindelwald ; droits
d'Eglises (l'introduction du filioque dans le credo et sa suppression)

; — novembre: choses d'Espagne (Plunkett-Cabrera) ; le card.

Vaughan et l'union des Eglises; mensonge et papisme; les miracles
de Lourdes; Léon XIII et l'orient; les mots et le dogme; Libéraux

papistes; Harnack jugé par M. Frommel; — décembre: la

Communion des Saints; le mot «Protestantisme»; la communion
chez les papistes; le 8 décembre; la cojouissance des églises entre
les constitutionnels et les réfractaires en 1796; l'union pour la
force ; les contresens bibliques des prédicateurs ; l'esprit et la lettre
dans l'évangile ; l'ancien-catholicisme nécessaire ; la Trinité, lin-
carnation.

Chrétien évangélique (Lausanne), octobre 1894: H. CORDEY,

la théologie de l'ép. aux Hébreux; — novembre: Mme Ward DE

CharriÈRE, le P. Jean (de Cronstadt) ; A. Vautier, à propos de

magie; J. GlNDRAUX, le théologien J. Vernet (f 1789); le
protestantisme en France et en Italie, l'Eglise libre d'Ecosse.

Chronik der christlichen Welt, Okt. 1894: Deutsche evang.

Landeskirchen ; Übersicht über die wichtigsten Ereignisse auf dem

Gebiete der deutschen evang. Landeskirchen vom 1. Juli bis

30. Sept. 1894, und auf dem Gebiete der römischen Kirche vom

I. April bis 30. September 1894: — Nov.: Versammlungen und

Kongresse.

The Church Eclectic (Utica, N. Y.), July i894= &ev- M> °'
SMITH, the Agape; Rev. Alban RlCHEY, Dr Pusey Defender ol



— 183 —

the Faith ; H. R. Percival, Swedish Forms of Ordination ; Rev.
E. P. Gray, Daily Eucharist, was it Primitive? — August:
Protestant Jesuits ; a Declaration on the Inspiration of Holy Scripture,
and M. Gore's letter ; Rev. H. R. Percival, the Established Church
of Sweden.

The Churchman (New York), September 29, 1894: A Letter
of the Bishop A. Cleveland Coxe; Bishop Potter's Convention
Address ; the Third Intern. Old Catholic Congress, by the Bishop
Dr Hale.

(111.) Church News, Dec. 1894 : Schismatic Separations ; the
Doings of Rome; the Lessons of the School Board Contest (by
Rev. Lias) ; Our Life after Death (by A. Chambers).

Correspondant, 25 octobre 1894: M. l'abbé Sicard, Recherche
d'une religion civile; — 25 novembre: GoYAU, la papauté au
XIXe siècle.

Cosmos, sept, et oct. 1894: le Dr MÉNARD, le transformisme
et le dogme; — nov.: DE Kirwan, une nouvelle théorie du
déluge.

Deutscher Merkur, Oktober 1894: Prof. Reusch und Graf
P. von Hoensbroech über die Jesuiten ; die Verehrung des hl. Josef
sonst und jetzt; über die Aussprüche Jesu an Petrus; die deutsche
Bibelübersetzung des Mittelalters ; Geistesfreiheit und Unfehlbarkeit ;
der Symboliker J. A. Mcehler und die Jesuiten ; über Toleranz ; —
November: Weder Protestantismus noch Romanismus, sondern
Katholizismus ; f J. Berchtold ; ein Jubiläum des Deutschkatholizismus ;
die weltliche Herrschaft des römischen Stuhles; Nikolaus von Kues;
die Erscheinungen und Offenbarungen der Mutter Gottes vom
Beginne des Christentums bis auf unsere Zeit; — Dezember: zum
8. Dezember; ein Römischer im Deutschbunde.

Etudes religieuses (Jésuites), septembre 1894: le P. E. POR-
TALIÉ, le Parlement des religions à Chicago (art. défavorable) ; —
octobre: le réveil religieux de l'Angleterre; — novembre: le P.
Bainvel, les contresens bibliques des prédicateurs ; le P. Le Char-
TRAIN, Henri vin et les monastères anglais.

U Eçrjyrix^ç xwv dylwv yçacpwv xal xwv %QiGxiavixcöv ôidaGxuXiwv.
(Herausgegeben von dem Archimandriten Gregorios ZlGABENOS in
Marseille.) Nr. 13—16: 15. Juli bis 30. Aug. 1894: Erklärung des
1. Kapitels des Propheten Jesaias. Etwas über Liturgien. Antwort
auf ^die Encyclica Sr. apostol. Heiligkeit des Papstes von Rom
Leo's XIII. Die theologische Schule in Chalke. Erklärung des
1. Kapitels des Markusevangeliums. Studie über die Sanftmut.



— 184 —

Foreign Church Chronicle, December 1894: Rev. Oldham,
the Condition and Prospects of Old Catholicism in 1894; Rev.
C. MEYRICK, The Question of the Sabbath; National Churches;
Orientals, Anglicans, Old Catholics in the « Revue intern, de Théol.» ;

the Consecration of Bishop Cabrera ; Portuguese Synod ; the Anglican

Church on the Continent ; the Austrian Old Catholic Bishopric.

Forum (New-York) sept. 1894. Rev. BARROWS, Résultats
obtenus par le Parlement des religions à Chicago.

Grande Encyclopédie (Lamirault). Lire, dans les dernières
livraisons, les articles suivants : Jean Huss et les Hussites par M.
Krüger, les Humiliés (ordre religieux), Ulric de Hütten, Hunnaeus,

Hylaret, Ibas, Idace, les Ignace, Hystaspe, hymne par M. E. H.
Voller., iconoclastes par E. Beaulieu, iconographie et iconologie,
iconostase, illumination et illuminés, image par E. H. Vollet,
imitation de J.-C, immaculé, immanent, immatériàlisme, immortalité,
immunité, impanation, In Cœna Domini, Inde (les religions) par
M. Sylvain Lévi, Index, induit, infini, les papes du nom d'Innocent

par M. E. H. Vollet, intercommunion et interconfessionnalisme

par E. Michaud, interdit, interim, investiture par E. H. Vollet,
Irénée par Krüger, irrégularité, Irving, les Isaac, Isaïe, Iselin, les

Isidore, Isis, islamisme, etc.

Haute Science, novembre 1894: L. MÉNARD, l'enfer éternel.

Journal des savants, août 1894: G. Perrot, origine des

cultes arcadiens; — septembre: B. Saint-Hilaire, les Livres
sacrés de la Chine.

Der Katholik, Okt. 1894: Replik der christkath. Genossenschaft

St. Gallen an das Bundesgericht; — Nov.: Rückblicke auf
den Kongress (zu Rotterdam) ; der Theol.-Professor J. Burkard Leu
(in Luzern) ; über Ligorianer- und Jesuiten-Moral ; — Dez. : bischöfliche

Ansprache in Zürich und Ölten (die Verwirrung unter den

Christgläubigen in jenen Tagen).

Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, Okt. 1894: E.

TRAUTVETTER, wie haben wir im Unterricht das Sektenwesen zu

behandeln? — Nov.: K. K, woher rührt der Unglaube der Massen?

SALIS, f Prof. Stockmeyer.

II Labaro, ottobre 1894: Mgr. Vescovo di Ventimiglia e la

Chiesa cattolica nazionale; Tu es Petrus; il Criterio cattolico nella

Questione dell' autorità; il Vaticano e la Chiesa d'oriente; la

Sublimità del Cristianesimo; — novembre: la Tradizione cattolica
riformatrice italiana; il Pensiero della Chiesa orientale contro il Va"

ticanismo ; la Processione dello Spirito santo ; Inni liturgici della



— 185 —

Chiesa; — dicembre: del Deismo; religione razionale; Appunti
religiosi-contemporanei; Mgr. Pietro E. Tiboni, precursore della
Riforma catt. italiana ; Bonghi e la mariolatria ; la Chiesa di Roma
fino alla conversione di Costantino (pel Rev. Pennington).

Neue Jahrbücher für deutsche Theologie, 1894, 777. Heft:
SCHULTZE, Julius Müller als Ethiker; FEINE, der Jakobusbrief;
Boy, der Sohn Gottes nach seinen Selbstzeugnissen im vierten
Evangelium; SEEBERG, Versuch einer neuen Erklärung von Hebr.
7, 27; —IV. Heft: SEEBERG, zur Auslegung von Hebr. 2, 5—18;
BARTH, die Entstehungszeit der Offenbarung Johannis ; SCHULTZEN,
die Benutzung der Schriften Tertullians de Monogamia und de
jejunio bei Hieronymus adv. Iovinianum.

Neue Zeit, nos 1—4: F. Engel, l'histoire du Christianisme
primitif (d'après Bruno Bauer).

Niediela, nov. 1894: V. G., les slaves occidentaux (le prof.
Masaryk).

Nineteenth Century, octobre 1894: Max Muller, le Christ
aux Indes; — nov.: duc D'ARGYLL, le socialisme chrétien.

North American Review, octobre 1894: E. Arnold, l'astronomie

et la religion.'ô1

Open Court (Chicago), aoitt-sept. 1894: Nobuta KlSHlMOTO,
Buddhism in Japan; Carus, Karma; the God of atheism.

Oud-Katholiek. Juli 1894: Oostersche en westersche kerk.
De jezuïeten. (Slot.) — Aug. : Encycliek van Z. H. Leo XIII aan
aile vorsten en volken der aarde. De grafkelder te Warmond. De
misliturgie. (Vervolg.) — Sept.: Het oud-katholicisme en het vrije
onderzoek. Literatuur over de oud-katholieke kerk van Holland.
De misliturgie. (Slot.) De tentoonstelling van het prentenkabinet
van de vereeniging: Cor unum et anima una. De grafkelder te
Warmond. II. Kevelaar en zijne processie. — 2. Blatt: Derde
internationaal congres der oud-katholieken. — Oct.: Derde inter-
nationaal congres der oud-katholieken. (Vervolg.) De grafkelderte Warmond. III. — 2. Blatt: De tentoonstelling in den Oppert.
Kevelaar en zijne processie. (Vervolg.) — Nov. : Inleiding van
bisschop dr. Reinkens. Rede van pastoor C. Deelder. Kevelaar en
zijne processie. (Slot.) — 2. Blatt: De gedaante dezer wereld gaat
voorbij. (1 Cor. 7, 31.) _ Dec.: Rede van mgr. E. Herzog,
nenricus van der Graft.

Protestantische Kirchenzeitung, Nov. 1894: Holtzmann, das
Christentum als Evangelium der Armen ; Th. WOLTERSDORF, die



— 186 —

rechtliche Stellung der evang. Kirche Deutschlands ; O. EGGELING,
die Scala Santa und die Lehre vom Tode Christi; Erklärungen
der konfessionellen und positiv-unierten Partei zur neuen preussischen

Agende ; — Dez. : J. HEYN, Heiliger Geist oder Parteigeist

Religion universelle (Nantes), 15 sept. 1894: Verdad,
nouvelle éthique contre l'altruisme; la vérité existe-t-elle? — 15 oct.:
BearsON, Pinvolution; BOUVIER, l'unité; VERDAD, l'altruisme.

Review of the Churches, Oct. 94 : the Grindelwald Conference
1894 (from the Methodist standpoint); Why Theologians should

study Astronomy; pre-prophetic Monotheism; the Consecration of
the first Reformed Spanish Bishop ; a Churchman's Plea for
Disestablishment.

Revista Contemporanea, 30 oct. 1894: D. M. Macias,
panégyrique de S. Augustin.

Revue bleue, oct. 1894: G. Tarde, la religion (essai de logique
sociale) ; — nov. : H. BÉRENGER, l'Eglise et le siècle (à propos de

Mgr. Ireland).
Revue chrétienne, novembre 1894: F. KUHN, le socialisme

de Luther ; G. Chastand, Lamennais précurseur du socialisme

catholique ; J. E. NÉEL, les deux nouvelles écoles ; L. RuFFET, les

motifs et les fondements de la foi en J.-C. (d'après MM. Chapuis
et G. Godet); — décembre: E. MÉNÉGOZ, la prière et le miracle;
FRANK Duperrut, Croyance ; E. COMBA, le paganisme dans l'Eglise
romaine, la mission vaudoise.

Revue du Christianisme pratique, sept.—déc. 1894 : Ch. GlDE,

le catholicisme social; Ch. Correvon, un apôtre du christianisme

pratique (B. de Kottwitz) ; H. Appia, W. T. Stead et l'Eglise civique ;

P. MlNAULT, un essai de sociologie chrétienne.

Revue critique d'hist. et de litt. (Chuquet), oct. 1894: OVERBECK,

les débuts de l'histoire de l'Eglise et Eusèbe; Ch. PfistER,
Xenia Bernardina ; A. LAURENT, la magie et la divination chez les

Chaldéo-Assyriens ; — nov. : P. Lejay, Optât, Lactance, Augustin,
Paulin de Noie; das Kerygrna Petri (Dobschütz), Acta SS. Nerei

et Achillei (Achelis); A. Delboulle, le Mystère de la Passion;

CH. Seignobos, la loi de l'histoire (Strada).

Revue des Deux Mondes, 15 décembre 1894: ***, Rome et

la Russie (colossale ignorance de l'histoire ecclésiastique et de la

théologie).
Revue encyclopédique, 15 octobre 1894: Dr P. SOLLIER, e

miracle au point de vue scientifique; l'abbé GONDAL, le mirac

au point de vue de la religion.



— 187 —

Revue générale, décembre 1894: Mgr. Lamy, Léon XIII.

Revue historique, juillet—août 1894: L. Lalanne, un récit
inédit de la mort du Card, de Richelieu ; S. Berger, les Fastes
épiscopaux de l'ancienne Gaule (par l'abbé Duchesne, T. I) ; Ch.
MoLINlER, die Amalricianer (von Baeumker) ; — septembre—octobre :
EUG. HUBERT, die Reise des Papstes Pius VI. nach Wien (von
H. Schütter) ; A. GUILLAND, Leop. von Rankes Leben und Werke
(von E. Guglia).

Revue de métaphysique et de morale, septembre 1894 : JEAN
WEBER, une étude réaliste de l'acte et de ses conséquences morales.

Revue du Monde catholique, décembre 1894: J. FONTAINE,
la « dissolution doctrinale absolue (sic) » du protestantisme.

Revue pédagogique (Delagrave), déc. 1894: X, le couronnement

de la Vierge Noire de Rodez.

Revue philosophique (Ribot), octobre 1894: G. Fonsegrive,
Renouvier et la doctrine de J.-C, Dauriac et l'idée de Dieu dans
le Néo-Criticisme ; T. V. Charpentier, Delbos et le Problème
moral dans la philosophie de Spinoza ; — nov. : L. ArrÉAT, Science
et Foi (Güttier); — décembre: G. FERRERÒ, les conditions du progrès

moral.

Revue des Religions, sept.—oct. 1894: X. Kœnig, l'évolution
de l'idée de justice chez les prophètes hébreux; Snouk HURGPONJE,
Mohammed était-il socialiste A. AuDOLLENT, bulletin archéologique
de la religion romaine; Th. ROLLER, J. B. de Rossi; J. RÉVILLE,
tj. Darmesteter; la théologie de l'Ep. aux Hébreux (E. Ménégoz) ;
L. HORST, les œuvres de Kuenen sur la Bible; PIERRE PARIS,
les divinités de la Victoire en Grèce et en Italie (A. Baudrillart) ;
EUG. Picard, Th. Parker (A. Altherr) ; l'enseignement de l'histoire
des religions à Paris; un Mémoire de M. Marillier sur la survivance

e lame et l'idée de justice chez les peuples non civilisés.

Revue des Revues, Ier octobre 1894: C,e Napoléon Ney, les
sociétés secrètes musulmanes;— 15 oct.: Max Müller, le Christ
dans l'Inde (Notovitch); — C. LUMHOLTZ, l'adoration des plantes
et les Tarahumaris; — 1« novembre: Rev. J. SCHILLING, la vie
Th-Kamt"SépUlCre' ~ I5 nOV-: H- Hensoldt> le Dalaï-Lama (au
lhibet); — ï« décembre: W. H. Wassel, la religion des Sioux;
Dikareff, les Slaves superstitieux; — 15 déc: la conciliation des
^figions (Max Müller sur le congrès de Chicago).

Revue de la Science nouvelle, nov. 1894: F. A. HÉLIE, le
composé humain; les idées du bien et du juste; astronomie et
geologie (par le P. Ortolan); la loi de l'histoire (par Strada);



— 188 —

D* NETTER, justification de l'ancienne idée d'un règne humain ;

Ed. GASC-DESFOSSÉS, le principe de la morale (par Ch. Secrétan) ;

Ch. Legay, philosophie morale et politique (par Alaux) ; — déc. :
F. A. HÉLIE, études philosophiques de Mgr. Hugonin ; le
Bouddhisme de M. de Milloué; Ed. GASC-DESFOSSÉS, pour et contre
l'enseignement philosophique ; histoire de la psychologie des Grecs
(Chaignet) ; la volonté (par Surbled).

Revue de Théologie (Montauban), décembre 1894: A.Wabnitz,
la charité et son organisation au temps de J.-C. et des apôtres;
C. BruSTON, le Xe Congrès des Orientalistes et l'A. T. ; J. E. Neel,
Manuel de Dogmatique (par E. Arnaud) ; E. T., Etudes christo-
logiques (par M. Lobstein) ; L. Ameys, Revue de la théologie
catholique-romaine.

Revue de Théologie et de Philosophie (Lausanne), novembre
1894: C. BruSTON, la Vie future d'après S.Paul; P. Chapuis, la
foi en J.-C; D, TlSSOT, un Traité de Schleiermacher; Société de
La Haye pout la défense de la religion chrétienne (programme
de 1894); P. LOBSTEIN, la théologie de l'épître aux Hébreux
(d'E. Ménégoa); un nouveau livre sur le symbole des apôtres (de
F. Kattenbusch) ; M. M., les principes philosophiques de la théologie
de Ritschl (de R. Favre).

Revue thomiste, 'sept. 1S94: P. COCONNIER, l'hypnotisme;
Schwalm, les aspects nouveaux de la foi dans les encycliques de

Léon XIII5 — nw.; P. HÉBERT, la peine de mort; P. Olliyier,
Marie-Madeleine.

Schweizerisches Protestantenblatt, Nov. 1894: R. Stähelin,
due neue Zwingli-Bìographie ; H. Andres, die Einigkeit im Geiste
bei Verschiedenheit der theolog. Richtung; A. .Vi fHERR, die Bibei
im täglichen Sprachgebrauch-, OETTU, die Politik des Propheten
jesaja; W, A! niVKK, das Verhältnis der menschlichen Willensfreiheit

mt Gotfceslehre bei M. Luther und H. Zwiagli*s*

Science catholique, ï| sept. 1894; BOURBAIS, les astres dans

la Bible; DOUAJS, les évangiles et les écoles critiques; Lamy, le

concile de Séleneìe-Ktesìpimn de 410.

Semaine religieuse (Genève), ecteère t%4 : ]. E. Neel, le pèche

d'après Rothe (F. Leenhardt); Km. M... la théologie de l'épître aux

Hébreux (K. Ménégoz); »7c-."-'.':•¦; ' les coeïereeees d'ALus «la

valeur du dogœe pour la vie pratique» la divinité de J.-C i'évan-

géUsatiou des e»fchoHqttes})5 — êigemërê: la aottvette Tzarine (pro-

.es:aatis»e et orthodoxie); f te D* Salomon Mala» (ancien
catholicisme orientai);; Histoire de nafuMtion et die la liberté en Bel-



— 189 —

gique par A. Heus ; Romains et Juifs par Amitaï ; la valeur du N. T.
(par E. Martin).

Theologische Litteraturzeitung, Nov. 1894: Weiffenbach,
der Gebrauch des A. T. im N. T. (Clemen); A. Harnack, das
Apostolische Symbol (Kattenbusch) ; Ph. Meyer, Anecdota graeca
theologica cum prolegomenis (A. Jahn) ; BOSSERT, Beiträge zur
Geschichte des Jesuitenordens (Reusch) ; K. KÖHLER, Lehrsystem
des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik (Kahl) ; F. DÜMMLER,
Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen (Rohde) ;

Kattenbusch, the Apostles' Creed (Swete); F. COHRS, die
Entstehung der Katechismen Luthers und die Grundlage des Grossen
Katechismus ; — Dezember : E. Nestle, the Four Gospels in Syriac
transcribed from the Sinaitic Palimpsest (by Bensly, Harris and
Burkitt) ; K. Marti, das Alte Testament (Smith) ; le Déluge devant
la critique historique (R. de Girard) ; C. Clemen, the Gospel
according to Peter ; L. Strack, Introd. to the Talmud (Mielziner) ;

Sepher Jesirah (Goldschmidt) ; F. Kauffmann, Herders Persönlichkeit
in seiner Weltanschauung (Kühnemann).

Theol. Quartalschrift (Tübingen), 1894, IV. Heft: KlHN, die
lateinische Übersetzung des Klemensbriefes und eine angeblich
pseudoisidorische Fälschung ; ElSER, der hl. Chrysostomus und die
Philosophie; Birck, Enea Silvio de' Piccolomini als Geschichtsschreiber

des Basler Konzils; FUNK, die Didache in der afrikanischen

Kirche ; A. Schulte, die koptische Übersetzung der kleinen
Propheten ; Funk, das apost. Glaubensbekenntnis (Bäumer, Blume,
Kattenbusch); Schanz, Wissen und Glauben (Güttier), études sur
la Trinité (de Régnon); Funk, die Paulikianer (Karapet), Liturgie
des IV. Jahrhunderts (Probst).

Theol. Studien und Kritiken, 1895, I. Heft: KÖLBING, Studien
zur paulinischen Theologie; ZÖCKLER, wo lag das biblische Gala-
tien? Zimmer, das Princip der pastoralen Moral; BRATKE, das
Glaubensbekenntnis in einer Berner Handschrift aus dem 7. bis 8.
Jahrhundert; RIETSCHEL, Luthers Ordinationsformular in seiner
ursprünglichen Gestalt; M. SCHEIBE, das Lehrbuch der evang.-
protest. Dogmatik von Lipsius.

Theol. Zeitschrift aus der Schweiz (Meili), 1894, IL Heft:
R- Gsell, das Pontifikat Adrian VI. (1522—23); K. Marti, der
gegenwärtige Stand der alttestamentl. Wissenschaft: — /7/ Heft:

¦ SCHÖLLER, die Unterwerfung der Christenheit durch die Kirche
bis zum Ende des Mittelalters trotz des Protestes der Apostelbriefe

a
p61" Evan£elien ; R- Schweizer, Anseimus Redivivus oder Kritik

und Rekonstruktion der kirchlichen Versöhnungslehre.



— 190 —

Université catholique, 15 sept. 1894: Douais, S. Augustin
et le judaïsme; — 15 oct.: Jacquier, les apocryphes du N. T.;
Rambaud, du prêt à intérêt.

Zeitschrift fur Kirchengeschichte, Okt. 1894: NÖLDECHEN,
Tertullian und das Theater ; V. Ryssel, Materialien zur Geschichte
der Kreuzauffindungslegende in der syrischen Litteratur; REUSCH,
archiv. Beiträge zur Geschichte des Jesuitenordens.

Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft,
1894, III. Heft: E. Faber, der Apostel Paulus in Europa; P.

GLOATZ, Arten und Stufen der Religion bei den Naturvölkern;
0. PFLEIDERER, Religionsphilosophie im Umriss (R. Seydel) ; —
IV. Heft: E. BÖRSCH, die Mission des Propheten Ezéchiel ; P. LUTHER,
Erfüllung und Weissagung in den Missionsbestrebungen der Gegenwart

(Nippold).
Zeitschrift für praktische Theologie, 1894, IV. Heft: Gelzer,

die Ausbreitung der römischen Hierarchie unter dem Pontifikate
Leo XIII. ; BAUMGARTEN, der Ertrag der neuesten kirchenrechtlichen

Werke für die praktische Theologie.
Zeitschrift für Theologie und Kirche (Gottschick), 1895,

1. Heft: Ziegler, die ethische Versöhnungslehre im kirchlichen
Unterricht ; HERING, die dogmatische Bedeutung und der religiöse
Wert der übernatürlichen Geburt Christi; HARNACK, Julians des

Apostaten Beurteilung des johanneischen Prologs.
Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1894, IV. Heft:

A. HlLGENFELD, Jesus und Paulus ; C. SCHMIDT, die beiden Bücher

Jeu in ihrem Verhältnis zu der Pistis Sophia ; C. SIEGFRIED, Thomas

von Aquino als Ausleger des A. T. ; P. ROHRBACH, der Schluss

des Marcusevg.

V. Librairie.
Le P. BoisDRON, O. P.: Théories et Systèmes des probabilités

en théologie morale; broch., Fribourg, Suisse.
Die Busslehre Cyprians. Eine Studie zur Geschichte des

Busssakraments. Herrn Bischof Dr. J. H. Reinkens gewidmet

von Lie. Carl Goetz, Passau. X und 100 S. gross 8°. Braun
und Weber in Königsberg. Preis 2 Mark.

E. Chazel: la Prédication de Massillon; Paris, Noblet, in-8°. 87 p.

L. Choisy: Coup d'œil sur l'œuvre du Christ à travers les

siècles; Genève, broch., 52 p.
Dedouvres (l'abbé): le P. Joseph et le Quiétisme; Angers,

Lachèse, 1895; broch. in-8°, 50 p.



— 191 —

Degert (l'abbé): le Card. d'Ossat, évêque de Rennes et de

Bayeux, 1537—1604; savie, ses négociations à Rome ; Paris,
Lecoffre, in-8°.

Deramey (l'abbé) : Une lettre de S. Ignace de Loyola à Claudius,
roi d'Ethiopie; Paris, Leroux, 1894, broch. in-8°, 39 p.

O. Douen : la Révocation de l'Edit de Nantes à Paris, d'après des
documents inédits; Paris, Fischbacher, 3 vol. in-8°, 1894; 100 fr.

Dr M. Eisenstadt: Über Bibelkritik in der talmudischen
Litteratur; Berlin, Itzkowski, 1894, br. in-8°, 55 S.

Chez Firmin-Didot : le Vatican, les papes, la civilisation et le
gouvernement actuel de l'Eglise ; introd. par le card. Bourret,
conclusion par le Vte Melchior de Vogué; 1 vol. in-4°, 750 p.,
illustré; 30 fr.

M. Fontane: le Christianisme (67 ans avant J.-C. — 117 après
J.-C); Paris, Lemerre, 1 vol., 1894, fr. 7. 50.

Freppel (Mgr.): Bossuet et l'éloquence sacrée au XIXe siècle,
cours de 1855 à 1858; Paris, Retaux, 2 vol.

A. Frey: L'apocalypse traduite et interprétée; Genève, Burk-
hardt, 1895, broch., 70 p.

A. Giraud-Teulon : Double Péril social, l'Eglise et le Socialisme;
Paris, Guillaumin, 1895, in-18, 2 fr.

St. Gsell: Essai sur le règne de Domitien; Paris, Thorin,
1894, 1 vol., 391 p.

H. Holtzmann: Theol. Jahresbericht, XIII. Band, enthaltend
die Litteratur des Jahres 1893; IV. Abteilung, praktische
Theologie und kirchliche Kunst, von Bleek, Woltersdorf,
Kind, Dreyer, Hasenclever, Spitta ; Braunschweig, C. A.
Schwetschke und Sohn, 1894, 6 Mark.

Hubbe-Schleiden: Jésus est-il bouddhiste? Traduit de l'allemand
par M. A. D.; Paris, Alcan, 1 vol, in-18, 1894, 2 fr.

Innocentius Mirabundus : Das römische Interdikt über altkatholische

Kirchen und seine Anerkennung durch deutsche
Staatsregierungen; Bonn, Bach, 1894, broch.

Irenaeus Pertinax: Offene Antwort auf die Encyclica vom
20. Juni 1894 an Papst Leo XIII; Barmen, Wiemann, broch.,
20 S., 1894.

Dr W. Joos: Die römische Messe — Der nassgemachte Pelz;
2 broch. in-8°, Schaffhausen (bei dem Verfasser), 1895.

The Late Canon Liddon: Clerical Life and Work; London,
Longmans, 1 vol., 1894.



— 192 —

Dom Mackey: Etude sur l'Introduction à la Vie dévote de

Fr. de Sales ; Annecy, Niérat, in-8°, 68 p.
Medicus: Lourdes et le Surnaturel ; Paris, Fischbacher, in-12, 1894.

Le P. Mercier, S. J.: Lamennais; Paris, Lecoffre, in-12.
Rev. F. Meyrick, M. A. : la Dottrina della Chiesa d'Inghilterra

circa la santa Comunione; Bergamo, Bolis, 1891, 1 voi. in-18.
De Milloué: le Bouddhisme dans le monde; Paris, Leroux,

in-12, 1894.

Minayeff : Recherches sur le Bouddhisme ; trad, du russe par
Astier de Pompignan ; Paris, Leroux.

Ant. Ohorn : Das neue Dogma, Roman ; Leipzig, Braun, 2 Bd.,
6 Mark.

Procès-verbal de la XXe Session du synode national de l'E¬

glise catholique-chrétienne de la Suisse (17 mai 1894) ; Genève

Taponnier, broch. in-8°, 66 p.
Rétoré : Science des religions ; Paris, Pedone, in-8°, 368 p.

Mgr. Ricard: le Concile national de 1811; Paris, Dentu, 1vol., 1894.

Ed. Schiffmacher: Un seul Dieu en trois personnes; Paris,

Chamuel, 1894.

G. Séailles: E. Renan; Paris, Perrin, 1894, in-16.
Sifferlen: Cours complet de religion; Paris, Gaume, 1894, in-

12, 652 p.
Dr Tangermann: Natur und Geist; 1 Bd. — Leben, Licht und

Liebe ; 1 Bd.
Mgr. Jean Wordsworth : Trois lettres sur la position de l'Eglise

anglicane; Salisbury, Brown, broch. 1894, 22 p. — De Vali-

ditate ordinum anglicanorum, Responsio ad Batavos, ab

eodem; Sarisburiae, apud Brown, 1894, 23 p.
G. Worley: The Catholic Revival of the Nineteenth Century;

Elliot Stock, 1894.

Berichtigung. In N° 8 der Sevue internationale de Théologie wurde Seite 819

durch Versehen des Setzers eine Randbemerkung des Manuskripts, die nur fur

Redaktion bestimmt war, als Anmerkung gedruckt. Wir bitten also, diese nicht

den Druck bestimmte Anmerkung zu streichen.

N.B. L'abondance des matières, dans le présent numéro

et dans le précédent, nous a mis dans l'impossibilité de publier

notre Chronique habituelle ; mais nous la reprendrons dans les

numéros suivants. La Direction.

-^—ifè—;-


	Bibliographie théologique

