Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 12
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 816 —

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.

* La doctrine de la sainte Céne d’aprés un théologien
« évangélique». — Dans le Chrétien évangélique du 20 juillet
dernier, p. 300—316, M. P. Comtesse, voulant exhorter les fidéles
de son Eglise & ne plus se tenir, comme ils le font trop souvent,
a l'écart de la table sainte, leur a exposé la doctrine de leur Eglise
sur la sainte Céne, doctrine qu’il a résumée ainsi: « Nous sommes
des chrétiens évangéliques et nous ne voyons dans la Cene ni la
transsubstantiation des catholiques (romains), ni Vunion sacramentelle
des luthériens?), ni d'autre part le simple memorzal des ultra-
zwingliens; mais, en modifiant pour la préciser la théorie calviniste:
la communication réelle et efficace de J.-C. mort pour nous et se
donnant a nous.» Cette étude trés sincere est fort intéressante.

* Tu es Petrus. Un prétre irlandais qui a quitté I'Eglise ro-
maine, M. Thomas Connellan, fait remarquer que, si I'Eglise ro-
maine était fidele a la régle reconnue par le concile de Trente, a
savoir, que l'on ne doit interpréter 'Ecriture que d’apres le con-
sentement unanime des Péres, elle ne pourrait en aucune fagon re-
vendiquer comme base de la papauté et de I'infaillibilité papale le
texte de St-Mathieu (XVI, 18): «Tu es Pierre et sur cette pierre
je batirai mon Eglise, etc.» Car, d’apres archevéque Kendrick, si
17 Peres admettent que I'Eglise fut batie sur Pierre, 8 avancent
que 1'Eglise est fondée sur les apotres, 44 Peres et docteurs sou-
tiennent que, par «cette pierre», Jésus-Christ entendait la foi de
I'apétre; enfin, 16 Péres et docteurs enseignent que «cette pierre»

1) «Le terme de comsubstantiation qu'emploie M. I Secrétan (La sainte Céne)
et dont se sert couramment M. le prof. P. Lobstein (Za doctrine de la sainte Céne),
est répudié par les docteurs luthériens. Voir Za guestion eucharistigue par M. L
Durand, et les Symboligues. »



signifiait Jésus-Christ. Il parait donc que, pour cette doctrine par-
ticuliere, la papaute ne suit pas la régle générale qu ‘elle a elle-
méme approuvée et décrétée. -

* Die Cenones (Genossen) bei den Montanisten. Professor
Friedrich in Miinchen hat am 4. Mai in der Akademie der Wissen-
schaften einen Vortrag gehalten, der nun in den Sitzungsberichten
der Akademie erschienen ist und grosses Aufsehen erregt. Es
handelt sich zwar, wie man sagen mochte, um ein einziges Wort, aber
um ein Wort, das fiir die Gelehrten schon deswegen ein Stachel im
Fleische war, weil keiner wusste, was es heisse. Der hl. Hieronymus
sagt namlich irgendwo (ep. 41 ad Marcellam): «Bei uns (den Katho-
liken) nehmen die Bischofe die Stelle der Apostel ein; bei ihnen aber
(den Montanisten) ist der Bischof der Dritte (in der Rangordnung);
in erster Linie haben sie von Pepuza in Phrygien her ihre Patriar-
chen, in zweiter Linie ihre sogenannten Cenones, so dass die Bi-
schofe erst an dritter, d. h. beinahe an letzter Stelle kommen. »
Seit vielen Jahrhunderten wusste nun buchstiblich kein Mensch meht,
was flir Wiirdentrager die Cenones, die bei den Montanisten sogar
den Bischofen vorangingen, gewesen sein konnten. Man machte
aus ihnen Oberaufseher oder Erzbischofe oder vermutete, wie z. B.
Daollinger, der Titel sei wohl nicht in urspriinglicher Form auf uns
gekommen. Diese Vermutung war nicht unrichtig. Professor Hilgen-
feld stellte fest, dass das Wort aus dem Griechischen stamme
(rowwwoi) und « Genossen » heisse. Aber damit wusste man eigent-
lich immer noch nicht viel. Nun leistet Professor Friedrich aus
einer alten lateinischen Handschrift den Nachweis, dass die Cenones
Genossinnen sind, Frauenspersonen, die bei den Montanisten in
hochstem Ansehen standen, weil sie als Prophetinnen galten und
sich sogar am Altardienst beteiligten. Das hing mit dem Ursprung
der genannten Sekte zusammen. Erst in der Person des Montanus
und seiner beiden Genossinnen Maximilla und Priscilla, glaubten
die Montanisten, sei (um die Mitte des 2. Jahrhunderts) die Ver-
heissung des hl. Geistes in Erfilllung gegangen. Die sogenannten
Patriarchen waren die Nachfolger des Montanus, die Cenones die
Nachfolgerinnen der beiden genannten Prophetinnen. Friedrichs
Entdeckung wirft ein interessantes Licht auf die Sekte der Mon-
tanisten. (Katholif, Bern, 3. August 1893, S. 247.)

* Der Papst Clemens IV. (1265 — 1268). Eine sonderbare
Verteidigung des Papstes Clemens IV. gegen die nur zu begrindete
Anschuld1guncr er habe Konradins Tod auf dem Gewissen, ver-
suchte das Kirchen-Lexikon Wetzer-Welte, Freiburg 1848, wie
folgt: ‘« Schon deshalb kann Clemens den Katl nicht zur Hinrich-
tung Konradins angeeifert haben, weil Clemens fast elf Monate vor



5

Konradins Hinrichtung starb ». Nun bringt aber dasselbe Lexikon die
richtige Nachricht, dass Konradin am 29. Oktober 1268 hingerichtet
wurde und Papst Clemens am 29. November 1268 zu Viterbo gestor-
ben ist. Solche Schlussfolgerungen gereichen der papstlichen Partei
wirklich zur Ehre; sie gleichen ganz den ultramontanen Beweisen
fiir die péapstliche Unfehlbarkeit. Hatte Clemens IV. dem Karl
nur ein Wort von Schonung gesagt, so hitte Karl gehorcht, denn
er schrieb ja seinen Sieg den Gebeten des Papstes zu, nicht minder
als seinen Waffen, wie das Lexikon behauptet. Darf man wohl
fragen, ob die katholischen Fiirsten nicht alle Ursache haben, dem
Papst Pius IX. zu ziirnen, da sein Gebet am 3. Juli 1866 und dann
anno 1870 kein so giinstiges Resultat lieferte: Was Leo 1. gegen
Attila, Clemens IV. gegen die Hohenstaufen vermochte, konnte das
der unfehlbare Pius IX. nicht auch? Montanus — nec ultra.

* La Question de I’'Union entre Rome et I’'Orient sous
Clément VI et Urbain V. Il a été dit (p. 681) comment Jean XXII
en 1333 et Benolt XII en 1339 ont voulu faire de I'union une
domination de la papauté sur les Eglises d’orient et comment leur
projet a forcément échoué. M. Rocquain, dans son savant ouvrage:
La cour de Rome et ['esprit de véforme avant Luther (Paris, Thorin,
1895), T. II, pp. 472, 492—493, 541— 542, a raconté ainsi comment
la question a été traitée sous Clément VI en 1343 et 1351, et sous
Urbain V en 1369:

« Au mois de septembre 1343, Clément VI ayant enjoint 3
tous les éveques de la catholicité de précher la guerre sainte, les
Veénitiens qui craignaient pour leurs intéréts commerciaux en Orient,

organiserent, de concert avec les Hospitaliers de St-Jean établis

dans I'lle de Rhodes et le roi de Chypre, une expédition, dont
Punique résultat fut la prise de Smyrne; encore cette ville ne
devait-elle rester que peu de temps aux mains des chrétiens. Une
cotrespondance échangée, au début de cette expédition, entre le
pape et le jeune fils d’Andronic, Jean Paléologue, qui régnait a
Constantinople, montra une fois de plus par quelles vues inconsi-
dérées se guidait la cour pontificale dans ses rapports avec les
Grecs. Ce prince ou plutdt ses conseillers ayant, a 'exemple d"An-
dronic, manifesté l'intention de s’unir a I’Eglise romaine dans I’es-
‘poir d'obtenir des secours contre les Turcs, Clément répondit par
une lettre ou, passant sous silence les questions de dogme, il disait:
«Nous sommes sensiblement affligé des maux que vous font les
Infideles ; mais commencez par rejeter le schisme; reconnaissez
avec nous qu’il n'y a gu’'un seul troupeau et un seul pasteur qu'il
n'y a qu'une seule Eglise catholique et apostolique fondée par J.-C.
et confiée par lui a 'apotre Pierre, auquel nous avons succédé, et



—— 819

alors soyez stirs que nous vous défendrons non seulement contre
- les Turcs, mais contre les Tartares et tous vos autres ennemis. »
Des lettres analogues, dans lesquelles Clément insistait également
sur la primauté du saint-siege, furent adressées aux prélats et aux
grands de Constantinople. A supposer qu'il elit pu en effet défen-
dre les Grecs, il commettait la faute, comme Benoit XII, de ne
vouloir les secourir qu’apres leur abjuration; mais, tandis que
Benoit avait surtout en vue 'unité de foi, Clément cherchait & im-
poser le pouvoir plutdt que la doctrine . . .

« Si, dans les moyens de revendiquer ses droits temporels,
Clément VI semblait suivre I'exemple de Jean XXII, il ne limitait
pas moins dans les choses spirituelles, et cherchait avant tout,
comme lui, le pouvoir dans la religion, ainsi qu’il 'avait montré
par sa lettre a Jean Paléologue sur l'union des deux Eglises. 1l le
montra plus encore par une autre lettre qu'il écrivit, au mois de
septembre 1351, au patriarche d’Arménie, et dans laquelle il s’'ex-
primait ainsi: « Croyez-vous que ceux qui ont été baptisés dans la
foi catholique et se sont ensuite séparés de I'Eglise romaine sont
par cela seul coupables de schisme et d’hérésie, et que nul ne
peut étre sauvé hors de l'obédience du pape? Croyez-vous que
St. Pierre ait requ de J.-C. pleine puissance de juridiction sur tous
les fidéles, et que les pontifs, successeurs de Pierre, jouissent d’une
égale puissance! Croyez-vous qu’en vertu de cette puissance, le
pape ait le droit de juger immédiatement tous les fidéles, de délé-
cuer a cet effet les juges qu’il lui convient de choisir, et que lui-
méme n’ait d’autre juge que Dieut Croyez-vous, en ce qui regarde
son institution comme sa déposition, qu’il ne doive étre soumis a
aucune autorité séculiére, impériale ou royaler Croyez-vous enfin
qu'il puisse & son gré transférer ou déposer les évéques, les abbés
et tous les aufres ecclésiastiques; que seul il puisse publier des
canons généraux, accorder des indulgences plemeres et statuer
souverainement en matiere de foir»

Ce n'était qu'aprés avoir posé ces questions, que Clément
abordait certains points de doctrine relatifs a la nature du Verbe
et aux sacrements. Encore y prenait-il occasion de répéter que
 Pobéissance était due au pape avant de 'étre au patriarche; que le

pape seul avait le droit d’instituer des saints; que 'Eglise catholique
et universelle n’était autre que P’Eglise romaine; et que toute auto-
rité dans I'Eglise dérivait du pontife de Rome (Raynald anno 1351,
n® 2—17 et 18; cf. anno 1341, n° 45—69) . . .

« L’empereur de Constantinople, Jean Paléologue, arriva lui-
méme a Rome vers lautomne de 1369, pour demander des secours
contre les Turcs . . . Déja sous le pontificat d'Innocent VI (1352



— 820 —

— 1362), renouvelant une démarche que ses conseillers avaient faite
en son nom sous le pontificat de Clément VI, il avait envoyé des
députés a Avignon solliciter l'assistance des Latins et promis a
ce prix l'union des deux Eglises (1355 et 1356). Pour obtenir plus
~ strement l'appui dont il avait besoin, il se décida a venir en per-
sonne témoigner de la sincérité de ses promesses. Regu par le
pape Urbain V avec de grands honneurs, il fit, devant plusieurs
cardinaux délégués a cet effet, une premiére profession de foi,
par laquelle il abjurait ses erreurs(?) sur la procession du S.Esprit
et reconnaissait que I’Eglise romaine, souveraine dans les questions
de dogme, avait la primauté sur toutes les Eglises chrétiennes.
Il réitéra cette déclaration dans la basilique de St-Pierre, en pré-
sence d'Urbain V et de toute la cour apostolique, et il se pros-
terna devant le pape, qui l'admit au baisement des pieds, des
mains et du' visage. Le texte de cette profession de foi fut consigné
en latin et en grec dans un écrit qu'on scella du sceau d’or de
I'Empire et qu'on déposa ensuite dans les archives pontificales.
Mais, en croyant acheter au prix de cette abjuration les secours
qu’il était venu chercher, Jean Paléologue s’abusait, comme ses
devanciers, sur l'influence du saint-siege . . . Non seulement Jean
Paléologue repartit au commencement de lannée suivante sans
avoir atteint le but de son voyage; mais il se vit arrété a Venise
pour des dettes qu’il y avait contractées, et il ne put regagner
Constantinople qu’en laissant comme caution le plus jeune de ses
fils. »

* A propos du meétropolitain Philarete. Au sujet de la note
publiée par le Rev. Churton dans le précédent numéro de la
Revue (p. 549), une observation nous a été envoyée par un ano-
nyme. Nous l'avons immédiatement adressée au Rev. Churton, qui
nous a répondu les lignes suivantes: ‘

A correspondent having called attention to an error in the
date of the decease of the Metropolitan Philaret as stated in a
note on page 549 of the previous number, we give the following
extract from the preface to the English Translation of his Sermons
page XV: ‘A month later, on the 17® of September he saw in a
~ dream his father, warning him to observe particularly the date of
the 19" On awakening he resolved to take the Holy communion
on the 19" of every month. Keeping this vow, he celebrated the
Liturgy on the 19® of November in his chapel in- Moscow, pat-

took of the Holy Sacrament in the fulness of bodily and spiritual
_ strength, and retired to his apartment at 11 o’ clock. At two in
the afternoon his servant entering to announce that dinner was
served, found him dead in his chamber. His peaceful death was a
worthy conclusion of a laborious and saintly life.



—

* La Question religieuse et M. le Ct de Chaudordy. Dans
son opuscule intitulé: «Considérations sur I'état de la France a
Pinterieur (Paris, Plon)», p. 41—43, 'auteur s’est exprimé ainsi:

« Lorsque la religion que pratique en grande majorité une
nation a une organisation qui dépend du pays lui-méme et de ses
chefs, cette religion ajoute une force considérable au patriotisme
inhérent a la nation, le sentiment patriotique se trouvant ainsi
completement d’accord avec le sentiment religieux, tandis que dans
un pays ou la religion n’est pas nationale et dont la direction
supréme appartient a des personnages étrangers, les obligations du
patriotisme et de la religion peuvent étre en désaccord. Les pays
catholiques se sont trouvés quelquefois dans ce dernier cas.

De l'organisation du catholicisme il résulte que, pour beau-
coup d’esprits tres religieux, les intéréts du catholicisme font con-
trepoids aux intéréts nationaux et 'emportent meme quelquefois
sur ces derniers. Cela ne doit pas étre . . . Il y a dans lesprit,
le caractere, et on pourrait dire lintelligence du peuple frangais,
une contradiction évidente sur les questions de religion et de
politique. =

En religion, le Francais n'aime pas la secte et la recherche
des diverses manieres de pratiquer la foi. Il évite de s’occuper de
ces questions. Il croit ou ne croit pas. Dans le premier cas, il vit
dans la religion qu'il a regue de ses parents et la pratique sans
I'approfondir, et le plus souvent sans méme la bien connaitre. Il
n'en fait pas, en général, 'objet de ses études ni de ses réflexions.
S’il ne croit pas, il ne se débat pas dans le doute. Il se déclare
libre penseur, sans s’en inquiéter davantage. Il y a certainement
des exceptions, mais elles sont trés rares. On sait ce quont écrit
_sur ce sujet Maine de Biran, Jouffroy et quelques autres penseurs
ou philosophes. -

En politique, au contraire, le Frangais se complait dans la
coterie, la petite école. Cela provient peut-étre de ce qu’en France
on aime 3 paraitre, & étre en évidence. En politique, plus il y a
de diversités de partis, de groupes, de classifications, plus il y a
~de premiéres et de secondes places a donner, et plus il y a de
rbles & jouer. S’occuper des questions religieuses ne peut donner
cette satisfaction. Dans la politique on l'a tout entiere. Faut-il
ajouter que l'étude des questions religieuses nécessite une dépense
considérable de travail, tandis que pour les questions politiques
on croit les connaitre par la simple lecture des journaux?

Ea Angleterre, en Allemagne, dans les pays Scandinaves,
aux Etats-Unis, 1l en est tout autrement. »

Revue intern. de Théologie. Heft 12, 1895, 53



* M. Olle-Laprune et le Pape. Les lauriers cueillis au Va-
tican par M. Bruneti¢re (voir Revue, n. 10, p. 383-384) ont empéché
M. Ollé-Laprune de dormir; et ne pouvant dormir, il a composé une
brochure pour endormir ses lecteurs. Elle est intitulée: Ce gu’on
va chevcher a Rome (Paris, Colin, 1 franc). L’auteur commence
par exalter, et avec raison, «I’Eglise» en général (p. 7-12); puis,
subitement, sans la moindre preuve, il déclare qu’elle se résume
dans un homme, le pape; que le mot <« pape» est magique! Et
une fois sous l'empire de cette magie, il proclame, toujours sans
I'ombre d’une preuve, que «Rome est tellement le siége du pape
que dire Rome ou dire le pape, c’est tout un», assertion contre
laquelle s’est élevé autrefois le cardinal Cusa. Il continue, dans un
style grotesque, a admirer «les entrailles des monuments» de
Rome (p. 15); il déclare que «la chrétienté catholique n’a qu'un
temple vraiment fait pour elle, et c’est Saint-Pierre» ; que ¢ dans
le pape se résume la durée, la vie, la puissance, la fécondité bien-
faisante de I'Eglise»; qu’il est «supérieur a tous les lieux et a
tous les temps, et ayant de tous et de chacun une vive intelli-
gence»; qu’'il est «plus fort que la force, parce qu’il est idée et
esprit, et cela d’une manicre visible et non pas abstraite»; que
«le pape est tout cela par essence, tout cela par sa fonction méme »
(p- 21); que «ce que Rome donne surtout, c’est un principe
d’affermissement > (p. 27); qu'c«elle est une force parce qu’elle
est une doctrine et un gouvernement. » .

L’auteur, plein de sourires pour «les non-croyants qui sont
avec 'Eglise (romaine) sans en étre », gourmande fort «les croyants
qui sont de I'Eglise et qui ne sont pas avec elle », c’est-a-dire qui
se permettent de critiquer le pape. Congoit-on des catholiques
osant critiquer le pape! Selon M. Ollé-Laprune, on cesse d’étre
catholique des qu’on critique le pape; catholicisme et papisme,
c’est tout un! Ne pas se soumettre au pape, méme quand on ne le
comprend pas, c’est « tomber dans le protestantisme qui fait horreur
(p. 40)!» Le protestant est un homme qui hésite, qui chicane, qui
épilogue, qui discute! Le catholique, au contraire, est un homme
qui «se dit que dans le pape tout est réuni pour affermir, pour
élargir, pour étendre la vue, en méme temps que pour la purifier
(p- 41)!» M. Ollé-Laprune ne veut pas seulement que le catholique
accepte les décisions dogmatiques du pape, il veut encore «que
I'on soit tout au moins rempli d’une religieuse vénération poutr ce
qui, sans avoir tout a fait ce caractere, y participe encore (p. 41).»
Clest ainsi que les pap1stes fabriquent des dogmes nouveaux a
leur aise; tout ce qui, sans étre dogme, touche pourtant & un
dogme, doit étre vénéré en attendant qu'il soit défini et dogmatise!
C’est ce que l'auteur appelle non pas raturer 'histoire, mais «la



= 55

faire concourir a l'ceuvre du salut (p. 51)!» Clest avec ce senti- -
ment de I'exactitude historique qu’il déclare que l'encyclique Mz-
rar: vos de Grégoire XVI et le Syllabus de Pie IX sont des
ceuvres de ['Eglise, et que I'Eglise les a faites pour condamner le
mal (p. 52). Enfin, oubliant que c’est du Christ méme que les
paroles suivantes ont été dites, M. Ollé-Laprune les applique au
pape et dit au pape meéme: «A qui irons-nous? Vous avez les
paroles de la vie éternelle.» Le blasphéme papolatrique est com-
plet.

M. Ollé-Laprune ignore enticrement l'histoire et en particu-
lier I'histoire de la papauté; il ne soupgonne méme pas qu’il y a
eu des papes hérétiques et de mceurs abominables. Il ignore en-
tiecrement la théologie; il n’a jamais étudié ni les origines de la
papauté, ni les ceuvres des Péres, ni les actes des conciles cecumé-
niques; il n’a aucune notion ni du catholicisme vrai, ni des opposi-
tions faites par les catholiques contre les papes. C’est un simple
intuitif qui croit voir les choses en regardant par le gros bout de
sa lunette, et qui ne se doute pas que ses assertions auraient be-
soin d’étre prouvées. Exclusivement spéculatif, il n’a jamais recours
a lhistoire, qui le génerait considérablement; il se fait donc son
monde a lui, ses théories a lui, sa religion a lui, sa philosophie a
lui. Et c’est dans cet esprit et avec cette méthode qu’il enseigne,
comme maitre de conférences, a I’Ecole normale supérieure!

* A propos de Lourdes. On lit dans les Débats du 25 aofit
dernier: «A vrai dire, Lourdes, situ¢ sur le réseau du Midi, pro-
voque sur tous les réseaux un mouvement considérable, beaucoup
plus considérable que n’importe quel autre pelerinage régional:
Sainte-Anne-d’Auray ou Notre-Dame-de-Boulogne-sur-Mer, par ex-
emple, et la position du village — ville aujourd’hui — ou naquit
Bernadette, la bergeére, est telle qu’elle favorise également toutes
les Compagnies de chemins de fer. Il ne faut pas croire que cette
considération soit négligeable. C'est ainsi que l'an dernier, la Com-
pagie d’Orléans n’a pas transporté a Lourdes moins de 34,351
pelerins et qu’elle a réalisé, de ce chef, une recette de 636,000 fr.

En outre, ces pélerinages deviennent chaque année plus nombreux
et plus importants. M. Zola n’a pas nui a la vogue de Lourdes.
Il en sera sans doute surpris; mais les statistiques ont ce défaut
d’opposer aux théses les plus habilement présentées la netteté des
résultats qu’elles proclament. Pas de phrases, des chiffres. Or, le
nombre des pelerins a presque doublé depuis dix ans.

¢« Lourdes porte méme préjudice a Rome; la petite grotte des
bords du Gave, tapissée de béquilles, a plus d’attraits, désormais,
pour les pelerins frangais que les lambris dorés du Vatican; beau-



= oo

coup reculent devant la longueur de la route, les frais du voyage,
et, a l'honneur de baiser la mule du Pape, ils préferent le verre
d’eau de Lourdes, le verre d'eau miraculeuse.

« Toutefois, il est un autre pélerinage qui, sans étre aussi
couru que celui de Lourdes, prend, chaque année, plus d’impor-
tance. Il est, il est vrai, relativement peu fréquenté par les Pari-
siens, parce qu’il est chez eux, mais il I'est beaucoup par les pro-
vinclaux: c'est l'église du Sacré-Cceur de Montmartre. Souvent,
les fideles d’un diocese, ayant leur évéque a leur téte, s’y rendent
en foule; ce qui provoque la formation de trains de pelerinage.....

« Voici, par exemple, les tarifs de la Compagnie d’Orléans,
qui est celle qui transporte le plus de pélerins, sur un long par-
cours. Pour un parcours de 300 kilometres, aller et retour, il est
accordé une réduction de 50%o sur les prix du tarif général. Au
dela de 300 kilometres de parcours, les prix sont fixés ainsi qu’il
suit: Réduction de 5 centimes par kilométre en 1™ classe, de
3 en 2° classe, de 2 en 3° classe, a la condition que le train com-
porte au moins 500 voyageurs, pour un parcours inférieur & 500
kilometres; au moins 400 voyageurs pour un parcours inférieur a
1000 kilometres, et au moins 300 voyageurs pour un parcoufs su-
périeur a 1000 kilometres. A quelques questions de détail pres,
les tarifs des autres Compagnies sont analogues a celui-ci. Mais
I'organisateur de pélerinage discute aprement ces prix et, de ci de
13, finit par obtenir quelque petite concession. Disons dailleurs
quil n'y a pas que des ecclésiastiques qui jouent ce rble. En
Belgique, c’est une agence de voyages, l'agence Parmentier, qui,
d’ordinaire, organise les pélerinages, soit pour le Vatican, soit pour
Lourdes, et elle y conduit chaque année un grand nombre de pé-
lerins. Voila a quoi n’a pas encore songé M. Cook, qui pourtant
songe a tout...

« Hier nous avons assisté au retour du pélerinage de Lourdes.
Mais, si l'affluence était la méme qu’au départ, l'impression
qui se dégageait de toute cette foule dolente et maladive était
différente. Ce n’était plus, semblait-il, la méme fievre d’espoir ;
les trains étaient évacués et la gare vite abandonnée, et seuls, les
pauvres malades, exténués par la faticue de ce long voyage, de-
meuraient la, assemblage lamentable de toutes les infirmités hu-
maines, attendant, pour partir, l'aide d’'un parent ou de quelque
ami. Pendant douze heures consécutives, de sept heures du matin
jusqu’a six heures et demie du soir, les trains ont déversé sur les
quais tout ce pauvre monde. Cette année, en effet, plus de 10,000
pelerins avaient fait le pelerinage. Entre tous, le #razn blanc, qui
est entré en gare a trois heures, était le plus impatiemment attendu,



- e

et la foule était grande des personnes, parents ou amis, qui étaient
venus attendre les voyageurs. Le train blanc est, en effet, le train des
malades. Il en ramenait plus de 300 hier, et le défilé de tous ces
malheureux, aux visages exsangues, aux .yeux agrandis par la
souffrance, trouvant a peine, dans la fatigue et la douleut, la force
de sourire aux étres aimeés, laissait une impression d’infinie tristesse
et d'incommensurable pitié. »

* Encore le pouvoir temporel du pape. Le congrés ultra-
montain, tenu a Munich au mois d’aoit dernier, a revendiqué de
nouveau le rétablissement du pouvoir temporel du pape. Pour pro-
tester contre les fétes du 20 septembre, fétes ordonnées a Rome
par le gouvernement italien dans le but de commémorer I'entrée
de l'armée italienne dans la Ville éternelle, 64 prélats espagnols,
parmi lesquels on remarque le cardinal Monescillo, primat des Es-
pagnes, archevéque de Tolede, sénateur de droit propre et patriarche
des Indes, les archevéques de Madrid, Saragosse, Valence, Séville,
Burgos, Santiago de Compostelle, Grenade, Tarragone, Valladolid,
Santiago de Cuba, 1’évéque-prieur des 4 ordres militaires de San-
tiago, Montesa, Calatrava et St-Jean, etc., ont envoyé a Léon XIII
une lettre publique, tres blessante pour le gouvernement italien, et
dont voici le principal passage:

«Trés Saint Peére, des qu'on commenga a répandre insidieu-
sement la funeste idée de la formation du royaume d’Italie, I'épis-
copat espagnol eut avec raison des méhances, et le monde catho-
lique aussi redouta que cette nouvelle royauté ne dressat son trone
en face du trone pontifical en le posant dans le palais lui-méme
qui €était la propriété des papes, et il pressentit aussi que cette idée
serait en quelque sorte le précurseur d’une usurpation que réali-
seraient la perfidie, l'astuce et le hasard d'une agression armée. En
vérité, les craintes congues a cette époque se sont complétement
réalisées en donnant une célébrité déplorable au triomphe de l'ini-
quité, puisque l'entrée dans Rome des troupes italiennes ayant €té
déclarée féte nationale et consignée comme fait accepté ou consenti,
on blesse, par l'anniversaire qu’on essaye de célébrer solennelle-
_ment, la vérité et la justice, ainsi que les principes du droit, on
s'empare sans facon des titres de propriété d’autrui, on réalise un
fait perturbateur et contraire a toute légitimité dans Rome, ce centre
de l'unité chrétienne. Avec un procédé pareil, et sous les yeux de
la civilisation moderne, "honneur et le droit, qui sont indivisibles,
sans que les différences de région, de climat ni de site puissent
altérer l'excellence des actions humaines ni la rectitude des con-
sciences, sont maintenant blessés a mort. De sorte que la série
d’événements dont le dénouement recgoit les honneurs de féte na-



= 870 —

tionale se dresse au milieu de la société moderne comme un
triomphe éclatant, soit de l'’hypocrisie soit de l'audace, et aussi
contre le droit international, parce que les relations diplomatiques
de l'univers étant unies avec la gérance politique de Rome, et les
trésors matériels, moraux et intellectuels que l'on gardait dans la
Ville éternelle formant partie de ['héritage et de la fortune des
nations chrétiennes, tout cela a passé dans d’autres mains, l'usut-
pation s’étant emparée des palais, des couvents et des dépendances
de la sainte propagande. De sorte que la ville de Rome, meére et
maitresse de la vérité, fondée sur la pierre inébranlable, voit ac-
tuellement l'image fidele d’un paganisme diplomatique et pertur-
bateur...» :

* Un Congres universel des religions a Paris en 1900. Le
succes du Parlement des religions tenu a Chicago lors de la der-
niere Exposition universelle a fait naifre, chez quelques Frangais,
le désir de renouveler ce Congres a Paris en 1900. D’apres un
article publié par M. I’abbé Charbonnel dans la Revue de Faris, ce
Congres serait deja en train de s’organiser; deux cardinaux frangais
y auraient déja adhéré, ainsi que des notabilités protestantes et
israclites; le Zemps du 2 septembre lui est favorable, et, d’apres
le cardinal Gibbons, le pape ne s'y opposerait pas, si un mouve-
ment d’opinion était créé dans ce sens.

Pour nous, qui n'avons cessé depuis 1871 de travailler a fa-
voriser l'union des Eglises, nous ne pouvons qu'applaudir en gé-
néral a tout ce qui est de nature a rapprocher les esprits et les
ceeurs sur le terrain religieux. Reste a savoir si des congres de ce
- genre font faire un pas a la question et s’ils ne sont pas, au con-
traire, une simple manifestation de curiosité, non banale, piquante
meéme, mais stérile. A supposer que celui de Chicago ait été réel-
lement utile et efficace, reste a savoir si le milieu parisien serait
aussi favorable & une telle ceuvre que le milieu américain. Il est
permis d’en douter. Les journalistes parisiens «blaguent», ils ne
s’en cachent pas, et la plupart « blagueront » certainement ce qu'ils
appelleront une «mascarade sacrée» (peut-étre meme interverti-
ront-ils le placement de ces deux mots). Or, ne fussent-ils que
cing cents, le rire est communicatif, surtout en France.

: Les discours sérieux que les sentimentalistes, ennemis de tout
dogme ou indifférents a tout dogme, ne manqueront pas de pro-
noncer, seront d'un bel effet, il est vrai, dans la salle, peut-étre
meéme dans les colonnes de quelques Revues; mais apres? Quelle
est 'Eglise qui sera disposée a faire la moindre concession et la
moindre réforme, pour se rapprocher de sa voisine, méme si elle
Pappelle «<sa sceur » ¢ Aucune. Qu'on ne s’y trompe pas. Les ca-



-

tholiques-romains qui fréquentent ces sortes de réunion ne vont la
que pour en imposer au public et tacher d’attirer a leur Eglise les
mécontents ou les sceptiques des autres Eglises; rien de plus. S'ils
mettent pour un moment leur Syllabus dans leurs poches, ce n'est
nullement pour le renier, mais uniquement pour laisser les poissons
naifs mordre avec plus de confiance a l'hamegon. Ceux-la ne re-
trancheront certainement pas un seul article de leur credo officiel,
méme s'ils n’y croient pas. Deés lors, a quoi bon traiter avec
eux? ,

Et puis, qu'on veuille bien y réfléchir. D'une part, les con-
gres dits religieux dans lesquels chacun cache soigneusement ses
dogmes (sauf ceux qui n’en ont point), peuvent-ils solidifier la
_ vraie religion, laquelle a certainement des dogmes? Non. D’autre
part, le péril le plus grave, & 'heure présente, ne semble pas ve-
nir du cb6té des religions, lesquelles, étant des idées et des senti-
ments, pourraient se concilier en se complétant ou en se simpli-
fiant; il semble venir plutét des Eglises, dont la plupart tiennent
avant tout et par dessus tout a leurs cadres ecclésiastiques, a
leurs interprétations théologiques, & leurs traditions toutes particu-
liecres et a leurs intéréts privés. Dans de telles conditions, quelle
peut étre l'utilité réellement religieuse de tels congrés? Il est diffi-
cile de la voir, car on ne saurait tenir pour treés utile de déclarer
une fois de plus, en général, que Dieu est le pere de tous les
hommes et que tous les hommes, étant fils de Dieu, sont fréres
entre eux. Cette déclaration, sous quelques variations qu'elle se
produise, est déja admise de tout le monde. On répétera donc, en
termes plus ou moins retentissants, ce que chacun sait, disons le
mot, les clieux communs» de la théologie; mais ce qui serait
pratique et efficace pour chaque Eglise, on ne le dira pas. Clest
du moins notre appréhension. Tant mieux si nous nous trompons.

~ * En Suisse. — Une discussion assez vive s'est élevée ré-
cemment dans la Suisse romande au sujet des rapports des Eglises
avec I’Etat. Les uns se prononcent en faveur du séparatisme comme
le pratiquent les Eglises «libres», les autres en faveur de 'union
avec UEtat. Clest un sujet toujouts ancien et toujours nouveau, que
nous ne voulons pas discater ici. Nous nous bornerons a citer la
conclusion d'une intéressante étude publiée sur cette question, dans
le Semeur wvaudois, par M. le professeur Paul Chappuis: « M. Ritt-
-meyer, dit-il, a raison de revendiquer pour I'Eglise la liberté. Elle
lui est nécessaire, comme a toutes les fonctions de la vie morale.
Mais avec la plupart de ceux qui applaudissent & sa conception
du séparatisme, je crains presque qu’il ne coule le moucheron pour
avaler le chameau. Nos circonstances historiques ont mis en relief



0

le probléme des rapports de la société civile et de la société reli-
gieuse, et l'on est venu s’y butter comme si 'on avait trouvé dans
la séparation le secret de la vraie liberté et [affranchissement de
toutes les servitudes. Je veux que l'autonomie dans ces conditions
soit utile, Mais ce n’est qu'un cdté, un coté extérieur, le tout petit -
coté de la liberté, celui dont il semblait le plus facile de se passer,
du moins a I'heure présente. Mais pour respirer et pour vivre,
I'Eglise a besoin d’autres libertés, j'allais dire d’autres affranchisse-
ments, et M. Rittmeyer se trompe s'il s'imagine que la question
budgétaire soit, en vue d’un avenir de séparation d’avec I'Etat,
notre grand souci. Notre inquictude est ailleurs, parce qu’il est des
chaines autrement lourdes que le rattachement séculaire a 'autorité
civile. Nous nous préoccupons avant tout des libertés nécessaires.
Et par libertés nécessaires, nous entendons: I'indépendance du mi-
nistére pastoral et l'indépendance de la pensée chrétienne. Une
Eglise unie a I'Etat qui posséde ces deux graces est une Eglise
libre. Une Eglise séparée qui en serait privée n’a de la liberté que
le nom.»

~— Société pastorale suisse. Elle s'est réunie a Hérisau du 26
au 28 aolt, au nombre de 120 participants. M. A. Steiger, archi-
diacre de Bale, a lu une étude sur les «Rapports de la théologie
et des sciences naturelles», étude que le Fowrnal religicux a ré-
sumée ainsi: «Aprés avoir montré que la théologie et la science
ont leurs spheres distinctes, 1'une appartenant au domaine spirituel,
Vautre s’occupant des réalités sensibles, ce qui n’empéche pas des
points de contact et des conflits possibles, et repousseé le point de
vue de l'ancienne orthodoxie, qui prétendait imposer a la science
des normes tirées de la Bible, comme aussi celui du rztschlianisme
actuel, qui prétend fonder la théologie sur des besoins exclusive-
ment pratiques et la soustraire ainsi aux atteintes de la science,
I'orateur a montré que, sur les trois points essentiels ou le conflit
entre théologie et science a éclaté, ce conflit n’est qu’apparent.
I’évolutionnisme que préconise la science n’est nullement en op-
position avec l'idée de la création, pourvu qu’on n’entende pas
celle-ci au sens d’interventions isolées d'un Créateur agissant du
dehors sur lunivers. L'idée de fimalit¢é n’est nullement exclue
par le mécanisme des causes qu’étudie la science, et qui n’est en
réalité qu'un ensemble de moyens en vue de la réalisation d’idées
supérieures. Enfin, la wze sperituelle, que la science matérialiste pré-
tendait ramener a de simples mouvements de la substance céré-
brale, appartient a une sphére absolument différente et hors de la
portée des sciences naturelles. C’est ce que, de nos jours, recon-
naissent de plus en plus les savants eux-mémes: on va jusqu’a af-



= D0

firmer une <ame du monde» dont les lois naturelles ne sont que
les modes d’action, et a reconnaitre que le vrai monde n’est pas
celui qu'on voit, mais le monde spirituel dont celui-la n'est que
I'apparition. Ce n’est pas encore 1a le Dieu vivant et personnel du
spiritualisme chrétien: mais une porte est ouverte par ou nous pout-
rons le faire entrer. Tandis que la science (elle le reconnait elle-
meme) ne saisit que des apparences, le monde spirituel et intérieur,
qui est pour nous le plus immédiatement certain, demeure la sphére
de la théologie, qui elle aussi se fonde sur des faits et sur des lois
dont la science ne saurait ébranler la validité. »

M. le pasteur Rod. Finsler a soutenu les vues de Ritschl sur
la séparation absolue des deux domaines scientifique et religieux
et sur I'tmpossibilité d'un conflit entre ces deux ordres de connais-
sances. L'’étude de la vie morale, a-t-il dit, conduit précisément
I'homme & reconnaitre 'existence d’'un Dieu personnel, qui n’est
point simplement 'ame du monde. La théologie ne doit pas re-
noncer a la théorie des créations distinctes, car le passage de l'in-
organique a l'organique, et de l'animal a 'homme, ne peut s’expli-
~ quer sans une intervention particuliere de Dieu. Les miracles
historiques de Jésus-Christ n’ont point rompu le jeu régulier des
lois naturelles: ils ont été le produit d’'une combinaison extraordi-
naire de ces lois, survenue sous l'influence de lois supérieures.

A la scéance suivante, M. le pasteur G. Langhans (Berne) a
présenté son rapport sur les «Relations de I’Eglise nationale et de
la Mission intérieure».

— Christianisme social. La section bernoise de la 7heologisch-
Kirchliche Gesellschaft (la société du tiers parti), réunie le 18 juillet
a Berthoud, a décidé de provoquer la création d’une Section can-
tonale de la Société protestante pour I'Etude des Questions sociales
(Evangelisch-sociologische Gesellschaft), Section paralléle a celle qui
existe déja dans le canton de Zurich. :

— A Geneve, la Compagnie des pasteurs a fait connaitre, le
14 juin dernier, ses décisions au sujet des Concours de I'an passé:
1° Plan raisonné d'un cours &instruction religieuse. M. E. Giran a
obtenu un prix de 200 francs. — 2° Le pié¢tisme a Geneve pendant
la seconde moztte du dix-huitieme. siecle. M. L. Granier a obtenu
un prix de 128 francs. — 3° De la notion de sacrifice dans I’ Epitre
aux Hébreux et comparaison avec la pensée de Faul suv le méme
sujet. M. J. Jouanen a obtenu un prix de 130 francs, MM. J. Au-
demars et D. Bénazech un encouragement de 50 francs chacun.

Le sujet du concours pour les années 18g6—g8 est le suivant:
« La mission du pasteur dans les conditions actuelles en pays de
langue frangaise». Les travaux doivent étre envoyés au modérateur
de la Compagnie avant le 31 mai 1898 ; prix unique, 1200 ft.



— 830 —

— Société vandoise de théologie. M. E. Barnaud, pasteur de
I'Eglise libre a Yverdon, a présenté un travail intitulé: «Les Eglises
du présent et 'Eglise de l'avenir dans le canton de Vaud». Dis-
cussion trés animeée.

— « Welche Gefahr droht der Schweiz von der Universitit
Freiburgre» Tel est le titre d'une étude anonyme, publiée a Zurich,
chez Ziircher et Furrer (8 p.)

* A lire: — Dans le Rapport présenté au Sénat par M. le
sénateur A. Lavertujon sur «la création de compagnies de coloni-
sation », les passages relatifs au mobile du salut éternel et a la bulle
Inter cetera, a la population religieuse du globe, aux théories de
I'état sauvage, a la propagande islamique et a la propagande chré-
tienne, a la nouvelle croisade du cardinal Lavigerie, au procédé
de transition mesurée vers la liberté par voie de concours réfléchi
et progressif, etc. (p. 40—71); — dans U'Histozre de la litiérature
francaise par M. Lanson (Paris, Hachette), le portrait de Fénelon
(p. 604—608); — dans le T. V de I"Histoire générale de MM. La-
visse et Rambaud, les portraits patr M. Filon de la reine Elisabeth,
du roi Jacques I** d’Angleterre, de Charles I°** et de L.aud, arche-
veque de Cantorbéry; — dans le Huguenot (aout 1895), 'excellent
article de M. Armand Sabatier, de Montpellier, sur la foi et la
science; — dans la Revue chrétienne du 1% aoiut, la suite de 1'é-
tude de M. F. Pillon sur cette question: «le Cléricalisme est-il
encore 'ennemi?» étude dont nous avons résumé la premicre partie
dans le dernier numéro de la Revue, p. 628—631; — le résume
publié par la «Church Historical Society», dont le président est
le T. R. Creighton, lord-évéque de Peterborough, sur cette question:
<«Has the English Church preserved the Episcopal Succession? »

II. NOUVELLES ECCLESIASTIQUES_.

* M. le professeur D* Weber, évéque. La Direction de la
Revue internationale de Théologie est particulierement heureuse de
pouvoir féliciter son savant et dévoué collaborateur, M. le profes-
seur D* Weber, évéque auxiliaire de I'Eglise ancienne-catholique
d’Allemagne. Que Dieu lui accorde, pour la prospérité de notre
Eglise et pour le succes de notre sainte cause, de longues années
de travail et d’apostolat! Puisse-t-il, a 'exemple de M. 1'évéque
Reinkens et de M. 'évéque Herzog, trouver encore le temps, au
milieu de son laborieux ministére, d’envoyer a la Revue de savantes
et intéressantes études, comme celles dont il a bien voulu 'honorer



- 831 —

jusqu’ici! Nous rappellerons a nos lecteurs, dans cette circonstance,
que M. I'évéque Théodore Hubert Weber est né a Zilpich le
28 janvier 1836; qu’il a été Péleve le plus distingué du regretté
professeur Knoodt; qu’ordonné prétre en 1858, il a commencé, en
1868, a enseigner la philosophie a l'université de Breslau; qu'il a
été nommeé, en 1890, vicaire général de I'Eglise ancienne-catholique
d’Allemagne; et qu'il a publié les ouvrages suivants: Kants Dua-
lismus vom Jahre 1766, 1866; Staat und Kirche nach der Zeich-
nung und Absicht des Ultramontanismus, 1872; Die Geschichte
der neueren deutschen Philosophie und die Metaphysik, 3 Hefte,
1873; Anton Giinther, kurzer Abriss seines Lebens und seiner
Philosophie; Zur Kritik der Kantischen Erkenntnistheorie, 1882 ;
Emil Du Bois-Reymond, eine Kritik seiner Weltansicht, 1885 ;
Stockl’s Geschichte der neueren Philosophie, ein Beitrag zur Be-
urteilung des Ultramontanismus, 1886; Metaphysik, eine wissen-
schaftliche Begriindung der Ontologie des positiven Christentums,
2 Binde, 1888 und 1891. — Voir aussi, dans la Revue znternatio-
nale de Théologie, n° 3, 1893, Das Dasein Gottes; n° 8, 1894,
Christentum und Wissenschaft; Vortrag in Rotterdam; n° 10, 1895,
der Beweis fiir das Dasein Gottes von Dr. Melzer; n° 11, 1895, die
moderne Weltanschauung in poetischer Beleuchtung.

* Le Synode de I'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse,
tenu a St-Gall le g septembre. Aprés la féte de la consécration
de la nouvelle église catholique-chrétienne de St-Gall, féte qui a
eu lieu le 8 septembre et qui a été fort édifiante, le Synode natio-
nal a été ouvert le lendemain sous la présidence de M. Philippi,
conseiller d’Etat de Bile, qui a été réélu pour une nouvelle période,
et il a constaté les progres satisfaisants de I'Eglise. Nous analyse-
rons dans notre prochain numéro le Rapport de M. I'évéque Herzog.

* Encyklika des okumenischen Patriarchen gegen die ro-
mischen Anmassungen. Im Organ des 6kumenischen Patriarchen,
der griechischen Zeitschrift «Kirchliche Wahrheit», wird mitgeteilt,
dass, besorgt um das Feststehen des christlichen Volkes in den
Dogmen des wahren Glaubens, und in der Absicht, die ganze or-
thodoxe Christenheit vor jedem auswartigen, der Orthodoxie frem-
den Einfluss zu bewahren, die heilige Synode des Patriarchats
Konstantinopel in ihrer letzten Sitzung vier Theologen mit der Ab-
fassung einer Encyklika beauftragt habe, zum Zweck der Wider-
legung der vor einiger Zeit publizierten Encyklika Papst Leos XIIL,
und die zugleich gute Ratschlige und Belehrungen fiir das ortho-
doxe Volk enthalten soll. Diese Encyklika des ckumenischen Pa-
triarchen wird, wie aus Konstantinopel mitgeteilt wird, zwei Teile
enthalten, eine historische Einleitung, in welcher unter Berufung



e

auf die historischen Thatsachen die Argumente des Papstes wider-
legt werden, und einen zweiten Hauptteil, in dem die dogmatischen
Differenzen zwischen der morgenlindischen und abendlandischen
Kirche auseinandergesetzt werden. Die Encyklika soll mit einem
feierlichen Protest, im Namen der orthodoxen autokephalen Kirchen,
gegen eine Vereinigung mit Rom schliessen, und alle orthodoxen
Christen werden aufgefordert, fest zu bleiben im Glauben ihrer
Vater. (Der kirchliche Bote, Nr. 21, St. Petersburg.)

* Der von der St. Petersburger geistlichen Akademie heraus-
gegebene « Kirchliche Bote», der die Angelegenheiten des Alt-
katholizismus iiberhaupt immer mit sympathischem Interesse ver-
folgt, bespricht in Nr. 15, vom 13. April 1895, den Hzrtenbricf des
hochw. Herrn Bischofs Dr. Herzog iiber die Wiedervereinigung
der Kirchen und teilt die Hauptstellen daraus mit. Die darin ent-
wickelten Ideen werden als die wahren der vom Papste den Orien-
talen vorgehaltenen sogenannten Wiedervereinigung, d. h. Unter-
werfung, auf die sich die Orientalen ganz gewiss nicht einlassen
werden, gegeniibergestellt.

Grece. Le conflit soulevé par M. le prof. Rhosis d'Athenes
et qui, je l'espere, est actuellement terminé (voir p. 769—777), a
donné lieu a diverses publications, que nous reproduisons en toute
impartialité et a titre de simples documents historiques:

1. Aus guter Quelle vernehmen wir, dass der « Hieros Syndes-
mos>» (Organ des Metropoliten) die zweite Luzerner These fiir ver-
dachtig hilt oder doch fiir verddchtig ausgiebt, weil es darin heisst:
«Als christliches Dogma nehmen wir an, was als solches durch
die allgemeine, bestindige und einstimmige Uberlieferung der christ-
lichen Einzelkirchen anerkannt worden ist.» Aus dieser These soll
folgen, dass fiir die Altkatholiken nicht die Skumenische Kirche,
sondern die « christlichen Zznselkirchen > massgebend seien! —
Gewiss, die Einzelkirchen, aber nur als Glieder der allgemeinen
Kirche und nur insofern sie mit der allgemeinen Kirche iiberein-
stimmen. Sobald man von «<allgemeiners und «einstimmiger »
Uberlieferung spricht, setzt man allerdings voraus, dass eine Viel-
heit einzelner Stimmen sich vernehmen lassen konnte und ver-
nehmen liess, dass aber eben nur das einstimmig Bezeugte in Be-
tracht kommt. Wenn sich der Herr Professor Rhosis die Miihe
nehmen will, die Akten eines okumenischen Konzils nachzulesen,
so wird er finden, dass thatsichlich die Reprasentanten der eznzelnen
Kirchen Zeugnis ablegten, und dass man im einstimmigen Zeugnis
der Einzelkirchen eine Bezeugung des Glaubens der einen und a//-
gemeinen Kirche sah. Wer das bestreitet, bestreitet die Autoritit
der okumenischen Kirchenversammlungen; denn eine Kirchenver-



=

sammlung hat nur dann einen Sinn, wenn die Zeugnisse der Fznsel-
kirchen sich geltend machen diirfen. Seit 1870 bedarf freilich die
romesche Kirche keiner Kirchenversammlung mehr; denn nach dem
vatikanischen Konzil ist nur noch das Zeugnis des Papstes ent-
scheidend. Um den Weg nach Rom zu finden, muss man die Zeug-
nisse der Einzelkirchen beiseite schaffen und damit auch die Sku-
menischen Synoden aus dem Wege raumen, so gelangt man dann
leicht zum unfehlbaren Papst, der iiber alle Kirchen eine unmittel-
bare und unbeschrankte Gewalt auch in Sachen des Glaubens aus-
ibt. Was man in Athen heute anstossig findet, gehort zu den
Anfangsgriinden morgenlandischer Kirchenlehre. ' Wiederholt regt
sich in uns die Furcht, der Anstoss sei nicht auf ein Missverstand-
nis, sondern auf romische Inspiration zuriickzufiihren.

(Katholik, Bern, 13. Juli 1895, S. 222.)

2. Der St. Petersburger «Kirchliche Bote» iiber den Fall
Rhosis. Aus Veranlassung der athenischen Polemik gegen den
Altkatholizismus schreibt das genannte Blatt in Nr. 17, vom 27. April :
«In Athen hat sich eine interessante Polemik zwischen zwei grie-
chischen Professoren in Bezug auf den Altkatholizismus entsponnen.
Im Organ des Metropoliten Germanos veroffentlichte der Professor
Zikos Rhosis einen Bericht iliber den internationalen Altkatholiken-
kongress von Luzern vom Jahre 1892, in welchem er sich sehr
voreingenommen gegen den Altkatholizismus zeigt; so dass er
selbst die theologische Unparteilichkeit vergisst und sich offenbare
Unterschlagungen und Entstellungen zu schulden kommen ldsst.
So iibergeht er bei der Besprechung der Thesen, welche als Grund-
lage fiir die Beratungen des Kongresses aufgestellt wurden, die
erste derselben vollstindig mit Stillschweigen, und verdreht die
zweite These in dem Masse, dass sie einen ganz entgegengesetzten
Sinn erhalt. Gegen diese Darstellung der Sache von seiten eines
Professors, welcher zudem einst selbst an den Bonner Konferenzen
von 1874 und 1875 teilgenommen hatte, erhob sich ein anderer
athenischer Professor, Papadopulos, der zu diesem Zweck eine be-
sondere Broschiire veroffentlichte, wo er seinen Kollegen schatf
kritisiert. Gewiss, diese Polemik zeugt von Interesse fiir den Alt-
katholizismus in Griechenland; aber der letztere stellt eine so be-
deutsame kirchlich-religiose Erscheinung im Abendlande dar, dass
es weit besser gewesen wiare, wenn die Herren Professoren sich
mehr mit einem griindlichen Studium dieser Erscheinung beschif-
tigen wiirden, als mit polemischem Streit, der Ofter allzu scharf
wird. Solche Streitigkeiten konnen nur dem Papismus in die Hand
arbeiten, der seine Hand schon auch nach Athen ausstreckt, wo er
auch beabsichtigt, ein Kollegium zu griinden zur « Erleuchtung der



— 854 —

Griechen» mit dem Licht des Glaubens — namlich des vatika-
nischen. »

3. Noch einmal der ¢7s00c Z9vdsouoc» und der Altkatholi-
zismus. — Nr. 37 des «Tsgoc Zvvdeopoc» vom 3. August 1895
enthdlt einen Brief eines mit 2. unterzeichneten Korrespondenten
an die Redaktion «#ber die Wiedervereinioung der Kirchen und
besonders tiber die Altkatholiken». Der Verfasser bespricht zuerst
die Griinde, weshalb alle fritheren Wiedervereinigungsversuche
scheitern mussten. Indem er dann auf die Bemiihungen der Alt-
katholiken fiir die Wiedervereinigung tibergeht, halt er sich wieder
hauptsdchlich bei der 2. These von Luzern auf, welche er nach
der von Prof. Z. Rhosis vertretenen Auffassung so versteht, die
Altkatholiken betrachten das als dogmatisch wesentlich, was die
Orientalen, romischen Katholiken und Protestanten etwa gemein-
sam haben, und wollen auf diesem Grunde eine allgemeine Ver-
einigung aufbauen, wobei die nicht gemeinsamen, sondern in den
einzelnen Kirchen besondern dogmatischen Lehren dem Ermessen
der Einzelnen freigestellt bleiben. Dass er sich fiir diese missver-
standliche Auffassung nicht erwdarmen kann, wird ihm niemand ver-
argen, aber daran ist nur die unrichtige Darstellung seines Gewahrs-
mannes Rhosis schuldig, auf die er sich in der Beurteilung der
Altkatholiken stiitzt. :

Er fahrt dann fort: «Meiner Ansicht nach miissen die Alt-
katholiken, wenn sie Altkarioliken nicht nur heissen, sondern wirk-
lich sein wollen, erforschen, wie die Katholiken vor dem Schisma
waren, wenigstens was die wesentlichen Hauptstiicke des christ-
lichen Glaubens betrifft, und sie miissen selbet so werden.» Diese
Worte wird jeder altkatholische Theologe mit Freuden unterschrei-
ben; nur ist es sehr uberflissig, den Altkatholiken jetzt auf einmal
erst diesen Rat zu geben; denn auf diesen Standpunkt haben sie
sich von Anfang an gestellt und denselben auch nie wieder ver-
lassen. Auch das haben die Altkatholiken immer anerkannt, dass
die orthodoxen Orientalen thatsdchlich heute noch den Standpunkt
der ungeteilten katholischen Kirche vor dem Schisma in allem
Wesentlichen unverandert festhalten, und dass ihre Dogmatik that-
sachlich orthodox katholisch ist. Aber auch die Dogmatik der Alt-
katholiken ist, da sie sich ebenfalls auf den Standpunkt der unge-
teilten ‘katholischen Kirche stellt, thatsdchlich mit derjenigen der
orthodoxen Orientalen in Ubereinstimmung in allem Wesentlichen,
so dass die Altkatholiken nicht erst notig haben, zur Herbeifiihrung
der Union ihren Standpunkt in dogmatischer Hinsicht irgendwie
zu dndern, und «die Lehre der anatolischen orthodoxen Kirche iiber
 das Wesentliche» erst anzunehmen, wie der Verfasser verlangt.



— 835 —

Etwas eigentiimlich klingt es dabei, wenn er fordert, diese Annahme
der Lehre der orientalischen Kirche von seiten der Altkatholiken
miusse ohne alle weitere Untersuchung (¢euiyenrsi) geschehen. Dieser
Forderung liegt die in jeder Beziehung ungerechtfertigte Befiirch-
tung zu Grunde, die Altkatholiken verfolgen den versteckten Plan,
den Orientalen Verdnderungen im Dogma aufzunctigen. Wir sind
vielmehr durchaus einverstanden mit den Schlussworten, in denen
der Verfasser seinen Standpunkt bezeichnet: «(Die Altkatholiken)
sollen nur den Gedanken aufgeben, dass die anatolische orthodoxe
Kirche in den wesentlicken Sticken ihres Glaubens auch nur im
geringsten nachgeben konne. Ein Nachgeben kann nur in den
ausserwesentlichen Gegensitzen stattfinden, welche den orthodoxen
Glauben nicht verandern und den wesentlichen Charakter der ana-
tolischen orthodoxen Kirche nicht umwandeln.» Etwas anderes
wollen ja auch die Altkatholiken nicht.

* Le Géneral Kireeff et la Question romaine. On se rappelle
que la Revwe des Deuwx Mondes du 15 décembre 1894 a publié,
sous ce titre: « Rome et la Russie », un article attribué a M. le Vte
de Vogiié, article qu’un de nos collaborateurs a réfuté victorieuse-
ment Y. M. Kiréeff a jugé a propos de lui donner aussi la réplique
dans la Nowuwvelle Revue du 1% septembre dernier. Son article est
intitulé : «<la Réunion des Eglises». Il contient, plus développées,
les mémes idées exposées dans l'article dia a la plume du méme
auteur et publié dans la présente livraison de la Revue internatio-
nale de Théologrie (p. 745—750). Clest la méme discussion claire,
alerte, vive, courtoise et substantielle, d’un homme de conviction
et de foi. En le lisant, on se rappelle le mot de Pascal: «On est
étonné et ravi, car on s’attendait de voir un auteur et on trouve
un homme». Nous remercions notre ami de la sympathie qu’il
témoigne, une fois de plus, a ’Eglise ancienne-catholique, lorsqu’il
dit: «Il est de fait que ceux qui, en Orient, se séparent de 'Eglise
ne sont pas les plus éclairés ni les plus moraux d’entre nous.
L’Eglise romaine peut-elle l'affirmer pour ceux qui lont quittée:
protestants, anglicans, anciens-catholiques? Ne serait-ce pas tout
juste le contraire?... Le point de vue que j’indique pour la solu-
tion de la question, est exactement le point de vue qui a été ac-
cepté par les theologiens orthodoxes (russes, grecs, roumains et
slaves), anciens-catholiques et anglicans, aux conférences de Bonn
et de Cologne, conférences qui, je n’en doute pas, occuperont dans
I'histoire de I'Eglise chrétienne une place importante, et auxquelles
on devra toujours revenir quand il s’agira de parler de la réunion
des Eglises... Que chacun de nous songe a réaliser la grande et

1) Voir le numéro 11 de la Rewwe, 1895, p. 469—487.



= 856 -

sainte idée de la réunion des Eglises. Ce désir n’est point une
chimere: il se réalise peu a peu dans la sympathique Eglise an-
cienne-catholique. Elle est encore bien peu nombreuse compara-
tivement, elle est entourée d’ennemis puissants; ses amis mémes
ont encore a passer par-dessus bien des difficultés. Mais la vérité,
le bon droit et la science sont avec elle, et, avec ces alliés-1a, elle
finira par triompher. »

Que l'auteur nous permette toutefois une remarque au sujet
de la phrase suivante: « A lexception des dogmes définis par
Rome seule et sans I’adhésion de I'Orient (le Fzliogue, I'immaculée-
conception et linfaillibilité), nos dogmes orientaux sont exactement
les mémes que ceux de 'Occident.» L’auteur, dans sa parenthése,
n'a sans doute voulu indiquer que quelques-uns des nombreux
dogmes «définis par Rome seule et sans I'adhésion de 1’Orient »:
car, de fait, dans ses conciles prétendus cecuméniques, Rome, de
869 a 1870, a défini une quantité d’autres prétendus dogmes, qui
n’étaient certainement pas des ¢« dogmes» dans lancienne Eglise
indivisée et que par conséquent I’Eglise orthodoxe orientale ne
saurait jamais admettre comme des « dogmes ». Ceci est de la plus
haute importance et a été d’ailleurs accepté dans les conférences
de Bonn et dans nos Congrés internationaux.

* Anglicans et Orthodoxes. Le Rapport de 1'Association
ecclésiastique orientale (Eastern Church Association) pour l'année
1894, di a MM. Brightman et Cooke, est particulierement intéres-
sant. Le chapitre intitulé: Rewumion, traite 1° des communions
orientales, 2° de I'Eglise romaine et de 'Orient, 3° de la réunion de
I'Eglise orthodoxe et de 'Eglise anglicane. Sous cette troisieme
rubrique, on examine la double procession (du St. Esprit), la doc-
trine eucharistique, l'invocation des Saints et les images. Relative-
ment a la doctrine eucharistique, il est dit: «Je pense que le mot
uerovoiworg n'est pas un mot d'usage commun (not a word in
common use), mais plutot étranger (esoteric); qu'il soit absolument
synonyme ou non du mot «transsubstantiatio», on peut le discuter;
quoi qu’il en soit, c’est le mot ordinairement employé dans les
catéchismes et les livres d’instruction.» — Voir sur ce point la
Revue, n° 6, p. 273, et n° 7, p. 429—430.

* L’archevéque de Canterbury et Léon XIII. L’archevéque-
primat de Canterbury vient de répondre, sur le désir de I’épiscopat
anglican, a la lettre que le pape a adressée récemment aux Anglais
pour les prier de vouloir bien lui faire le plaisir de rentrer dans
sa communion, c’est-a-dire de se soumettre a sa juridiction et a
son autorité souveraine et infaillible. L’archevéque constate comme
un fait heureux en soi et réjouissant au point de vue religieux, ce



besoin d’union et de sympathie qui se manifeste de nos jours,
dans tous les pays, et qui tend avantageusement a calmer les
ardentes controverses d’autrefois. Il montre que la ferveur religieuse
trop longtemps occupée a condamner et a maudire tend a revenir
aux traditions évangéliques, en rapprochant les hommes au lieu
de les diviser. Plus elle en fera des freres, plus elle sera conforme
aux préceptes du Christ, qui est venu sur la tetre pour convier
tous les hommes au banquet de la paix. C’est dans cet esprit que,
en 1878, les évéques anglicans, réunis a Lambeth, ont ordonné
des pricres pour l'unité de la chrétienté. Et d’autres Eglises ont
exprimé sous d’autres formes des vceux identiques, qui ont fait
Pobjet de conférences conduites dans un esprit de paix et de charité.

Mais il y a une limite a ce louable désir: c’est le devoir d’é-
viter tout ce qui pourrait sacrifier une partie de notre foi ou limiter
le champ de la vision tres large que nous avons du christianisme.
Il faut qu'il y ait progres, non recul, ni mutilation, ni abdication.
Or, on peut facilement s’y tromper; et c’est ainsi qu’a trés bonne
intention, mais un peu légeérement, «bien des choses ont €té intro-
duites chez nous, dit 'archevéque, choses qui ne trouvent pas leur
place légitime dans la vie religieuse de I'Eglise anglaise. Ainsi
I'introduction de manuels et d’observances qui ne datent pas, comme
on le croit, du moyen age, mais qui ne sont que des innovations
modernes de Rome dans le rituel et la doctrine ».

C’est, continue le primat, restreindre d'une maniére bien mes-
quine ce noble besoin de fraternité et d’unité que de le réduire a
la similitude de pratiques et de formules, qui n’ont d’autre autorité
que celle de leur antiquité présumée, bien moins vénérable que
celle de 'Evangile et du christianisme lui-méme. L’Eglise chrétienne
doit avoir des vues plus larges et plus hautes, et poursuivre un
but plus noble, celui du rapprochement des fideles dans I'unité
d’un sentiment religieux maintenu dans toute sa pureté et sa sévé-
rité morale. Et il ne faut pas perdre de vue que ¢la communion
romaine dans laquelle le christianisme occidental a jadis trouvé son
unité ne s'est pas montrée capable de retenir sous sa garde les
nations qui toutes, en ce temps-la, lui appartenaient». Pourquoi
en serait-elle plus capable aujourd’hui?

Et la lettre se termine par une exhortation aux fideles de
l’hghse ar10"11cane «a préserver en pureté et en loyaute la foi et
la pra.t1que qui caractérisent leur primitive, catholique et scripturale
Réformation — a poursuivre un réveil dans lequel I'Eglise, la fa-
mille et 1’1nd1v1du trouveront leur part — a éviter tout ce qui par
exces ou par défaut pourrait &tre une cause de confusion ou de

faiblesse ».
Revue intern, de Théologie, Heft 12, 1895, 54



-

Cest évidemment un refus poli quoique trés net d’accepter
l'invite du pape de rentrer dans le giron de I'Eglise romaine; il
fallait s’y attendre. L'archevéque-primat a dignement fait son devoir.

* Léon XIII et la Question sociale en Belgique. Léon XIII
a écrit, le 10 juillet 1895, a 'archevéque de Malines et aux autres
éveques de Belgique une lettre d'une banalité exceptionnelle, dans
laquelle on pourrait admirer, si la question n’était grave, le talent
de pérorer sans rien dire et de paraitre avancer tout en piétinant
sur place. Specimen: «La question sociale touche aux biens maté-
riels, surtout a la religion et aux mceurs; elle se trouve naturelle-
ment en relation avec la législation civile, les droits et les devoirs
de toutes les catégories sociales... Il faut que tous les gens de
bien, sans distinction de partis, s'appliquent attentivement a prendre,
par les moyens légitimes, la défense de la vérité chrétienne, de la
justice, de la charité, a soutenir l'ordre de Dieu et de la patrie,
d’ou résultent le salut et la prospérité publique.» Trés bien. Mais
ce que le pape nous donne comme solution n’est que la question
méme. Il ne s’apergoit pas que la difficulté consiste précisément
a découvrir les moyens pratiques de concilier «les droits et les
devoirs de toutes les catégories sociales» et de «soutenir I'ordre
de Dieu et de la patrie.» Quod est demonstrandum! — Toute-
fois, mieux vaut encore étre banal que dénaturer !'évangile, le
dogme et 'histoire, ce que font d’ordinaire les bulles papales.

* Quelques statistiques. — 1. Catholicisme romain en
France. Il y a en France 1200 monasteres, contenant 30,000
moines, dont 2000 appartiennent aux ordres contemplatifs, et
130,000 femmes, dont 4000 religieuSes cloitrées. Les écoles catho-
liques-romaines a Paris sont au nombre de 200 avec 76,000 éléves.

2. Protestantisme en Frawmce. D'aprés I Aunuaive du protes-
tantisme francais de MM. E. Davaine et A. Lods (2° année, 1894),
I'Eglise réformée de France compte 101 Consistoires, 533 paroisses
avec 699 annexes, 926 temples et 256 autres lieux de culte (en
tout 1182), 128 presbyteres et 638 pasteurs rétribués par I'Efat;
enfin la popu lation réformée s’éleverait a 540,483 personnes. L’Eglise
luthérienne compte 6 Consistoires, 49 paroisses, 062 pasteurs,
77,553 fideles. L’Algérie a 3 Consistoires, 16 paroisses, 20 pasteurs
(11 réformés, 9 luthériens), 10,789 fideles, dont 4500 luthériens.
La population protestante totale serait de 639,825 ames.

3. Conversions de prétves papisies aw prolestantisme en
Angleterve et aux Etals-Unis. Le Daily Chronicle de Londres
indiquait récemment les noms de plus de vingt prétres catholiques-
~ romains qui, dans les derniéres années, se seraient rattachés a I'E-
glise protestante, et 'on assure qu’aux Etats-Unis il n’est pas rare



L 83¢.

non plus de voir des prétres abandonner I'Eglise de Rome. Parmi
ceux-ci un des plus distingués est, sans contredit, le révérend Pére
Lambert, qui s’est fait recevoir il y a quelque temps dans I'Eglise
méthodiste épiscopale.

4. Aux Etats-Unis. Da,pres 12 Umvers (dont nous suspectons
les chiffres et dont nos amis des Etats-Unis feront bien de controler
les assertions), sur 70,000,000 d’habitants, 20,000,000 environ pra-
tiquent une religion. Sur ces 20,000,000, 6,250,000 appartiennent
a I'Eglise catholique-romaine. Les autres se répartissent entre 142
Sectes (sic), la plupart insignifiantes, mais quelques-unes fort im-
portantes: ainsi les Méthodistes et les Baptistes comptent pres de
4 millions d’adhérents et les presbytériens plus d’un million. Les
Anglicans ne sont pas plus d'un demi-million. En dépit des immi-
grations de la Pologne et de la Russie, les juifs libéraux sont supé-
rieurs en nombre aux juifs orthodoxes. — En présence de cette
statistique, on se demande avec inquiétude quelle est la condition
des cinquante millions d’Ames qui vivent sans pratiques religieuses.
Il serait aussi fort intéressant de connaitre si 'armée des indifférents
diminue ou augmente.

5. Ritualisme et Catholicisme romain. On lit, dans le Signal
de Geneéve, que 7 clergymen anglicans viennent d’'étre recgus dans
I'Eglise romaine, ce qui porterait a 78, depuls 1870, le nombre
des «transfuges de cette nature ». — Priére a nos amis d'Angle-
terre de nous renseigner exactement sur ce point.

6. Socidté amglaise des Traités veligieusx (the R. T. S.).
On lit dans les [llustrated Church News du 23 aout 1895: «The
ninety-sixth annual report of the Religious Tract Society, which
has just been issued, states that the income of the society from
all sources amounts in the last financial year to £ 160,800, as
against £ 181,762 received in the previous year. The income deri-
ved from the voluntary contributions to missionary work was
£ 23,026, showing, when compared with last year’s receipts, a
falling off of £ 5,260; that was largely due, however, fo the de-
crease in the number of legacies. Under the heads of subscriptions
and donations there had been an increase of £ 78 and £877 respec-
tively. The returns of the income derived from trade receipts were
less satisfactory; the causes being the same as those mentioned in
the report for the previous twelvemonth—namely, the continued
slackness of trade and an ever-increasing competition. The grants
made by the society during the year amounted in value to £ 32,613,
Of new publications 728, of which 179 were tracts, had been issued
during the year. The total number of publications sent out from
the society’s depét during the past year was 40,124,800, showing



— 3840 —

a decrease on the circulation of the previous year of 4,184,050.
The number of tracts and handbills put into circulation was
17,970,850, as compared with 18,965,850 in the previous year. The
issues from foreign depdts and societies connected with the Reli-
gious Tract Society, and assisted by its grants, may be safely
estimated at 20,000,000, making a total circulation of 60,124,800. »

7. Dans le Tyrol. La contrée de langue allemande qui compte
le plus de prétres et d’ordres monastiques est assurément le Tyrol
et le Vorarlberg. Pour une population d’un peu plus d’un million
d’ames, il n'y a pas moins de 2284 pretres, 1540 moines et 3320
nonnes. Cela fait un ecclésiastique sur 444 habitants et une personne
cloitrée sur 207.

* Necrologie. — Joseph Derenbourg, né a Mayence en 1811,
mort a Ems en juillet 1895 ; étudia a Mayence, Giessen, Bonn et
Paris; fut attaché en 1852 comme correcteur a limprimerie natio-
nale a Paris; en 1871, membre de l'académie des inscriptions et
belles-lettres, en remplacement de son ancien maitre Caussin de
Perceval ; en 1877, professeur d’hébreu a I’école pratique des hautes
études, ou il a été nommé directeur des études des langues per-
sanes et semitiques. Il a collaboré au Journal scientifique de la
théologie juive, a la Revue juive scientifique el pratique, etc.
On a de lui: un Essai sur I'Histoire de la Palestine, d'apres les
talmuds et les autres écrits rabbiniques, 1867; des Notes épigra-
phiques, 1877; deux versions hébraiques du livre de Kalilah et
Dimnah, 1881; les Monuments sabéens et himyarites du Louvre,
en collaboration avec son fils, 1886; Johannis de Capua Directo-
rium vitae humanae, 1889 ; etc.

— Louis Horst, né a Schlestadt en 1856, mort a Strasbourg
le 21 juin 1895; fils d’un pasteur, étudia les langues orientales
sous Renan et St- Guyard; pasteur de 'Eglise frangaise de Stras-
bourg en 1889. Il a collaboré a la Revue de I'Histoive des veli-
gions, au recueil des (Buvres de Calvin, a la Traduction allemande
de I'4. 7. de Reuss, etc. On a de lui un meémoire sur l'éveque
Jean de Nisibe et sur ses écrits.

— Th. Henry Huxley, né dans le Middlesex en 1823, mort
a Eastbourne en juillet-1895; fils d’'un maitre d'école; il étudia la
médecine a Londres; en 1854, professeur d’histoire naturelle a
Londres, puis a Edinbourg ; conservateur du British Museum; en
1879, cotrespondant de l'académie des sciences de France; en
1382, président de la Société royale, etc. On a de lui: De la
place de ’homme dans la nature, 1873 ; Lecons d’anatomie com-
parée, 1864 ; les Principes physiques de la vie, 1868 ; les Sciences



naturelles et les problémes qu’elles font surgir, 1876 ; Lay Sermons,
1870, Hume, sa vie et ses travaux, 1879 ; etc. Comme président
du London School Board en 1870, il attaqua vivement I'Eglise
romaine. Il re fut ni matérialiste, ni athée, mais agnostique, décla-
rant que l'athéisme a priori est une impertinence, et qu'’il estimait
autant que le croyant le plus orthodoxe les éléments spirituels de
la foi chrétienne.

— William Jackson, mort le 20 aolt 1895, fonda le 7émoignage,
contribua a réorganiser I'Eglise luthérienne frangaise et & reconsti-
tuer son enseignement théologique. On a de lui un recueil des lois,
décrets et reglements concernant I'Eglise luthérienne de France.

— Dr Kayser de Breslau, mort en aoat 1895. On lit dans
I Altkath. Volksblatt du 16 aoit 1895 :

« Breslan. Kiirzlich starb der hiesige Dompropst Dr. Kayser,
zugleich Honorarprofessor an der kath.-theol. Fakultat unserer
Universitdat. Der Verstorbene war ein in vielfacher Beziehung kennt-
nisreicher und verdienter Mann. Hier erwahnen wir seiner, weil die
romischen Nachrufe iiber ihn (z. B. in der hiesigen « Schles. Volks-
zeitung ») den Umstand totschweigen, dass auch er zu den
Unterworfenen hinsichtlich der pdpstlichen Unfehlbarkeit gehorte,
deren Gegner er war. Er ist iibrigens einer der talentvollsten
Schiiler des seligen Knoodt, unter dessen Anleitung er in Bonn
sich eifrig der Philosophie widmete, in welchem Fache er auch 1851
mit einer Abhandlung iiber die Beweise fiir das Dasein Gottes
promovierte. Als interessantes Kuriosum bei dieser Promotion er-
wahnen wir die Disputation Kaysers mit dem damaligen Professor
und spiteren Bischof Martin. Der letztere bemingelte einen Satz
Kaysers mit der Bemerkung: ¢Hoc tu non dixisses, si theologus
esses » (diesen Ausspruch hittest Du nicht gethan, wenn Du ein
Theologe warest), worauf Kayser schlagfertic antwortete: « Neque
tu hoc dixisses, si philosophus esses» (und Du hittest Deinen
jetzisen Ausspruch nicht gethan, wenn Du ein Philosoph wirest).
Dem verdammenden Urteil Roms gegen die Philosophie Giinthers
unterwarf sich Kayser nur sehr bedingt, indem er in dem beziig-
lichen Unterwerfungsschreiben sagte, «er habe die Giinthersche
Philosophie als eine der kath. Lehre nicht widersprechende erkannt».
Der piapstlichen Unfehlbarkeit, zu der er sich nicht bekannte,
unterwarf sich Kayser einige Zeit nach dem vatikanischen Konzil. »

— Théophile Roller, né a Aubusson en 1330, mort a Tocque-
ville-en-Caux en juin 1895, étudia la Théologie a Montauban;
en 1854 pasteur a Bolbec; dirigea pendant six ans la communauté
évangélique frangaise de Naples; envoya de Rome a la Revue
chrétienne des correspondances intéressantes. On a de lui: la Gnose



PR

S
\:::-g.,'.g@)"‘e.‘




	Chronique

