
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 816

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.

* La doctrine de la sainte Cène d'après un théologien
«évangélique». — Dans le Chrétien évangélique du 20 juillet
dernier, p. 309—316, M. P. Comtesse, voulant exhorter les fidèles
de son Eglise à ne plus se tenir, comme ils le font trop souvent,
à l'écart de la table sainte, leur a exposé la doctrine de leur Eglise
sur la sainte Cène, doctrine qu'il a résumée ainsi : « Nous sommes
des chrétiens évangéliques et nous ne voyons dans la Cène ni la
transsubstantiation des catholiques (romains), ni Yunion sacramentelle
des luthériensx), ni d'autre part le simple mémorial des ultra-
zwingliens; mais, en modifiant pour la préciser la théorie calviniste :

la communication réelle et efficace de J.-C. mort pour nous et se
donnant à nous. » Cette étude très sincère est fort intéressante.

* Tu es Petrus. Un prêtre irlandais qui a quitté l'Eglise
romaine, M. Thomas Connellan, fait remarquer que, si l'Eglise
romaine était fidèle à la règle reconnue par le concile de Trente, à

savoir, que l'on ne doit interpréter l'Ecriture que d'après le
consentement unanime des Pères, elle ne pourrait en aucune façon
revendiquer comme base de la papauté et de l'infaillibilité papale le
texte de St-Mathieu (XVI, 18): « Tu es Pierre et sur cette pierre
je bâtirai mon Eglise, etc. » Car, d'après l'archevêque Kendrick, si

17 Pères admettent que l'Eglise fut bâtie sur Pierre, 8 avancent
que l'Eglise est fondée sur les apôtres, 44 Pères et docteurs
soutiennent que, par «cette pierre», Jésus-Christ entendait la foi de

l'apôtre; enfin, 16 Pères et docteurs enseignent que « cette pierre »

J) « Le terme de consubstantiation qu'emploie M. H. Secrétan (La sainte Cène)

et dont se sert couramment M. le prof. P. Lobstein (La doctrine de la sainte Cène),

est répudié par les docteurs luthériens. Voir La question eucharistique par M. L.

Durand, et les Symboliques. »



— 817 —

signifiait Jésus-Christ. Il paraît donc que, pour cette doctrine
particulière, la papauté ne suit pas la règle générale qu'elle a elle-
même approuvée et décrétée.

* Die Cenones (Genossen) bei den Montanisten. Professor
Friedrich in München hat am 4. Mai in der Akademie der
Wissenschaften einen Vortrag gehalten, der nun in den Sitzungsberichten
der Akademie erschienen ist und grosses Aufsehen erregt. Es
handelt sich zwar, wie man sagen möchte, um ein einziges Wort, aber
um ein Wort, das für die Gelehrten schon deswegen ein Stachel im
Fleische war, weil keiner wusste, was es heisse. Der hl. Hieronymus
sagt nämlich irgendwo (ep. 41 ad Marcellam) : « Bei uns (den Katholiken)

nehmen die Bischöfe die Stelle der Apostel ein; bei ihnen aber
(den Montanisten) ist der Bischof der Dritte (in der Rangordnung) ;

in erster Linie haben sie von Pepuza in Phrygien her ihre Patriarchen,

in zweiter Linie ihre sogenannten Cenones, so dass die
Bischöfe erst an dritter, d. h. beinahe an letzter Stelle kommen. »

Seit vielen Jahrhunderten wusste nun buchstäblich kein Mensch mehr,
was für Würdenträger die Cenones, die bei den Montanisten sogar
den Bischöfen vorangingen, gewesen sein könnten. Man machte
aus ihnen Oberaufseher oder Erzbischöfe oder vermutete, wie z. B.
Döllinger, der Titel sei wohl nicht in ursprünglicher Form auf uns
gekommen. Diese Vermutung war nicht unrichtig. Professor Hilgen-
feld stellte fest, dass das Wort aus dem Griechischen stamme
(xoivwvol) und « Genossen » heisse. Aber damit wusste man eigentlich

immer noch nicht viel. Nun leistet Professor Friedrich aus
einer alten lateinischen Handschrift den Nachweis, dass die Cenones
Genossinnen sind, Frauenspersonen, die bei den Montanisten in
höchstem Ansehen standen, weil sie als Prophetinnen galten und
sich sogar am Altardienst beteiligten. Das hing mit dem Ursprung
der genannten Sekte zusammen. Erst in der Person des Montanus
und seiner beiden Genossinnen Maximilla und Priscilla, glaubten
die Montanisten, sei (um die Mitte des 2. Jahrhunderts] die
Verheissung des hl. Geistes in Erfüllung gegangen. Die sogenannten
Patriarchen waren die Nachfolger des Montanus, die Cenones die

Nachfolgerinnen der beiden genannten Prophetinnen. Friedrichs
Entdeckung wirft ein interessantes Licht auf die Sekte der
Montanisten. (Katholik, Bern, 3. August 1895, S. 247.)

* Der Papst Clemens IV. (1265 - 1268). Eine sonderbare

Verteidigung des Papstes Clemens IV. gegen die nur zu begründete

Anschuldigung, er habe Konradins Tod auf dem Gewissen,
versuchte das Kirchen-Lexikon Wetzer-Weite, Freiburg 1848, wie

folgt: «Schon deshalb kann Clemens den Karl nicht zur Hinrichtung

Konradins angeeifert haben, weil Clemens fast elf Monate vor



— 818 —

Konradins Hinrichtung starb ». Nun bringt aber dasselbe Lexikon die
richtige Nachricht, dass Konradin am 29. Oktober 1268 hingerichtet
wurde und Papst Clemens am 29. November 1268 zu Viterbo gestorben

ist. Solche Schlussfolgerungen gereichen der päpstlichen Partei
wirklich zur Ehre ; sie gleichen ganz den ultramontanen Beweisen
für die päpstliche Unfehlbarkeit. Hätte Clemens IV. dem Karl
nur ein Wort von Schonung gesagt, so hätte Karl gehorcht, denn
er schrieb ja seinen Sieg den Gebeten des Papstes zu, nicht minder
als seinen Waffen, wie das Lexikon behauptet. Darf man wohl
fragen, ob die katholischen Fürsten nicht alle Ursache haben, dem
Papst Pius IX. zu zürnen, da sein Gebet am 3. Juli 1866 und dann
anno 1870 kein so günstiges Resultat lieferte? Was Leo I. gegen
Attila, Clemens IV. gegen die Hohenstaufen vermochte, konnte das
der unfehlbare Pius IX. nicht auch? Montanus — nee ultra.

* La Question de l'Union entre Rome et l'Orient sous
Clément VI et Urbain V. Il a été dit (p. 681) comment Jean XXII
en 1333 et Benoît XII en 1339 ont voulu faire de l'union une
domination de la papauté sur les Eglises d'orient et comment leur
projet a forcément échoué. M. Rocquain, dans son savant ouvrage :

La cour de Rome et l'esprit de réforme avant Luther (Paris, Thorin,
1895), T. II, pp. 472, 492—493, 541— 542, a raconté ainsi comment
la question a été traitée sous Clément VI en 1343 et 1351, et sous
Urbain V en 1369:

« Au mois de septembre 1343, Clément VI ayant enjoint à

tous les évêques de la catholicité de prêcher la guerre sainte, les
Vénitiens qui craignaient pour leurs intérêts commerciaux en Orient,
organisèrent, de concert avec les Hospitaliers de St-Jean établis
dans l'île de Rhodes et le roi de Chypre, une expédition, dont
l'unique résultat fut la prise de Smyrne; encore cette ville ne
devait-elle rester que peu de temps aux mains des chrétiens. Une
correspondance échangée, au début de cette expédition, entre le

pape et le jeune fils d'Andronic, Jean Paléologue, qui régnait à

Constantinople, montra une fois de plus par quelles vues inconsidérées

se guidait la cour pontificale dans ses rapports avec les
Grecs. Ce prince ou plutôt ses conseillers ayant, à l'exemple
d'Andronic, manifesté l'intention de s'unir à l'Eglise romaine dans
l'espoir d'obtenir des secours contre les Turcs, Clément répondit par
une lettre où, passant sous silence les questions de dogme, il disait:
«Nous sommes sensiblement affligé des maux que vous font les
Infidèles ; mais commencez par rejeter le schisme ; reconnaissez

avec nous qu'il n'y a qu'un seul troupeau et un seul pasteur ; qu'il
n'y a qu'une seule Eglise catholique et apostolique fondée par J.-C.
et confiée par lui à l'apôtre Pierre, auquel nous avons succédé, et



— 819 —

alors soyez sûrs que nous vous défendrons non seulement contre
les Turcs, mais contre les Tartares et tous vos autres ennemis. »

Des lettres analogues, dans lesquelles Clément insistait également
sur la primauté du saint-siège, furent adressées aux prélats et aux
grands de Constantinople. A supposer qu'il eût pu en effet défendre

les Grecs, il commettait la faute, comme Benoît XII, de ne
vouloir les secourir qu'après leur abjuration ; mais, tandis que
Benoît avait surtout en vue l'unité de foi, Clément cherchait à

imposer le pouvoir plutôt que la doctrine
« Si, dans les moyens de revendiquer ses droits temporels,

Clément VI semblait suivre l'exemple de Jean XXII, il ne l'imitait
pas moins dans les choses spirituelles, et cherchait avant tout,
comme lui, le pouvoir dans la religion, ainsi qu'il l'avait montré
par sa lettre à Jean Paléologue sur l'union des deux Eglises. Il le
montra plus encore par une autre lettre qu'il écrivit, au mois de

septembre 1351, au patriarche d'Arménie, et dans laquelle il
s'exprimait ainsi : « Croyez-vous que ceux qui ont été baptisés dans la
foi catholique et se sont ensuite séparés de l'Eglise romaine sont
par cela seul coupables de schisme et d'hérésie, et que nul ne
peut être sauvé hors de l'obédience du pape Croyez-vous que
St. Pierre ait reçu de J.-C. pleine puissance de juridiction sur tous
les fidèles, et que les pontifs, successeurs de Pierre, jouissent d'une
égale puissance? Croyez-vous qu'en vertu de cette puissance, le

pape ait le droit de juger immédiatement tous les fidèles, de déléguer

à cet effet les juges qu'il lui convient de choisir, et que lui-
même n'ait d'autre juge que Dieu Croyez-vous, en ce qui regarde
son institution comme sa déposition, qu'il ne doive être soumis à

aucune autorité séculière, impériale ou royale Croyez-vous enfin

qu'il puisse à son gré transférer ou déposer les évêques, les abbés

et tous les autres ecclésiastiques ; que seul il puisse publier des

canons généraux, accorder des indulgences plénières et statuer
souverainement en matière de foi »

Ce n'était qu'après avoir posé ces questions, que Clément
abordait certains points de doctrine relatifs à la nature du Verbe
et aux sacrements. Encore y prenait-il occasion de répéter que
l'obéissance était due au pape avant de l'être au patriarche; que le

pape seul avait le droit d'instituer des saints ; que l'Eglise catholique
et universelle n'était autre que l'Eglise romaine; et que toute autorité

dans l'Eglise dérivait du pontife de Rome (Raynald, anno 1351,
n° 2—17 et .18; cf. anno 1341, n° 45—69)

«L'empereur de Constantinople, Jean Paléologue, arriva lui-
même à Rome vers l'automne de 1369, pour demander des secours
contre les Turcs Déjà sous le pontificat d'Innocent VI (1352



— 820 —

— 1362), renouvelant une démarche que ses conseillers avaient faite
en son nom sous le pontificat de Clément VI, il avait envoyé des

députés à Avignon solliciter l'assistance des Latins et promis à

ce prix l'union des deux Eglises (1355 et 1356). Pour obtenir plus
sûrement l'appui dont il avait besoin, il se décida à venir en
personne témoigner de la sincérité de ses promesses. Reçu par le

pape Urbain V avec de grands honneurs, il fit, devant plusieurs
cardinaux délégués à cet effet, une première profession de foi,
par laquelle il abjurait ses erreurs sur la procession du S.Esprit
et reconnaissait que l'Eglise romaine, souveraine dans les questions
de dogme, avait la primauté sur toutes les Eglises chrétiennes.
Il réitéra cette déclaration dans la basilique de St-Pierre, en
présence d'Urbain V et de toute la cour apostolique, et il se
prosterna devant le pape, qui l'admit au baisement des pieds, des
mains et du visage. Le texte de cette profession de foi fut consigné
en latin et en grec dans un écrit qu'on scella du sceau d'or de

l'Empire et qu'on déposa ensuite dans les archives pontificales.
Mais, en croyant acheter au" prix de cette abjuration les secours
qu'il était venu chercher, Jean Paléologue s'abusait, comme ses

devanciers, sur l'influence du saint-siège Non seulement Jean
Paléologue repartit au commencement de l'année suivante sans
avoir atteint le but de son voyage ; mais il se vit arrêté à Venise

pour des dettes qu'il y avait contractées, et il ne put regagner
Constantinople qu'en laissant comme caution le plus jeune de ses
fils. »

* A propos du métropolitain Philarète. Au sujet de la note
publiée par le Rev. Churton dans le précédent numéro de la
Revue (p. 549), une observation nous a été envoyée par un
anonyme. Nous l'avons immédiatement adressée au Rev. Churton, qui
nous a répondu les lignes suivantes:

A correspondent having called attention to an error in the
date of the decease of the Metropolitan Philaret as stated in a
note on page 549 of the previous number, we give the following
extract from the preface to the English Translation of his Sermons

page XV: 'A month later, on the 17th of September he saw in a
dream his father, warning him to observe particularly the date of
the 19th. On awakening he resolved to take the Holy communion
on the 19th of every month. Keeping this vow, he celebrated the

Liturgy on the 19th of November in his chapel in Moscow,
partook of the Holy Sacrament in the fulness of bodily and spiritual
strength, and retired to his apartment at 11 o' clock. At two in
the afternoon his servant entering to announce that dinner was
served, found him dead in his chamber. His peaceful death was a

worthy conclusion of a laborious and saintly life.'



— 821 —

* La Question religieuse et M. le Cte de Chaudordy. Dans
son opuscule intitulé: «Considérations sur l'état de la France à
l'intérieur (Paris, Pion)», p. 41—43, l'auteur s'est exprimé ainsi:

« Lorsque la religion que pratique en grande majorité une
nation a une organisation qui dépend du pays lui-même et de ses
chefs, cette religion ajoute une force considérable au patriotisme
inhérent à la nation, le sentiment patriotique se trouvant ainsi
complètement d'accord avec le sentiment religieux, tandis que dans
un pays où la religion n'est pas nationale et dont la direction
suprême appartient à des personnages étrangers, les obligations du
patriotisme et de la religion peuvent être en désaccord. Les pays
catholiques se sont trouvés quelquefois dans ce dernier cas.

De l'organisation du catholicisme il résulte que, pour beaucoup

d'esprits très religieux, les intérêts du catholicisme font
contrepoids aux intérêts nationaux et l'emportent même quelquefois
sur ces derniers. Cela ne doit pas être Il y a dans l'esprit,
le caractère, et on pourrait dire l'intelligence du peuple français,
une contradiction évidente sur les questions de religion et de

politique.
En religion, le Français n'aime pas la secte et la recherche

des diverses manières de pratiquer la foi. Il évite de s'occuper de

ces questions. Il croit ou ne croit pas. Dans le premier cas, il vit
dans la religion qu'il a reçue de ses parents et la pratique sans

l'approfondir, et le plus souvent sans même la bien connaître. Il
n'en fait pas, en général, l'objet de ses études ni de ses réflexions.
S'il ne croit pas, il ne se débat pas dans le doute. Il se déclare
libre penseur, sans s'en inquiéter davantage. Il y a certainement
des exceptions, mais elles sont très rares. On sait ce qu'ont écrit
sur ce sujet Maine de Biran, Jouffroy et quelques autres penseurs
ou philosophes.

En politique, au contraire, le Français se complaît dans la
coterie, la petite école. Cela provient peut-être de ce qu'en France

on aime à paraître, à être en évidence. En politique, plus il y a

de diversités de partis, de groupes, de classifications, plus il y a

de premières et de secondes places à donner, et plus il y a de

rôles à jouer. S'occuper des questions religieuses ne peut donner
cette satisfaction. Dans la politique on l'a tout entière. Faut-il
ajouter que l'étude des questions religieuses nécessite une dépense
considérable de travail, tandis que pour les questions politiques
on croit les connaître par la simple lecture des journaux?

En Angleterre, en Allemagne, dans les pays Scandinaves,

aux Etats-Unis, il en est tout autrement. »

Eevue intern, de Théologie. Heft 12, 1895. 53



— 822 —

* M. Ollé-Laprune et le Pape. Les lauriers cueillis au
Vatican par M. Brunetière (voir Revue, n. io, p. 383-384) ont empêché
M. Ollé-Laprune de dormir; et ne pouvant dormir, il a composé une
brochure pour endormir ses lecteurs. Elle est intitulée: Ce qu'on
va chercher à Rome (Paris, Colin, 1 franc). L'auteur commence
par exalter, et avec raison, «-l'Eglise» en général (p. 7-12); puis,
subitement, sans la moindre preuve, il déclare qu'elle se résume
dans un homme, le pape; que le mot «pape» est magique! Et
une fois sous l'empire de cette magie, il proclame, toujours sans
l'ombre d'une preuve, que «Rome est tellement le siège du pape
que dire Rome ou dire le pape, c'est tout un», assertion contre
laquelle s'est élevé autrefois le cardinal Cusa. Il continue, dans un
style grotesque, à admirer « les entrailles des monuments » de
Rome (p. 15); il déclare que «la chrétienté catholique n'a qu'un
temple vraiment fait pour elle, et c'est Saint-Pierre » ; que « dans
le pape se résume la durée, la vie, la puissance, la fécondité
bienfaisante de l'Eglise » ; qu'il est « supérieur à tous les lieux et à
tous les temps, et ayant de tous et de chacun une vive
intelligence»; qu'il est «plus fort que la force, parce qu'il est idée et
esprit, et cela d'une manière visible et non pas abstraite » ; que
« le pape est tout cela par essence, tout cela par sa fonction même »

(p. 21); que «ce que Rome donne surtout, c'est un principe
d'affermissement» (p. 27); qu'« elle est une force parce qu'elle
est une doctrine et un gouvernement. »

L'auteur, plein de sourires pour « les non-croyants qui sont
avec l'Eglise (romaine) sans en être», gourmande fort «les croyants
qui sont de l'Eglise et qui ne sont pas avec elle », c'est-à-dire qui
se permettent de critiquer le pape. Conçoit-on des catholiques
osant critiquer le pape! Selon M. Ollé-Laprune, on cesse d'être
catholique dès qu'on critique le pape; catholicisme et papisme,
c'est tout un Ne pas se soumettre au pape, même quand on ne le
comprend pas, c'est «tomber dans le protestantisme qui fait horreur
(p. 40)!» Le protestant est un homme qui hésite, qui chicane, qui
épilogue, qui discute! Le catholique, au contraire, est un homme
qui «se dit que dans le pape tout est réuni pour affermir, pour
élargir, pour étendre la vue, en même temps que pour la purifier
(p. 41) » M. Ollé-Laprune ne veut pas seulement que le catholique
accepte les décisions dogmatiques du pape, il veut encore « que
l'on soit tout au moins rempli d'une religieuse vénération pour ce
qui, sans avoir tout à fait ce caractère, y participe encore (p. 41). »

C'est ainsi que les papistes fabriquent des dogmes nouveaux à

leur aise; tout ce qui, sans être dogme, touche pourtant à un
dogme, doit être vénéré en attendant qu'il soit défini et dogmatisé
C'est ce que l'auteur appelle non pas raturer l'histoire, mais «la



— 823 —

faire concourir à l'œuvre du salut (p. 51)!» C'est avec ce sentiment

de l'exactitude historique qu'il déclare que l'encyclique Mi-
rari vos de Grégoire XVI et le Syllabus de Pie IX sont des

œuvres de l'Eglise, et que l'Eglise les a faites pour condamner le
mal (p. 52). Enfin, oubliant que c'est du Christ même que les
paroles suivantes ont été dites, M. Ollé-Laprune les applique au

pape et dit au pape même : « A qui irons-nous Vous avez les

paroles de la vie éternelle. » Le blasphème papolâtrique est complet.

M. Ollé-Laprune ignore entièrement l'histoire et en particulier
l'histoire de la papauté ; il ne soupçonne même pas qu'il y a

eu des papes hérétiques et de mœurs abominables. Il ignore
entièrement la théologie ; il n'a jamais étudié ni les origines de la
papauté, ni les œuvres des Pères, ni les actes des conciles œcuméniques;

il n'a aucune notion ni du catholicisme vrai, ni des oppositions

faites par les catholiques contre les papes. C'est un simple
intuitif qui croit voir les choses en regardant par le gros bout de
sa lunette, et qui ne se doute pas que ses assertions auraient
besoin d'être prouvées. Exclusivement spéculatif, il n'a jamais recours
à l'histoire, qui le gênerait considérablement; il se fait donc son
monde à lui, ses théories à lui, sa religion à lui, sa philosophie à

lui. Et c'est dans cet esprit et avec cette méthode qu'il enseigne,
comme maître de conférences, à l'Ecole normale supérieure!

* A propos de Lourdes. On lit dans les Débats du 25 août
dernier : « A vrai dire, Lourdes, situé sur le réseau du Midi,
provoque sur tous les réseaux un mouvement considérable, beaucoup
plus considérable que n'importe quel autre pèlerinage régional:
Sainte-Anne-d'Auray ou Notre-Dame-de-Boulogne-sur-Mer, par
exemple, et la position du village — ville aujourd'hui — où naquit
Bernadette, la bergère, est telle qu'elle favorise également toutes
les Compagnies de chemins de fer. Il ne faut pas croire que cette
considération soit négligeable. C'est ainsi que l'an dernier, la Com-
pagie d'Orléans n'a pas transporté à Lourdes moins de 34,351
pèlerins et qu'elle a réalisé, de ce chef, une recette de 636,000 fr.
En outre, ces pèlerinages deviennent chaque année plus nombreux
et plus importants. M. Zola n'a pas nui à la vogue de Lourdes.
Il en sera sans doute surpris ; mais les statistiques ont ce défaut
d'opposer aux thèses les plus habilement présentées la netteté des
résultats qu'elles proclament. Pas de phrases, des chiffres. Or, le
nombre des pèlerins a presque doublé depuis dix ans.

«Lourdes porte même préjudice à Rome; la petite grotte des
bords du Gave, tapissée de béquilles, a plus d'attraits, désormais,

pour les pèlerins français que les lambris dorés du Vatican ; beau-



— 824 —

coup reculent devant la longueur de la route, les frais du voyage,
et, à l'honneur de baiser la mule du Pape, ils préfèrent le verre
d'eau de Lourdes, le verre d'eau miraculeuse.

«Toutefois, il est un autre pèlerinage qui, sans être aussi

couru que celui de Lourdes, prend, chaque année, plus d'importance.

Il est, il est vrai, relativement peu fréquenté par les
Parisiens, parce qu'il est chez eux, mais il l'est beaucoup par les
provinciaux: c'est l'église du Sacré-Cœur de Montmartre. Souvent,
les fidèles d'un diocèse, ayant leur évêque à leur tête, s'y rendent
en foule; ce qui provoque la formation de trains de pèlerinage

« Voici, par exemple, les tarifs de la Compagnie d'Orléans,
qui est celle qui transporte le plus de pèlerins, sur un long
parcours. Pour un parcours de 300 kilomètres, aller et retour, il est
accordé une réduction de 50% sur les prix du tarif général. Au
delà de 300 kilomètres de parcours, les prix sont fixés ainsi qu'il
suit: Réduction de 5 centimes par kilomètre en ire classe, de
3 en 2e classe, de 2 en 3e classe, à la condition que le train
comporte au moins 500 voyageurs, pour un parcours inférieur à 500
kilomètres ; au moins 400 voyageurs pour un parcours inférieur à

IOOO kilomètres, et au moins 300 voyageurs pour un parcours
supérieur à 1000 kilomètres. A quelques questions de détail près,
les tarifs des autres Compagnies sont analogues à celui-ci. Mais
l'organisateur de pèlerinage discute âprement ces prix et, de ci de
là, finit par obtenir quelque petite concession. Disons d'ailleurs
qu'il n'y a pas que des ecclésiastiques qui jouent ce rôle. En
Belgique, c'est une agence de voyages, l'agence Parmentier, qui,
d'ordinaire, organise les pèlerinages, soit pour le Vatican, soit pour
Lourdes, et elle y conduit chaque année un grand nombre de
pèlerins. Voilà à quoi n'a pas encore songé M. Cook, qui pourtant
songe à tout...

« Hier nous avons assisté au retour du pèlerinage de Lourdes.
Mais, si l'affiuence était la même qu'au départ, l'impression
qui se dégageait de toute cette foule dolente et maladive était
différente. Ce n'était plus, semblait-il, la même fièvre d'espoir ;

les trains étaient évacués et la gare vite abandonnée, et seuls, les

pauvres malades, exténués par la fatigue de ce long voyage,
demeuraient là, assemblage lamentable de toutes les infirmités
humaines, attendant, pour partir, l'aide d'un parent ou de quelque
ami. Pendant douze heures consécutives, de sept heures du matin
jusqu'à six heures et demie du soir, les trains ont déversé sur les

quais tout ce pauvre monde. Cette année, en effet, plus de 10,000
pèlerins avaient fait le pèlerinage. Entre tous, le train blanc, qui
est entré en gare à trois heures, était le plus impatiemment attendu,



— 825 —

et la foule était grande des personnes, parents ou amis, qui étaient
venus attendre les voyageurs. Le train blanc est, en effet, le train des
malades. Il en ramenait plus de 300 hier, et le défilé de tous ces
malheureux, aux visages exsangues, aux .yeux agrandis par la
souffrance, trouvant à peine, dans la fatigue et la douleur, la force
de sourire aux êtres aimés, laissait une impression d'infinie tristesse
et d'incommensurable pitié. »

* Encore le pouvoir temporel du pape. Le congrès
ultramontain, tenu à Munich au mois d'août dernier, a revendiqué de
nouveau le rétablissement du pouvoir temporel du pape. Pour
protester contre les fêtes du 20 septembre, fêtes ordonnées à Rome

par le gouvernement italien dans le but de commémorer l'entrée
de l'armée italienne dans la Ville éternelle, 64 prélats espagnols,
parmi lesquels on remarque le cardinal Monescillo, primat des Es-

pagnes, archevêque de Tolède, sénateur de droit propre et patriarche
des Indes, les archevêques de Madrid, Saragosse, Valence, Seville,
Burgos, Santiago de Compostelle, Grenade, Tarragone, Valladolid,
Santiago de Cuba, l'évêque-prieur des 4 ordres militaires de
Santiago, Montesa, Calatrava et St-Jean, etc., ont envoyé à Léon XIII
une lettre publique, très blessante pour le gouvernement italien, et
dont voici le principal passage:

«Très Saint Père, dès qu'on commença à répandre insidieusement

la funeste idée de la formation du royaume d'Italie, l'épiscopat

espagnol eut avec raison des méfiances, et le monde catholique

aussi redouta que cette nouvelle royauté ne dressât son trône
en face du trône pontifical en le posant dans le palais lui-même
qui était la propriété des papes, et il pressentit aussi que cette idée
serait en quelque sorte le précurseur d'une usurpation que
réaliseraient la perfidie, l'astuce et le hasard d'une agression armée. En
vérité, les craintes conçues à cette époque se sont complètement
réalisées en donnant une célébrité déplorable au triomphe de
l'iniquité, puisque l'entrée dans Rome des troupes italiennes ayant été
déclarée fête nationale et consignée comme fait accepté ou consenti,
on blesse, par l'anniversaire qu'on essaye de célébrer solennellement,

la vérité et la justice, ainsi que les principes du droit, on
s'empare sans façon des titres de propriété d'autrui, on réalise un
fait perturbateur et contraire à toute légitimité dans Rome, ce centre
de l'unité chrétienne. Avec un procédé pareil, et sous les yeux de
la civilisation moderne, l'honneur et le droit, qui sont indivisibles,
sans que les différences de région, de climat ni de site puissent
altérer l'excellence des actions humaines ni la rectitude des
consciences, sont maintenant blessés à mort. De sorte que la série
d'événements dont le dénouement reçoit les honneurs de fête na-



- 826 —

rionale se dresse au milieu de la société moderne comme un
triomphe éclatant, soit de l'hypocrisie soit de l'audace, et aussi
contre le droit international, parce que les relations diplomatiques
de l'univers étant unies avec la gérance politique de Rome, et les
trésors matériels, moraux et intellectuels que l'on gardait dans la
Ville éternelle formant partie de l'héritage et de la fortune des
nations chrétiennes, tout cela a passé dans d'autres mains,
l'usurpation s'étant emparée des palais, des couvents et des dépendances
de la sainte propagande. De sorte que la ville de Rome, mère et
maîtresse de la vérité, fondée sur la pierre inébranlable, voit
actuellement l'image fidèle d'un paganisme diplomatique et perturbateur

...»
* Un Congrès universel des religions à Paris en 1900. Le

succès du Parlement des religions tenu à Chicago lors de la
dernière Exposition universelle a fait naître, chez quelques Français,
le désir ,de renouveler ce Congrès à Paris en 1900. D'après un
article publié par M. l'abbé Charbonnel dans la Revue de Paris, ce
Congrès serait déjà en train de s'organiser; deux cardinaux français

y auraient déjà adhéré, ainsi que des notabilités protestantes et
israëlites ; le Temps du 2 septembre lui est favorable, et, d'après
le cardinal Gibbons, le pape ne s'y opposerait pas, si un mouvement

d'opinion était créé dans ce sens.
Pour nous, qui n'avons cessé depuis 1871 de travailler à

favoriser l'union des Eglises, nous ne pouvons qu'applaudir en
général à tout ce qui est de nature à rapprocher les esprits et les

cœurs sur le terrain religieux. Reste à savoir si des congrès de ce

genre font faire un pas à la question et s'ils ne sont pas, au
contraire, une simple manifestation de curiosité, non banale, piquante
même, mais stérile. A supposer que celui de Chicago ait été
réellement utile et efficace, reste à savoir si le milieu parisien serait
aussi favorable à une telle œuvre que le milieu américain. Il est

permis d'en douter. Les journalistes parisiens «blaguent», ils ne
s'en cachent pas, et la plupart «blagueront» certainement ce qu'ils
appelleront une « mascarade sacrée » (peut-être même intervertiront-ils

le placement de ces deux mots). Or, ne fussent-ils que
cinq cents, le rire est communicatif, surtout en France.

Les discours sérieux que les sentimentalistes, ennemis de tout
dogme ou indifférents à tout dogme, ne manqueront pas de

prononcer, seront d'un bel effet, il est vrai, dans la salle, peut-être
même dans les colonnes de quelques Revues; mais après? Quelle
est l'Eglise qui sera disposée à faire la moindre concession et la
moindre réforme, pour se rapprocher de sa voisine, même si elle
l'appelle « sa sœur » Aucune. Qu'on ne s'y trompe pas. Les ca-



— 827 —

tholiques-romains qui fréquentent ces sortes de réunion ne vont là
que pour en imposer au public et tâcher d'attirer à leur Eglise les
mécontents ou les sceptiques des autres Eglises; rien de plus. S'ils
mettent pour un moment leur Syllabus dans leurs poches, ce n'est
nullement pour le renier, mais uniquement pour laisser les poissons
naïfs mordre avec plus de confiance à l'hameçon. Ceux-là ne
retrancheront certainement pas un seul article de leur credo officiel,
même s'ils n'y croient pas. Dès lors, à quoi bon traiter avec
eux?

Et puis, qu'on veuille bien y réfléchir. D'une part, les congrès

dits, religieux dans lesquels chacun cache soigneusement ses

dogmes (sauf ceux qui n'en ont point), peuvent-ils solidifier la
vraie religion, laquelle a certainement des dogmes Non. D'autre
part, le péril le plus grave, à l'heure présente, ne semble pas venir

du côté des religions, lesquelles, étant des idées et des

sentiments, pourraient se concilier en se complétant ou en se simplifiant;

il semble venir plutôt des Eglises, dont la plupart tiennent
avant tout et par dessus tout à leurs cadres ecclésiastiques, à

leurs interprétations théologiques, à leurs traditions toutes particulières

et à leurs intérêts privés. Dans de telles conditions, quelle
peut être l'utilité réellement religieuse de tels congrès Il est difficile

de la voir, car on ne saurait tenir pour très utile de déclarer
une fois de plus, en général, que Dieu est le père de tous les
hommes et que tous les hommes, étant fils de Dieu, sont frères
entre eux. Cette déclaration, sous quelques variations qu'elle se

produise, est déjà admise de tout le monde. On répétera donc, en
termes plus ou moins retentissants, ce que chacun sait, disons le
mot, les « lieux communs » de la théologie ; mais ce qui serait
pratique et efficace pour chaque Eglise, on ne le dira pas. C'est
du moins notre appréhension. Tant mieux si nous nous trompons.

* En Suisse. — Une discussion assez vive s'est élevée
récemment dans la Suisse romande au sujet des rapports des Eglises
avec l'Etat. Les uns se prononcent en faveur du séparatisme comme
le pratiquent les Eglises «libres», les autres en faveur de l'union
avec l'Etat. C'est un sujet toujours ancien et toujours nouveau, que
nous ne voulons pas discuter ici. Nous nous bornerons à citer la
conclusion d'une intéressante étude publiée sur cette question, dans
le Semeur vaudois, par M. le professeur Paul Chappuis : « M. Ritt-
meyer, dit-il, a raison de revendiquer pour l'Eglise la liberté. Elle
lui est nécessaire, comme à toutes les fonctions de la vie morale.
Mais' avec la plupart de ceux qui applaudissent à sa conception
du séparatisme, je crains presque qu'il ne coule le moucheron pour
avaler le chameau. Nos circonstances historiques ont mis en relief



— 828 —

le problème des rapports de la société civile et de la société
religieuse, et l'on est venu s'y butter comme si l'on avait trouvé dans
la séparation le secret de la vraie liberté et l'affranchissement de
toutes les servitudes. Je veux que l'autonomie dans ces conditions
soit utile. Mais ce n'est qu'un côté, un côté extérieur, le tout petit
côté de la liberté, celui dont il semblait le plus facile de se passer,
du moins à l'heure présente. Mais pour respirer et pour vivre,
l'Eglise a besoin d'autres libertés, j'allais dire d'autres affranchissements,

et M. Rittmeyer se trompe s'il s'imagine que la question
budgétaire soit, en vue d'un avenir de séparation d'avec l'Etat,
notre grand souci. Notre inquiétude est ailleurs, parce qu'il est des
chaînes autrement lourdes que le rattachement séculaire à l'autorité
civile. Nous nous préoccupons avant tout des libertés nécessaires.
Et par libertés nécessaires, nous entendons: l'indépendance du
ministère pastoral et l'indépendance de la pensée chrétienne. Une
Eglise unie à l'Etat qui possède ces deux grâces est une Eglise
libre. Une Eglise séparée qui en serait privée n'a de la liberté que
le nom. »

¦— Société pastorale suisse. Elle s'est réunie à Hérisau du 26
au 28 août, au nombre de 120 participants. M. A. Steiger,
archidiacre de Bâle, a lu une étude sur les «Rapports de la théologie
et des sciences naturelles», étude que le Journal religieux a
résumée ainsi: «Après avoir montré que la théologie et la science
ont leurs sphères distinctes, l'une appartenant au domaine spirituel,
l'autre s'occupant des réalités sensibles, ce qui n'empêche pas des

points de contact et des conflits possibles, et repoussé le point de

vue de l'ancienne orthodoxie, qui prétendait imposer à la science
des normes tirées de la Bible, comme aussi celui du ritschlianisme
actuel, qui prétend fonder la théologie sur des besoins exclusivement

pratiques et la soustraire ainsi aux atteintes de la science,
l'orateur a montré que, sur les trois points essentiels où le conflit
entre théologie et science a éclaté, ce conflit n'est qu'apparent.
L'évolutionnisme que préconise la science n'est nullement en
opposition avec l'idée de la création, pourvu qu'on n'entende pas
celle-ci au sens d'interventions isolées d'un Créateur agissant du
dehors sur l'univers. L'idée de finalité n'est nullement exclue

par le mécanisme des causes qu'étudie la science, et qui n'est en
réalité qu'un ensemble de moyens en vue de la réalisation d'idées
supérieures. Enfin, la vie spirituelle, que la science matérialiste
prétendait ramener à de simples mouvements de la substance
cérébrale, appartient à une sphère absolument différente et hors de la
portée des sciences naturelles. C'est ce que, de nos jours,
reconnaissent de plus en plus les savants eux-mêmes : on va jusqu'à af-



— 829 —

firmer une « âme du monde » dont les lois naturelles ne sont que
les modes d'action, et à reconnaître que le vrai monde n'est pas
celui qu'on voit, mais le monde spirituel dont celui-là n'est que
l'apparition. Ce n'est pas encore là le Dieu vivant et personnel du
spiritualisme chrétien : mais une porte est ouverte par où nous pourrons

le faire entrer. Tandis que la science (elle le reconnaît elle-
même) ne saisit que des apparences, le monde spirituel et intérieur,
qui est pour nous le plus immédiatement certain, demeure la sphère
de la théologie, qui elle aussi se fonde sur des faits et sur des lois
dont la science ne saurait ébranler la validité. »

M. le pasteur Rod. Finsler a soutenu les vues de Ritschl sur
la séparation absolue des deux domaines scientifique et religieux
et sur l'impossibilité d'un conflit entre ces deux ordres de connaissances.

L'étude de la vie morale, a-t-il dit, conduit précisément
l'homme à reconnaître l'existence d'un Dieu personnel, qui n'est
point simplement l'âme du monde. La théologie ne doit pas
renoncer à la théorie des créations distinctes, car le passage de

l'inorganique à l'organique, et de l'animal à l'homme, ne peut s'expliquer

sans une intervention particulière de Dieu. Les miracles
historiques de Jésus-Christ n'ont point rompu le jeu régulier des
lois naturelles : ils ont été le produit d'une combinaison extraordinaire

de ces lois, survenue sous l'influence de lois supérieures.
A la séance suivante, M. le pasteur G. Langhans (Berne) a

présenté son rapport sur les « Relations de l'Eglise nationale et de
la Mission intérieure».

— Christianisme social. La section bernoise de la Theologisch-
Kirchliche Gesellschaft (la société du tiers parti), réunie le 18 juillet
à Berthoud, a décidé de provoquer la création d'une Section
cantonale de la Société protestante pour l'Etude des Questions sociales
(Evangelisch-sociologische Gesellschaft), Section parallèle à celle qui
existe déjà dans le canton de Zurich.

— A Genève, la Compagnie des pasteurs a fait connaître, le
14 juin dernier, ses décisions au sujet des Concours de l'an passé:
i° Plan raisonné d'un cours d'instruction religieuse. M. E. Giran a
obtenu un prix de 200 francs. — 2° Le piétisme a Genève pendant
la seconde moitié du dix-huitième siècle. M. L. Granier a obtenu
un prix de 125 francs. — 30 De la notion de sacrifice dans l'Epître
aux Hébreux et comparaison avec la pensée de Paul sur le même
sujet. M. J. Jouanen a obtenu un prix de 150 francs, MM. J. Au-
demars et D. Bénazech un encouragement de 50 francs chacun.

Le sujet du concours pour les années 1896—98 est le suivant:
«La mission du-pasteur dans les conditions actuelles en pays de
langue française ». Les travaux doivent être envoyés au modérateur
de la Compagnie avant le 31 mai 1898; prix unique, 1200 fr.



— 830 —

— Société vaudoise de théologie. M. E. Barnaud, pasteur de

l'Eglise libre à Yverdon, a présenté un travail intitulé : « Les Eglises
du présent et l'Eglise de l'avenir dans le canton de Vaud».
Discussion très animée.

— « Welche Gefahr droht der Schweiz von der Universität
Freiburg?» Tel est le titre d'une étude anonyme, publiée à Zurich,
chez Zürcher et Furrer (8 p.)

* A lire: — Dans le Rapport présenté au Sénat par M. le
sénateur A. Lavertujon sur «la création de compagnies de colonisation

», les passages relatifs au mobile du salut éternel et à la bulle
Inter cœtera, à la population religieuse du globe, aux théories de
l'état sauvage, à la propagande islamique et à la propagande
chrétienne, à la nouvelle croisade du cardinal Lavigerie, au procédé
de transition mesurée vers la liberté par voie de concours réfléchi
et progressif, etc. (p. 49—71); — dans i'Histoire de la littérature
française par M. Lanson (Paris, Hachette), le portrait de Fénelon
(p. 604—608) ; — dans le T. V de VHistoire générale de MM. La-
visse et Rambaud, les portraits par M. Filon de la reine Elisabeth,
du roi Jacques Ier d'Angleterre, de Charles Ier et de Laud, archevêque

de Cantorbéry; — dans le Huguenot (août 1895), l'excellent
article de M. Armand Sabatier, de Montpellier, sur la foi et la
science; — dans la Revue chrétienne du Ier août, la suite de
l'étude de M. F. Pillon sur cette question : « le Cléricalisme est-il
encore l'ennemi » étude dont nous avons résumé la première partie
dans le dernier numéro de la Revue, p. 628—631; — le résumé
publié par la «Church Historical Society», dont le président est
le T. R. Creighton, lord-évêque de Peterborough, sur cette question:
«Has the English Church preserved the Episcopal Succession? »

II. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.
* M. le professeur Dr Weber, évêque. La Direction de la

Revue internationale de Théologie est particulièrement heureuse de

pouvoir féliciter son savant et dévoué collaborateur, M. le professeur

Dr Weber, évêque auxiliaire de l'Eglise ancienne-catholique
d'Allemagne. Que Dieu lui accorde, pour la prospérité de notre
Eglise et pour le succès de notre sainte cause, de longues années
de travail et d'apostolat! Puisse-t-il, à l'exemple de M. l'évêque
Reinkens et de M. l'évêque Herzog, trouver encore le temps, au
milieu de son laborieux ministère, d'envoyer à la Revue de savantes
et intéressantes études, comme celles dont il a bien voulu l'honorer



— 831 —

jusqu'ici! Nous rappellerons à nos lecteurs, dans cette circonstance,
que M. l'évêque Théodore Hubert Weber est né à Zülpich le
28 janvier 1836; qu'il a été l'élève le plus distingué du regretté
professeur Knoodt ; qu'ordonné prêtre en 1858, il a commencé, en
1868, à enseigner la philosophie à l'université de Breslau; qu'il a
été nommé, en 1890, vicaire général de l'Eglise ancienne-catholique
d'Allemagne ; et qu'il a publié les ouvrages suivants : Kants
Dualismus vom Jahre 1766, 1866; Staat und Kirche nach der Zeichnung

und Absicht des Ultramontanismus, 1872; Die Geschichte
der neueren deutschen Philosophie und die Metaphysik, 3 Hefte,
1873; Anton Günther, kurzer Abriss seines Lebens und seiner
Philosophie; Zur Kritik der Kantischen Erkenntnistheorie, 1882;
Emil Du Bois-Reymond, eine Kritik seiner Weltansicht, 1885 ;

Stöckl's Geschichte der neueren Philosophie, ein Beitrag zur
Beurteilung des Ultramontanismus, 1886; Metaphysik, eine
wissenschaftliche Begründung der Ontologie des positiven Christentums,
2 Bände, 1888 und 1891. — Voir aussi, dans la Revue internationale

de Théologie, n° 3, 1893, Das Dasein Gottes; n° 8, 1894,
Christentum und Wissenschaft; Vortrag in Rotterdam; n° 10, 1895,
der Beweis für das Dasein Gottes von Dr. Melzer; n° II, 1895, die
moderne Weltanschauung in poetischer Beleuchtung.

* Le Synode de l'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse,
tenu à St-Gall le 9 septembre. Après la fête de la consécration
de la nouvelle église catholique-chrétienne de St-Gall, fête qui a
eu lieu le 8 septembre et qui a été fort édifiante, le Synode national

a été ouvert le lendemain sous la présidence de M. Philippi,
conseiller d'Etat de Bâle, qui a été réélu pour une nouvelle période,
et il a constaté les progrès satisfaisants de l'Eglise. Nous analyserons

dans notre prochain numéro le Rapport de M. l'évêque Herzog.
* Encyklika des ökumenischen Patriarchen gegen die

römischen Anmassungen. Im Organ des ökumenischen Patriarchen,
der griechischen Zeitschrift « Kirchliche Wahrheit », wird mitgeteilt,
dass, besorgt um das Feststehen des christlichen Volkes in den

Dogmen des wahren Glaubens, und in der Absicht, die ganze
orthodoxe Christenheit vor jedem auswärtigen, der Orthodoxie fremden

Einfluss zu bewahren, die heilige Synode des Patriarchats
Konstantinopel in ihrer letzten Sitzung vier Theologen mit der
Abfassung einer Encyklika beauftragt habe, zum Zweck der Widerlegung

der vor einiger Zeit publizierten Encyklika Papst Leos XIII.,
und die zugleich gute Ratschläge und Belehrungen für das orthodoxe

Volk enthalten soll. Diese Encyklika des ökumenischen
Patriarchen wird, wie aus Konstantinopel mitgeteilt wird, zwei Teile
enthalten, eine historische Einleitung, in welcher unter Berufung



— 832 —

auf die historischen Thatsachen die Argumente des Papstes widerlegt

werden, und einen zweiten Hauptteil, in dem die dogmatischen
Differenzen zwischen der morgenländischen und abendländischen
Kirche auseinandergesetzt werden. Die Encyklika soll mit einem
feierlichen Protest, im Namen der orthodoxen autokephalen Kirchen,
gegen eine Vereinigung mit Rom schliessen, und alle orthodoxen
Christen werden aufgefordert, fest zu bleiben im Glauben ihrer
Väter. (Der kirchliche Bote, Nr. 21, St. Petersburg.)

* Der von der St. Petersburger geistlichen Akademie
herausgegebene « Kirchliche Bote-», der die Angelegenheiten des
Altkatholizismus überhaupt immer mit sympathischem Interesse
verfolgt, bespricht in Nr. 15, vom 13. April 1895, den Hirtenbrief des
hochw. Herrn Bischofs Dr. Herzog über die Wiedervereinigung
der Kirchen und teilt die Hauptstellen daraus mit. Die darin
entwickelten Ideen werden als die wahren der vom Papste den Orientalen

vorgehaltenen sogenannten Wiedervereinigung, d. h.
Unterwerfung, auf die sich die Orientalen ganz gewiss nicht einlassen
werden, gegenübergestellt.

Grèce. Le conflit soulevé par M. le prof. Rhosis d'Athènes
et qui, je l'espère, est actuellement terminé (voir p. 769—IT]), a
donné lieu à diverses publications, que nous reproduisons en toute
impartialité et à titre de simples documents historiques :

1. Aus guter Quelle vernehmen wir, dass der « Hieros Syndes-
mos » (Organ des Metropoliten) die zweite Luzerner These für
verdächtig hält oder doch für verdächtig ausgiebt, weil es darin heisst:
«Als christliches Dogma nehmen wir an, was als solches durch
die allgemeine, beständige und einstimmige Überlieferung der christlichen

Einzelkirchen anerkannt worden ist. » Aus dieser These soll
folgen, dass für die Altkatholiken nicht die ökumenische Kirche,
sondern die «christlichen Einzelkirchen » massgebend seien! —
Gewiss, die Einzelkirchen, aber nur als Glieder der allgemeinen
Kirche und nur insofern sie mit der allgemeinen Kirche
übereinstimmen. Sobald man von «allgemeiner» und «einstimmiger»
Überlieferung spricht, setzt man allerdings voraus, dass eine Vielheit

einzelner Stimmen sich vernehmen lassen konnte und
vernehmen liess, dass aber eben nur das einstimmig Bezeugte in
Betracht kommt. Wenn sich der Herr Professor Rhosis die Mühe
nehmen will, die Akten eines ökumenischen Konzils nachzulesen,
so wird er finden, dass thatsächlich die Repräsentanten der einzelnen
Kirchen Zeugnis ablegten, und dass man im einstimmigen Zeugnis
der Einzelkirchen eine Bezeugung des Glaubens der einen und
allgemeinen Kirche sah. Wer das bestreitet, bestreitet die Autorität
der ökumenischen Kirchenversammlungen; denn eine Kirchenzx??--



— 833 —

Sammlung hat nur dann einen Sinn, wenn die Zeugnisse der
Einzelkirchen sich geltend machen dürfen. Seit 1870 bedarf freilich die
römische Kirche keiner Kirchenversammlung mehr ; denn nach dem
vatikanischen Konzil ist nur noch das Zeugnis des Papstes
entscheidend. Um den Weg nach Rom zu finden, muss man die Zeugnisse

der Einzelkirchen beiseite schaffen und damit auch die
ökumenischen Synoden aus dem Wege räumen, so gelangt man dann
leicht zum unfehlbaren Papst, der über alle Kirchen eine unmittelbare

und unbeschränkte Gewalt auch in Sachen des Glaubens ausübt.

Was man in Athen heute anstössig findet, gehört zu den
Anfangsgründen morgenländischer Kirchenlehre. Wiederholt regt
sich in uns die Furcht, der Anstoss sei nicht auf ein Missverständnis,

sondern auf römische Inspiration zurückzuführen.
(Katholik, Bern, 13. Juli 1895, S. 222.)

2. Der St. Petersburger «Kirchliche Bote» über den Fall
Rhosis. Aus Veranlassung der athenischen Polemik gegen den
Altkatholizismus schreibt das genannte Blatt in Nr. 17, vom 27. April :

«In Athen hat sich eine interessante Polemik zwischen zwei
griechischen Professoren in Bezug auf den Altkatholizismus entsponnen.
Im Organ des Metropoliten Germanos veröffentlichte der Professor
Zikos Rhosis einen Bericht über den internationalen Altkatholiken-
kongress von Luzern vom Jahre 1892, in welchem er sich sehr
voreingenommen gegen den Altkatholizismus zeigt, so dass er
selbst die theologische Unparteilichkeit vergisst und sich offenbare
Unterschlagungen und Entstellungen zu schulden kommen lässt.
So übergeht er bei der Besprechung der Thesen, welche als Grundlage

für die Beratungen des Kongresses aufgestellt wurden, die
erste derselben vollständig mit Stillschweigen, und verdreht die
Tzweite These in dem Masse, dass sie einen ganz entgegengesetzten
Sinn erhält. Gegen diese Darstellung der Sache von seiten eines
Professors, welcher zudem einst selbst an den Bonner Konferenzen
von 1874 und 1875 teilgenommen hatte, erhob sich ein anderer
athenischer Professor, Papadopulos, der zu diesem Zweck eine
besondere Broschüre veröffentlichte, wo er seinen Kollegen scharf
kritisiert. Gewiss, diese Polemik zeugt von Interesse für den
Altkatholizismus in Griechenland ; aber der letztere stellt eine so
bedeutsame kirchlich-religiöse Erscheinung im Abendlande dar, dass
-es weit besser gewesen wäre, wenn die Herren Professoren sich
mehr mit einem gründlichen Studium dieser Erscheinung beschäftigen

würden, als mit polemischem Streit, der öfter allzu scharf
wird. Solche Streitigkeiten können nur dem Papismus in die Hand
arbeiten, der seine Hand schon auch nach Athen ausstreckt, wo er
auch beabsichtigt, ein Kollegium zu gründen zur « Erleuchtung der



— 834 —

Griechen» mit dem Licht des Glaubens — nämlich des
vatikanischen. »

3. Noch einmal der t'Isçog 2-vvâsGj.wg» und der Altkatholizismus.

— Nr. 37 des AIsqoç SvvâsGfiog» vom 3. August 1895
enthält einen Brief eines mit 2. unterzeichneten Korrespondenten
an die Redaktion «-über die Wiedervereinigung der Kirchen und
besonders über die Altkatholiken ». Der Verfasser bespricht zuerst
die Gründe, weshalb alle früheren Wiedervereinigungsversuche
scheitern mussten. Indem er dann auf die Bemühungen der
Altkatholiken für die Wiedervereinigung übergeht, hält er sich wieder
hauptsächlich bei der 2. These von Luzern auf, welche er nach
der von Prof. Z. Rhosis vertretenen Auffassung so versteht, die
Altkatholiken betrachten das als dogmatisch wesentlich, was die
Orientalen, römischen Katholiken und Protestanten etwa gemeinsam

haben, und wollen auf diesem Grunde eine allgemeine
Vereinigung aufbauen, wobei die nicht gemeinsamen, sondern in den
einzelnen Kirchen besondern dogmatischen Lehren dem Ermessen
der Einzelnen freigestellt bleiben. Dass er sich für diese
missverständliche Auffassung nicht erwärmen kann, wird ihm niemand
verargen, aber daran ist nur die unrichtige Darstellung seines Gewährsmannes

Rhosis schuldig, auf die er sich in der Beurteilung der
Altkatholiken stützt.

Er fährt dann fort: «Meiner Ansicht nach müssen die
Altkatholiken, wenn sie Altkatholiken nicht nur heissen, sondern wirklich

sein wollen, erforschen, wie die Katholiken vor dem Schisma

waren, wenigstens was die wesentlichen Hauptstücke des christlichen

Glaubens betrifft, und sie müssen selber so werden. » Diese
Worte wird jeder altkatholische Theologe mit Freuden unterschreiben

; nur ist es sehr überflüssig, den Altkatholiken jetzt auf einmal
erst diesen Rat zu geben; denn auf diesen Standpunkt haben sie
sich von Anfang an gestellt und denselben auch nie wieder
verlassen. Auch das haben die Altkatholiken immer anerkannt, dass
die orthodoxen Orientalen thatsächlich heute noch den Standpunkt
der ungeteilten katholischen Kirche vor dem Schisma in allem
Wesentlichen unverändert festhalten, und dass ihre Dogmatik
thatsächlich orthodox katholisch ist. Aber auch die Dogmatik der
Altkatholiken ist, da sie sich ebenfalls auf den Standpunkt der
ungeteilten katholischen Kirche stellt, thatsächlich mit derjenigen der
orthodoxen Orientalen in Übereinstimmung in allem Wesentlichen,
so dass die Altkatholiken nicht erst nötig haben, zur Herbeiführung
der Union ihren Standpunkt in dogmatischer Hinsicht irgendwie
zu ändern, und « die Lehre der anatolischen orthodoxen Kirche über
das Wesentliche» erst anzunehmen, wie der Verfasser verlangt.



— 835 —

Etwas eigentümlich klingt es dabei, wenn er fordert, diese Annahme
der Lehre der orientalischen Kirche von seiten der Altkatholiken
müsse ohne alle weitere Untersuchung (aGvÇrjxrjxsQ geschehen. Dieser
Forderung liegt die in jeder Beziehung ungerechtfertigte Befürchtung

zu Grunde, die Altkatholiken verfolgen den versteckten Plan,
den Orientalen Veränderungen im Dogma aufzunötigen. Wir sind
vielmehr durchaus einverstanden mit den Schlussworten, in denen
der Verfasser seinen Standpunkt bezeichnet : « (Die Altkatholiken)
sollen nur den Gedanken "aufgeben, dass die anatolische orthodoxe
Kirche in den zvesentlichen Stücken ihres Glaubens auch nur im
geringsten nachgeben könne. Ein Nachgeben kann nur in den
ausserwesentlichen Gegensätzen stattfinden, welche den orthodoxen
Glauben nicht verändern und den wesentlichen Charakter der
anatolischen orthodoxen Kirche nicht umwandeln. » Etwas anderes
wollen ja auch die Altkatholiken nicht.

* Le Général Kiréeff et la Question romaine. On se rappelle
que la Revue des Deux Mondes du 15 décembre 1894 a publié,
sous ce titre : « Rome et la Russie », un article attribué à M. le Ve
de Vogué, article qu'un de nos collaborateurs a réfuté victorieusement

*). M. Kiréeff a jugé à propos de lui donner aussi la réplique
dans la Nouvelle Revue du Ier septembre dernier. Son article est
intitulé : « la Réunion des Eglises ». Il contient, plus développées,
les mêmes idées exposées dans l'article dû à la plume du même
auteur et publié dans la présente livraison de la Revue internationale

de Théologie (p. 745—750). C'est la même discussion claire,
alerte, vive, courtoise et substantielle, d'un homme de conviction
et de foi. En le lisant, on se rappelle le mot de Pascal : « On est
étonné et ravi, car on s'attendait de voir un auteur et on trouve
un homme». Nous remercions notre ami de la sympathie qu'il
témoigne, une fois de plus, à l'Eglise ancienne-catholique, lorsqu'il
dit : « Il est de fait que ceux qui, en Orient, se séparent de l'Eglise
ne sont pas les plus éclairés ni les plus moraux d'entre nous.
L'Eglise romaine peut-elle l'affirmer pour ceux qui l'ont quittée:
protestants, anglicans, anciens-catholiques? Ne serait-ce pas tout
juste le contraire?. Le point de vue que j'indique pour la solution

de la question, est exactement le point de vue qui a été
accepté par les théologiens orthodoxes (russes, grecs, roumains et
slaves), anciens-catholiques et anglicans, aux conférences de Bonn
et de Cologne, conférences qui, je n'en doute pas, occuperont dans
l'histoire de l'Eglise chrétienne une place importante, et auxquelles
on devra toujours revenir quand il s'agira de parler de la réunion
des Églises Que chacun de nous songe à réaliser la grande et

*) Voir le numéro II de la Revtte, 1895, p. 469—487.



— 836 —

sainte idée de la réunion des Eglises. Ce désir n'est point une
chimère : il se réalise peu à peu dans la sympathique Eglise
ancienne-catholique. Elle est encore bien peu nombreuse comparativement,

elle est entourée d'ennemis puissants ; ses amis mêmes
ont encore à passer par-dessus bien des difficultés. Mais la vérité,
le bon droit et la science sont avec elle, et, avec ces alliés-là, elle
finira par triompher. »

Que l'auteur nous permette toutefois une remarque au sujet
de la phrase suivante : « A l'exception des dogmes définis par
Rome seule et sans l'adhésion de l'Orient (le Filioque, l'immaculée-
conception et l'infaillibilité), nos dogmes orientaux sont exactement
les mêmes que ceux de l'Occident. » L'auteur, dans sa parenthèse,
n'a sans doute voulu indiquer que quelques-uns des nombreux
dogmes « définis par Rome seule et sans l'adhésion de l'Orient » :

car, de fait, dans ses conciles prétendus œcuméniques, Rome, de

869 à 1870, a défini une quantité d'autres prétendus dogmes, qui
n'étaient certainement pas des « dogmes » dans l'ancienne Eglise
indivisée et que par conséquent l'Eglise orthodoxe orientale ne
saurait jamais admettre comme des « dogmes ». Ceci est de la plus
haute importance et a été d'ailleurs accepté dans les conférences
de Bonn et dans nos Congrès internationaux.

* Anglicans et Orthodoxes. Le Rapport de l'Association
ecclésiastique orientale (Eastern Church Association) pour l'année
1894, dû à MM. Brightman et Cooke, est particulièrement intéressant.

Le chapitre intitulé : Reunion, traite i° des communions
orientales, 20 de l'Eglise romaine et dé l'Orient, 30 de la réunion de

l'Eglise orthodoxe et de l'Eglise anglicane. Sous cette troisième
rubrique, on examine la double procession (du St. Esprit), la
doctrine eucharistique, l'invocation des Saints et les images. Relativement

à la doctrine eucharistique, il est dit: «Je pense que le mot
[isxovGlwGig n'est pas un mot d'usage commun (not a word in
common use), mais plutôt étranger (esoteric) ; qu'il soit absolument
synonyme ou non du mot « transsubstantiatio », on peut le discuter;
quoi qu'il en soit, c'est le mot ordinairement employé dans les
catéchismes et les livres d'instruction. ». — Voir sur ce point la
Revue, n° 6, p. 273, et n° 7, p. 429—430.

* L'archevêque de Canterbury et Léon XIII. L'archevêque-
primat de Canterbury vient de répondre, sur le désir de l'épiscopat
anglican, à la lettre que le pape a adressée récemment aux Anglais
pour les prier de vouloir bien lui faire le plaisir de rentrer dans
sa communion, c'est-à-dire de se soumettre à sa juridiction et à

son autorité souveraine et infaillible. L'archevêque constate comme
un fait heureux en soi et réjouissant au point de vue religieux, ce



— 837 —

besoin d'union et de sympathie qui se manifeste de nos jours,
dans tous les pays, et qui tend avantageusement à calmer les
ardentes controverses d'autrefois. Il montre que la ferveur religieuse
trop longtemps occupée à condamner et à maudire tend à revenir
aux traditions évangéliques, en rapprochant les hommes au lieu
de les diviser. Plus elle en fera des frères, plus elle sera conforme
aux préceptes du Christ, qui est venu sur la terre pour convier
tous les hommes au banquet de la paix. C'est dans cet esprit que,
en 1878, les évêques anglicans, réunis à Lambeth, ont ordonné
des prières pour l'unité de la chrétienté. Et d'autres Eglises ont
exprimé sous d'autres formes des vœux identiques, qui ont fait
l'objet de conférences conduites dans un esprit de paix et de charité.

Mais il y a une limite à ce louable désir: c'est le devoir
d'éviter tout ce qui pourrait sacrifier une partie de notre foi ou limiter
le champ de la vision très large que nous avons du christianisme.
Il faut qu'il y ait progrès, non recul, ni mutilation, ni abdication.
Or, on peut facilement s'y tromper; et c'est ainsi qu'à très bonne
intention, mais un peu légèrement, «bien des choses ont été
introduites chez nous, dit l'archevêque, choses qui ne trouvent pas leur
place légitime dans la vie religieuse de l'Eglise anglaise. Ainsi
l'introduction de manuels et d'observances qui ne datent pas, comme
on le croit, du moyen âge, mais qui ne sont que des innovations
modernes de Rome dans le rituel et la doctrine».

C'est, continue le primat, restreindre d'une manière bien
mesquine ce noble besoin de fraternité et d'unité que de le réduire à

la similitude de pratiques et de formules, qui n'ont d'autre autorité

que celle de leur antiquité présumée, bien moins vénérable que
celle de l'Evangile et du christianisme lui-même. L'Eglise chrétienne
doit avoir des vues plus larges et plus hautes, et poursuivre un
but plus noble, celui du rapprochement des fidèles dans l'unité
d'un sentiment religieux maintenu dans toute sa pureté et sa sévérité

morale. Et il ne faut pas perdre de vue que « la communion
romaine dans laquelle le christianisme occidental a jadis trouvé son
unité ne s'est pas montrée capable de retenir sous sa garde les

nations qui toutes, en ce temps-là, lui appartenaient». Pourquoi
en serait-elle plus capable aujourd'hui?

Et la lettre se termine par une exhortation aux fidèles de

l'Eglise anglicane « à préserver en pureté et en loyauté la foi et

la pratique qui caractérisent leur primitive, catholique et scripturale
Reformation — à poursuivre un réveil dans lequel l'Eglise, la
famille et l'individu trouveront leur part — à éviter tout ce qui par
excès ou par défaut pourrait être une cause de confusion ou de

faiblesse ».

Revue intern, de Théologie. Heft 12, 1895. 54



— 838 —

C'est évidemment un refus poli quoique très net d'accepter
l'invite du pape de rentrer dans le giron de l'Eglise romaine; il
fallait s'y attendre. L'archevêque-primat a dignement fait son devoir.

* Léon XIII et la Question sociale en Belgique. Léon XIII
a écrit, le io juillet 1895, à l'archevêque de Malines et aux autres
évêques de Belgique une lettre d'une banalité exceptionnelle, dans

laquelle on pourrait admirer, si la question n'était grave, le talent
de pérorer sans rien dire et de paraître avancer tout en piétinant
sur place. Specimen : « La question sociale touche aux biens matériels,

surtout à la religion et aux mœurs; elle se trouve naturellement

en relation avec la législation civile, les droits et les devoirs
de toutes les catégories sociales... Il faut que tous les gens de
bien,'sans distinction de partis, s'appliquent attentivement à prendre,
par les moyens légitimes, la défense de la vérité chrétienne, de la
justice, de la charité, à soutenir l'ordre de Dieu et de- la patrie, '

d'où résultent le salut et la prospérité publique. » Très bien. Mais
ce que le pape nous donne comme solution n'est que la question
même. Il ne s'aperçoit pas que la difficulté consiste précisément
à découvrir les moyens pratiques de concilier «les droits et les
devoirs de toutes les catégories sociales » et de « soutenir l'ordre
de Dieu et de la patrie. » Quod est demonstrandum — Toutefois,

mieux vaut encore être banal que dénaturer l'évangile, le
dogme et l'histoire, ce que font d'ordinaire les bulles papales.

* Quelques statistiques. — 1. Catholicisme romain en
France. Il y a en France 1200 monastères, contenant 30,000
moines, dont 2000 appartiennent aux ordres contemplatifs, et
130,000 femmes, dont 4000 religieuses cloîtrées. Les écoles
catholiques-romaines à Paris sont au nombre de 200 avec 76,000 élèves.

2. Protestantisme en France. D'après VAnnuaire du
protestantisme français de MM. E. Davaine et A. Lods (2e année, 1894),
l'Eglise réformée de France compte 101 Consistoires, 533 paroisses
avec 699 annexes, 926 temples et 256 autres lieux de culte (en
tout 1182), 128 presbytères et 638 pasteurs rétribués par l'Etat;
enfin la population réformée s'élèverait à 540,483 personnes. L'Eglise
luthérienne compte 6 Consistoires, 49 paroisses, 62 pasteurs,
77>553 fidèles. L'Algérie a 3 Consistoires, 16 paroisses, 20 pasteurs
(11 réformés, 9 luthériens), 10,789 fidèles, dont 4500 luthériens.
La population protestante totale serait de 639,825 âmes.

3. Conversions de prêtres papistes au protestantisme en
Angleterre et aux Etats-Unis. Le Daily Chronicle de Londres
indiquait récemment les noms de plus de vingt prêtres catholiques-
romains qui, dans les dernières années, se seraient rattachés à

l'Eglise protestante, et l'on assure qu'aux Etats-Unis il n'est pas rare



— 839 —

non plus de voir des prêtres abandonner l'Eglise de Rome. Parmi
ceux-ci un des plus distingués est, sans contredit, le révérend Père
Lambert, qui s'est fait recevoir il y a quelque temps dans l'Eglise
méthodiste episcopale.

4. Aux Etats-Unis. D'après VUnivers (dont nous suspectons
les chiffres et dont nos amis des Etats-Unis feront bien de contrôler
les assertions), sur 70,000,000 d'habitants, 20,000,000 environ
pratiquent une religion. Sur ces 20,000,000, 6,250,000 appartiennent
à l'Eglise catholique-romaine. Les autres se répartissent entre 142
sectes (sic), la plupart insignifiantes, mais quelques-unes fort
importantes: ainsi les Méthodistes et les Baptistes comptent près de

4 millions d'adhérents et les presbytériens plus d'un million. Les
Anglicans ne sont pas plus d'un demi-million. En dépit des
immigrations de la Pologne et de la Russie, les juifs libéraux sont
supérieurs en nombre aux juifs orthodoxes. — En présence de cette
statistique, on se demande avec inquiétude quelle est la condition
des cinquante millions d'âmes qui vivent sans pratiques religieuses.
Il serait aussi fort intéressant de connaître si l'armée des indifférents
diminue ou augmente.

5. Ritualisme et Catholicisme romain. On lit, dans le Signal
de Genève, que 7 clergymen anglicans viennent d'être reçus dans

l'Eglise romaine, ce qui porterait à 78, depuis 1870, le nombre
des «transfuges de cette nature». — Prière à nos amis d'Angleterre

de nous renseigner exactement sur ce point.
6. Société anglaise des Traités religieux (the R. T. S).

On lit dans les Illustrated Church News du 23 août 1895 : «The
ninety-sixth annual report of the Religious Tract Society, which
has just been issued, states that the income of the society from
all sources amounts in the last financial year to £ 160,800, as

against £ 181,762 received in the previous year. The income derived

from the voluntary contributions to missionary work was
£ 23,926, showing, when compared with last year's receipts, a
falling off of £ 5,260; that was largely due, however, to the
decrease in the number of legacies. Under the heads of subscriptions
and donations there had been an increase of £ 78 and £877 respectively.

The returns of the income derived from trade receipts were
less satisfactory ; the causes being the same as those mentioned in
the report for the previous twelvemonth—namely, the continued
slackness of trade and an ever-increasing competition. The grants
made by the society during the year amounted in value to £ 32,613.
Of new publications 728, of which 179 were tracts, had been issued

during the year. The total number of publications sent out from
the society's depot during the past year was 40,124,800, showing



— 840 —

a decrease on the circulation of the previous year of 4,184,050.
The number of tracts and handbills put into circulation was
17,970,850, as compared with 18,965,850 in the previous year. The
issues from foreign depots and societies connected with the
Religious Tract Society, and assisted by its grants, may be safely
estimated at 20,000,000, making a total circulation of 60,124,800. »

7. Dans le Tyrol. La contrée de langue allemande qui compte
le plus de prêtres et d'ordres monastiques est assurément le Tyrol
et le Vorarlberg. Pour une population d'un peu plus d'un million
d'âmes, il n'y a pas moins de 2284 prêtres, 1546 moines et 3320
nonnes. Cela fait un ecclésiastique sur 444 habitants et une personne
cloîtrée sur 207.

* Nécrologie. — Joseph Derenbourg, né à Mayence en 1811,
mort à Ems en juillet 1895 ; étudia à Mayence, Giessen, Bonn et
Paris; fut attaché en 1852 comme correcteur à l'imprimerie nationale

à Paris; en 1871, membre de l'académie des inscriptions et
belles-lettres, en remplacement de son ancien maître Caussin de

Perceval; en 1877, professeur d'hébreu à l'école pratique des hautes
études, où il a été nommé directeur des études des langues
persanes et sémitiques. Il a collaboré au fournal scientifique de la
théologie juive, à la Revue juive scientifique et pratique, etc.
On a de lui: un Essai sur l'Histoire de la Palestine, d'après les
talmuds et les autres écrits rabbiniques, 1867 ; des Notes épigra-
phiques, 1877; deux versions hébraïques du livre de Kalilah et
Dimnah, 1881 ; les Monuments sabéens et himyarites du Louvre,
en collaboration avec son fils, 1886; Johannis de Capua Directo-
rium vitae humanae, 1889; etc.

-— Louis Horst, né à Schlestadt en 1856, mort à Strasbourg
le 21 juin 1895; fils d'un pasteur, étudia les langues orientales
sous Renan et St-Guyard; pasteur de l'Eglise française de
Strasbourg en 1889. Il a collaboré à la Revue de l'Histoire des
religions, au recueil des Œuvres de Calvin, à la Traduction allemande
de VA. T. de Reuss, etc. On a de lui un mémoire sur l'évêque
Jean de Nisibe et sur ses écrits.

— Th. Henry Huxley, né dans le Middlesex en 1825, mort
à Eastbourne en juillet 1895 ; fils d'un maître d'école; il étudia la
médecine à Londres; en 1854, professeur d'histoire naturelle à

Londres, puis à Edinbourg ; conservateur du British Museum ; en
1879, correspondant de l'académie des sciences de France ; en
1882, président de la Société royale, etc. On a de lui: De la
place de l'homme dans la nature, 1873 ; Leçons d'anatomie
comparée, 1864; les Principes physiques de la vie, 1868; les Sciences



— 841 —

naturelles et les problèmes qu'elles font surgir, 1876; Lay Sermonsr
1870; Hume, sa vie et ses travaux, 1879; etc. Comme président
du London School Board en 1870, il attaqua vivement l'Eglise
romaine. Il ne fut ni matérialiste, ni athée, mais agnostique, déclarant

que l'athéisme a priori est une impertinence, et qu'il estimait
autant que le croyant le plus orthodoxe les éléments spirituels de
la foi chrétienne.

— William fackson, mort le 20 août 1895, fonda le Témoignage,
contribua à réorganiser l'Eglise luthérienne française et à reconstituer

son enseignement théologique. On a de lui un recueil des lois,
décrets et règlements concernant l'Eglise luthérienne de France.

— Dr Kayser de Breslau, mort en août 1895. On lit dans
VAltkath. Volksblatt du 16 août 1895 :

« Breslau. Kürzlich starb der hiesige Dompropst Dr. Kayser,
zugleich Honorarprofessor an der kath.-theol. Fakultät unserer
Universität. Der Verstorbene war ein in vielfacher Beziehung
kenntnisreicher und verdienter Mann. Hier erwähnen wir seiner, weil die
römischen Nachrufe über ihn (z. B. in der hiesigen « Schles.
Volkszeitung ») den Umstand totschweigen, dass auch er zu den
Unterworfenen hinsichtlich der päpstlichen Unfehlbarkeit gehörte,
deren Gegner er war. Er ist übrigens einer der talentvollsten
Schüler des seligen Knoodt, unter dessen Anleitung er in Bonn
sich eifrig der Philosophie widmete, in welchem Fache er auch 1851
mit einer Abhandlung über die Beweise für das Dasein Gottes
promovierte. Als interessantes Kuriosum bei dieser Promotion
erwähnen wir die Disputation Kaysers mit dem damaligen Professor
und späteren Bischof Martin. Der letztere bemängelte einen Satz
Kaysers mit der Bemerkung : « Hoc tu non dixisses, si theologus
esses » (diesen Ausspruch hättest Du nicht gethan, wenn Du ein
Theologe wärest), worauf Kayser schlagfertig antwortete : « Neque
tu hoc dixisses, si philosophus esses » (und Du hättest Deinen
jetzigen Ausspruch nicht gethan, wenn Du ein Philosoph wärest).
Dem verdammenden Urteil Roms gegen die Philosophie Günthers
unterwarf sich Kayser nur sehr bedingt, indem er in dem bezüglichen

Unterwerfungsschreiben sagte, « er habe die Günthersche
Philosophie als eine der kath. Lehre nicht widersprechende erkannt».
Der päpstlichen Unfehlbarkeit, zu der er sich nicht bekannte,
unterwarf sich Kayser einige Zeit nach dem vatikanischen Konzil. »

— Théophile Roller, né à Aubusson en 1830, mort àTocque-
ville-en-Caux en juin 1895, étudia la Théologie à Montauban;,
en 1854- pasteur â Bolbec; dirigea pendant six ans la communauté
évangélique française de Naples; envoya de Rome à la Revue
chrétienne des correspondances intéressantes. On a de lui : la Gnose-



— 842 —

des Epîtres" pastorales, 1853 ; monographie de la basilique de
St. Clément à Rome (dans la Revue archéologique de Paris), 1873;
les Catacombes de Rome, 1881, 2 vol. in-folio illustrés ; le Tour
d'Orient (Egypte, Terre-Sainte, Syrie, Phénicie, Constantinople),
1890; etc.

ERRATUM :

A la page 689 de la présente livraison, note 4, au lieu de

présent, lire prochain.

-*>-7%>-^


	Chronique

