
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 767

CORRESPONDANCES.

I. Le Rev. J. J. Lias au Général Kiréeff.
To the Editor of the Revue Internationale de Théologie.

I fear it is my own fault that I find myself engaged in a
friendly controversy with General Kiréeff. Had I sufficiently
explained my meaning, it would have been seen, I think, that
there is but little difference between us. My courteous
antagonist has in fact divined that such is the case. "Peut-être",
he says, "n'est-ce qu'un malentendu ?" It is nothing more. My
desire not to occupy too much of your space; which was the
cause of the ambiguity of my language, has unfortunately only
led to my having to make additional demands upon your
kindness.

The misunderstanding between General Kiréeff and myself
is due to my having neglected to draw the distinction which
was drawn at the Lucerne Conference, and has also been
drawn in your columns, as well by Russian theologians as by
yourself, between essential truths and theological speculations.
It will be remembered that I laid down the proposition that
"no man has a right to add or to diminish aught from the
substance of the faith" transmitted by the Church. I have the
assent of General Kiréeff to this proposition (Revue, N° 11, p. 369).
It would seem to me to follow from this, that though the Church
doubtless has power at any moment to define more clearly, if
necessary, what has from the first been her deposit of faith,
she does not possess the power to decide at any given moment

every possible controversy that may arise out of the inspired
language of the first preachers of the Gospel. For it is possible
that some of these controversies at least may not touch the



— 768 —

essence of the faith, though they may be more or less closely
connected with it.

General Kiréeff has misapprehended my meaning when he
represents me as saying that "à certaines époques, l'Eglise ne
pourrait plus parler infailliblement". What I meant to say was
that on certain points the Church of a given age is unable to
speak infallibly. As far as the essentials of the faith are
concerned she not only can speak, but has spoken infallibly. If any
further question should arise concerning the subject matter of
her Creed, she would doubtless have power to decide infallibly
what was the essential verity which had been handed down
from the beginning. But the doctrine against which I desired
to protest was that the prevalent opinion of the Church at any
given epoch on subordinate points of theology is binding upon
the Church for all future ages. The Western Church has taken
upon herself to decide such questions in her Councils. But at
those Councils there has been nothing like adequate representation

or free debate, and instead of submitting the propositions
affirmed at those Councils to ratification by the Church at large,
she has branded all subsequent opposition to them as heresy.
And I do not stop short with the dogmatic decrees of the
Western Church. I would contend that if the Church at large
were to undertake to settle irrevocably for all time the various
speculative questions which are suggested by the language of

Scripture, she would not only be acting unwisely, but she would
be exceeding her powers. That there is a legitimate development

of fundamental doctrine I firmly believe. That it must

proceed on the lines laid down in Scripture, and must consist

in drawing the true conclusions from the teaching of prophets
and Apostles I am also firmly persuaded. But I am convinced
that these conclusions should not be reached by dogmatic
decisions of Church Councils, arbitrarily closing the questions

supposed to be decided, and forbidding any one to recommence
the discussion upon them, but that the Church should allow
such questions to be settled just as scientific questions are, by
free inquiry and research, and should allow them to be

reopened and re-discussed as long as it seems possible that further

light can be thrown on them. It is thus, I believe, that the gift
of the Spirit, promised to the Church to lead her into all the

truth, will be employed in the fullest accordance with the Will
of Him Who gives it.



— 769 —.

That it is impossible for the Church authoritatively to
settle every speculative question as it arises, appears clear from
the attitude of the Roman Church on this point. Though she
believes herself possessed of an extremely convenient method
of settling controversy, she has nevertheless left a great number
of most important questions open for discussion within her pale.
Those which she has lately professed to settle were left open
for centuries. And even now it appears to be doubtful whether
the results of modern scientific research are or are not to be
accepted by her members, whether the temporal power of the
Pope is or is not necessary to his spiritual authority, whether
Jesus Christ our Lord is or is not transubstantiated into the
Pope's visible personality. If the Roman Church is perforce
compelled to leave such extremely weighty questions undecided,
why should we claim for the Catholic Church at large a degree
of infallibility disclaimed by the most dogmatic Church in
Christendom?

I have failed to make it clear to General Kiréeff what I
mean when I say that the only Church in the infallibility of
which I believe is "the whole body of believers", from the
Apostles' times to our own. Permit me to assure him that I
mean neither more nor less than what he has said on p. 570,
that the Church of any particular age must "continue to affirm
the same and ancient truth of which she has been the faithful
and constant guardian" (continuera à affirmer la même et
ancienne vérité dont elle a été la gardienne constante et fidèle).
If I have appeared to mean anything else, I must ask him to
attribute it to my awkwardness in expressing myself, rather
than to any desire on my part to commit myself to any wild
or illusory theories about the functions of the Church.

Allow me, in conclusion, to congratulate myself, and the
Church to which I belong, in having had the good fortune to
meet with so fair and conciliatory antagonist as General Kiréeff.
And to you, Sir, allow me to express my sincere thanks for
having opened a channel of mutual communication which cannot
fail to do much toward dissipating the misunderstandings which
have so unfortunately arisen between the various branches of
the One Universal Church. J. J. Lias.

East Bergholt Rectory, July 16, 1895.



770

n. Réponse à Mr. I. E. Mesoloras, Directeur du «Iéros
Sundesmos» à Athènes.

Monsieur le Directeur,
Vous avez fait à la Revue internationale de Théologie

l'honneur de lui adresser, dans le numéro du 13 juillet dernier
du Iéros Sundesmos, une « lettre ouverte » qui exige une
réponse.

Mais, avant tout, veuillez me permettre deux simples
observations :

D'abord, la Revue internationale de Théologie a été
fondée, non pour trancher les questions qui ne relèvent que de

l'Eglise universelle, ni même pour parler au nom de l'Eglise
ancienne-catholique, mais uniquement pour servir d'organe aux
théologiens qui cherchent à substituer, par la science et la
charité, au régime de division qui règne encore malheureusement

entre les Eglises chrétiennes, un régime de paix et
d'union. Ce n'est donc qu'en mon simple nom personnel que
je puis répondre à vos questions.

Ensuite, vous nous assurez de vos intentions pacifiques.
Je suis heureux de leur rendre tout l'hommage qu'elles méritent,

en regrettant toutefois qu'elles ne nous soient manifestées
qu'après des attaques blessantes de la part d'un de vos
collaborateurs. Vous désirez maintenant nous mieux connaître;
n'aurait-il pas fallu commencer par là? N'est-il pas élémentaire,
en effet, au point de vue de la saine critique et même de la

bienséance, de commencer par étudier les documents d'une

Eglise avant d'essayer de l'incriminer? Or, avez-vous étudié

nos catéchismes, nos liturgies, nos constitutions, les Rapports
officiels de nos synodes, de nos congrès, de nos conférences,
nos travaux théologiques, nos ouvrages, nos journaux, notre
Deutscher Merkur, notre Altkatholisches Volksblatt, notre
Katholik, notre Catholique national, notre Revue internationale de

Théologie, etc.? Permettez-moi de croire que non: car si vous

les aviez étudiés, vous connaîtriez nos principes et notre
théologie, que vous paraissez ignorer. N'attendez pas de moi que

je reprenne ici des démonstrations qui sont faites depuis
longtemps et qui sont du domaine public. C'est une simple et
modeste lettre, et non des traités étendus sur le Dogme et sur

l'Eglise, que j'ai à vous adresser présentement.



— 771 —

1. Vous désirez savoir si les anciens-catholiques acceptent
tout ce que les Eglises orthodoxes d'Orient enseignent
unanimement. — Réponse. Les anciens-catholiques acceptent
comme dogmes tous les dogmes qu'a enseignés et qu'enseigne
l'Eglise orthodoxe universelle. Quelque vénération qu'ils
professent pour les Eglises orthodoxes d'Orient, ils savent cependant

qu'elles ne sont que des Eglises particulières et qu'elles
ne sauraient constituer, à elles seules, toute l'Eglise universelle.
Or c'est à l'Eglise universelle que J.-C, notre seul Maître à

tous, a confié le dépôt de sa doctrine et de ses sacrements,
et non exclusivement à telle ou telle Eglise particulière. —
Ensuite, quelque respect que l'on puisse avoir pour les
théologiens d'une Eglise particulière, leurs opinions ou leurs
doctrines personnelles ne sont pas des dogmes; elles peuvent être
discutables, elles peuvent même être erronées. Or ce n'est que
dans les dogmes de l'Eglise universelle que l'union des Eglises
peut se faire, parce que c'est le dogme qui doit être un (una
fides), et non les doctrines humaines, qui, comme telles, restent
libres.

2. Vous demandez pourquoi les anciens-catholiques n'entrent

pas dans l'Eglise orthodoxe orientale, s'ils professent les
mêmes dogmes qu'elle. — Réponse. Ils n'entrent pas dans
l'Eglise orientale, simplement parce qu'ils ne sont pas des
Orientaux. Ils restent dans l'Eglise orthodoxe occidentale,
simplement parce qu'ils sont des Occidentaux, comme vous-même,
Monsieur, vous restez dans l'Eglise orientale parce que vous
êtes Oriental. Ce qui importe, pour rétablir l'union des Eglises,
ce n'est pas d'être Oriental ou Occidental, car ce ne sont là
que des dénominations géographiques; ce qui importe, c'est
d'être vraiment orthodoxe, par la profession de la vraie foi
orthodoxe, telle qu'elle a été professée dès l'origine et toujours
par l'Eglise universelle, à la fois orientale et occidentale. Or
les anciens-catholiques professent certainement la foi de
l'ancienne Eglise indivisée, telle qu'elle a été définie dans les sept
conciles œcuméniques. Si vous pensez le contraire, veuillez
nous en fournir la preuve. Autant nous sommes sincères à

reconnaître que l'Eglise orientale est orthodoxe en tant qu'elle
professe tous les dogmes de l'Eglise indivisée et ceux-là seulement,

autant nous sommes sincères à les professer nous-mêmes ;

et autant nous avons de droit, par conséquent, à nous considérer

légitimement comme orthodoxes.



— 772 —

3. Vous demandez ce que nous entendons par Eglises
particulières. — Réponse. Veuillez vous donner le plaisir de lire
à ce sujet le Rapport de M. le professeur Woker dans les
«Actes du Congrès de Lucerne ». Notre doctrine sur ce point est
la doctrine même de l'ancienne Eglise, doctrine qui nous paraît
si claire et si élémentaire que nous ne comprenons pas qu'il
y ait matière à discussion sur ce point. Il va de soi que,
lorsque nous parlons des Eglises particulières qui composent
l'Eglise universelle, nous entendons qu'elles sont orthodoxes
de l'orthodoxie même de l'Eglise universelle, car il n'y a pas
deux orthodoxies. Il va de soi que, lorsqu'une Eglise particulière

rompt avec l'Eglise universelle ou est rejetée comme
hérétique par l'Eglise universelle, elle cesse d'être réputée
orthodoxe; et son témoignage dès lors n'est plus réputé
nécessaire pour constituer le témoignage de l'Eglise universelle.
Je le répète, ces choses étaient élémentaires dans l'ancienne
Eglise, et nous, anciens-catholiques, nous nous tenons strictement

dans l'esprit de l'ancienne Eglise indivisée.

4. Vous nous assurez qu'en nous attaquant vous n'avez

pas voulu fortifier Rome, parce que, dites-vous, vous avez

attaqué Rome elle-même très souvent. — Réponse. Que votre
intention ait été telle que vous l'assurez, nous le croyons puisque
vous l'assurez; mais, de fait, vous avez servi les intérêts de

Rome, et cela à un moment très dangereux pour vous, où

Rome trace autour de votre Eglise des lignes de circonvalla-
tion et prépare contre elle un nouveau siège; à un moment,
dis-je, où vous auriez peut-être besoin de vous faire des amis
de ceux-là même que vous attaquez. En outre, il ne suffit pas
d'avoir attaqué Rome sur tel ou tel point, il faut encore
combattre son esprit; car le système n'est pas tout, l'esprit est

plus encore. Or l'histoire nous montre plusieurs théologiens
orientaux malheureusement animés du même esprit que Rome,

esprit de division, de chicane et de subtilité scolastique.

Il y a, avouons-le, deux catégories de théologiens: ceux

qui ne rêvent que division et domination, et ceux qui désirent

l'union dans la foi, dans la paix et l'humilité. Les premiers sont

légion, les seconds pusillus grex. Soyons des seconds, Monsieur.

Confessons modestement nos imperfections, et, tout en restant

fidèles à la vraie foi, que nos Eglises soient pleines de con-



— 773 —

descendance et de charité réciproques. Jamais les anciens-catholiques

n'ont prononcé une seule parole qui pût blesser l'Eglise
orientale, qu'ils ont toujours vénérée et qu'ils vénéreront
toujours, alors même que quelques-uns de ses théologiens les
attaqueraient. Nous reconnaissons sans difficulté, nous Occidentaux,

tout le mal que l'Occident a fait à votre Eglise, soit par
les croisades que les patriarches de Rome ont dirigées contre
elle bien plus encore que contre les musulmans, soit par les
termes inexacts et par les faux arguments théologiques que
ses théologiens ont inventés et que plusieurs des vôtres ont
eu le mauvais esprit d'accepter. Nous vous en demandons
humblement pardon. Mais veuillez reconnaître aussi que l'Orient
ne nous a pas envoyé que de la lumière ; veuillez reconnaître
que, si la papauté romaine est devenue ce qu'elle est politiquement

et religieusement, l'Orient y a contribué pour beaucoup,
par les trop nombreux appels de ses patriarches et de ses
empereurs. Veuillez reconnaître enfin que, si le patriarcat de Rome
a enseigné l'hérésie, il en a été de même, à certaines époques,
des quatre patriarcats orientaux; et que, si l'Occident a
produit des hommes néfastes en religion, ce n'est pas lui qui a

produit les Arius, les Eunomius, les Macedonius, les Nestorius,
les Eutychès, etc. ; vous les avez condamnés de concert avec
l'Occident, c'est vrai, mais l'Occident n'en a pas moins souffert.
Voilà la vérité.

Donc, de part et d'autre, soyons bons pour être vrais et
pour être justes. Unissons-nous sincèrement pour lutter contre
Rome, ennemie de l'orthodoxie, et pour rendre l'orthodoxie plus
glorieuse dans l'univers entier, en la délivrant enfin de toutes
les nouveautés funestes et de toutes les erreurs dont Rome et
les jésuites ont su si habilement la vêtir. Il n'est que temps, car les

jours sont mauvais. Nous, anciens-catholiques, nous avons le
courage non seulement de combattre Rome en général et sa
prétendue infaillibilité, mais encore de répudier son esprit
antichrétien, ses faux dogmes et ses fausses doctrines. Faites de

même, Monsieur, vous et vos amis ; rejetez nettement les fausses

opinions théologiques que Rome a cherché à faire pénétrer
parmi vous depuis le XV6 siècle; et alors nous nous retrouverons

tous sur le terrain de l'ancienne Eglise orthodoxe
indivisée, tous vraiment orthodoxes, tous vraiment frères dans la
même foi.et dans les mêmes sacrements comme dans la même

Revue intern, de Théologie. Heft 12, 1895. °"



— 774 —

charité. Ce sera, Monsieur, un spectacle digne de Dieu et de
l'Eglise du Christ.

Bref, les anciens-catholiques enseignent dans tous leurs
documents officiels qu'ils professent tous les dogmes de l'Eglise
universelle ; qu'ils reconnaissent l'œcuménicité des sept conciles
que l'Orient et l'Occident, avant leur séparation, ont toujours
tenus pour œcuméniques. Quant aux spéculations des théologiens
soit d'Orient, soit d'Occident, elles ne sont à mes yeux que
des spéculations particulières et non des dogmes. Nous répétons

avec Vincent de Lérins et avec toute l'ancienne Eglise
que cela seulement est dogme qui a été cru de foi divine
partout, toujours et par tous. Les spéculations que Rome a
essayé de transformer en dogmes, nous déclarons qu'elles ne
sont pas des dogmes; et si tel patriarche d'Orient ou tel
synode voulait — ce qu'à Dieu ne plaise — imiter le
patriarche d'Occident et essayait de faire passer pour dogme une
doctrine qui n'a pas été «crue partout, toujours et par tous»,
nous le considérerions comme non moins coupable que l'évêque
de Rome. Etant donné le principe de l'ancienne Eglise indivisée,

à savoir que les Eglises nationales orthodoxes soit d'Orient,
soit d'Occident, tout en professant la même foi, c'est-à-dire le
même dogme, étaient cependant autonomes, il ne saurait pas
plus être question, pour un orthodoxe occidental, de sortir de

son Eglise particulière pour entrer dans l'Eglise orthodoxe
orientale, qu'il ne saurait être question, pour un orthodoxe
oriental, de sortir de son Eglise particulière pour entrer dans

l'Eglise orthodoxe occidentale. A chacune de ces deux Eglises
particulières, tout en restant particulière, locale et nationale,
de professer et de défendre, à la vie et à la mort, la foi
orthodoxe, qui n'est la propriété exclusive d'aucune d'elles, mais

bien le dépôt de l'Eglise universelle. A chacune d'elles de

conserver le dogme universel pur de toutes les soustractions
et de toutes les additions par lesquelles l'esprit d'école cherche

souvent à l'altérer. A chacune d'elles, à côté de ces devoirs

impérieux, le droit de s'administrer disciplinairement suivant

ses propres traditions et suivant les besoins spirituels de ses

propres fidèles.

C'est dans cet esprit de paix et de respectueuse
obéissance envers l'Eglise universelle que je vous prie, Monsieur



— 775 —

le Directeur, d'agréer l'assurance de mes sentiments de
sincère fraternité en N. S. J.-C.

Berne. Prof. Dr E. Michaud.

III. Réponse à un Théologien d'Athènes
sur l'affaire Mesoloras-Rhosis.

Un Théologien d'Athènes nous adresse par l'intermédiaire
d'un de nos collaborateurs, le Général Kiréeff, quelques questions

relatives à la seconde thèse acceptée au Congrès de Lu-
cerne (1892), questions qui se résument ainsi:

« 1. L'expression Einseln-Kirchen qui se trouve dans cette
thèse n'est pas assez claire; elle peut donner lieu à un
malentendu, en ce sens qu'elle peut être interprétée de diverses
manières: s'agit-il de toutes les Eglises particulières en général,

ou seulement des Eglises particulières orthodoxes? — 2.

Le Congrès a eu certainement raison d'accepter le criterium
de St-Vincent de Lérins. Mais ce Saint est mort vers 450.

Quelle extension dès lors donne-t-on à son critérium? N'em-
brasse-t-il que la doctrine professée jusqu'à cette date, ou toute
la doctrine professée par l'ancienne Eglise, tant que cette
Eglise est restée indivisée? — 3. Enfin, il serait bon d'être
renseigné sur le sens exact de l'expression employée par
M. l'évêque Reinkens quand il a parlé de ces Einseln-Kirchen,
et qu'il a dit qu'aucune d'elles ne possède l'idéal de la vérité
absolue. Comment faut-il entendre ces paroles?»

A ces questions, notre collaborateur a répondu en
substance ce qui suit:

«1. Pour quiconque a lu attentivement et sans parti pris
ce qui a été dit au Congrès de Lucerne, l'expression Einseln-
Kirchen n'offre aucune difficulté ni ne soulève aucun doute.
Elle s'applique à toutes les Eglises unes et autocéphales, qui
professent le dogme de l'ancienne Eglise, orthodoxe et

universelle, des huit premiers siècles. C'est là une question
absolument tranchée. Pour savoir, dans chaque cas particulier, si
telle ou telle Eglise particulière est orthodoxe ou non, il suffit
de comparer sa doctrine à celle de l'Eglise universelle. La
promesse de l'infaillibilité n'a été faite par le Sauveur qu'à
cette Eglise mère, universelle et une, et non à quelque Eglise par-



— 776 —

ticulière (Einzel-Kirche), quelque considérable que celle-ci puisse
être. C'est là un «truism», une vérité évidente qu'aucun
théologien sérieux ne saurait contester. L'arianisme n'a-t-il pas
dominé en Orient pendant un temps assez prolongé? N'a-t-on
pas vu, vers 630, les deux sièges patriarcaux les plus illustres,
celui de Rome et celui de Constantinople, occupés par deux
hérétiques, Honorius et Sergius? J'ajouterai, en mon propre
nom, que le fait de notre incontestable orthodoxie doctrinale
actuelle ne saurait, en aucune façon, nous servir de garantie
absolue pour l'avenir: car nos Eglises particulières orthodoxes
peuvent tomber dans l'erreur et même disparaître. L'illustre
Eglise d'Afrique n'a-t-elle pas disparu? L'Eglise arménienne
est tombée dans l'erreur, ainsi que l'Eglise abyssinienne, et
aussi l'Eglise romaine surtout depuis 1870. Le centre (scientifique

et numérique) de l'orthodoxie peut aussi se déplacer.
Toutes ces choses peuvent se produire; mais il y a toujours
eu et il y aura toujours des représentants de l'orthodoxie sur
la terre, quelque disséminés et quelque peu nombreux qu'ils puissent

être ; il y aura toujours dans le monde une Eglise sainte,
universelle, orthodoxe et apostolique, qui restera toujours la
fidèle gardienne de la vérité absolue, et contre laquelle «les

portes de l'enfer ne prévaudront jamais».
«Je me permets de croire que cette explication est

suffisamment claire et qu'elle ne soulèvera plus aucun doute.
« 2. La maxime de St. Vincent de Lerins (id teneamus quod

semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est), a
toujours été considéré comme un critérium absolument sûr dans

les controverses théologiques. Quelques-uns objectent que St.

Vincent de Lérins est mort vers 450 ; que le canon de l'Eglise
s'est développé jusqu'en 787 inclusivement; et que ce théologien

ne pouvait pas avoir eu en vue les dogmes qui ont été

définis après lui. Certainement. Mais cela n'invalide nullement
la force du critérium, d'après lequel une doctrine, pour
pouvoir être considérée comme obligatoire, comme dogme de

l'Eglise universelle, doit ne contenir que ce qui a été enseigné

par cette Eglise universelle et tout ce que cette Eglise a

enseigné. L'Eglise universelle n'invente pas de dogmes, elle ne

fait que constater ceux qui sont explicitement ou implicitement

contenus dans la foi universelle. Ainsi le dogme de 1

infaillibilité du patriarche de Rome n'a jamais été professé par



— 777 —

l'Eglise universelle ; c'est donc un faux dogme. Tous les
théologiens anciens-catholiques admettent certainement que le
dogme de l'Eglise orthodoxe d'Orient est en tous points
conforme au dogme de l'ancienne Eglise universelle, puisqu'il est
ce dogme même.

« 3. M. l'évêque Reinkens, en affirmant qu'aucune Eglise
particulière (Einsel-Kirche) ne possède l'idéal de la vérité
absolue, n'a fait que répéter une chose universellement admise,
à savoir, que le don de l'infaillibilité n'a été accordé par le
Sauveur qu'à la seule Eglise universelle, et non à quelque
Eglise particulière. Je le répète, les Eglises particulières
peuvent tomber dans l'erreur; l'histoire le prouve surabondamment,

le pape seul prétend le contraire. Il serait superflu
d'insister sur ce point universellement admis en théologie: que
l'identité entre la doctrine des Eglises particulières et celle de

l'Eglise universelle (des sept conciles), n'est obligatoire que dans
le dogme, in necessariis unitas. Dans les questions de moindre
importance (rites, opinions théologiques, etc.), l'Eglise a toujours
admis une grande liberté, pourvu toutefois qu'elles ne contredisent,

ni n'infirment pas le dogme.
» Je ne saurais mieux terminer ces explications (que je ne

présente d'ailleurs qu'en mon propre nom) qu'en ajoutant que,
si nous devons observer l'unité dans les choses nécessaires,
nous ne devons pas oublier la fin de l'adage : in dubiis liber-
tas et surtout in omnibus Caritas »

Note de la Direction. La Direction remercie vivement son
collaborateur de ses explications si nettes et si claires, et elle

espère, toute difficulté sur le point en question étant tranchée,
que le débat est désormais terminé.


	Correspondances

