Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 12
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 767 —

- CORRESPONDANCES.

I. Le Rev. J. J. Lias au Général Kiréeff.
To the Editor of the Revue Internationale de Théologie.

I fear it is my own fault that I find myself engaged in a
friendly controversy with General Kiréeff. Had I sufficiently
explained my meaning, it would have been seen, I think, that
there is but little difference between us. My courteous anta-
gonist has in fact divined that such is the case. “Peut-éfre”,
he says, “n’est-ce qu'un malentendu?”’ It is nothing more. My
desire not to occupy too much of your space; which was the
cause of the ambiguity of my language, has unfortunately only
led to my having to make additional demands upon your
kindness. _ _

The misunderstanding between General Kireeff and myself
is due to my having neglected to draw the distinction which
was drawn at the Lucerne Conference, and has also been
drawn in your columns, as well by Russian theologians as by
yourself, between essential truths and theological speculations.
It will be remembered that I laid down the proposition that
“no man has a right to add or to diminish aught from the
substance of the faith” transmitted by the Church. I have the
assent of General Kiréeff to this proposition (Revue, N° 11, p. 369).
It would seem to me to follow from this, that though the Church
doubtless has power at any moment to define more clearly, if
necessary, what has from the first been her deposit of faith,
she does not possess the power to decide at any given moment
every possible controversy that may arise out of the inspired
language of the first preachers of the Gospel. For it is possible
that some of these controversies at least may not touch the



— 768 —

essence of the faith, though they may be more or less closely
connected with it. '

General Kiréeff has misapprehended my meaning when he
represents me as saying that “4 certaines époques, I'Eglise ne
pourrait plus parler infailliblement”. What I meant to say was
that on certain points the Church of a given age is unable to
speak infallibly. As far as the essentials of the faith are con-
cerned she not only can speak, but has spokern infallibly. If any
further question should arise concerning the subject matter of
her Creed, she would doubtless have power to decide infallibly
what was the essential verity which had been handed down
from the beginning. But the doctrine against which I desired
to protest was that the prevalent opinion of the Church at any
given epoch on subordinate points of theology is binding upon
the Church for all future ages. The Western Church has taken
upon herself to decide such questions in her Councils. But at
those Councils there has been nothing like adequate represen-
tation or free debate, and instead of submitting the propositions
affirmed at those Councils to ratification by the Church at large,
she has branded all subsequent opposition to them as heresy.
And I do not stop short with the dogmatic decrees of the
Western Church. I would contend that if the Church at large
were to undertake to settle irrevocably for all time the various
speculative questions which are suggested by the language of
Seripture, she would not only be acting unwisely, but she would
be exceeding her powers. That there is a legitimate develop-
ment of fundamental doctrine I firmly believe. That it must
proceed on the lines laid down in Seripture, and must consist
in drawing the true conclusions from the teaching of prophets
~and Apostles I am also firmly persuaded. But I am convinced
‘that these conclusions should not be reached by dogmatic
.decisions of Church Councils, ‘arbitrarily closing the questions
supposed to be decided, and forbidding any one to recommence
the discussion upon them, but that the Church should allow
such questions to be settled just as scientific questions are, by
free inquiry and research, and should allow them to be re-
opened and re-discussed as long as it seems possible that further
light can be thrown on them. It is thus, I believe, that the gift
of the Spirit, promised to the Church to lead her into all the
truth, will be employed in the fullest accordance with the Will
of Him Who gives it. =



— 769 —.

That it is impossible for the Church authoritatively to
settle every speculative question as it arises, appears clear from
the attitude of the Roman Church on this point. Though she
believes herself possessed of an extremely convenient method
of settling controversy, she has nevertheless left a great number
of most important questions open for discussion within her pale.
Those which she has lately professed to settle were left open
for centuries. And even now it appears to be doubtful whether
the results of modern scientific research are or are not to be
accepted by her members, whether the temporal power of the
Pope is or is not necessary to his spiritual authority, whether
Jesus Christ our Lord is or is not transubstantiated into the
Pope’s visible personality. If the Roman Church is perforce
compelled to leave such extremely weighty questions undecided,
why should we claim for the Catholic Church at large a degree
of infallibility disclaimed by the most dogmatic Church in
Christendom ? | | -

I have failed to make it clear to General Kiréeff what I
mean when I say that the only Church in the infallibility of
which I believe is “the whole body of believers”, from the
Apostles’ times to our own, Permit me to assure him that I
mean neither more nor less than what he has said on p. 570,
that the Church of any particular age must “continue to affirm
the same and ancient truth of which she has been the faithful
and constant guardian” (continuera & affirmer la méme et an-
cienne vérité dont elle a été la gardienne constante et fidéle).
If I have appeared to mean anything else, I must ask him to
- attribute it to my awkwardness in expressing myself, rather
than to any desire on my part to commit myself to any wild
or illusory theories about the functions of the Church.

- Allow me, in conclusion, to congratulate myself, and the
Church to which I belong, in having had the good fortune to
meet with so fair and conciliatory antagonist as General Kiréeff.
And to you, Sir, allow me to express my sincere thanks for
having opened a channel of mutual communication which cannot
fail to do much toward dissipating the misunderstandings which
have so unfortunately arisen between the various branches of
~ the One Universal Church. J. J. Lias.
East Bergholt Rectory, July 16, 1895.



— 770 —

II. Réponse a Mr. I. E. Mesoloras, Directeur du «Iéros
Sundesmos» a Atheéenes,

Monsienr le Directeur,

Vous avez fait a la Revue internationale de Théologie

I'honneur de lui adresser, dans le numéro du 13 juillet dernier

du [Zléros Sundesmos, une «lettre ouverte» qui exige une ré-

ponse.
‘Mais, avant tout, veuillez me permettre deux simples ob-
servations: : .
D’abord, la Revue imnternationale de Théologie a été fon-
dée, non pour trancher les questions qui ne relevent que de
PEglise universelle, ni méme pour parler au nom de I’Eglise
ancienne-catholique, mais uniquement pour servir d'organe aux

théologiens qui cherchent & substituer, par la science et la
charité, au régime de division qui régne encore malheureuse-

ment entre les Eglises chrétiennes, un régime de paix et

d’union. Ce n’est donc qu’en mon simple nom personnel que
je puis répondre & vos questions. :
Ensuite, vous nous assurez de vos intentions pacifiques.

Je suis heureux de leur rendre tout 'hnommage qu’elles méri-

tent, en regrettant toutefois gu’elles ne nous soient manifestées
qu'aprés des attaques blessantes de la part d'un de vos colla-
borateurs. Vous désirez maintenant nous mieux connaitre;

n’aurait-il pas fallu commencer par 1a? N'est-il pas élémentaire,

en effet, au point de vue de la saine critique et méme de la
bienséance, de commencer par étudier les documents d'une
Eglise avant d’essayer de lincriminer? Or, avez-vous étudié
nos catéchismes, nos liturgies, nos constitutions, les Rapports
officiels de nos synodes, de nos congrés, de nos conférences,
nos travaux théologiques, nos ouvrages, nos journaux, notre
Deutscher Merkur, notre Altkatholisches Volksblatt, notre Ko-

tholik, notre Catholique national, notre Revue tnternationale de
Théologie, etc.? Permettez-moi de croire que non: car si VOUS
les aviez étudiés, vous connaitriez nos principes et notre theéo-
logie, que vous paraissez ignorer. N'attendez pas de moi que

je reprenne ici des démonstrations qui sont faites depuis 1Qng'
temps et qui sont du domaine public. C'est une simple €t mo-

deste lettre, et non des traités étendus sur le Dogme et sur

I'Eglise, que j'ai & vous adresser présentement.

s



— 771 —

1. Vous désirez savoir si les anciens-catholiques acceptent
tout ce que les Eglises orthodoxes d’Orient enseignent un-
animement. — [Réponse. Les anciens-catholiques acceptent
comme dogmes tous les dogmes qu'a enseignés et qu'enseigne
I'Eglise orthodoxe wuwmiverselle. Quelque vénération qu'ils pro-
fessent pour les Eglises orthodoxes d'Orient, ils savent cepen-
dant qu’'elles ne sont que des Eglises particulieres et qu'elles
ne sauraient-constituer, a elles seules, toute I'Eglise u#niverselle.
Or c'est a I'Eglise universelle que J.-C., notre seul Maitre a
tous, a confié le dépot de sa doctrine et de ses sacrements,
et non exclusivement a telle ou telle Eglise particuliere., —
Ensuite, quelque respect que l'on puisse avoir pour les théo-
logiens d'une Eglise particuliere, leurs opinions ou leurs doc-
trines personnelles ne sont pas des dogmes,; elles peuvent étre
_discutables, elles peuvent méme étre erronées. Or ce n'est que
dans les dogmes de I'’Eglise universelle que 1'union des Eglises
peut se faire, parce que c'est le dogme qui doit étre un (#na
Jides), et non les doctrines humaines, qui, comme telles, restent
libres. ‘

2. Vous demandez pourquoi les anciens-catholiques n’en-
trent pas dans I’Eglise orthodoxe orientale, s'ils professent les
mémes dogmes qu'elle. — Réponse. Ils n’entrent pas dans
I'Eglise orientale, simplement parce qu'ils ne sont pas des
Orientaux. Ils restent dans I'Eglise orthodoxe occidentale, sim-
plement parce qu'ils sont des Occidentaux, comme vous-méme,
Monsieur, vous restez dans I'Eglise orientale parce que vous
étes Oriental. Ce qui importe, pour rétablir I'union des Eglises,
ce n'est pas d'étre Oriemtal ou Occidental, car ce ne sont 1a
que des dénominations géographiques; ce qui importe, c’est
d'étre vraiment orthodoxe, par la profession de la vraie foi
orthodoxe, telle qu'elle a &té professée des origine et toujours
par U'Eglise wumiverselle, & la fois orientale et occidentale. Or
les anciens-catholiques professent certainement la foi de I'an-
cienne Eglise indivisée, telle qu'elle a été définie dans les sept
conciles cecuméniques. Si vous pensez le contraire, veuillez
nous en fournir la preuve. Autant nous sommes sinceres a re-
connaitre que 1'Eglise orientale est orthodoxe en tant qu’elle
professe tous les dogmes de I'Eglise indivisée et ceux-la seule-
ment, autant nous sommes sincéres a les professer nous-meémes;
€t autant -nous avons de droit, par conséquent, & nous consi-
dérer légitimement comme orthodoxes.



3. Vous demandez ce que nous entendons par Eglises par-
ticulieres. — Répomnse. Veuillez vous donner le plaisir de lire
a ce sujet le Rapport de M. le professeur Woker dans les
«Actes du Congres de Lucerne ». Notre doctrine sur ce point est
la doctrine méme de 'ancienne Eglise, doctrine qui nous parait
si claire et si élémentaire que nous ne comprenons pas qu'il
y ait matiere a discussion sur ce point. Il va de soi que,
lorsque nous parlons des Eglises particulieres qui composent
IPEglise universelle, nous entendons qu'elles sont orthodoxes
de l'orthodoxie méme de I'Eglise universelle, car il n'y a pas
deux orthodoxies. Il va de soi que, lorsqu'une Eglise particu-
liere rompt avec 1'Eglise universelle ou est rejetée comme
hérétique par I’Eglise universelle, elle cesse d'étre réputée
orthodoxe; et son témoignage dés lors n’est plus réputé ne-
cessaire pour constituer le témoignage de I'Eglise universelle.
Je le répete, ces choses étaient' élémentaires dans l’ancienne
Eglise, et nous, anciens-catholiques, nous nous tenons stricte-
ment dans l'esprit de I'ancienne Eglise indivisée.

4, Vous nous assurez qu'en nous attaquant vous n'avez
pas voulu fortifier Rome, parce que, dites-vous, vous avez
attagué Rome elle-méme trés souvent. — Réponse. Que votre
intention ait été telle que vous l'assurez, nous le croyons puisque
vous lassurez; mais, de faif, vous avez servi les intéréts de
Rome, et cela a4 un moment trés dangereux pour vous, ol
Rome trace autour de votre Eglise des lignes de circonvalla-
tion et prépare contre elle un nouveau siége; a un moment,
dis-je, ot vous auriez peut-étre besoin de vous faire des amis
de ceux-12 méme que vous attaquez. En outre, il ne suffit pas
d’avoir attaqué Rome sur tel ou tel point, il faut encore com-
battre son esprit; car le systéme n'est pas tout, I'esprit est
plus encore. Or Phistoire nous montre plusieurs théologiens
orientaux malheureusement animés du méme esprit que Rome,
esprit de division, de chicane et de subtilité scolastique.

Il y a, avouons-le, deux catégories de théologiens: ceux
qui ne révent que division et domination, et ceux qui désirent
lunion dans la foi, dans la paix et I'humilité. Les premiers sont
légion, les seconds pusilius grex. Soyons des seconds, Monsieur.
Confessons modestement nos imperfections, et, tout en restant
fideles a la vraie foi, que nos Eglises soient pleines de con-



— 773 —

‘descendance et de charité réciproques. Jamais les anciens-catho-
ligues n’ont prononcé une seule parole qui pft blesser 1'Eglise
orientale, qu'ils ont toujours vénérée et qu'ils vénéreront tou-
jours, alors méme que quelques-uns de ses théologiens les at-
taqueraient. Nous reconnaissons sans difficulté, nous Occiden-
taux, tout le mal que I'Occident a fait & votre Eglise, soit par
les croisades que les patriarches de Rome ont dirigées contre
elle bien plus encore que contre les musulmans, soit par les
termes inexacts et par les faux arguments théologiques que
ses théologiens ont inventés et que plusieurs des votres ont
eu le mauvais esprit d'accepter. Nous vous en demandons
humblement pardon. Mais veuillez reconnaitre aussi que I’Orient
ne nous a pas envoyé que de la lumiere: veuillez reconnaitre
que, si la papauté romaine est devenue ce qu’elle est politique-
ment et religieusement, 1'Orient y a contribué pour beaucoup,
par les trop nombreux appels de ses patriarches et de ses em-
pereurs. Veuillez reconnaitre enfin que, si le patriarcat de Rome
a enseigné 1'hérésie, il en a été de méme, & certaines €poques,:
~des quatre patriarcats orientaux; et que, si I'Occident a pro-
duit des hommes néfastes en religion, ce n'’est pas lui qui a
produit les Arius, les Eunomius, les Macedonius, les Nestorius,
les Eutyches, etc.; vous les avez condamnés de concert avec
T'Occident, c’est vrai, mais I'Occident n'en a pas moins souffert.
Voila la vérité. :
Donc, de part et d’autre, soyons bons pour étre vrais et
pour étre justes. Unissons-nous sincérement pour lutter contre
Rome, ennemie de I'orthodoxie, et pour rendre I'orthodoxie plus
glorieuse dans l'univers entier, en la délivrant enfin de toutes
les nouveautés funestes et de toutes les erreurs dont Rome et
les jésuites ont su si habilement la vétir. Il n’est que temps, car les
jours sont mauvais. Nous, anciens-catholiques, nous avons le cou-
rage non seulement de combattre Rome en général et sa pre-
tendue infaillibilité, mais encore de répudier son esprit anti-
chrétien, ses faux dogmes et ses fausses doctrines. Faites de
méme, Monsieur, vous et vos amis; rejetez nettement les fausses
opinions théologiques que Rome a cherché a faire pénetrer
parmi vous depuis le XVe siecle; et alors nous nous retrou-
verons tous sur le terrain de I'ancienne Eglise orthodoxe indi-
visé€e, tous vraiment orthodoxes, tous vraiment fréres dans la
méme foi.et dans les mémes sacrements comme dans la méme

Revue intern. de Théologie. Heft 12, 1895, 1 50



— 774 —

charité. Ce sera, Monsieur, un spectacle digne de Dieu et de
I'Eglise du Christ.

Bref, les anciens-catholiques enseignent dans tous leurs
documents officiels qu’ils professent tous les dogmes de 'Eglise
universelle ; qu’ils reconnaissent ’cecuménicité des sept conciles
que 1'Orient et 1’0Occident, avant leur séparation, ont toujours
tenus pour cecuméniques. Quant aux spéculations des théologiens
soit d’Orient, soit d'Occident, elles ne sont & mes yeux que
des spéculations particulieres et non des dogmes. Nous répé-
tons avec Vincent de Lérins et avec toute I'ancienne Eglise
que cela seulement est dogme qui a été cru de foi divine par-
tout, toujours et par tous. Les spéculations que Rome a es-
sayé de transformer en dogmes, nous déclarons qu’elles ne
sont pas des dogmes; et si tel patriarche d’Orient ou tel
synode voulait — ce qu’a Dieu ne plaise ! — imiter le patri-
arche d’Occident et essayait de faire passer pour dogme une
doctrine qui n’a pas été «crue partout, toujours et par tous»,
nous le considérerions comme non moins coupable que 'évéque
de Rome. Etant donné le principe de I'ancienne Eglise indivi-
sée, a savoir que les Eglises nationales orthodoxes soit d’Orient,
soit d’Occident, tout en professant la méme foi, c'est-a-dire le
méme dogme, étaient cependant autonomes, il ne saurait pas
plus étre question, pour un orthodoxe occidental, de sortir de
son Eglise particulicre pour entrer dans I'Eglise orthodoxe
orientale, qu’il ne saurait &tre question, pour un orthodoxe
oriental, de sortir de son Eglise particuliere pour entrer dans
I'Eglise orthodoxe occidentale. A chacune de ces deux Eglises
particulires, tout en restant particuliere, locale et nationale,
de professer et de défendre, & la vie et 4 la mort, la foi or-
thodoxe, qui n’est la propriété exclusive d’aucune d’elles, mais
bien le dépot de I'Eglise universelle. A chacune d’elles de
conserver le dogme universel pur de toutes les soustractions
et de toutes les additions par lesquelles I'esprit d’école cherche
souvent a laltérer. A chacune d’elles, a coté de ces devoirs
impérieux, le droit de s’administrer disciplinairement suivant
ses propres traditions et suivant les besoins spirituels de ses
propres fideles.

Clest dans cet esprit de paix et de respectueuse Obels:
sance envers I'Eglise universelle que je vous prie, Monsieur



— 775 —

le Directeur, d’agréer l'assurance de mes sentiments de sin-
cere fraternité en N. S. J.-C.
Berne. : Prof. Dr E. MicHAuD.

III. Réponse a un Théologien d’Atheéenes
sur D’affaire Mesoloras-Rhosis.

Un Théologien d'Athénes nous adresse par l'intermédiaire
d’'un de nos collaborateurs, le Général Kiréeff, quelques ques-
tions relatives a la seconde thése acceptée au Congres de Lu-
cerne (1892), questions qui se résument ainsi:

«1. I’expression FEinseln-Kivchen qui se trouve dans cette
thése n’est pas assez claire; elle peut donner lieu & un mal-
entendu, en ce sens quelle peut étre interprétée de diverses
maniéres: s'agit-il de toutes les Eglises particulieéres en géné-
ral, ou seulement des Eglises particulieres orthodoxes? — 2.
Le Congrés a eu certainement raison d’accepter le criterium
de St-Vincent de Lérins. Mais ce Saint est mort vers 450.
Quelle extension dés lors donne-t-on 4 son critérium? N'em-
brasse-t-il que la doctrine professée jusqu’a cette date, ou toute
la doctrine professée par lancienne Eglise, tant que cette
Eglise est restée indivisée? — 3. Enfin, il serait bon d’étre
renseigné sur le sens exact de l'expression employée par
M. P’éveque Reinkens quand il a parlé de ces Emzeln-Kirchen,
et qu’il a dit qu'aucune d'elles ne possede l'idéal de la vérité
- absolue. Comment faut-il entendre ces paroles?»

A ces questions, notre collaborateur a répondu en subs-
tance ce qui suit: :

«1. Pour quiconque.a lu attentivement et sans parti pris
ce qui a été dit au Congres de Lucerne, 'expression Einseln-
Kirchen n’offre aucune difficulté ni ne souléve aucun doute.
Elle s’applique a toutes les Eglises unes et autocéphales, qui
professent le dogme de lancienne Eglise, orthodoxe et uni-
verselle, des huit premiers siecles. Cest 1a une question abso-
lument tranchée. Pour savoir, dans chaque cas particulier, si
telle ou telle Eglise particuliere est orthodoxe ou non, il suffit
de comparer: sa doctrine a celle de I'Eglise universelle. La
promesse de linfaillibilité n’a été faite par le Sauveur qu'a
cette Eglise meére, universelle et une, et non a quelque Eglise par-



— 776 —

ticuliere (Einzel-Kivche), quelque considérable qiie celle-ci puisse
étre. Clest 12 un «truism », une vérité évidente qu’'aucun théo-
logien sérieux ne saurait contester. L'arianisme n'a-t-il pas
domin¢ en Orient pendant un temps assez prolongé? N’a-t-on
pas vu, vers 630, les deux sieéges patriarcaux les plus illustres,
celui de Rome et celui de Constantinople, occupés par deux
hérétiques, Honorius et Sergius? J'ajouterai, en mon propre
nom, que le fait de notre incontestable orthodoxie doctrinale
actuelle ne saurait, en aucune facon, nous servir de garantie
absolue pour l'avenir: car nos Eglises particuliéres orthodoxes
penvent tomber dans lerreur et méme disparaitre. L'’illustre
Eglise d’Afrique n’a-t-elle pas disparu? L'Eglise arménienne
est tombée dans Perreur, ainsi que 'Eglise abyssinienne, et
aussi I'Eglise romaine surtout depuis 1870. Le centre (scienti-
fiqgue et numérique) de 1orthodoxie peut aussi se déplacer,
Toutes ces choses peuvent se produire; mais il y a toujours
eu et il y aura toujours des représentants de !'orthodoxie sur
la terre, quelque disséminés et quelque peu nombreux qu'ils puis-
sent étre; il y aura toujours dans le monde une Eglise sainte,
universelle, orthodoxe et apostolique, qui restera toujours la
fidele gardienne de la vérité absolue, et contre laquelle «les
portes de l'enfer ne prévaudront jamais».

«Je me permets de croire que cette explication est suffi-
samment claire et qu'elle ne soulévera plus aucun doute.

«2. La maxime de St. Vincent de Lerins (id teneamus q_uod
semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est), a tou-
jours été considéré comme un critérium absolument sir dans
les controverses théologiques. Quelques-uns objectent que St.
Vincent de Lérins est mort vers 450; que le canon de I'Eglise
s'est développé jusqu'en 787 inclusivement; et que ce théolo-
gien ne pouvait pas avoir eu en vue les dogmes qui ont €te
définis apres lui. Certainement. Mais cela n'invalide nullement
la force du critérium, d’aprés lequel une doctrine, pour pou-
voir étre considérée comme obligatoire, comme dogme de
I’Eglise universelle, doit ne contenir que ce qui a éte enselgne
par cette Eglise universelle et tout ce que cette Eglise a en-
seigné. L'Eglise universelle n'snvente pas de dogmes, elle ne
fait que constater ceux qui sont explicitement ou 1mp11€1te-
ment contenus dans la foi universelle. Ainsi le dogme de I'in-
faillibilité¢ du patriarche de Rome n'a jamais €te professe par



s

I’'Eglise universelle; c’est donc un faux dogme. Tous les théo-
logiens anciens-catholiques admettent certainement que le
dogme de I'Eglise orthodoxe d'Orient est en tous points con-
forme au dogme de l'ancienne Eglise universelle, puisqu'il est
ce dogme méme. :

«3. M. I'évéque Reinkens, en affirmant qu’'aucune Eglise
particuliere (Einsel-Kirche) ne posséde 1'idéal de la vérité ab-
solue, n’a fait que répéter une chose universellement admise,
~a savoir, que le don de linfaillibilité n’a été accordé par le
Sauveur qu'a la seule Eglise universelle, et non a quelque
Eglise particuliere. Je le reépete, les Eglises particuliéres peu-
vent tomber dans l'erreur; lhistoire le prouve surabondam-
ment, le pape seul prétend le contraire. Il serait superflu d’in-
sister sur ce point universellement admis en théologie: que
I'identité entre la doctrine des Eglises particulieres et celle de
I'Eglise universelle (des sept conciles), n’est obligatoire que dans
le dogme, in necessariis unitas. Dans les questions de moindre
importance (rites, opinions théologiques, etc.), I'Eglise a toujours
admis une grande liberté, pourvu toutefois qu’elles ne contre-
disent, ni n’infirment pas le dogme.

» Je ne saurais mieux terminer ces explications (que je ne
présente d'ailleurs qu’en mon propre nom) qu’en ajoutant que,
si nous devons observer l'unité dans les choses nécessaires,
nous ne devons pas oublier la fin de Padage : 1w dubiis liber-
tas et surtout ¢m ommnibus cavitas!»

. Note de la Direction. La Direction remercie vivement son
collaborateur de ses explications si nettes et si claires, et elle
espere, toute difficulté sur le point en question étant tranchée,
que le débat est désormais terminé. :




	Correspondances

