
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Études eucharistiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 751 -

ÉTUDES EUCHARISTIQUES.

I. Texies de l'Ecriture et des Pères.

I.

Le dogme étant la parole même du Christ, il est nécessaire

avant tout, pour connaître exactement le dogme
eucharistique, de connaître les paroles mêmes de J.-C. sur ce point.

Dans son discours de Capharnaüm, J.-C. a dit {Ev. fean,
VI, 27 et suiv.) : « Travaillez à acquérir non l'aliment qui périt,
mais bien l'aliment qui reste pour l'éternelle vie et que le
Fils de l'homme vous donnera... En vérité, en vérité, je vous
le dis, Moïse ne vous a point donné le pain du ciel. C'est mon
Père qui vous donne le vrai pain du ciel. Il est en effet un
pain de Dieu qui descend du ciel et qui donne la vie au
monde... Je suis le pain de la vie. Celui qui vient à moi n'aura
plus faim, celui qui croit en moi n'aura jamais soif... Je suis
descendu du ciel pour faire non ma volonté, mais la volonté
de Celui qui m'a envoyé. Or la volonté du Père qui m'a
envoyé, c'est que je ne perde aucun de ceux qu'il m'a donnés,
mais que je les ressuscite au dernier jour... Ne murmurez
point entre vous. Nul ne peut venir à moi sans être attiré
par le Père qui m'a envoyé ; et celui-là, je le ressusciterai au
suprême jour... Oui, encore une fois, je vous le déclare:
quiconque croit en moi a la vie éternelle. Je suis le pain de la
vie. Vos pères ont mangé la manne dans le désert et ils sont
morts; mais voici le pain descendu du ciel, et ce pain est de



— 752 —

telle sorte que, si quelqu'un en mange, il ne mourra point.
Je suis le pain vivant, descendu du ciel; si quelqu'un en

mange, il vivra éternellement. Or le pain que je donnerai,
c'est ma propre chair que je livrerai pour la vie du monde...
En vérité, en vérité, je vous l'affirme : Si vous ne mangez la
chair du Fils de l'homme et si vous ne buvez son sang, vous
n'aurez pas la vie en vous. Celui qui mange ma chair et qui
boit mon sang, a la vie éternelle, et je le ressusciterai au
jour suprême. Car ma chair est vraiment une nourriture, et
mon sang est vraiment un breuvage. Celui qui mange ma
chair et qui boit mon sang demeure en moi et moi en lui. De
même que Celui qui est vivant, le Père, m'a envoyé, et que je
vis par le Père, ainsi celui qui me mange vivra par moi.
Voilà le pain qui est descendu du ciel. Il n'en est point de

lui comme de la manne dont se nourrirent vos pères, lesquels
sont morts ensuite. Celui qui mange ce pain vivra éternellement...

C'est l'esprit qui vivifie; la chair ne sert de rien. Les

paroles que je vous ai dites sont esprit et vie. »

En outre, la veille de sa passion, Jésus étant à table avec
ses douze disciples, prit le pain et, après l'avoir bénit, le

rompit et le distribua à ses disciples en disant: «Prenez et

mangez, ceci est mon corps. » Prenant ensuite le calice, il
rendit grâces, le leur donna et dit : « Buvez-en tous, car ceci

est mon sang, le sang de l'alliance nouvelle, le sang qui sera

répandu pour les multitudes en vue du pardon des péchés. Je

vous dis que désormais je ne boirai plus de ce fruit de la

vigne jusqu'au jour où je le boirai avec vous, sous une forme

nouvelle, dans le royaume de mon Père. » (Ev. Matth. XXVI,
26-29; voir Marc XIV, 22-25). — D'après Luc (XXII, 15-19),

Jésus dit aux Douze: «J'ai désiré d'un grand désir manger
cette pâque avec vous avant de souffrir. Je vous l'annonce en

effet: je ne vais plus désormais manger semblable Pâque,

jusqu'à ce qu'elle s'accomplisse en sa plénitude dans le royaume
de Dieu. » Tenant la coupe en sa main, il rendit grâces et

s'exprima en ces termes: «Recevez-la et partagez entre vous

Car désormais, vous dis-je, je ne boirai plus du produit de la

vigne jusqu'à ce qu'advienne le royaume de Dieu. » Ayant
ensuite pris le pain et rendu grâces, il le rompit, et, le leur

distribuant, il prononça ces mots : « Ceci est mon corps qui

est livré pour vous. Faites ceci en mémoire de moi. » Et après



— 753 —

le souper, il prit de même le calice en disant : « Ce calice est
un testament nouveau, en mon sang, qui va être versé pour
vous. » ¦

Voilà le dogme. Toutes les paroles prononcées par le
Christ sont sacrées; toutes s'imposent par l'autorité même du
Christ à tous les fidèles et à toutes les Eglises.

En outre, il est dit, dans les Actes (II, 42), que les fidèles
de Jérusalem « étaient assidus à l'instruction des apôtres et
aux réunions communes, à la fraction du pain et aux prières. »

Dans sa L™ aux Corinthiens, Paul s'est exprimé ainsi (X,
16-17, 21; XI, 26-29): «La coupe de bénédiction que nous
bénissons, n'est-elle pas une communion avec le sang du Christ?
Le pain que nous rompons, n'est-il pas une communion avec
le corps du Christ? Puisqu'il y a un seul pain, nous formons,
tout nombreux que nous sommes, un seul corps; car nous
participons tous à un seul et même'pain... Vous ne pouvez
boire à la coupe du Seigneur et à la coupe des démons ; vous
ne pouvez prendre part à la table du Seigneur et à la table
des démons... Toutes les fois que vous mangez ce pain et

que vous buvez cette coupe, vous annoncez la mort du Seigneur
jusqu'à ce qu'il vienne. Ainsi celui qui mangera le pain et
boira la coupe du Seigneur indignement, sera coupable envers
le corps et le sang du Seigneur. Que chacun s'éprouve soi-
même et qu'ainsi il mange du pain et boive de la coupe:
celui qui mange et boit sans discerner le corps du Seigneur,
mange et boit sa propre condamnation. »

IL

Voyons maintenant comment les Pères et les docteurs de

l'ancienne Eglise indivisée ont entendu et interprété ces textes.
Citons d'abord les Pères et les docteurs orientaux, puis les
Pères et les docteurs occidentaux, d'après l'ordre chronologique.
Nous nous bornerons à quelques-uns des textes les plus
caractéristiques, la place nous manquant ici pour les citer tous.

Et d'abord les Orientaux.
1° Clément d'Alexandrie (f v. 220): «Double est le sang

du Seigneur: l'un charnel, l'autre spirituel (nvsv/xaxixòv). Boire
le sang du Christ, c'est participer à son immortalité (xovx' sGxi

nivsiv xò alpha xov 'IviOov, xfjg xvgiaxrjg /isxaXafißdvsiv d(p-&agGlag);
la force du Logos, l'Esprit, est comme le sang de la chair
{iGxvç âè xov Jóyov xò Ilvsvfia, wg aljxa Gagxóg). » (Paedag. II, 2.)



— 754 —

2° Origene (f 254) : « Quid alendae animae aptius est quam
Verbum Substantialis panis est qui rationali naturae con-
venientissimus, ipsiusque substantiae affinis, sanitatem simul
et bonamhabitudinem et vires in anima efficit, immortalitatemque
suam (est enim immortale Verbum Dei) comedenti se commu-
nicat... Unus est praeter omnes cibos substantialis panis, de

quo orandum est ut eo digni efficiamur, verboque ilio enutriti
quod in principio apud Deum erat Deus, in Deum transfor-
memur {de Orat.). » — « Locus sanctus est anima pura. In quo
loco edere nobis mandatur cibum Verbi Dei... Tibi lex ista
proponitur ut, cum acceperis panem mysticum, in loco mundo
manduces eum: hoc est ne in anima contaminata et peccatis
polluta Dominici corporis sacramenta percipias. » (Tn Levit.,
hom. 13.) — «In pane Domini utilitas est ei qui utitur cum
intemerata mente, et pura conscientia panis fit particeps (In
Matth). » — « Tunc in aenigmate erat manna cibus ; nunc autem
in specie caro Verbi Dei est verus cibus... Quae prius in
aenigmate designabantur, nunc in specie et veritate complentur.»
(Hom. 7, in Num.) — « Bibere dicimur sanguinem Christi,
non solum sacramentorum ritu, sed et cum sermones ejus

recipimus, in quibus vita consistit. » (Hom. 16, in Num.) —
« L'eucharistie est un symbole d'actions de grâces envers Dieu. »

(Celse, VIII, 57.) — « Si J.-C. n'avait ni chair ni sang, comme
le veulent les Marcionites, de quelle chair, de quel corps et

de quel sang donn a-t-il les signes et la figure, quand il donna

le pain et le vin » (Contra Marcion) — « Connaissez que les

paroles de J.-C. (Ev. Jean, VI) sont figurées et par conséquent
spirituelles, et non pas charnelles ; examinez et entendez ce

qui est dit, car si vous les recevez comme des choses
charnelles, elles vous tueront, bien loin de vous nourrir; car il y
a dans l'évangile la lettre qui tue celui qui n'entend pas
spirituellement ce qui est dit; car si vous prenez à la lettre ces

paroles (si vous ne mangez ma chair et ne buvez mon sang),

c'est une lettre qui tue, au lieu que, si nous les prenons
spirituellement, elles ne tuent pas, mais il y a en elles un esprit

vivifiant. » Etc.
3° Athanase (f 373) enseigne qu'après l'invocation sainte

faite sur le pain et le calice, le Verbe descend dans le pain

et le calice (descendit Verbum in panem et calicem) ; que les

paroles du Christ ne doivent pas être entendues charnellement,



— 755 —

mais spirituellement (xal a Xs'ysi ovx sGxi Gagxixd, dXXà nvsvfxaxixd) ;

que son corps et son sang nous sont donnés spirituellement
en nourriture (Ttvsvfiuxixrjv xgo<prjv); que Dieu est esprit, et
qu'il faut avoir de lui des pensées spirituelles et non charnelles ;

que le Saint-Esprit est le pain céleste, ce pain céleste que nous
demandons lorsque nous disons: Donne-nous le pain
supersubstantiel ou surnaturel (agxov smovGiov). L'Esprit qui vivifie,
dit-il, voilà la chair du Seigneur, car ce qui est né de l'Esprit
est Esprit. — Athanase rejette expressément l'idée capharnaïte
(Ep. IV à Sérap.). — Voir la Revue intern, de Théol. 1893,
n. 4, p. 677-680 ; die Lehre des hl. Athanasius von Dr Fr.
Lauchert, S. 189-193, Leipzig 1895.

4° Eusèbe de Cesaree (f v. 338) enseigne que nous offrons
en sacrifice à Dieu la mémoire du sacrifice du Christ (ejus rei
memoriam nos ipsi Deo pro sacrificio offerimus) ; que le Christ
a daigné se donner lui-même comme nourriture, nourriture
non seulement corporelle, mais encore céleste et spirituelle
(xrjç olxsiag xgocpfjg, ov \i6vov xrjç Gwjxaxixrjc, dXXà xal xrjç snovgaviov
xal nvsvfxaxix-rjç), pain céleste (snovgaviov agxov).

5° Constitutions apostoliques, L. II, c. 57: «Poscimus te
ut super haec dona respicias, Deus,... atque supra hoc
sacrificium mittas sanctum tuum Spiritum ut exhibeat panem hunc
corpus Christi tui et calicem hunc sanguinem Christi tui... »

6° Cyrille de Jérusalem (f 386) répète plusieurs fois la
parole de J.-C: «Ceci est mon corps», et il s'élève contre
ceux qui en doutent. Puis, il l'explique, soit en comparant la
consécration du pain et du vin à la bénédiction de l'eau du
baptême et de l'huile de la confirmation ; soit en montrant que
l'invocation des démons sur la chair et le sang des victimes-
qui leur sont offertes les souille, tandis que l'invocation de la
Trinité sur le pain et le vin eucharistiques les sanctifie et fait
d'eux le corps et le sang de J.-C. ; soit en disant que la «

vérité» dans l'eucharistie consiste en ce que l'eucharistie n'est
pas une pure «opinion», ni une vaine figure, mais une image
du sacrifice réel de J.-C. avec le don positif de sa grâce,
grâce par laquelle notre nature, tout en restant nature
humaine, participe cependant à la nature divine. U distingue la
vérité « de nature » et la vérité « de participation » ; etc. Voici
ses propres paroles:



— 756 —

«Ne considérez pas ce bain (le baptême) comme une eau
commune, mais comme une grâce spirituelle qui est donnée
avec l'eau: car, de même que les dons qui sont offerts en
sacrifice sur les autels des payens et qui ne sont en eux-
mêmes que des choses naturelles, sont souillés par l'invocation

des dieux, ainsi et au contraire l'eau commune du baptême,
après l'invocation du St-Esprit, du Christ et du Père, reçoit une
force de sanctification... L'eau purifie le corps et l'Esprit l'âme...
Lors donc que vous serez descendus dans le bain, ne
considérez pas les éléments ordinaires de l'eau, mais recevez le
salut dans la force du St-Esprit (3° Catéchèse, n. 3 et 4). » —
« Quemadmodum panis et vinum eucharistiae ante sanctum
adorandae Trinitatis invocationem nudus panis et vinum erat,
invocatione autem peracta panis fit corpus Christi et vinum
sanguis Christi ; ita et hujusmodi esculenta ad pompam satanae

pertinentia, cum ex natura sua nuda et communia sint,
invocatione daemonum profana et contaminata redduntur (Catech.

mystag. I, n. 7). » — « 0 novum inauditumque rerum genus
Non sumus vere mortui, nec vere sepulti, nee vere crueifixi
resurreximus : verum earum rerum, per imaginem imitatio ex-

pressa est, at veritate parta hinc salus. Christus vere cruci-
fixus est, et vere sepultus, et vere resurrexit ; et haec omnia

nobis per gratiam sunt impertita, ut per imitationem participes
ejus perpessionum facti, in veritate salutem lucremur (Catech.

mystag. II, n. 5)... Haec propter nos et nostrani salutem vere

et non opinione tantum sustinuit Christus, nosque passionimi
ejus participes efficimur... Vere omnia in ipso contigerunt; at

in vobis mortis quidem est et passionum similitudo; salutis

vero non similitudo, sed Veritas (n. 7). » « Christi facti estis,

dum Spiritus sancti antitypum accepistis; et omnia erga vos

in imagine sunt peracta, quandoquìdem Christi imagines estis

(Catech. mystag. III, n. 1)... Ceterum vide ne nudum et vile

suspiceris unguentum hoc esse. Nam sicut panis eucharistiae

post invocationem Sancti Spiritus non est communis panis, sed

corpus Christi: ita et sanctum istud unguentum, non amplius

nudum, neque si quis ita appellare malit, commune unguentum
est post invocationem, sed Christi donarium et Spiritus Sancti,

praesentia divinitatis ejus, efficiens factum (n. 3)... Haec m

figura contingebant illis ; vobis autem non secundum figuram,
sed in veritate, siquidem a Spiritu Sancto vere inuncti estis



— 757 —

{n. 5). » — « Aquam olim in vinum, quod sanguini affine est,
in Cana Galilaeae transmutavit... Quare cum omni persuasione
tanquam corpus et sanguinem Christi (ilia) sumamus ; nam in
figura panis datur tibi corpus et in figura vini datur tibi
sanguis (Catech. mystag. IV, n. 2 et 3)... Cum judaei ea quae
dicebantur non spiritualiter accepissent, offensi abierunt retro,
existimantes quod eos ad manducandas carnes hortaretur (n. 4)...
Veni, comede panem tuum, spiritualem panem... Bibe vinum
tuum, vinum spirituale... Oleum super caput tuum effundatur
mysticum chrisma (n. 8). » — « Omnino quodcumque attigerit
Spiritus Sanctus, id sanctificatum et transmutatum est (Catech.

mystag. V, n. 7)... Panem nostrem substantialem da nobis
hodie. Panis iste communis non est substantialis. Panis vero
iste qui sanctus est, substantialis est; quasi dicas ad substan-
tiam animae directus. Hic panis non in ventrem vadit atque
in secessum ejicitur, sed in omnem tui compagem dividitur,
ad corporis et animae emolumentum (n. 15)... Nos autem etiam
sancti, verum non natura, sed participatione et operum exer-
citio ac voto (n. 19)... Qui gustant, non panem et vinum degustare

jubentur, sed antitypum corporis et sanguinis Christi
(n. 20). »

7° Didyme d'Alexandrie (f 395) : « Novi Testamenti sacrificia

spiritualia et incruenta eucharistiae vocare solemus. »

(In Psalm. 106.)
8° Grégoire de Nysse (f v. 395) enseigne que le pain de

l'eucharistie, qui n'est d'abord qu'un pain ordinaire, devient
après qu'il a été sanctifié, le corps du Christ; comme l'autel,
qui ordinairement n'est fait que de pierres communes, ne
devient table sainte et immaculée qu'après la consécration;
comme le prêtre qui n'était d'abord qu'un laïque, devient par
la bénédiction et l'ordination un ministre de la piété, est transformé

et rendu meilleur dans son âme par une grâce et une
force invisibles, bien qu'il ne se fasse aucun changement dans
son corps et dans sa forme extérieure ; comme l'eau du
baptême, qui d'abord n'est qu'une eau ordinaire, opère dans l'homme
une régénération spirituelle dès qu'elle est bénite par une
grâce céleste (Orai, de Bapt). — Voir aussi la Rev. intern,
de Théol. 1894, n. 7, p. 422-424.

9° Grégoire de Nazianze (f v. 389) appelle le sacrifice
eucharistique «un antitype des grands mystères (magnorum

Revue intern, de Théologie. Heft 12, 1895. 49



— 758 —

mysteriorum antitypum). » On lit dans sa liturgie : « Tu, Domine,
voce tua sola commuta haec quae sunt proposita... Mitte
gratiam Spiritus tui sancti qui sanctificet et transférât haec dona
proposita in corpus et sanguinem salutis nostrae. »

10° Basile (f 379) appelle aussi l'eucharistie «le type du
corps et du sang du Christ.» Il dit encore: «Invocationis
verbis conficitur panis eucharistiae et poculum benedictionis. »

— « Qui accedit ad communionem non considerata hac ratione
secundum quam corporis et sanguinis Christi participatio datur,
is nullam ex ea utilitatem capit. » — « Quisquis panis et poculi
fit particeps, sic affici et praeparari debet. » — « Possideamus
vitam aeternam si modo edentes bibentesque memores fuerimus
ipsius qui pro nobis mortuus est.»

11° Jean Chrysostome (f 407): «Calix spiritualis, calix
dominici sanguinis. » —• « Quoniam Christus dixit : Hoc est corpus
meum, obtemperemus, credamus et spiritualibus oculis ipsum
respiciamus. Nihil enim sensibile nobis Christus dedit; sed

rebus etiam sensibilibus omnia sunt spiritualia. Sic enim et in

baptismo per rem sensibilem donum aquae conceditur, quod
efficitur spirituale est, generatio et regeneratio, sive renovatio. »

— « His mysticis coenis non communicare, fames est et mors.
Haec enim mensa nervi animae nostrae. » — « Non aliam hos-

tiam, sed eamdem semper faeimus, vel potius sacrificii faeimus
commemorationem. » — « Le pain est rendu digne de porter
le nom de la chair du Christ par la consécration du prêtre;
mais cependant la chair retient les propriétés de sa nature
incorruptible, de même que le pain conserve sa substance
naturelle. Avant que le pain soit sanctifié, nous l'appelons
pain; mais après qu'il a été consacré par la grâce divine, il
mérite d'être appelé le corps du Seigneur, encore que sa
substance ne soit pas abolie (L. II de Euch. c. 22). »

12° Cyrille d'Alexandrie (f 444): «Mystica mensa et hos-

tia... mystica mensa caro Domini... mysticum vivificumque
munus. » —¦ « Manducantes carnem Christi, vitam habemus in

nobis, veluti effecti cum ipso et in ipso manentes ipsumque
in nobis habentes... Quae sane per vivificami benedictionem
habemus tanquam in pane et vino. » — « Ciarum argumentum
est ipsum esse de coelo panem, id est a Deo : nam aeternum

aeterna larghi decet, non autem temporarii cibi usum. » —

«Comedite panem meum: ego enim sum vivificum grammi



— 759 —

frumenti et panis vitae ego sum. Bibite vinum quod miscui
vobis : ego enim sum poculum immortalitatis. » — Voir The
Third World Council translated by James Chrystal, M. A.,
p. 232-313, 472-478, 517-528, etc ; New Jersey, 1895.

13° Theodoret (f v. 458): «J.-C. a honoré les symboles
visibles du nom de son corps et de son sang, non pas en
changeant leur nature en la substance de son corps, mais en
ajoutant la grâce à la nature.» — «Spirituale vinum...
communio nuptialis... immortalis cibus... mysticum atque immortale
convivium. » — « Dominus verum typi (agni) archetypum os-
tendit. »

14° Proclus de Constantinople (446): «Mysticum illud
dominici corporis sacrificium.» — «Precibus Spiritus sancti
accessum praestolabantur ut divina ejus praesentia propositum
in sacrificium panem et vinum permistum aqua, ipsum illud
corpus ipsumque sanguinem Salvatoris nostri Jesu Christi palam
faciat consecratumque demonstret. »

15° Eutychius de Constantinople (6e siècle) : « Christus
mystice seipsum immolavit, cum suis manibus postquam coe-
naverat panem accipiens, gratias agens, ostendit ac fregit,
antitypo semetipsum immiscens... Nemo ergo suspicetur, post
mysticum sacrificium sanctamque resurrectionem, incorrupti-
bile, immortale, sanctum atque vivificum corpus ac sanguinem
Domini, in antitypis per sacram Operationen! collocatum,
minus quam praedicta exempla suas expromere vires, sed utrumque

totum in cunctis antitypis exstare putet... Fractio venerandi

panis necem significat; quare et Pascha desiderabile
appellatum fuit, ceu quod salutem, immortalitatem perfectam-
que Dei notitiam nobis suppeditat. »

16° Ammonius d'Alexandrie (6e siècle): «Intellectualem et
spiritualem cibum dicit... Mysticam participationem dicit quae
animam et corpus sanctificat, humana divinis connectens...
Christus carnem suam vocat panem, eo quod in mensa ilia
mystica comedatur... Quemadmodum cibi sensibiles nobis
contemperati corpus sustentant, sic et mystica communio naturalem

quodammodo quamdam conjunctionem efficit, Christum
cum fideli commiscendo. »

17° Pierre de Laodicée (7e siècle): «Symbola proponuntur
corporis et sanguinis Christi memoriam habentia... Qui pani
communicat, corpus Domini participât ; non enim rerum sensi-



— 760 —

bilium quae proponuntur naturam attendimus, sed ad ipsum
Verbi corpus per fidem animam attollimus... Dicens: Hoc est

corpus meum et Hic est sanguis meus, déclarât discipulos
debere, postquam panem propositum benedixerint, hujus panis
communionem pro communione corporis sui accipere, itemque
calicem pro sanguine ipsius habere... Condescendens, ut Deum
decet, infirmitatibus nostris, pani oblato virtutem vitae immit-
tit et in suam carnem transmutât, ut in communionem vivifi-
cam ilium habeamus et quasi germen vitae fiat nobis corpus
vitae. »

18° Hesychius de Jérusalem (7e siècle) : « Si Christus non
fuisset crucifixus, sacrificium corporis ejus non comederemus. »

— « Sanctificationem mystici sacrifiai et a sensibilibus ad in-

telligibilia translationem sive commutationem, ei qui verus est

sacerdos, videlicet Christo, oportet dari. »

19° Jean Damascène (f v. 760): «Sicut in baptismo...
Spiritus gratiam cum oleo et aqua copulavit ut lavacrum regene-
rationis ilium faceret; consimili modo, conjuncta cum pane,
vino et aqua sua divinitate, haec corpus et sanguinem suum

fecit, ut per usuata et naturae consentanea assurgamus ad ea

quae supra naturam sunt.» — «Panis qui surnaturalis (smovGiog)

est. » —¦ « Carbonem vidit Isaias : carbo non est simplex
lignum, sed igni unitum; sic quoque panis communionis non

simplex est panis, sed divinitati unitus. Corpus autem quod

divinitati conjunctum est, non una natura est, sed una quidem
est corporis, altera conjunctae cum ipso divinitatis. Quo fit ut

utrumque non sit una natura, sed duae. » —¦ « Caro Domini
Spiritus vivificus est, utpote quae vivifico Spiritu concepta sit.

Quae tarnen non a me dicuntur ut corporis naturam submo-

veam, sed ut illius esse vivificam divinamque virtutem osten-

dam. » — « Antitypa, hoc est exemplaria, futurorum dicuntur,
non quod vere Christi corpus et sanguis non sint; sed quod

nunc quidem divinitatis Christi per ea participes efficiamur. »

— « Non duo corpora Christo tribuimus... Quamvis mysticum
hoc incruentumque sacrificium saepius peragamus, eadem tarnen

hostia est. »

III.
Ecoutons ensuite les Occidentaux.
20° Tertullien (f v. 245): «Caro corpore et sanguine Christi

vescitur, ut et anima a Deo saginetur. » — « Christus panis



— 761 —

noster est, quia vita Christus et vita panis. Panis est sermo
Dei vivi qui descendit de coelis. Tum quod et corpus ejus in
pane censetur: Hoc est corpus meum. » — «Ille nee aquam
reprobavit creatoris qua suos abluit; nee oleum quo suos un-
guit; nee panem quo ipsum corpus suum repraesentat. » —
« Deus panem corpus suum appellans, ut et hinc jam Deum
intelligas corporis sui figuram pani dedisse, cujus retro corpus
in panem Prophètes figuravit, ipso Domino hoc sacramentum
postea interpretaturo. » — « Lavabit, inquit, in vino stolam
suam et in sanguine uvae amictum suum; stolam et amictum
carnem demonstrans, et vinum sanguinem. Ita et nunc sangui-
nem suum in vino consecravit, qui tunc vinum in sanguine
figuravit. »

21° Cyprien (f 258) : « Qui edit de pane Christi in aeter-
num vivit. » — « Calix dominicus vino et aqua mistus ofiertur,
quia videmus in aqua populum intelligi, in vino vero ostendi
sanguinem Christi. Quando autem in calice vino aqua misce-
tur, Christo populus adunatur, et credentium plebs ei in quern
credidit copulatur et jungitur. Quae copulatio et conjunctio
aquae et vini sic miscetur in calice Domini, ut commistio ilia
ab invicem non possit separari, sic nee Ecclesia potest a
Christo dividi. Sic autem in sanctificando calice Domini offerri
aqua sola non potest, quomodo nee solum vinum potest. Nam
si vinum tantum quis offerat, sanguis Christi incipit esse sine
nobis; si vero aqua sit sola, plebs incipit esse sine Christo.
Quando autem utrumque miscetur, et adunatione confusa sibi
invicem copulatur, tunc sacramentum spirituale et cœleste per-
ficitur. »

22° Ambroise (f 397): «Accedite ad eum et satiamini,
quia panis est; accedite ad eum et potate, quia fons est;
accedite ad eum et illuminamini, quia lux est; accedite ad eum
et liberamini, quia ubi Spiritus Domini ibi libertas. » — « Nemo ac-
cipit eibum Christi nisi fuerit ante sanatus. » — « Eucharistia vere
carnis Christi sacramentum est... Non corporalis esca, sed spiri-
talis est ; corpus enim Dei corpus est spiritale, corpus Christi corpus

est divini Spiritus, quia Spiritus Christus. » — « Ubi Christi
verba deprompta fuerint, jam non panis dicitur, sed corpus appel-
latur... Panem qüidem dixit, sed supersubstantialem. Non iste panis
est qui vadit in corpus, sed ille panis vitae aeternae, qui animae
nostrae substantiam fulcit. » — « Ostendit illis mysterium eucha-



— 762 —

ristiae inter coenandum celebratum, non coenam esse ; medicina

enim spiritalis est, quae cum reverentia degustata purificat
sibi devotum: memoria enim redemptionis nostrae est, ut
Redemptoris memores majora ab eo consequi mereamur. » —
«Dominus est, cujus in mysterio sanguinem potat, qui testis
est beneficii Dei. » — « Similitudinem pretiosi sanguinis bibis,
ut nullus horror cruoris sit, et preti um tarnen operatur redemptionis.

»

23° Augustin (f 430) : « Le Seigneur n'a pas craint de

dire : Ceci est mon corps, bien qu'il né donnât qu'un signe de

son corps (cum signum daret corporis sui).» — «La patience
de Notre Seigneur a été si grande, si admirable, que, tout en
connaissant les pensées de Judas, il l'a cependant admis au
repas dans lequel il donna et livra à ses disciples la figure
de son corps et de son sang (in quo corporis et sanguinis sui

figuram discipulis commendavit et tradidit). » — « Quand une
locution de l'Ecriture exprime un précepte, défend un crime
ou une injustice, ordonne un acte utile ou bienfaisant, elle
n'est pas figurée. Si, au contraire, elle paraît ordonner un
crime ou une injustice, défendre ce qui est utile ou bienfaisant,

elle est figurée. Ainsi ces paroles : Si vous ne mangez la
chair du Fils de l'homme et si vous ne buvez son sang, vous
n'aurez point la vie en vous, semblent commander un crime.
Donc c'est une figure (figura est ergo), par laquelle il nous
est prescrit de communier à la passion du Sauveur et de

nous remémorer suavement et utilement que sa chair a été

crucifiée et blessée pour nous. » — « Toile Verbum, panis est

et vinum ; adde Verbum et fiet sacramentum. »

24° Jérôme (f 420) : « Quia caro Domini verus est cibus
et sanguis ejus verus est potus, hoc solum habemus in
praesenti saeculo bonum, si vescamur carne ejus et cruore potemur,
non solum in mysterio (eucharistia), sed etiam in scripturarum
lectione : verus enim cibus et potus qui ex Verbo Dei sumitur,
scientia scripturarum est. »

25° Rutin (f 410): «In hujus sanguinis vino, id est lavacro

regenerationis, a Christo lavatur Ecclesia. Consepelimur
enim fili per baptismum in morte et sanguine ipsius, id est

in morte ipsius baptizamur... Lavatur enim etiam in uvae
sanguine anima, cum sacramenti hujus coeperit capere rationem.



— 763 —

Agnita namque et intellecta virtute sanguinis, virtute Verbi
Dei, quanto capacior effecta fuerit anima, tanto purior fit. »

26° Gaudentius (f 427): «Unus pro omnibus mortuus est,
et idem... in mysterio panis et vini reficit immolatus, vivificat
creditus. » — « Cum ipse dicit : Ego sum vitis vera, satis
déclarât sanguinem suum esse omne vinum quod in figura
passionis ejus offertur.» — «Sacramentum Dominici corporis
sumamus et sanguinis... Quod accipis, corpus est panis illius
caelestis, et sanguis est illius sacrae vitis... Tanquam pignus
suae praesentiae dereliquit... imaginem passionis Christi, exemplar

passionis Christi, redemptionis nostrae indelebilem memo-
riam, sacramenta corporis et sanguinis Christi. » — « Rationabiliter

in pane figura accipitur corporis Christi. »

27° Le pape Gélase (f 496) : « Certainement les sacrements
du corps et du sang du Christ sont des choses divines qui
nous font participer à la nature divine ; toutefois la substance
et la nature du pain et du vin ne cessent pas d'exister pour
cela. »

28° Le pape Léon Ier (f 461): «Non aliud agit participate
corporis et sanguinis Christi quam ut in id quod sumimus

transeamus. » — « In illa mystica distributione spiritalis alimo-
niae hoc impartitur, hoc sumitur, ut accipientes virtutem
coelestis cibi, in carnem ipsius, qui caro nostra factus est
transeamus. »

29° Faustus de Riez (f v. 485): «Sicut ignis visibilis
comburit fragilia et illuminât tenebrosa, ita ignitum illud
dominicum corpus delicta consumit et animae sensum illuminât.

» — « In exteriore nihil additum est, et totum in interiore
mutatum est, ac si homo Christi filius effectus et Christus in
hominis mente formatus est. Sicut ergo sine corporali sensu
subito nova indutus es dignitate, et sicut haec quae in te
Deus laesa curavit, non sunt oculis nee sensibus tuis eredita,
ita cum coelestibus eibis satiandus accedis, sacrum Dei corpus
et sanguinem respice, honora, mente, continge, cordis manu
suscipe et maxime haustu interiori assume... Christus cibo suae
caritatis nos satiat. » — « Cum in sacramentis vino aqua
miscetur, Christo fidelis populus incorporatur et jungitur... Sicut

ergo separari grana ab illius confectione panis adunatione non
possunt, et sicut aquae ad propriam redire substantiam in
vinum permixtae,. jam non possunt ; sic et fidèles quique atque



— 764 —

sapientes, qui redemptos se Christi sanguine et passione co-
gnoscunt, ita debent quasi inseparabilia membra capiti suo,
fidei observatione et ardentissima religione sociari. »

30° Fulgence (f 533) : « Cum Sancti Spiritus ad sanctifi-
candum totius Ecclesiae sacrificium postulatur adventus, nihil
aliud postulari mihi videtur nisi ut per gratiam spiritalem in
corpore Christi (quod est Ecclesia) caritatis unitas jugiter indis-
rupta servetur... Propterea petimus ut ea gratia qua factum
est ut Ecclesia Christi corpus fieret, eadem gratia fiat ut
omnia membra caritatis, manente compage, in unitate corporis
persévèrent... Dono autem caritatis hoc nobis confertur ut hoc
in veritate simus quod in sacrificio mystice celebramus; illud
utique quod Apostolus ait: Quoniam unus panis, unum corpus
multi sumus. » — « Post coenam in qua discipulis sacramentum
sui corporis et sanguinis dedit... In isto sacrificio, gratiarum
actio atque commemoratio carnis Christi quam pro nobis
obtulit et sanguinis quern pro nobis effudit... In hoc sacrificio
Filius Dei pro impiis annuntiatur occisus. »

31° Facundus d'Hermiane : « Le sacrement du corps et du

sang du Christ, qui consiste dans le pain et le vin consacrés,
nous l'appelons le corps et le sang du Christ ; non que le

pain soit actuellement son corps, ni le calice son sang, mais

parce qu'ils contiennent en eux le mystère de son corps et de

son sang. »

32° Germain de Paris (f 576) : « Mysterium eucharistiae in
commemoratione offertur passionis Domini... Tanto melius re-

cipiatur Christus in mente, quanto sola cogitatio ipsum cona-
tur attendere. »

33° Grégoire de Tours (f 593) : « Turris in qua mysterium
Dominici corporis habebatur... Confracto dominici corporis
sacramento... Viatico percepto corporis et sanguinis Domini... »

34° Le pape Grégoire Ier (f 604): « Agnum comedimus

qui in sacramento modo dominicum corpus aeeipimus... Caput
agni vorare est divinitatem illius fide percipere; pedes vero
agni vorare, est vestigia humanitatis ejus amando et imitando

perquirere. Quid vero sunt intestina, nisi verborum illius occulta

et mystica mandata? Quae tunc voramus, cum verba vitae

cum aviditate sumimus. » — «Ipsi sumimus communionem

hujus sancti panis et calicis, unum Christi corpus efficimus. »



— 765 —

35° Isidore de Seville (f 636): « Oblationem panis et vini,
id est, corporis et sanguinis Christi sacramentum in sacrificium
offerimus... Panis, quia corpus confirmât, ideo corpus Christi
nuncupatur; vinum autem, quia sanguinem operatur in carne,
ideo ad sanguinem Christi refertur. Haec autem dum sunt
visibilia, sanctificata tarnen per Spiritum sanctum in sacramentum

divini corporis transeunt. » Puis, il cite Cyprien (v. n° 21).

36° Ildefonse de Tolède (f v. 667) : « Hoc est manducare
illam escam et ilium bibere potum, in Christo manere et ilium
manentem in se habere. Ac per hoc qui non manet in Christo
et in quo Christus non manet, procul dubio nee manducat ejus
carnem nee bibit ejus sanguinem, etiamsi tantae rei sacramentum

ad judicium sibi manducet et bibat. Quod ergo videtis,
panis est; et calix, quod vobis etiam oculi vestri renuntiant.
Quod autem fides vestra postulat instruenda, panis corpus est
Christi, calix sanguis Christi. »

37° Bède (f 735) : « Pro carne agni vel sanguine, suae
carnis sanguinisque sacramentum in panis ac vini figura subs-
tituens. »

38° Liturgie mozarabique : « Salus animarum in spirituali
cibo et poculo ministratur... Christus emundans Ecclesiam
aqua baptismatis, exhilarans oleo unctionis, satians pane
corporis et laetificans vino effusi cruoris. »

39° Alcuin (f 804): «Sacramentum hoc res divina est. Et
si res divina est, imo quia ita est, absit ut aliquid ibi aliter
nisi divine et spiritualiter intelligatur... Haec est salutaris vic-
tima, plena rationis, plena mysterii, quae spirituali ratione
celebratur... Hoc corpus et hie sanguis non in spicis et in
sarmentis colligitur, sed certa consecratione mysticus fit nobis ;

non nascitur cum panis et vini creatura; in sacramentum
carnis et sanguinis ejus ineffabili Spiritus sanctificatione trans-
fertur... Aliud videtur, aliud intelligitur ; quod videtur, speciem
habet corporalem ; quod intelligitur, fructum habet spiritualem,
divinum scilicet... Totus (Christus) in coelo, totus in cordibus
fidelium, vita manducatur, peccata purgat... Christus ostendit
istud mysterium non esse nisi fidei, et fidelium qui illa verba
fideliter capiunt, et ideo eis Spiritus et vita sunt, quia eos

spiritualiter intellectu vivificant.» — «Accede credulus et
mundus. Manduca vitam, bibe vitam. Tunc autem hoc erit,



— 766 —

idest, vita unicuique erit corpus et sanguis Christi, si quod in
Sacramento visibiliter sumitur, in ipsa veritate spiritualiter
manducetur, spiritualiter bibatur... Suscipe Dominum Jesum
tuo mentis hospitio... In ista carne et sanguine nil cruentum,
nil corruptibile mens humana concipiat. »

Certes, ces textes sont loin d'être complets; mais ils
suffiront pour indiquer exactement dans quel sens l'ancienne
Eglise indivisée a compris les paroles de J.-C. En les lisant
attentivement, on discernera aisément, croyons-nous, les points
qu'ils affirment unanimement et constamment, et ceux sur
lesquels leurs manières de s'exprimer diffèrent. Tel sera l'objet
d'une prochaine étude.

E. Michaud.


	Études eucharistiques

