Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Zur griechischen Sakramentenlehre
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403323

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 739 —

ZUR GRIECHISCHEN .SAKRAMENTENLEHRE.

Da das Neue Testament bekanntlich nur von der Einsetzung
der Taufe und des Abendmahls durch Christus redet, und in-
folge des Sakramentsbegriffes in der alten Kirche die Zahlung
der Sakramente eine verschiedene war, findet man es mit Recht
auffallend, dass die Orientalen, tibereinstimmend mit den abend-
landischen Katholiken, die erst im XII. Jahrhundert sich fest-
setzende Siebenzahl behaupten. Katholischerseits pflegt diese
Thatsache irrigerweise als ein Argument dafiir verwendet zu
werden, dass schon vor der Entstehung des griechischen Schisma,
also von der ganzen, ungeteilten Kirche, die Siebenzahl der
Sakramente gelehrt worden sei. Auch die Orientalen sind dieser
Argumentation den Protestanten gegeniiber nicht abhold. Dass
dieselbe aber nur scheinbar richtig ist, wurde von allen urteils-
fihigen Dogmenhistorikern ldngst erkannt. Der sogenannte
Dionysius vom Areopag, der, ausser der Krankenélung und Ehe
alle Sakramente erwéhnend, nach neuplatonischem Schema die
nMysterien“ auf drei reduziert: Taufe, Eucharistie, Salbe, und
an die Stelle der Krankenolung die Salbung der Leiche setzt,
sowie Johannes von Damaskus, der in seinem die Lehre der
griechischen Kirche im VIII. Jahrhundert zusammenfassenden
Kompendium der heiligen Schrift geméss nur zwei von Christus
eingesetate Sakramente, Taufe und Abendmahl, behandelt, zeugen
laut dagegen. Gerade die massgebende Stellung, welche diese
beiden Minner in der Geschichte der griechischen Theologie
einnehmen, lasst die Thatsache der Ubereinstimmung der Orien-
talen mit der erst im XII. Jahrhundert sich festsetzenden abend-
lindischen Lehre in diesem Punkte um so auffallender erscheinen.
Dionysius .galt und gilt im Orient, wenn auch irrig, als der von



o

Paulus bekehrte Areopagit und geniesst infolgedessen fast apo-
stolische Autoritit. Nicephorus Kallisti, H. E. 1I, 20, berichtet,
Paulus habe ihm die im Paradies geschauten Geheimnisse mit-
geteilt, die er dann in seinen Biichern niedergelegt. Johannes
ist der klassische Dogmatiker dort bis auf den heutigen Tag.
Aber trotz dieser hohen Autorititen und des Mangels an einer
biblisch-traditionellen Beweisbarkeit halten die Orientalen an
der Siebenzahl der Sakramente als einer dogmatisch unwandel-
baren Lehre fest. Man vermutet, und das mit Recht, diese
Auffassung sei abendlindischem Einfluss zuzuschreiben.  In der
Regel wird angegeben, zuerst habe ein Monch Hiob um 1270
jene Lehre in die griechische Kirche eingefiihrt. Auf dem
Unionskonzil zu Lyon unter Gregor X., 1274, welches allerdings
so wenig wie die iibrigen Unionsversuche einen bleibenden
Erfolg aufzuweisen hatte, wurde unter anderem den Griechen
auch das Bekenntnis der Siebenzahl der Sakramente abver-
langt, wahrend auf dem Konzil von Ferrara-Florenz 1438 und
1439 von dieser Lehre als einem Differenzpunkte keine Rede
mehr war. In der zweiten Hilfte des XIII. Jahrhunderts
scheint hiernach die im XII. Jahrhundert im Abendlande ab-
geschlossene Theorie von den Griechen angenommen worden
zu sein. Wohl zu unterscheiden von dieser mehr theoretischen
oder scholastischen Frage ist natiirlich die historisch-liturgische,
ob die betreffenden Kultushandlungen schon in der alten Kirche
bestanden, und inwiefern sie sich aus Einrichtungen Christi
und der Apostel naturgems#ss und organisch entwickelt haben.
Letztere, welche also auf eine theologisch richtige Charakte-
risierung der sehr verschiedenartigen, mit dem gemeinsamen
scholastischen Namen ,Sakrament* bezeichneten Handlungen
hinauslguft, kommt dogmatisch allein in Betracht. Die Schab-
lone der Zihlung ist, wenn man die auch von Scholastikern
bestrittene unmittelbare Einsetzung aller sieben durch Christus
dahingestellt sein ldsst, von untergeordneter Bedeutung.
Vorlidufig beabsichtigen wir nur, die oben abgesteckten
Grenzen dogmengeschichtlich noch etwas enger zu ziehen. Dass
die Zahlensymbolik bei der Aufstellung von T Sakramentfﬂnr
eine Rolle gespielt hat, indem 7 als die heilige Zahl galt, ist
nicht zu verkennen. Fiir die symbolische Verwendung dieser
Zahl im Mittelalter hat Hahn, Die Lehre von den Sakramenten,
Breslau 1864, S. 113, eine Reihe von Beispielen beigebracht,



-

welche sich leicht noch vermehren liesse: T Zeitalter der Welt,
T Werke Christi, T Regeln der heiligen Schrift, T Gebote der
Néachstenliebe, T Hauptsiinden, 7 Haupttugenden, 7 Arten der
Sindenvergebung, siebenfache gottliche Gnade, T Gaben des
heiligen Geistes, 7 christliche Hauptlehren, 7 ,Sakramente“
bei der Taufe von der Darreichung des Salzes bis zur Kon-
firmation durch den Bischof. Wir fligen aus der spéteren grie-
chischen Litteratur einiges hinzu. Der Erzbischof Symeon von
Thessalonich (um 1430) sagt, Dial. c. haer. c. 33, ausdriicklich,
es gebe T Sakramente, wie 7 Gaben des heiligen Geistes, denen
geméss nach c. b die Monche auch 7 Gewinder haben, die
ein Engel dem heiligen Pachomius vom Himmel brachte, und
die Bischofe 7 Insignien. 7 Presbyter haben demgeméss auch
die heilige Olung zu spenden (c. 283), wie es nach c. 76 auch
7 Ordinationen giebt.

Ein unsicherer Zeuge der Sakramentenlehre ist der Monch
Epiphanius, teils weil er bald ins XI., bald ins XIII. Jahrhundert
versetzt wird, und sein De relig. christ. libellus bloss lateinisch,
in der Ubersetzung des Petrus de Monte, erhalten ist (bei Schel-
strate, Acta orient. eccl., Roma 1739). Er zihlt auf: Taufe,
Busse, Firmung, Bucharistie, Ehe, Priesterweihe, letzte Olung.
Ist bei dieser Zahlung die Hand des Ubersetzers nur in der
Bezeichnung extrema unctio im Spiele gewesen, worauf freilich
die ungewohnte Reihenfolge einigermassen schliessen lisst, so
mochten wir den Verfasser erst dem XIII. Jahrhundert zuweisen.
Er wiirde dann dem sonst citierten Ménche Hiob an die Seite
zu setzen sein; nur mit dem Unterschiede, dass er nicht Olung
und Busse miteinander verbiande, und die Monchsweihe unter
die Sakramente einreihte. Letzteres bildete den Griechen die
grosste Schwierigkeit bei der Annahme der abendlandischen
Theorie. Samtliche Riten und kirchlichen Einrichtungen, welche
in der Sakramentenlehre ihren Ausdruck finden, waren auch
ihnen bekannt als urchristlich und niemals bestritten. Aber
als ebenso heilig und unantastbar wie alle anderen géttlichen
Institutionen erschien ihnen im Gegensatz zu der abendlin-
dischen Auffassung das, wie sie glaubten, von Christus selbst
eingesetzte Monchtum. In den Streitschriften gegen den Occident
figuriert unter den standigen Vorwiirfen nicht selten auch der,
dass man willkiirlich so viele verschiedene Orden aufgebracht
habe, wihrend es nach gottlicher Einrichtung wie Eine Taufe,

Revue intern. de Théologie. Heft 12, 1895, . 48



- g

so auch nur Ein Monchtum geben diirfe. Neben der ausserordent-
lichen Hochschatzung der Askese im Orient hat jedenfalls dazu
mitgewirkt, dass der vermeintliche Paulusschiiler Dionysius,
selbst ein Monch, dem Monchtum im Organismus der Kirche
geméss seinem neuplatonischen Mysticismus eine so wichtige
Stelle anwies. Auf ihn berief sich Symeon von Thessalonich
- (L. e. c. BH) ausdriicklich mit seiner Behauptung, dass der Monch-
stand von Christus und den Aposteln herriihre. Die Monchs-
weihe, von Dionysius als fepovoyxr] im Gegensatz zu der ieoaoyi
der priesterlichen Ordinationen bezeichnet, konnte man sich
hiernach nicht wohl von den Sakramenten ausgeschlossen
denken, und suchte dann in spéterer Zeit durch Verbindung
anderer Sakramente dieselbe in der Siebenzahl unterzubringen.
Das heilige Sakrament (feoe vedszsf) der Monche, lehrte um 1143
Johannes von Antiochien, De monast. laicis non tradendis n. 4,
werde von den Vitern die zweite Taufe genannt, und sei der
Taufe nachgebildet mit den Renunciationen und sonstigen Cere-
monien. Anfangs des XIV. Jahrhunderts erklért der Patriarch
Gregor von Alexandrien in einem Glaubensbekenntnis, ohne
die anderen Sakramente zu erwahnen, wie zur Taufe bekenne
er sich auch zum Monchsleben (uwoveowzixoy oyfhuc) als reinigend
von jeder Siinde durch die Vollkommenheit. Der Monch Hiob
aber fithrt die Monchsweihe um 1270 wie selbstverstéindlich
unter den 7 Sakramenten auf.

Aber auch noch andere Abweichungen von der abend-
landischen Theorie kommen in der zweiten Hélfte des Mittel-
alters vor. Um die Mitte des XIV. Jahrhunderts zihlt der Erz-
bischof Theophanes von Nicda (ep. 3) als Sakramente auf: Taufe,
Salbung, Eucharistie, Vergebung der Siinden, Priesterweihe.
Die Krankenolung und die Ehe erwidhnt er nicht. Bei Nikolaus
Kabasilas (Liturg. Exposit.) um dieselbe Zeit vermisst man nur
die Ehe. Gregorius Palamas aber, der Fithrer der Hesychasten,
gleichfalls um die Mitte des XIV. Jahrhunderts, erwdhnt un-
geachtet seiner grossen Uberschitzung der monchischen Askese,
dass Paulus die Vermischung der Eheleute zu Einem Fleisch
ein grosses Sakrament nenne in Christus und der Kirche. Er
erinnert hiermit an die Theologen und Kanonisten des Abend-
landes, welche weder durch die kirchliche Einsegnung noch
durch den Konsensus, sondern durch die geschlechtliche Ver-
mischung das Ehesakrament zu stande kommen liessen.



— 743 —

In der griechischen Sakramentenlehre spielt ausserdem der
Altar eine dem Abendlande unbekannte Rolle. Die Altarweihe
ist freilich auch der occidentalischen Liturgie nicht fremd. Aber
dieselbe wird doch nicht fir so wesentlich erachtet, dass von
ihr die Giiltigkeit der auf dem Altar vollzogenen rituellen Hand-
lungen abhingig gemacht wiirde. Ohne geweihten Altar, heisst
es bei den Griechen seit Dionysius vom Areopag, kein Mysterium.
Die Altarweihe ist nach dieser stark sinnlichen Auffassung
eigentlich die Grundlage aller sakramentalen Handlungen. Der
Erzbischof Symeon von Thessalonich zieht in seiner scharfen
Polemik gegen Rom hieraus sogar den Schluss, dass infolge
des Mangels dieser Lehre die Lateiner ohne Gnade, also un-
giiltig ordinierten.

Ubrigens ist gerade die Lehre dieses Mannes, der um die
Zeit des Konzils von Florenz lebte und eine ausfiihrliche
Liturgik der griechischen Kirche hinterliess, fiir die Geeschichte
der Sakramentenlehre besonders charakteristisch. Ohne zu
wissen, dass er, 7 Sakramente ziahlend, hiermit unter dem Ein-
fluss der Lateiner stand, hat er, den weiteren Begriff des pvozijoroy
festhaltend, mit Sakramenten bisweilen sonstige Symbole und
kirchliche Dinge verbunden. Von den Bogomilen berichtet er
(Dial. ¢. haer. c. 11), sie verwiirfen alle ,Mysterien“ Chrisfi:
Taufe, Kommunion, das Kreuzbild, die Heiligenbilder, den
Tempel, das Alte Testament, die Heiligen, Martyrer und Hier-
archen, und lasterten alles Heilige. Sie verachteten Taufe,
Euchariétie, Messe und alle gottlichen Mysterien. Der heilige
Geist, lehrt er c. 31, spende uns geistic und sinnlich seine
Gnade durch die Taufe, Salbung und Handauflegung, in den
Gaben der Heilung, der Prophetie, des Apostolates, der Predigt,
des Priestertums, der Wunder, der Dolmetschung, des Zungen-
redens u. s. w. Und mit anderen Worten wieder c. 32: Der
heilige Geist bewirkt in Einem die Wiedergeburt durch die
Taufe, salbt den Anderen, ordiniert den Dritten. Der ist Prophet,
der Lehrer, der besitzt Heilkrifte. Der Priester opfert, der
Bischof ordiniert, bindet und 1ost die Stinden; c. 254 nennt er
ausdriicklich die Busse ein vom Bischofe oder in seinem Auf-
trag zu verwaltendes Sakrament. Auch behalt er der Regel
‘nach c. 281 dem Bischofe die Einsegnung der Ehe vor, erklart
aber doch auch den Priester fiir befahigt dazu, weil sie bloss
ein Sakrament sei, aber keine zu weiterer Mitteilung bestimmte



- Tt

Gnade verleihe (gleich der Ordination). Wer nicht an die bloss
durch den Priestér zu bewirkende Transsubstantiation glaubt,
fibrt er De divino Templo n. 88 aus, nicht an die Taufe,
Salbung, Ordination, Stindenvergebung und das Gebet des Monchs-
standes, ist kein Christ. Mit der von Christus angeordneten
Taufformel begniigen wir uns nicht, wir fiigen Kreuzzeichen,
Anhauchen, Gebete, Salbung hinzu, weihen auch Wasser und O1.
Nach der Taufe erteilen wir die Salbung durch das wpveoy
(Firmung). Ebenso wird bei der Ordination die Gnade des
heiligen Geistes gespendet, wie die Apostel ihn durch feurige
Zungen empfingen. Ohne den ordinierten Priester und den
geweihten Altar ist das Mysterium unmoglich. Wer die priester-
lichen Verrichtungen verwirft, ist kein Christ, weil er die Taufe,
Salbung, Busse, die heilige Olung, den Stindennachlass, das
Priestertum, Moénchtum, den heiligen Tempel, die Ehe und jede
Heiligung verwirft.

Aus diesen Mitteilungen ist deutlich zu ersehen, dass bei
den Orientalen die altgriechischen Anschauungen noch im
spéten Mittelalter fortwirkten, obwohl sie unter abendléndischem
Rinfluss und aus Liebe zu der symbolischen Siebenzahl der
Siebenzahlung der Sakramente sich angeschlossen hatten. Ganz
konsequent waren sie darin nicht, weil ihre Uberlieferung, be-
- gonders hinsichtlich der Ménchs- und der Altarweihe, dazu nicht
vollkommen passte; aber formell suchten sie durch verschieden-
artige Gruppierung mit der Siebenzahl zurecht zu kommen.

J. LANGEN In Bonn.




	Zur griechischen Sakramentenlehre

