
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Zur griechischen Sakramentenlehre

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_ 739 —

ZUR GRIECHISCHEN SAKRAMENTENLEHRE.

Da das Neue Testament bekanntlich nur von der Einsetzung
der Taufe und des Abendmahls durch Christus redet, und
infolge des Sakramentsbegriffes in der alten Kirche die Zählung
der Sakramente eine verschiedene war, findet man es mit Recht
auffallend, dass die Orientalen, übereinstimmend mit den
abendländischen Katholiken, die erst im XII. Jahrhundert sich
festsetzende Siebenzahl behaupten. Katholischerseits pflegt diese
Thatsache irrigerweise als ein Argument dafür verwendet zu
werden, dass schon vor der Entstehung des griechischen Schisma,
also von der ganzen, ungeteilten Kirche, die Siebenzahl der
Sakramente gelehrt worden sei. Auch die Orientalen sind dieser
Argumentation den Protestanten gegenüber nicht abhold. Dass
dieselbe aber nur scheinbar richtig ist, wurde von allen
urteilsfähigen Dogmenhistorikern längst erkannt. Der sogenannte
Dionysius vom Areopag, der, ausser der Krankenölung und Ehe
alle Sakramente erwähnend, nach neuplatonischem Schema die
„Mysterien" auf drei reduziert: Taufe, Eucharistie, Salbe, und
an die Stelle der Krankenölung die Salbung der Leiche setzt,
sowie Johannes von Damaskus, der in seinem die Lehre der
griechischen Kirche im VIII. Jahrhundert zusammenfassenden
Kompendium der heiligen Schrift gemäss nur zwei von Christus
eingesetzte Sakramente, Taufe und Abendmahl, behandelt, zeugen
laut dagegen. Gerade die massgebende Stellung, welche diese
beiden Männer in der Geschichte der griechischen Theologie
einnehmen, lässt die Thatsache der Übereinstimmung der Orientalen

mit der erst im XII. Jahrhundert sich festsetzenden
abendländischen Lehre in diesem Punkte um so auffallender erscheinen.
Dionysius. galt und gilt im Orient, wenn auch irrig, als der von



— 740 —

Paulus bekehrte Areopagit und geniesst infolgedessen fast
apostolische Autorität. Nicephorus Kallisti, H. E. II, 20, berichtet,
Paulus habe ihm die im Paradies geschauten Geheimnisse
mitgeteilt, die er dann in seinen Büchern niedergelegt. Johannes
ist der klassische Dogmatiker dort bis auf den 'heutigen Tag.
Aber trotz dieser hohen Autoritäten und des Mangels an einer
biblisch-traditionellen Beweisbarkeit halten die Orientalen an
der Siebenzahl der Sakramente als einer dogmatisch unwandelbaren

Lehre fest. Man vermutet, und das mit Recht, diese

Auffassung sei abendländischem Einfluss zuzuschreiben. In der

Regel wird angegeben, zuerst habe ein Mönch Hiob um 1270

jene Lehre in die griechische Kirche eingeführt. Auf dem

Unionskonzil zu Lyon unter Gregor X., 1274, welches allerdings
so wenig wie die übrigen Unionsversuche einen bleibenden

Erfolg aufzuweisen hatte, wurde unter anderem den Griechen
auch das Bekenntnis der Siebenzahl der Sakramente abverlangt,

während auf dem Konzil von Ferrara-Florenz 1438 und
1439 von dieser Lehre als einem Differenzpunkte keine Rede

mehr war. In der zweiten Hälfte des XIII. Jahrhunderts
scheint hiernach die im XII. Jahrhundert im Abendlande
abgeschlossene Theorie von den Griechen angenommen worden

zu sein. Wohl zu unterscheiden von dieser mehr theoretischen
oder scholastischen Frage ist natürlich die historisch-liturgische,
ob die betreffenden Kultushandlungen schon in der alten Kirche

bestanden, und inwiefern sie sich aus Einrichtungen Christi
und der Apostel naturgemäss und organisch entwickelt haben.

Letztere, welche also auf eine theologisch richtige Charakterisierung

der sehr verschiedenartigen, mit dem gemeinsamen
scholastischen Namen „Sakrament" bezeichneten Handlungen
hinausläuft, kommt dogmatisch allein in Betracht. Die Schablone

der Zählung ist, wenn man die auch von Scholastikern

bestrittene unmittelbare Einsetzung aller sieben durch Christus

dahingestellt sein lässt, von untergeordneter Bedeutung.
Vorläufig beabsichtigen wir nur, die oben abgesteckten

Grenzen dogmengeschichtlich noch etwas enger zu ziehen. Dass

die Zahlensymbolik bei der Aufstellung von 7 Sakramenten

eine Rolle gespielt hat, indem 7 als die heilige Zahl galt, ist

nicht zu verkennen. Für die symbolische Verwendung dieser

Zahl im Mittelalter hat Hahn, Die Lehre von den Sakramenten,

Breslau 1864, S. 113, eine Reihe von Beispielen beigebracht,



— 741 —

welche sich leicht noch vermehren liesse : 7 Zeitalter der Welt,.
7 Werke Christi, 7 Regeln der heiligen Schrift, 7 Gebote der
Nächstenliebe, 7 Hauptsünden, 7 Haupttugenden, 7 Arten der
Sündenvergebung, siebenfache göttliche Gnade, 7 Gaben des

heiligen Geistes, 7 christliche Hauptlehren, 7 „Sakramente"
bei der Taufe von der Darreichung des Salzes bis zur
Konfirmation durch den Bischof. Wir fügen aus der späteren
griechischen Litteratur einiges hinzu. Der Erzbischof Symeon von
Thessalonich (um 1430) sagt, Dial. c. haer. c. 33, ausdrücklich,
es gebe 7 Sakramente, wie 7 Gaben des heiligen Geistes, denen
gemäss nach c. 55 die Mönche auch 7 Gewänder haben, die
ein Engel dem heiligen Pachomius vom Himmel brachte, und
die Bischöfe 7 Insignien. 7 Presbyter haben demgemäss auch
die heilige Ölung zu spenden (c. 283), wie es nach c. 76 auch
7 Ordinationen giebt.

Ein unsicherer Zeuge der Sakramentenlehre ist der Mönch
Epiphanius, teils weil er bald ins XL, bald ins XIII. Jahrhundert
versetzt wird, und sein De relig. christ, libellus bloss lateinisch,
in der Übersetzung des Petrus de Monte, erhalten ist (bei Schei-

strate, Acta orient, eccl., Roma 1739). Er zählt auf: Taufe,
Busse, Firmung, Eucharistie, Ehe, Priesterweihe, letzte Ölung.
Ist bei dieser Zählung die .Hand des Übersetzers nur in der
Bezeichnung extrema unctio im Spiele gewesen, worauf freilich
die ungewohnte Reihenfolge einigermassen schüessen lässt, so

möchten wir den Verfasser erst dem XIII. Jahrhundert zuweisen.
Er würde dann dem sonst citierten Mönche Hiob an die Seite
zu setzen sein ; nur mit dem Unterschiede, dass er nicht Ölung
und Busse miteinander verbände, und die Mönchsweihe unter
die Sakramente einreihte. Letzteres bildete den Griechen die

grösste Schwierigkeit bei der Annahme der abendländischen
Theorie. Sämtliche Riten und kirchlichen Einrichtungen, welche
in der Sakramentenlehre ihren Ausdruck finden, waren auch
ihnen bekannt als urchristlich und niemals bestritten. Aber
als ebenso heilig und unantastbar wie alle anderen göttlichen
Institutionen erschien ihnen im Gegensatz zu der abendländischen

Auffassung das, wie sie glaubten, von Christus selbst
eingesetzte Mönchtum. In den Streitschriften gegen den Occident
figuriert unter den ständigen Vorwürfen nicht selten auch der,
dass man willkürlich so viele verschiedene Orden aufgebracht
habe, während es nach göttlicher Einrichtung wie Eine Taufe,

Eevue Intern, de Théologie. Heft 12, 1895. 48



— 742 —

so auch nur Ein Mönchtum geben dürfe. Neben der ausserordentlichen

Hochschätzung der Askese im Orient hat jedenfalls dazu
mitgewirkt, dass der vermeintliche Paulusschüler Dionysius,
selbst ein Mönch, dem Mönchtum im Organismus der Kirche
gemäss seinem neuplatonischen Mysticismus eine so wichtige
Stelle anwies. Auf ihn berief sich Symeon von Thessalonich
(1. c. c. 55) ausdrücklich mit seiner Behauptung, dass der Mönchstand

von Christus und den Aposteln herrühre. Die Mönchsweihe,

von Dionysius als IsQovgyixrj im Gegensatz zu der IsgaQxixrj
der priesterlichen Ordinationen bezeichnet, konnte man sich
hiernach nicht wohl von den Sakramenten ausgeschlossen
denken, und suchte dann in späterer Zeit durch Verbindung
anderer Sakramente dieselbe in der Siebenzahl unterzubringen.
Das heilige Sakrament (Isgà xsXsxrf) der Mönche, lehrte um 1143

Johannes von Antiochien, De monast. laicis non tradendis n. 4,

werde von den Vätern die zweite Taufe genannt, und sei der
Taufe nachgebildet mit den Renunciationen und sonstigen
Ceremonien. Anfangs des XIV. Jahrhunderts erklärt der Patriarch
Gregor von Alexandrien in einem Glaubensbekenntnis, ohne

die anderen Sakramente zu erwähnen, wie zur Taufe bekenne

er sich auch zum Mönchsleben {fxovaGxixòv G%r}fj,a) als reinigend
von jeder Sünde durch die Vollkommenheit. Der Mönch Hiob

aber führt die Mönchsweihe um 1270 wie selbstverständlich
unter den 7 Sakramenten auf.

Aber auch noch andere Abweichungen von der
abendländischen Theorie kommen in der zweiten Hälfte des Mittelalters

vor. Um die Mitte des XIV. Jahrhunderts zählt der
Erzbischof Theophanes von Nicäa (ep. 3) als Sakramente auf: Taufe,

Salbung, Eucharistie, Vergebung der Sünden, Priesterweihe.
Die Krankenölung und die Ehe erwähnt er nicht. Bei Nikolaus
Kabasilas (Liturg. Exposit.) um dieselbe Zeit vermisst man nur
die Ehe. Gregorius Palamas aber, der Führer der Hesychasten,
gleichfalls um die Mitte des XIV. Jahrhunderts, erwähnt
ungeachtet seiner grossen Überschätzung der mönchischen Askese,

dass Paulus die Vermischung der Eheleute zu Einem Fleisch

ein grosses Sakrament nenne in Christus und der Kirche. Er
erinnert hiermit an die Theologen und Kanonisten des

Abendlandes, welche weder durch die kirchliche Einsegnung noch

durch den Konsensus, sondern durch die geschlechtliche
Vermischung das Ehesakrament zu stände kommen liessen.



— 743 —

In der griechischen Sakramentenlehre spielt ausserdem der
Altar eine dem Abendlande unbekannte Rolle. Die Altarweihe
ist freilich auch der occidentalischen Liturgie nicht fremd. Aber
dieselbe wird doch nicht für so wesentlich erachtet, dass von
ihr die Gültigkeit der auf dem Altar vollzogenen rituellen
Handlungen abhängig gemacht würde. Ohne geweihten Altar, heisst
es bei den Griechen seit Dionysius vom Areopag, kein Mysterium.
Die Altarweihe ist nach dieser stark sinnlichen Auffassung
eigentlich die Grundlage aller sakramentalen Handlungen. Der
Erzbischof Symeon von Thessalonich zieht in seiner scharfen
Polemik gegen Rom hieraus sogar den Schluss, dass infolge
des Mangels dieser Lehre die Lateiner ohne Gnade, also
ungültig ordinierten.

Übrigens ist gerade die Lehre dieses Mannes, der um die
Zeit des Konzils von Florenz lebte und eine ausführliche
Liturgik der griechischen Kirche hinterliess, für die Geschichte
der Sakramentenlehre besonders charakteristisch. Ohne zu
wissen, dass er, 7 Sakramente zählend, hiermit unter dem
Einfluss der Lateiner stand, hat er, den weiteren Begriff des fivGxrjgiov

festhaltend,, mit Sakramenten bisweilen sonstige Symbole und
kirchliche Dinge verbunden. Von den Bogomilen berichtet er
(Dial. c. haer. c. 11), sie verwürfen alle „Mysterien" Christi:
Taufe, Kommunion, das Kreuzbild, die Heiligenbilder, den

Tempel, das Alte Testament, die Heiligen, Märtyrer und
Hierarchen, und lästerten alles Heilige. Sie verachteten Taufe,
Eucharistie, Messe und alle göttlichen Mysterien. Der heilige
Geist, lehrt er c. 31, spende uns geistig und sinnlich seine
Gnade durch die Taufe, Salbung und Handauflegung, in den
Gaben der Heilung, der Prophétie, des Apostolates, der Predigt,
des Priestertums, der Wunder, der Dolmetschung, des Zungenredens

u. s. w. Und mit anderen Worten wieder c. 32: Der
heilige Geist bewirkt in Einem die Wiedergeburt durch die

Taufe, salbt den Anderen, ordiniert den Dritten. Der ist Prophet,
der Lehrer, der besitzt Heilkräfte. Der Priester opfert, der
Bischof ordiniert, bindet und löst die Sünden; c. 254 nennt er
ausdrücklich die Busse ein vom Bischöfe oder in seinem Auftrag

zu verwaltendes Sakrament. Auch behält er der Regel
nach c. 281 dem Bischöfe die Einsegnung der Ehe vor, erklärt
aber doch auch den Priester für befähigt dazu, weil sie bloss
ein Sakrament sei, aber keine zu weiterer Mitteilung bestimmte



— 744 —

Gnade verleihe (gleich der Ordination). Wer nicht an die bloss
durch den Priester zu bewirkende Transsubstantiation glaubt,
führt er De divino Tempio n. 88 aus, nicht an die Taufe,
Salbung, Ordination, Sündenvergebung und das Gebet des
Mönchsstandes, ist kein Christ. Mit der von Christus angeordneten
Taufformel begnügen wir uns nicht, wir fügen Kreuzzeichen,
Anhauchen, Gebete, Salbung hinzu, weihen auch Wasser und Öl.
Nach der Taufe erteilen wir die Salbung durch das (ivgov
(Firmung). Ebenso wird bei der Ordination die Gnade des

heiligen Geistes gespendet, wie die Apostel ihn durch feurige
Zungen empfingen. Ohne den ordinierten Priester und den

geweihten Altar ist das Mysterium unmöglich. Wer die priesterlichen

Verrichtungen verwirft, ist kein Christ, weil er die Taufe,
Salbung, Busse, die heilige Ölung, den Sündennachlass, das

Priestertum, Mönchtum, den heiligen Tempel, die Ehe und jede
Heiligung verwirft.

Aus diesen Mitteilungen ist deutlich zu ersehen, dass bei
den Orientalen die altgriechischen Anschauungen noch im

späten Mittelalter fortwirkten, obwohl sie unter abendländischem
Einfluss und aus Liebe zu der symbolischen Siebenzahl der

Siebenzählung der Sakramente sich angeschlossen hatten. Ganz

konsequent waren sie darin nicht, weil ihre Überlieferung,
besonders hinsichtlich der Mönchs- und der Altarweihe, dazu nicht
vollkommen passte ; aber formell suchten sie durch verschiedenartige

Gruppierung mit der Siebenzahl zurecht zu kommen.

J. Langen in Bonn.


	Zur griechischen Sakramentenlehre

