
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


723 -

JOHANN BAPTIST HIRSCHER
IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER SCHRIFT¬

STELLER DARGESTELLT.

IV. Hirschers kirchlicher und theologischer Standpunkt
im Allgemeinen. Seine Schriften über kirchliche,

kirchenpolitisehe und sociale Fragen.

1. Hirschers Grundlage im Offenbarungsglauben und Katholizismus.

Um mit dem Allgemeinsten zu beginnen, seien hier zuerst
zwei Aufsätze über die Notwendigkeit einer göttlichen
Offenbarung und über das Wesen des Katholizismus erwähnt, die
in den Anfang von Hirschers Freiburger Thätigkeit fallen.

Der Aufsatz: vDass es eine positive göttliche Offenbarung
geben müsse und darum auch wirklich gebe'-'- war sein erster
Beitrag zu der Freiburger Zeitschrift für Theologie. (Bd. I, 1839.

Zugleich im Separatdruck.) Hier handelt es sich um die erste
und oberste Frage, die es für den denkenden, nach Wahrheit
suchenden Menschen geben kann : „Verdankt der Mensch, was
er von Gott und den göttlichen Dingen weiss, der Kraft lediglich

seiner eigenen Intelligenz, oder verdankt er es der
zuvorkommenden Gnade und Belehrung Gottes? — Diese Frage ist
von höchster Wichtigkeit. Ist nämlich die eigene Kraft des
Menschen die ausschliessende Quelle aller religiösen Erkenntnis,
dann ist alle angebliche positive Religion nichts anderes, als
das Erzeugnis auch des menschlichen Geistes, ihre Lehren sind
(wie alles Menschlishe) dem Irrtum unterworfen, ihre Gebote
ohne höhere Sanktion, und ihre Verheissungen und Drohungen



— 724 —

Menschenwort, das (weil von Menschen kommend) weder trösten
noch schrecken kann. Bis auf diesen Tag wissen wir dann nicht,
ob und wieviel Wahrheit in der Welt ist ; jeder hervorragende
Geist hat das Recht, das, worauf die Menschheit Jahrtausende
gelebt hat und gestorben ist, aufs neue in Frage zu stellen,
und die Millionen, denen die Fähigkeit selbständiger Forschung
versagt ist, sind von der Natur verwiesen auch wieder auf den

Glauben, aber nun nicht auf den Glauben an Gott den Untrüglichen,

sondern auf den Glauben an trügliche Menschen.
Anders (das ist klar) verhält sich alles, wenn es eine positive
göttliche Offenbarung giebt."

Der Offenbarungsgläubige ist gegenüber allen Anfeindungen
und allem Spott der Religionsfeinde „wohl im Stand, Rechenschaft

zu geben rechts und links jedem von seinem Glauben".
Hirscher wählt unter den möglichen Wegen der Rechtfertigung
des Glaubensstandpunktes denjenigen, dass er nachweist, „es
müsse überhaupt eine göttliche Offenbarung geben, und die

Voraussetzung ihres Daseins in der Welt sei etwas, wozu sich

jeder Mensch bei redlichem Nachdenken gedrungen fühle".
Die Existenz eines persönlichen Gottes ist bei dieser Stellung
der Frage natürlich vorausgesetzt ; von atheistischen und
pantheistischen Gegnern der positiven Religion wird also hier
abgesehen: der Gegner, gegen den Hirscher seine These verteidigt,

ist der deistische Rationalismus, wie er aus dem 18. noch

ins 19. Jahrhundert herein sein Wesen trieb. Hirscher führt
seinen Beweis der Notwendigkeit einer göttlichen Offenbarung
zuerst durch theoretische Gründe, im „Hinblick auf gewisse

allgemeine Gesetze und Einrichtungen in der Welt", die

verlangen, dass, wie jede Entwickelung in der Welt sich unter
einem von aussen kommenden Einflüsse vollzieht, so auch die

Entwickelung der Menschheit sich unter einem solchen, der

hier nur derjenige Gottes gewesen sein kann, vollzogen habe.

Weitere Gründe bietet der „Hinblick auf weitgreifende
praktische Interessen" : Das Verlangen des Menschen nach Wahrheit,

nach Gewissheit, wie nach Stärkung und Trost im Leben

findet nirgends Befriedigung, wenn es kern positives Gotteswort

an die Menschheit giebt, an dessen absolute Wahrheit sie sich

halten kann. Weiter widerspricht die Annahme, dass es keine

positive Offenbarung gebe, der Liebe Gottes, wie dem Drange
des Menschenherzens, das für seine Liebe den höchsten Gegen-



— 725 —

stand sucht, der sich ihm nicht unbezeugt gelassen haben kann.
Ja, wenn es keine Offenbarung gäbe, so wären also „der Betrug,
welcher die positive Offenbarung ersonnen, und der Wahn,
welcher sie geglaubt hat, das Heil der Welt; und jener und
dieser, d. h. der Betrug und der Wahn, wären barmherziger
und um Menschenwürde und Menschenglück besorgter, als
Gott". „Was noch, meine Freunde", schliesst Hirscher diese

Darlegung sehr richtig, „ist Lästerung, wenn nicht dieser
Gedanke?" Auch auf das allgemeine Vorhandensein positiver
Religionen bei allen Völkern weist er noch hin. „So sieht sich
also der Nachdenkende fast unwiderstehlich zu der Überzeugung
geführt, es müsse eine positive göttliche Offenbarung in der
Welt da sein. Und wenn er mit ganzer Seele an dieser
Überzeugung hält, so braucht er sich derselben unstreitig vor
niemand zu schämen. Im Gegenteil mag ihm manche Weisheit
der Weisen nicht so hoch und tief erscheinen, dass ihm bei
dem Anblick dieser Höhe und Tiefe schwindeln musste."

Für das Staats-Lexikon von Rotteck und Welcker (1840)
schrieb Hirscher den Artikel „Katholizismus", in welchem er
folgende Gedanken entwickelt: Die Idee der Katholizität liegt
im Christentum selbst. Auch wenn Christus nicht ausdrücklich
eine äussere Gemeinschaft seiner Bekenner angeordnet hätte,
so hätte er eine solche „um so unbestreitbarer faktisch
gestiftet, indem er den Geist der Liebe als eine weltumgestaltende
allverbrüdernde Kraft vom Vater herab sendete". Die innere
Einheit im heiligen Geiste verlangte als etwas Wesentliches
auch die äussere Vereinigung und Gemeinschaft. Aber der Herr
machte in der That auch positive Anordnungen : die Einsetzung
der Taufe, des heiligen Abendmahls, sowie die Einsetzung des

Apostolates. Aus dem Zusammenwirken des heiligen Geistes
und des Apostolates bildete sich die erste christliche Gemeinde.
„Aber der Geist Gottes ist ein ewig bleibender, und das Apostolat
gestiftet zum Ausgehen in alle Welt. Geist und Apostolat werden
also in der Welt protensiv und extensiv fortwirken, und die
erste christliche Gemeinde zu einer Kirche erweitern durch
alle Zeiten hinab, und über alle Länder der Erde dahin." Dies
geschah „unter Vermittlung von Gegensätzen, als welche
überhaupt zu aller Entwicklung erforderlich sind". Durch das
Auftreten häretischer Lehrgegensätze wurde innerhalb der Kirche
das Festhalten an der Einheit des von den Aposteln über-

Reyne intern, âe Théologie. Heft 12, 189». 47



— 726 —

lieferten Glaubens erst recht bestärkt. Durch Synoden als
rechtmässige Organe der Kirche einer Provinz oder der
Gesamtkirche wurde festgestellt und erklärt, was der allgemeine
Glaube der Kirche sei. Die Subjektivität des Einzelnen trat
„in Sachen der Lehre vor der Objektivität des einen und
allgemeinen von Anbeginn her in der Gesamtkirche vorhandenen
Glaubens zurück". Die schrankenlose Subjektivität kann
zuletzt nur allen Glauben auflösen. „Daher der Satz : ausser der

Kirche, d. i. im Prinzip der Subjektivität kein Heil für die Menschheit."

— „Doch sollte die Glaubenseinheit ausschliessend für
die von den Aposteln verkündete und von Anfang an in allen
Gemeinden vorhandene und bewahrte Lehre gefordert werden.
Was ausserhalb dieses Kreises lag, sollte der freien Ansicht
eines jeden überlassen sein. Auch selbst in dem, was Gemeinglaube

war, konnte und wollte die Individualität der Gläubigen,
d. i. die eigentümliche Anschauungsweise eines jeden nicht
unterdrückt werden. Wohl war das Lehrwort und
Glaubensbekenntnis allen gemeinsam; aber wie mannigfach modifiziert
dabei die innere Auffassung, Verarbeitung etc. des gemeinsamen
Wortes!" — Es folgt eine Darlegung der katholischen Lehre
über das gegenseitige Verhältnis von Schrift und Tradition.
Dann über die Hierarchie, durch welche die Einheit der Kirche
vermittelt wird; hier verteidigt Hirscher auch den Primat als

obersten Einheitspunkt, im Gegensatz zu einer „Zerspaltung in
Nationalkirchen". — Schliesslich wird noch das Verhältnis der

katholischen Kirche zum Staate betrachtet. Der Katholizismus
könne seiner Idee nach nur förderlich für das Wohl der Staaten

wirken. Der Vorwurf, dass er ein Staat im Staate sein wolle,
wäre nur dann zutreffend, „wenn er Interessen und Zwecke

hätte, denen des Staates fremd oder gar zuwiderlaufend. Da

er aber nichts ist und sein will und darf, als das Christentum, ins

Leben gesetzt, wie kann er ein Staat sein im Staate, und dem

Wohl eines Volkes fremd oder entgegen? In Wahrheit ist

der Katholizismus nicht ein Staat im Staate, sondern die vom

Christentum (mehr oder weniger) durchdrungene Menschheit

im Staate". So liegt es im wahren Wesen des Katholizismus,

wo er rein und echt ist. Hingegen, „wenn etwa der
Katholizismus auf die Wohlfahrt (auch die bürgerliche) irgend eines

Volkes nicht so wohlthätig einwirkt, als er seinem Wesen nach

sollte, so liegt das nimmermehr in ihm als solchem, sondern



— 727 —

(wo nicht in eigenen äusseren Verhältnissen und unglücklichen
Einflüssen) darin, dass seine Lehren und Institutionen von seinen
eigenen Bekennern vielfach nicht gehörig begriffen und noch
weniger in seinem Geiste ausgeführt sind; dass hier und dort
eine Form geblieben, aber der ursprüngliche Geist aus ihr
entwichen ist; und dass nicht selten jener Eifer, welcher dem
innern An- und Fortbau der christlichen Wissenschaft und des
christlichen Lebens zugewendet sein sollte, ängstlich der
äussern oft unwesentlichen Form und der Erhaltung alles und
jedes Hergebrachten zugewendet wird. Wenn man daher den
Katholizismus und dessen gesegneten Einfluss auf Völker- und
Bürgerwohl fördern will, muss man die christliche Wissenschaft
pflegen, besonders aber ihn selbst möglichst allgemein zum
Selbstverständnis bringen, zugleich die in seiner wesentlichen
Organisation gesetzten Kräfte.und Mittel in Wirksamkeit setzen,
jede an ihrem Orte. Was ihm der Durchgang durch die
Jahrhunderte, zwar nicht in seinem Wesen, wohl aber in seinem
Beiwerk, Ungehöriges angehängt haben, mag, wird sofort (man
lasse ihm nur Zeit) durch seine gesunde innere Kraft von selbst
ausgestossen und abgeworfen werden. Man vergesse nicht:
Jede nachhaltige Verbesserung auf dem Gebiete der Religion
geht langsam und geschieht wesentlich von innen heraus. "

Ich habe reichlichere Auszüge aus dem Aufsatz gegeben,
weil die hier entwickelte ganz richtige Auffassung vom Wesen
des Katholizismus die Haltung Hirschers in den kirchlichen Fragen

der Zeit durchweg bestimmt, wodurch nicht ausgeschlossen
wird, dass er in der Anwendung dieser Prinzipien in praktischen
Fällen, wenn auch im besten Glauben, da und dort fehlgegriffen
haben mag.

Der Artikel wurde von protestantischer Seite angegriffen
im „Badischen Kirchen- und Schulblatt". Hirscher sah sich
dadurch veranlasst, ihn in der Freiburger Zeitschrift für Theologie
(5. Band, 1841) wieder abzudrucken, zusammen mit dem
Angriff und seiner Entgegnung auf denselben, in welcher er die
prinzipiellen Grundlagen des Katholizismus nochmals sehr gut
gegen den protestantischen Subjektivismus verteidigt. Der
Schluss dieser Entgegnung mag hier als Ergänzung des vorhin
Mitgeteilten auch noch eine Stelle finden (S. 33 f.) : „Wenn Streit
ist und entschieden werden soll zwischen den verschiedenen
christlichen Konfessionen, so scheint mir immer der Hauptpunkt



— 728 —

zu sein, ob es in dem Willen Christi gelegen habe, dass eine
sichtbare Kirche, und sonach ein öffentliches Bewusstsein des

christlichen Lehrbegriffs in der Welt da sein soll. Hat der Herr
eine sichtbare Kirche, d. i. ein öffentliches Bewusstsein des uns
in ihm zu teil gewordenen Heiles gewollt, so hat er (das ist
klar) dem Prinzip nach die katholische Kirche gewollt. War
es dagegen seine Absicht, ein öffentliches gemeinsames und
fixiertes Bewusstsein seiner Heilsordnung in der Welt nicht zu
haben, sondern jedem einzelnen es anheim zu geben, wie er
mit gewissen zu ihm gelangten Urkunden zurechtkommen, und
was er aus denselben herausfinden möge, so hat er die katholische

Kirche und einen abgeschlossenen Lehrbegriff nicht
gewollt, sondern, was er gewollt hat, ist die unbedingte Freiheit
des Forschens. — Wenn ich freilich die Millionen ansehe, welche
von Geburt an nicht zum Forschen, sondern zum Glauben
geboren sind, so sage ich : Er hat diese Millionen nicht angewiesen
sehen wollen an die Subjektivität der Lehrer, in deren Hände
sie zufällig geraten würden, sondern an die grosse kirchliche
Gesamtheit und den in dieser bewahrten Lehrbegriff und Heilsweg.

Wenn die Volksmassen fragen : Wo ist das Christentum?
(und sie fragen es), so muss doch eine Antwort, d. h. es muss
ein objektives Beiousstsein desselben in der Welt da sein. Die

Spaltungen selbst, welche durch die Reformation in die Kirche
gebracht worden, sind auf katholischem Standpunkt nichts

anderes, als sehr markierte Erscheinungen in dem grossen
Durchsäuerungsprozesse der Menschheit durch das Christentum.
Diese Erscheinungen sind eine Krise, aber nicht zur ewigen
Spaltung, sondern zur endlichen allseitigen Gesundung und
Einigung ; vielleicht auch zur endlichen Ausstossung des wesentlich

Fremdartigen und Feindlichen. Vor Gott und in dem gedachten
Prozesse sind tausend Jahre wie ein Tag; aber, durch welche
Knoten sich auch das Ganze hindurchziehe, es bleibt der
Gedanke an ein indifferentistisches Nebeneinander christlicher
Kirchen ein unlebendiger, ein chinesisch stagnierender und

der welthistorischen Bedeutung und Bestimmung der kirchlichen
Gegensätze zuwiderlaufender. Nein, in dem Kampfe, in der

Gährung ist Sinn, ist Ziel und End. Das End aber wissen wir:
Es wird sein Ein Hirt, Ein Schafstall und Eine Herde."



— 729 —

2. Der Angriff gegen Hirscher vorn Jahre 1842 und seine

Verteidigung.

In den prinzipiellen Erörterungen, die wir eben vernommen
haben, hatte sich Hirschers ernst und positiv katholische
Gesinnung gewiss auf das unzweideutigste ausgesprochen. Damit
stand auch sein Wirken und Lehren in Wort und Schrift immer
in vollster Übereinstimmung; in seiner ersten Periode hat er,
obwohl immer nur vom reinsten Eifer für die katholische Kirche
und für die Wiederbelebung des gesunkenen kirchlichen Geistes
in Deutschland geleitet, vielleicht da und dort mit seinen
Reformvorschlägen über das Ziel hinausgeschossen, dabei aber
nirgends Veranlassung gegeben, dass seine Orthodoxie in
Glaubenssachen mit Grund beanstandet werden könnte ; umsoweniger
bieten seine Schriften aus den damals letztverflossenen zehn
Jahren den mindesten Anhaltspunkt, seine kirchliche
Rechtgläubigkeit zu verdächtigen, so wenig als seine akademische
Lehrthätigkeit, die doch ebenso offen vor aller Augen lag, und
dabei durfte er mit gutem Rechte öffentlich erklären : „Ich habe
nie (Gott ist dess' Zeuge) etwas geschrieben oder auf meinem
Lehrstuhle gelehrt, was meiner Überzeugung entgegen gewesen
wäre." (Erklärung des Prof. Dr. v. Hirscher, Zeitschrift für
Theologie, IX, S. 385.) Trotzdem blieb ihm so wenig als irgend
einem andern wissenschaftlichen katholischen Theologen in
Deutschland in diesem Jahrhundert vorher oder nachher die

Anfeindung von seiten einer fanatisch ultramontanen, nach
Alleinherrschaft strebenden Partei erspart.

Die Angriffe gingen von der Schweiz aus, in mehreren
Artikeln der in Luzern erscheinenden „Schweizerischen Kirchenzeitung"

; für die Weiterverbreitung in Deutschland sorgte die
„Sion", durch Wiederabdruck, mit weiteren Gehässigkeiten
vermehrt. *) Zur Charakterisierung des in Gesinnung und Sprache
unglaublich rohen Angriffs sagt Friedrich mit Recht (Gesch.
d. Vat. Konzils, I, S. 216): „Es lässt sich nichts Gehässigeres
gegen einen Mann aufbringen, als in dieser Denunziation Hirschers
enthalten ist." In einem ersten vorläufigen Artikel in Nr. 25
der „Schweiz. Kirchenzeitung" v. J. 1842, der unten noch zu er-

0 Vollständiger Abdruck dieser Artikel, wie der weitern Aktenstücke zur
Geschichte dieser Angelegenheit in der unten zu erwähnenden Rechtfertigungsschrift

von Schleyer: „Hirscher und seine Ankläger."



— 730 —

wähnen ist, hiess es von Hirscher: „Er tritt immer mehr auf
die Seite der Kirchenstürmer." Da dieser Ausdruck „manchen
Leser in Erstaunen setzte," so brachte der zweite und
Hauptartikel in Nr. 35 die einzelnen Anklagepunkte vor, durch die
Hirscher. verdächtigt werden sollte; es sind im wesentlichen
folgende Punkte: „Hirscher ist ein Feind Roms und alles dessen,

was von Rom kommt ; der Liebling des gegenwärtigen badischen
Ministeriums ; ein Feind des Breviers und Cölibats ; letztes
Jahr kopulierte er ein Ehepaar im Dom nach einem eigenen
Heft ; Hirscher ist ein Gegner der kirchlichen Observanz
in den gemischten Ehen...."; er sei ein Freund „der
heillosesten badischen Liberalen" ; „über die Ultramontanen
dagegen soll er sich in einer Weise geäussert haben, die uns
fast unglaublich ist; eine deutschtümelnde Nationalkirche ist
Hirschers fixe Idee ; dass Rotteck und Wessenberg nicht wehe

gethan wird, dafür ist er eifrigst besorgt." Der Artikel schliesst
mit den Worten: „Den Katechismus eines solchen Mannes, der
den Zeitpunkt für die Ausführung seiner Pläne wahrscheinlich
abzuwarten gedenkt, möchten wir nicht empfehlen, und wäre
er noch so gut geschrieben."

Die Entrüstung, welche dieser Angriff auf Hirscher bei

allen anständigen Katholiken in der Schweiz, zumal bei dessen

Schülern unter dem Klerus, hervorrief, veranlasste die „Schweizerische

Kirchenzeitung" zu einem allerdings nicht befriedigenden

Widerruf; dabei beruhigte sich jedoch die „Sion" noch

nicht, sondern wiederholte in Nr. 119 die gleichen Verdächtigungen

und forderte Hirscher auf, sich selbst zu erklären.
Neben den andern Punkten zog sie jetzt auch das alte lateinische
Schriftchen über die Messe wieder hervor, und entrüstete sich

darüber, dass Hirscher dasselbe noch verkaufen lasse. Nun

sandte Hirscher seine „Erklärung" an das Blatt, mit dem
Datum vom 30. November 1842; gedruckt wurde sie in der
Beilage Nr. 154 vom 25. Dezember.x) Diese ruhige und würdige

Erklärung Hirschers zerstreut das ganze Gewebe von Gehässigkeiten;

durch den Hinweis auf seine Schriften kann er die

Bodenlosigkeit gerade der schwerwiegendsten Anklagepunkte
darthun, während er andere Punkte auf boshaften Klatsch

zurückführen kann, der teils gar keine Grundlage hat, teils

*) Sie erschien auch in einer Separatausgabe, und ist ebenfalls vollständig

bei Schleyer: „Hirscher und seine Ankläger", enthalten.



— 731 —

ganz unschuldige Thatsachen verdreht und in einer unwahren
Beleuchtung erscheinen lässt. Ich kann hier nur einige
Hauptpunkte herausgreifen. Gerade diejenige Anklage, die ihn am
schwersten kompromittieren sollte, entbehrt jeder faktischen
Grundlage: gegen den Primat des Papstes von Rom hatte er
sich niemals und nirgends ausgesprochen, im Gegenteil
denselben an mehr als einem Orte in seinen Schriften, wie es
seiner Überzeugung entsprach, als den Schlussstein der
kirchlichen Verfassung und den äussern Ausdruck der Einheit der
Kirche verteidigt1), so besonders auch in seiner Moral, wo er
doch eigentlich keine zwingende Veranlassung hatte, den Gegenstand

überhaupt zu berühren, und zwar schon in der ersten
Auflage derselben (1835), also zu einer Zeit, „wo", wie Hirscher
bemerkt, „gewisse Zeiteinflüsse noch keine Macht übten", wo
er also um so weniger Grund gehabt hätte, etwas gegen seine
Überzeugung zu sagen. — Die Hauptstelle vom Papst in der
Moral lautet folgendermassen (1. Aufl., Bd. Ill, S. 653 f. — in
allen spätem Auflagen wörtlich gleichlautend): „Der Papst
(ideal gefasst) konzentriert in sich, wie in einem Brenn- und
Mittelpunkte, alles Glauben, Lieben, Wirken, Dulden, Streiten
und Hoffen der zahlreichen Diöcesen, deren Eines Haupt er
ist. In ihm wird das Leben der grossen Gesamtheit der
Gläubigen ein seiner selbst bewusstes, äusserlich anschaubares
Gemeinleben. Als das Haupt denn, in welchem sich alle Gemeinden
der Einigkeit und Wahrheit ihres Glaubens, und der Einigkeit
und Wahrheit ihres Liebens und Strebens, und der Einigkeit
und Allgemeinheit ihres Kampfes und ihrer Hoffnung bewusst
werden, ist er (der oberste Bischof) vor allem selbst der
Erleuchtetste im Glauben, der Vollendetste in der Liebe und
Demut, der Mannhafteste im Wirken, Leiden und Hoffen. Von
ihm geht sofort die Anregung zu Glaube, Liebe, Demut, Starkmut

und Hoffnung nach allen Teilen der grossen Gemeinde
aus. Wie die Bischöfe den einzelnen Gemeinden, so sendet er
den einzelnen Diöcesen glaubenstreue Hirten, und wie die
Bischöfe mit ihren Pfarrern, so bleibet er mit den Bischöfen in

') Er kann sich sogar die Einheit der Kirche, die ihm jederzeit das Höchste

war, gar nicht anders vorstellen als mit dem römischen Primat, nach der im
Abendlande seit langer Zeit zur Herrschaft gekommenen Anschauung ; auf die
katholische Kirche des Orients und die Patriarchalverfassung der noch ungeteilten
katholischen Kirche nimmt er dabei überall keine Rücksicht.



— 732 —

einem beständigen organischen Verkehre — der Wächter und
Beweger ihrer hl. Strebungen und Thätigkeiten. Er empfängt
von ihnen die Bekenntnisse an den Gemeinglauben, und die
Berichte der Herrschaft dieses Gemeinglaubens in dem Bereiche
ihrer Sprengel. Er nimmt die Zusicherungen der überall
waltenden Gemeinliebe, Gemeinthätigkeit und Gemeinhoffnung aus
allen Teilen der Erde entgegen. Er vernimmt die etwa drohenden

Gemeingefahren, und achtet sorgsam auf die sich
herausstellenden Gemeinbedürfnisse. Und wie von allen Organen
des grossen Leibes, dessen Haupt er ist, die Lust oder der
Schmerz eines gesunden oder krankhaft afflcierten, eines in
sich selbst gestörten oder von aussen bedrohten Lebens an
ihn gelangt, so geht von ihm aus Mitfreude oder Mitleid,
Vorsorge oder Abwehr, Anerkennung oder Rüge, Rat, Trost oder
Schutz in alle aus. In alle aus; aber von allen hinwiederum
das geförderte und fröhlich gedeihende Leben zu ihm zurück.
Ganz so im grossen Bereiche der Gesamtkirche, wie solches

geschieht unter Vermittelung des betreffenden Bischofs in jeder
einzelnen Diöcese." —¦ Von einer unumschränkten Herrschaft
des Papstes über die Kirche ist allerdings in dieser idealen
Darstellung desselben keine Rede; auch nicht davon, dass er
allein, an Stelle der Kirche in ihrer rechtmässigen Gesamtvertretung,

der Träger der kirchlichen Unfehlbarkeit sei ; die erste

Auflage fährt vielmehr fort (S. 654 f.): „Der Papst vermittelt
also das grosse christliche Gemeinleben der gesamten Kirche.
Also das Leben, das Gemeinleben, das Leben der freieigensten
Überzeugung und selbstthätigen Liebe. Nichts liegt ihm hiernach
ferner, als den Glauben eigenmächtig vorschreiben, die Freiheit
der Überzeugung töten, eine redliche und ernste religiöse
Forschung verpönen, die Anschauungsweise der Einen Wahrheit,

wie solche jedem Individuum eigentümlich ist, unterdrücken,
den Fortschritt in der tieferen, umfassenderen und lebendigeren
Erkenntnis des Evangeliums erschweren oder hindern, und die

Einheit des Glaubens bloss in die Formel, und nicht vor allem
in den Geist der Formel setzen zu wollen. Und nichts liegt
ihm entfernter,

' als die Einheit nicht der Liebe, sondern der

blossen Unterwerfung zu fordern; und die Gleichförmigkeit
nicht des Wesens, sondern der Form." „Dem Papste, als

dem Mittelpunkte und Vermittler der Einheit des Glaubens, und

der Einheit der Strebungen und Hoffnungen im Herrn, liegt



— 733 —

überhaupt nichts ferner, als die Vermittelung einer bloss
äusseren, einer gemachten, einer durch Kunst oder Gewalt
festgehaltenen, oder unterdrückenden Einheit. Ihm ist es, wie
Sailer schreibt, vorzugsweise gesagt: ,die Könige der Völker
herrschen über sie, und die Gewalt über sie haben, lassen sich
gnädige Herren nennen : ihr aber nicht so : wer unter euch
der Grösste ist, soll der Geringste sein. Luc. 22, 25—27. Und
ihm ist es vorzüglich gesagt, d. h. der hl. Petrus hat es sich
selbst und seinen Nachfolgern gesagt : Weidet die Herde Gottes
nicht aus Zwang, sondern um Gottes willen mit aller
Freundlichkeit; weidet die Herde Gottes nicht aus schändlicher
Gewinnsucht, sondern aus freiem (sich in Liebe opferndem) Willen ;

weidet die Herde nicht als Herrscher über die Auserwählten,
sondern als herzliche Vorbilder. I. Pet., 5, 1—3. Ihm (und
seinen Brüdern) ist es vorzüglich gesagt : wir wollen nicht den
Meister über euern Glauben spielen, sondern nur Mitarbeiter
an eurer Freude sein. IL Kor., 1, 23'." — Dass auf sich allein
stehende Nationalkirchen, ausser Verbindung mit der Gesamtheit

der katholischen Kirche, keineswegs sein Ideal sind, spricht
Hirscher unmittelbar darauf (Moral III, S. 658) zum Überfluss
noch ausdrücklich aus: „Blosse Nationalkirchen stellen das
Reich Christi auf Erden nur sehr unvollkommen, streng
genommen gar nicht dar. Universalismus im Gegensatze des
(jüdischen und heidnischen) Partikularismus ist ein wesentlicher
Charakter dieses Reichs. Es kann darum nur eine Genossenschaft

oder Gemeinde, die alle Nationalgrenzen überschreitet,
und ohne Unterschied des Stammes, der Sprache, des Wohnorts,
der Bildungsstufe, der Lebensweise etc. alle Christgläubigen
umgreift, den Universalismus des Reiches Christi zur Anschauung
bringen. In allen blossen Nationalkirchen ist ein grosses
Moment aufgegeben, oder noch zurück. Die egoistische Scheidewand

zwischen Volk und Volk, zwischen Einheimischem und
Fremdling ist noch nicht völlig gestürzt." (Ganz ähnlich in
dem vorhin besprochenen Artikel „Katholizismus".)

Gegen die wirklich absurde Verdächtigung, die durch die
Worte, Hirscher sei „ein Freund der heillosesten badischen
Liberalen", gegen ihn ausgesprochen wird, die zwar für jeden,
der nur einmal zwei Seiten aus irgend einer seiner Schriften
gelesen hat, wirklich keiner Entgegnung bedürfte, verweist er
auf seinen Aufsatz im Archiv für die oberrheinische Kirchen-



— 734 —

provinz, worin er sich so entschieden gegen alle bloss negative
Aufklärerei ausspricht (vergi, meine Mitteilungen daraus im
10. Hefte der Revue, 1895, S. 278 ff.); „darin ist genau
ersichtlich, in welchem Verhältnisse ich zu allen negierenden
Liberalen, ob dieselben in oder ausser Baden seien, stehe, und
wie wenig ich Grundsätze und Richtung derselben teile." —
Neben diesen Punkten, welche die ganze kirchliche Haltung
Hirschers verdächtigen sollten, sind alle übrigen Anklagepunkte
nur nebensächlicher Art, werden aber in seiner Erklärung
ebenfalls in ihrer Nichtigkeit aufgedeckt. Nur noch ein paar
Worte über seine Stellungnahme zum Cölibat. Ich habe im
ersten Teil dieser Studien (Jahrg. 1894, S. 654) seine Äusserungen
aus einer frühern Periode angeführt, wo er nicht etwa als

„Kirchenstürmer" gegen das Cölibatsgesetz ankämpfte, sondern

nur, von dem ganz richtigen Gesichtspunkte aus, dass dasselbe,
da es ja nicht auf göttlicher noch auf apostolischer Anordnung
beruhe, sondern später von der Kirche gegeben sei, ebenso

von der Kirche auch wieder aufgehoben werden könne, ganz
ruhig der Ansicht Ausdruck gab, es dürfte unter den dermaligen
Zeitverhältnissen vielleicht wünschenswert sein, dass die
kirchlichen Obern die Sache einmal in Erwägung ziehen; dabei

gab er jedoch deutlich zu verstehen, dass er keineswegs mit
den unsauberem Elementen, welche auch nach Beseitigung des

Cölibats riefen, gemeinsame Sache machen wolle. Diese ohne

seinen Namen veröffentlichten Äusserungen lagen jetzt mehr
als ein Jahrzehnt zurück ; seine Ansicht über die Opportunität
der Aufhebung oder über die Aussicht auf dieselbe hatte
inzwischen der entgegengesetzten Platz gemacht. Auch hier

verweist er für den Standpunkt, den er jetzt vertrete, auf den

vorhin erwähnten Aufsatz im Archiv für die Geistlichkeit der

oberrheinischen Kirchenprovinz, und führt ausserdem an, wie er

den Gegenstand in seinen Vorlesungen zu behandeln pflegte:
Das Gesetz bestehe, eine Abänderung desselben sei in dieser Zeit

nicht zu erwarten; wer also in den geistlichen Stand eintrete,
müsse sich vorher klar machen, ob er „mit Gottes Beistand

die Kraft, den Mut und den aufrichtigsten Willen" in sich

fühle, „dem Gesetze nach Buchstaben und Geist nachzukommen
Daran anknüpfend führte er aus, was man üben und was

meiden müsse, um nicht in Gefahr zu kommen; dass es

demjenigen, der überhaupt ein würdiges geistliches* Leben führe



— 735 —

und es mit den Pflichten des geistlichen Standes ernst nehme,
nicht allzu schwer fallen müsse, wohl aber denen, die sich
dem Müssiggang und der Genusssucht überlassen. Wenn trotzdem

die boshafte Verläumdung seiner Ankläger behaupten
konnte, es sei notorisch, dass er fortwährend den Cölibat
bekämpfe, und dies sei auch der Grund, „weshalb ihm der
heiratslustige badische Klerus zugethan sei", so genügt das allein
schon, um den ganzen Angriff zu charakterisieren.

Der Bemerkung gegenüber, Hirscher „gedenke wahrscheinlich

den Zeitpunkt für seine Pläne abzuwarten" (vgl. oben, S. 730),
erklärt Hirscher: „Was aber die Pläne betrifft, welche ich in
meinem Sinne führe, so kann ich dieselben der Welt wohl
offenbaren. Ich gedenke, wenn mich Gott noch ferner erhalten
sollte, wie bisher, so noch weiterhin meine Lehrkanzel mit
Interesse für meine Zuhörer zu versehen ; vielleicht noch eine
oder andere litterarische Unternehmung zu wagen; meinen
Gegnern und Anklägern von Herzen zu verzeihen, und im
christlichen Vertrauen auf die göttliche Barmherzigkeit den

grossen Schritt in die Ewigkeit zu thun. Das sind meine
Pläne."

Die „Sion" brachte die ihr von Hirscher eingesandte
Erklärung, wie oben erwähnt, allerdings zum Abdruck, aber sehr
unschicklicherweise mit Noten versehen, welche den Eindruck
abschwächen und der Verdächtigung immer noch Raum lassen
sollten. Dadurch sah sich die theologische Fakultät in
Freiburg1) veranlasst, und glaubte es ihrer Ehre schuldig zusein,
ihrerseits eine Erklärung in der Sache abzugeben; Professor
Schleyer als Dekan der Fakultät übernahm die Abfassung der
Schrift, die unter dem Titel: „Hirscher und seme Ankläger" im
9. Band der Freiburger Zeitschrift für Theologie (S. 375—448)
veröffentlicht wurde. Die Fakultät ging, abgesehen davon,
dass sie es als eine selbstverständliche Ehrenschuld ansah, für
den unschuldig misshandelten Kollegen einzutreten, von der
sehr zutreffenden Erwägung aus, dass es sich hier überhaupt
um gemeinsame Interessen der katholischen Wissenschaft handle,
die sie zu schützen habe (S. 376): „Wird ein Mann, welcher
als Repräsentant eines Prinzips oder einer bestimmten Richtung
gelten kann, von den Vertretern des gegenteiligen Prinzips

0 Dieselbe bestand zur Zeit ausser Hirscher aus den Professoren.: Hug,
Werk, Staudenmaier, Vogel, Schleyer, Adalbert Maier.



— 736 —

und der entgegengesetzten Richtung angegriffen, so hört der
Angriff auf, im gewöhnlichen Sinne des Wortes ein persönlicher
zu sein ; vielmehr Avird die Sache, um die es sich handelt, eine

gemeinsame für alle jene, welche mit dem betreffenden Manne
im Prinzip übereinstimmen und mit ihm die gleiche Richtung
befolgen. Die Anklagen gegen Hirscher haben ihren Ursprung
in Tendenzen, deren Verwirklichung nicht nur für die Gestaltung
des kirchlichen Lebens höchst bedeutsam wäre, sondern auch

vorzugsweise auf die Wissenschaft der katholischen Theologie
mächtig influieren musste."

Schüler Hirschers im Kanton Luzern sorgten durch Herausgabe

eines Separatdruckes von Schleyers Schrift (Luzern, 1843)

dafür, „dass die Verteidigung da gehört werde, wo die
ungerechte Anklage erhoben wurde". —

Und was war nun der Grund der ganzen in sich selbst so

grundlosen und haltlosen Verdächtigung des um die katholische
Kirche in Deutschland hochverdienten Mannes Hirscher selbst

glaubte, was durch die Schlussworte des Hauptartikels (sieh

oben, S. 730) nahegelegt war, dass es besonders auf seinen
damals eben erscheinenden Katechismus abgesehen sei, der ihm
so sehr am Herzen lag. Die sehr eigentümliche Wendung, mit
welcher derselbe schlecht gemacht werden soll, beleuchtet er
in seiner Erklärung sehr gut (Zeitschrift f. Theol., IX, S. 397) :

„Übrigens lautet es sonderbar, wenn jemand sagt: diese Früchte
will ich nicht, und wenn sie noch so gut wären, weil sie aus

dem Garten meines von mir anrüchig gemachten Nachbars
sind." — Unstreitig lag es mit in der Absicht der Angreifer,
den Katechismus von vornherein unmöglich zu machen; doch

war dies, gegenüber den tieferen Motiven, doch nur eine
Nebenabsicht. Um was es sich eigentlich im Grund der Sache

handelte, hat Schleyer in den vorhin angeführten Worten am

Eingang seiner Verteidigungsschrift ausgesprochen. Weiterhin
kommt derselbe zur Erklärung der Thatsache, dass die Artikel
gerade in der Schweiz zuerst veröffentlicht wurden (S. 420 ff.).

Es wurde nämlich eben damals von der ultramontanen Partei

in Luzern die Berufung der Jesuiten nach Luzern und die

Überlieferung der dortigen theologischen Lehranstalt an
dieselben betrieben. Um die Notwendigkeit dieser Massregel
plausibel zu machen, musste die Rechtgläubigkeit derjenigen
Geistlichen, die ihre wissenschaftliche theologische Ausbildung m



— 737 —

Deutschland erhalten hatten, und weiterhin die deutsche
wissenschaftliche Theologie überhaupt verdächtigt werden. ') Da nun
die schweizerischen Theologiestudierenden vorzugsweise in
Tübingen und Freiburg ihre Studien machten, und Hirscher als
Repräsentant dieser beiden Fakultäten gelten konnte, denen er
nacheinander angehört hatte, da er überhaupt seit dem Tode
des grossen Möhler der in den weitesten Kreisen bekannteste
und einflussreichste katholische Theologe Deutschland war, so

lag es sehr nahe, gerade seine Person als Zielscheibe für den

Angriff vorzuschieben, der der wissenschaftlichen katholischen
Theologie überhaupt zugedacht war.2) —

Der Erfolg des Angriffs auf Hirscher entsprach, was seine
Person betrifft, — die fernere Entwicklung der Luzerner
Angelegenheit berührt uns hier nicht weiter —, keineswegs der
Absicht. Schleyer sagt darüber (a. a. O-, S. 399): „Die
Erklärung Hirschers brachte einen Eindruck hervor, welchen
seine Gegner wohl nicht erwartet hatten. Jeder Unbefangene,

*) Vergi, auch Friedrich, Gesch. d. Vat. Konzils, I, S. 216 f.

2) Wenn die Artikel früher erschienen wären, so könnte man auch glauben,
Hirscher habe nebenbei auch als Kandidat für den erzbischöflichen Stuhl von
Freiburg unmöglich gemacht werden sollen. Nun fand aber die Wahl des

Erzbischofs, aus der Hermann von Vicari hervorging, bereits am 15. Juni 1842 statt,
während die Artikel gegen Hirscher erst später erschienen; der erste Artikel vom
18. Juni, da das Resultat der Wahl in Luzern noch nicht bekannt war, geht allerdings

von der Erzbischofswahl aus und macht in Bezug auf Hirscher die

Bemerkung: „Herr Hirscher, den die Regierung am liebsten hätte, ist so unbeliebt,
dass er wahrscheinlich nur Eine Stimme erhalten wird." Dass man allerdings
an der römischen Kurie befürchtet hatte, der dort nicht gut angeschriebene Hirscher
könnte gewählt werden, erfahren wir aus Friedrich v. Kuriers Biographie (H. v.
Hurter, Friedrich v. H., I, S. 337 ff.). Dieser bekannte spätere Konvertit, damals
noch Protestant, war der Vertrauensmann des päpstlichen Nuntius in der Schweiz,
durch den dieser Erkundigungen über den katholischen Freiburger Theologieprofessor

und Domherrn einzog, die, weil man es so wollte und die Gewährsmänner

entsprechend wählte, auch nach Wunsch ungünstig ausfielen. — Als später
im Jahre 1844 Hirscher als Koadjutor des Bischofs von Rottenburg von der
württembergischen Regierung in Aussicht genommen war, wurden wieder unter der Hand
die alten Anschuldigungen gegen ihn hervorgeholt, besonders wieder das auf dem
Index stehende Schriftchen von der Messe. Auch hier spielte der bei der Kurie
einflussreiche, inzwischen katholisch gewordene Hurter wieder eine unklare
Zwischenhändlerrolle mit dem Resultat, dass die Sache nicht zu stände kam; sieh dessen

Korrespondenz mit Hirscher in der Biographie, II, S. 66 if., die übrigens keineswegs,

wie der Verfasser der Biographie zu verstehen giebt, auf Hirscher ein
ungünstiges Licht wirft, wohl aber nach anderer Seite hin.



— 738 —

welcher sie las, äusserte sich dahin, dass die dem edeln und
frommen Manne bisher gezollte Achtung durch Angriff und
Entgegnung nur habe gewinnen können." Auch der Katechismus,

den man allenfalls nach der Seite der praktischen
Verwendbarkeit, keineswegs aber in Bezug auf Geist und Haltung
mit Recht beanstanden kann, wurde eingeführt und konnte
wenigstens gegen zwanzig Jahre sein vielumstrittenes Dasein
fristen.

Dr. Friedeich Lauchert,
Lie. theol.

(Schluss folgt.)


	Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

