Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 723 —

JOHANN BAPTIST HIRSCHER

IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER SCHRIFT-
STELLER DARGESTELLT.

Iv. Hirschers kirchlicher und theologischer Standpunkt
im Allgemeinen. Seine Schriften iiber kirchliche,
kirchenpolitische und sociale Fragen.

1. Hirschers Grundlage im Offenbarungsglauben und Katholizismus.

Um mit dem Allgemeinsten zu beginnen, seien hier zuerst
zwel Aufsitze tber die Notwendigkeit einer gottlichen Offen-
barung und tiber das Wesen des Katholizismus erwéihnt, die
in den Anfang von Hirschers Freiburger Thatigkeit fallen.

Der Aufsatz: ,Dass es eine positive gittliche Offenbarung
geben miisse und darum auch wirklich gebe* war sein erster Bei-
trag zu der Freiburger Zeitschrift fiir Theologie. (Bd. I, 1839.
Zugleich im Separatdruck.) Hier handelt es sich um die erste
und oberste Frage, die es fiir den denkenden, nach Wahrheit
suchenden Menschen geben kann: ,Verdankt der Mensch, was
er von Gott und den gottlichen Dingen weiss, der Kraft ledig-
lich seiner eigenen Intelligenz, oder verdankt er es der zuvor-
kKommenden Gnade und Belehrung Gottes? — Diese Frage ist
von hochster Wichtigkeit. Ist namlich die eigene Kraft des
Menschen die ausschliessende Quelle aller religiosen Erkenntnis,
dann ist alle angebliche positive Religion nichts anderes, als
das Erzeugnis auch des menschlichen Geistes, ihre Lehren sind
(Wie alles Menschlizhe) dem Irrtum unterworfen, ihre Gebote
ohne hohere Sanktion, und ihre Verheissungen und Drohungen



= Joq

Menschenwort, das (weil von Menschen kommend) weder trosten
noch schrecken kann. Bis auf diesen Tag wissen wir dann nicht,
ob und wieviel Wahrheit in der Welt ist; jeder hervorragende
Geist hat das Recht, das, worauf die Menschheit Jahrtausende
gelebt hat und gestorben ist, aufs neue in Frage zu stellen,
und die Millionen, denen die Fahigkeit selbstdndiger Forschung
versagt ist, sind von der Natur verwiesen auch wieder auf den
Glauben, aber nun nicht auf den Glauben an Gott den Untrig-
lichen, sondern auf den Glauben an triigliche Menschen. An-
ders (das ist klar) verhalt sich alles, wenn es eine positive
gottliche Offenbarung giebt.“

Der Offenbarungsglaubige ist gegentiber allen Anfeindungen
und allem Spott der Religionsfeinde ,wohl im Stand, Rechen-
schaft zu gebén rechts und links jedem von seinem Glauben‘.
Hirscher wéahlt unter den moéglichen Wegen der Rechtfertigung
des Glaubensstandpunktes denjenigen, dass er nachweist, ,es
miisse liberhaupt eine -gottliche Offenbarung geben, und die
Voraussetzung ihres Daseins in der Welt sei etwas, wozu sich
jeder Mensch bei redlichem Nachdenken gedrungen fiihle®.
Die Existenz eines persinlichen Gottes ist bei dieser Stellung
der Frage natiirlich vorausgesetzt; von atheistischen und pan-
theistischen Gegnern der positiven Religion wird also hier ab-
gesehen: der Gegner, gegen den Hirscher seine These vertei-
digt, ist der deistische Rationalismus, wie er aus dem 18. noch
ins 19. Jahrhundert herein sein Wesen trieb. Hirscher fithrt
seinen Beweis der Notwendigkeit einer gottlichen Offenbarung
zuerst durch theoretische Griinde, im ,Hinblick auf gewisse
allgemeine Gesetze und Einrichtungen in der Welt®, die ver-
langen, dass, wie jede Entwickelung in der Welt sich unter
einem von aussen kommenden Einflusse vollzieht, so auch die
Entwickelung der Menschheit sich unter einem solchen, der
hier nur derjenige Gottes gewesen sein kann, vollzogen habe.
Weitere Griinde bietet der ,Hinblick auf weitgreifende prak-
tische Interessen“: Das Verlangen des Menschen nach Wahr-
heit, nach Gewissheit, wie nach Stirkung und Trost im Leben
ﬁndet nirgends Befriedigung, wenn es kein positives Gotteswort
an die Menschheit giebt, an dessen absolute Wahrheit sie sich
halten kann. Weiter widerspricht die Annahme, dass es keine
positive Offenbarung gebe, der Liebe Gottes, wie dem Drange
des Menschenherzens, das fiir seine Liebe den hochsten Gegen-



~— 720 —

stand sucht, der sich ihm nicht unbezeugt gelassen haben kann.
Ja, wenn es keine Offenbarung gébe, so wiren also ,der Betrug,
welcher die positive Offenbarung ersonnen, und der Wahn,
welcher sie geglaubt hat, das Heil der Welt; und jener und
dieser, d. h. der Betrug und der Wahn, wéiren barmherziger
und um Menschenwirde und Menschenglick besorgter, als
Gott“. ,Was noch, meine Freunde“, schliesst Hirscher diese
Darlegung sehr richtig, ,ist Léasterung, wenn nicht dieser Ge-
danke?“ Auch auf das allgemeine Vorhandensein positiver
Religionen bei allen Vélkern weist er noch hin. ,So sieht sich
also der Nachdenkende fast unwiderstehlich zu der Uberzeugung
gefiihrt, es miisse eine positive gottliche Offenbarung in der
Welt da sein. Und wenn er mit ganzer Seele an dieser Uber-
zeugung halt, so braucht er sich derselben unstreitig vor nie-
mand zu schimen. Im Gegenteil mag ihm manche Weisheit
der Weisen nicht so hoch und tief erscheinen, dass ihm bei
dem Anblick dieser Hohe und Tiefe schwindeln miisste.“

Fir das Staats-Lexikon von Rotteck und Welcker (1840)
schrieb Hirscher den Artikel ,Katholizismus“, in welchem er
folgende Gedanken entwickelt: Die Idee der Katholizitéit liegt
im Christentum selbst. Auch wenn Christus nicht ausdriicklich
eine dussere Gemeinschaft seiner Bekenner angeordnet hétte,
so hitte er eine solche ,um so unbestreitbarer faktisch ge-
stiftet, indem er den Geist der Liebe als eine weltumgestaltende
allverbriidernde Kraft vom Vater herab sendete“. Die innere
Einheit im heiligen Geiste verlangte als etwas Wesentliches
auch die aussere Vereinigung und Gemeinschaft. Aber der Herr
machte in der That auch positive Anordnungen: die Einsetzung
der Taufe, des heiligen Abendmahls, sowie die Einsetzung des
Apostolates. Aus dem Zusammenwirken des heiligen Geistes
und des Apostolates bildete sich die erste christliche Gemeinde.
nAber der Geist Gottes ist ein ewig bleibender, und das Apostolat
gestiftet zum Ausgehen in alle Welt. Geist und Apostolat werden
also in der Welt protensiv und extensiv fortwirken, und die
erste christliche Gemeinde zu einer Kirche erweitern durch
alle Zeiten hinab, und tber alle Léander der Erde dahin.“ Dies
geschah ,unter Vermittlung von Gegensitzen, als welche tiber-
haupt zu aller Entwicklung erforderlich sind“. Durch das Auf-
treten héretischer Lehrgegensitze wurde innerhalb der Kirche
das Festhalten an der Einheit des von den Aposteln tiber-

Revue intorn, de Théologie, Heft 12, 1895. 47



lieferten Glaubens erst recht bestiarkt. Durch Synoden als
rechtmissige Organe der Kirche einer Provinz oder der Ge-
samtkirche wurde festgestellt und erklirt, was der allgemeine
Glaube der Kirche sei. Die Subjektivitit des Einzelnen trat
»in Sachen der Lehre vor der Objektivitit des einen und all-
gemeinen von Anbeginn her in der Gesamtkirche vorhandenen
Glaubens zuriick“. Die schrankenlose Subjektivitit kann zu-
letzt nur allen Glauben auflésen. ,Daher der Satz: ausser der
Kirche, d. . im Prinzip der Subjektivitit kein Heil fir die Mensch-
heit.* — ,Doch sollte die Glaubenseinheit ausschliessend fur
die von den Aposteln verkiindete und von Anfang an in allen
Gemeinden vorhandene und bewahrte Lehre gefordert werden.
Was ausserhalb dieses Kreises lag, sollte der freien Ansicht
eines jeden iiberlassen sein. Auch selbst in dem, was Gemein-
glaube war, konnte und wollte die Individualitit der Glaubigen,
d. i. die eigentimliche Anschauungsweise eines jeden nicht
unterdriickt werden. Wohl war das Lehrwort und Glaubens-
bekenntnis allen gemeinsam; aber wie mannigfach modifiziert
dabei die innere Auffassung, Verarbeitung etc. des gemeinsamen
Wortes!®* — Es folgt eine Darlegung der katholischen Lehre
iiber das gegenseitige Verhéltnis von Schrift und Tradition.
Dann iiber die Hierarchie, durch welche die Einheit der Kirche
vermittelt wird; hier verteidigt Hirscher auch den Primat als
obersten Einheitspunkt, im Gegensatz zu einer ,Zerspaltung in
Nationalkirchen“. — Sechliesslich wird noch das Verhéltnis der
katholischen Kirche zum Staate betrachtet. Der Katholizismus
konne seiner Idee nach nur forderlich fiir das Wohl der Staaten
wirken. Der Vorwurf, dass er ein Staat im Staate sein wolle,
wire nur dann zutreffend, ,wenn er Interessen und Zwecke
hitte, denen des Staates fremd oder gar zuwiderlaufend. Da
er aber nichts ist und sein will und darf, als das Christentwm, ins
Leben gesetzt, wie kann er ein Staat sein im Staate, und dem
Wohl eines Volkes fremd oder entgegen? ... In Wahrheit ist
der Katholizismus nicht ein Staat im Staate, sondern die vom
Christentum (mehr oder weniger) durchdrungene Menschheit
im Staate“. So liegt es im wahren Wesen des Katholizismus,
wo er rein und echt ist. Hingegen, ,wenn etwa der Katho-
lizismus auf die Wohlfahrt (auch die birgerliche) irgend eines
Volkes nicht so wohlthétig einwirkt, als er seinem Wesen nach
sollte, so liegt das nimmermehr in ihm als solchem, sondern



—

(wo nicht in eigenen &dusseren Verhéltnissen und ungliicklichen
Einfliisssen) darin, dass seine Lehren und Institutionen von seinen
eigenen Bekennern vielfach nicht.gehorig begriffen und noch
weniger in seinem Geiste ausgefiithrt sind; dass hier und dort
eine Form geblieben, aber der urspriingliche Geist aus ihr ent-
wichen ist; und dass nicht selten jener Eifer, welcher dem
innern  An- und Fortbau der christlichen Wissenschaft und des
christlichen Lebens zugewendet sein sollte, dngstlich der &us-
sern oft unwesentlichen Form und der FErhaltung alles und
jedes Hergebrachten zugewendet wird. Wenn man daher den
Katholizismus und dessen gesegneten Einfluss auf Volker- und
Biirgerwohl fordern will, muss man die christliche Wissenschaft
pflegen, besonders aber ihn selbst moglichst allgemein zum
Selbstverstandnis bringen, zugleich die in seiner wesentlichen
Organisation gesetzten Krifte und Mittel in Wirksamkeit setzen,
jede an ihrem Orte. Was ihm der Durchgang durch die Jahr-
hunderte, zwar nicht in seinem Wesen, wohl aber in seinem
Beiwerk, Ungehoriges angehéngt haben mag, wird sofort (man
lasse ihm nur Zeit) durch seine gesunde innere Kraft von selbst
ausgestossen und abgeworfen werden. Man vergesse nicht:
Jede nachhaltice Verbesserung auf dem Gebiete der Religion
geht langsam und geschieht wesentlich von innen heraus.“
Ich habe reichlichere Auszlige aus dem Aufsatz gegeben,
weil die hier entwickelte ganz richtige Auifassung vom Wesen
~ des Katholizismus die Haltung Hirschers in den kirchlichen Fra-
gen der Zeit durchweg bestimmt, wodurch nicht ausgeschlossen
wird, dass er in der Anwendung dieser Prinzipien in praktischen
Fallen wenn auch im besten Glauben, da und dort fehlgegriffen
haben mag.
Der Artikel wurde von protesta,nmseher Seite angegriffen
1 ,Badischen Kirchen- und Schulblatt“. Hirscher sah sich da-
durch veranlasst, ihn in der Freiburger Zeitschrift fiur Theologie
(5. Band, 1841) wieder abzudrucken, zusammen mit dem An-
griff und seiner Entgegnung auf denselben, in welcher er die
prinzipiellen Grundlagen des Katholizismus nochmals sehr gut
gegen den protestantischen Subjektivismus verteidigt. Der
Schluss dieser Entgegnung mag hier als Ergdnzung des vorhin
Mitgeteilten auch noch eine Stelle finden (S. 33 f.): , Wenn Streit
ist und entschieden werden soll zwischen den verschiedenen
christlichen Konfessionen, so scheint mir immer der Hauptpunkt



— 728 —

zu sein, ob es in dem Willen Christi gelegen habe, dass eine
sichtbare Kirche, und sonach ein dffentliches Bewusstsein des
.christlichen Lehrbegriffs in der Welt da sein soll. Hat der Herr
eine sichtbare Kirche, d. 1. ein dffentliches Bewusstsein des uns
in ihm zu teil gewordenen Heiles gewollt, so hat er (das ist
klar) dem Prinzip nach die katholische Kirche gewollt. War
es dagegen seine Absicht, ein offentliches gemeinsames und
fixiertes Bewusstsein seiner Heilsordnung in der Welt nicht zu
haben, sondern jedem einzelnen es anheim zu geben, wie er
mit gewissen zu ihm gelangten Urkunden zurechtkommen, und
was er aus denselben herausfinden moge, so hat er die katho-
lische Kirche und einen abgeschlossenen Lehrbegriff nicht ge-
wollt, sondern, was er gewollt hat, ist die unbedingte Freiheit
.des Forschens. — Wenn ich freilich die Millionen ansehe, welche
von Geburt an nicht zum Forschen, sondern zum Glauben ge-
boren sind, so sage ich: Er hat diese Millionen nicht angewiesen
sehen wollen an die Subjektivitidt der Lehrer, in deren Hinde
sie zufallig geraten wiirden, sondern an die grosse kirchliche
Gresamtheit und den in dieser bewahrten Lehrbegriff und Heils-
weg. Wenn die Volksmassen fragen: Wo ist das Christentum?
(und sie fragen es), so muss doch eine Antwort, d. h. es muss
ein objektives Bewusstsein desselben in der Welt da sein. Die
Spaltungen selbst, welche durch die Reformation in die Kirche
gebracht worden, sind auf katholischem Standpunkt nichts
anderes, als sehr markierte Erscheinungen in dem grossen
Durchsiuerungsprozesse der Menschheit durch das Christentum.
Diese Erscheinungen sind eine Krise, aber nicht zur ewigen
Spaltung, sondern zur endlichen allseitigen Gesundung und Eini-
gung; vielleicht auch zur endlichen Ausstossung des wesentlich
Fremdartigen und Feindlichen. Vor Gott und in dem gedachten
Prozesse sind tausend Jahre wie ein Tag; aber, durch welche
Knoten sich auch das Ganze hindurchziehe, es bleibt der Ge-
danke an ein indifferentistisches Nebeneinander christlicher
Kirchen ein unlebendiger, ein chinesisch stagnierender und
der welthistorischen Bedeutung und Bestimmung der kirchlichen
Gegensitze zuwiderlaufender. Nein, in dem Kampfe, in der
Gahrung ist Sinn, ist Ziel und End. Das End aber wissen wir:
Es wird sein Hin Hirt, Ein Schafstall und Eine Herde.



— 729 —

2. Der Angriff gegen Hirscher vom Jahre 1842 wund seine
Verteidigunyg. '

In den prinzipiellen Erorterungen, die wir eben vernommen
haben, hatte sich Hirschers ernst und positiv katholische Ge-
sinnung gewiss auf das unzweideutigste ausgesprochen. Damit
stand auch sein Wirken und Lehren in Wort und Schrift immer
in vollster Ubereinstimmung; in seiner ersten Periode hat er,
obwohl immer nur vom reinsten Eifer fiir die katholische Kirche
und fiir die Wiederbelebung des gesunkenen kirchlichen Geistes
in Deutschland geleitet, vielleicht da und dort mit seinen Re-
formvorschligen tiber das Ziel hinausgeschossen, dabei aber
nirgends Veranlassung gegeben, dass seine Orthodoxie in Glau-
benssachen mit Grund beanstandet werden konnte ; umsoweniger
bieten seine Schriften aus den damals letztverflossenen zehn
Jahren den mindesten Anhaltspunkt, seine Kkirchliche Recht-
glaubigkeit zu verdichtigen, so wenig als seine akademische
Lehrthétigkeit, die doch ebenso offen vor aller Augen lag, und
dabei durfte er mit gutem Rechte offentlich erkléren: ,Ich habe
nie (Gott ist dess’ Zeuge) etwas geschrieben oder auf meinem
Lehrstuhle gelehrt, was meiner Uberzeugung entgegen gewesen
wére.* (Erklarung des Prof. Dr. v. Hirscher, Zeitschrift fir
Theologie, IX, S. 385.) Trotzdem blieb ihm so wenig als irgend
einem andern wissenschaftlichen katholischen Theologen in
Deutschland in diesem Jahrhundert vorher oder nachher die
Anfeindung von seiten einer fanatisch ultramontanen, nach
Alleinherrschaft strebenden Partei erspart.

Die Angriffe gingen von der Schweiz aus, in mehreren
Artikeln der in Luzern erscheinenden ,Schweizerischen Kirchen-
zeitung* ; fiir die Weiterverbreitung in Deutschland sorgte die
pSion“, durch Wiederabdruck, mit weiteren Gehéssigkeiten ver-
mehrt. ) Zur Charakterisierung des in Gesinnung und Sprache
unglaublich rohen Angriffs sagt Friedrich mit Recht (Gesch.
d. Vat. Konzils, I, S. 216): ,Es ldsst sich nichts Gehéssigeres
gegen einen Mann aufbringen, alsin dieser Denunziation Hirschers
enthalten ist.* In einem ersten vorldufigen Artikel in Nr. 25
der ,Schweiz. Kirchenzeitung v. J. 1842, der unten noch zu er-

) Yollsmndigér Abdruck dieser Artikel, wie der weitern Aktenstiicke zur
Geschichte dieser Angelegenheit in der unten zu erwiahnenden Rechtfertigungs-
schrift von Schleyer : yHirscher und seine Anklager.”



— 90—

wahnen ist, hiess es von Hirscher: ,Er tritt immer mehr auf
die Seite der Kirchenstirmer.® Da dieser Ausdruck ,manchen
Leser in Erstaunen setzte,“ so brachte der zweite und Haupt-
artikel in Nr. 35 die einzelnen Anklagepunkte vor, durch die
Hirscher. verddchtigt werden sollte; es sind im wesentlichen
folgende Punkte: ,Hirscher ist ein Feind Roms und alles dessen,
was von Rom kommt; der Liebling des gegenwartigen badischen
Ministeriums; ein Feind des Breviers und Colibats; . . . letztes
Jahr kopulierte er ein Ehepaar im Dom nach einem eigenen
Heft . . . ; Hirscher ist ein Gegner der Kirchlichen Observanz
in den gemischten Ehen . .. “; er sei ein Freund ,der heil-
losesten badischen Liberalen*; ,iber die Ultramontanen da-
gegen soll er sich in einer Weise gedussert haben, die uns
fast unglaublich ist; eine deutschtiimelnde Nationalkirche ist
Hirschers fixe Idee; dass Rotteck und Wessenberg nicht wehe
gethan wird, daflir ist er eifrigst besorgt. Der Artikel schliesst
mit den Worten: ,Den Katechismus eines solchen Mannes, der
~den Zeitpunkt fur die Ausfilhrung seiner Pline wahrscheinlich
abzuwarten gedenkt, mochten wir nicht empfehlen, und wire
er noch so gut geschrieben.“

Die Entristung, welche dieser Angriff auf Hirscher bei
allen anstdndigen Katholiken in der Schweiz, zumal bei dessen
Schiilern unter dem Klerus, hervorrief, veranlasste die ,Schwei-
zerische Kirchenzeitung® zu einem allerdings nicht befriedi-
genden Widerruf; dabei beruhigte sich jedoch die ,Sion“ noch
nicht, sondern wiederholte in Nr. 119 die gleichen Verdachti-
gungen und forderte Hirscher auf, sich selbst zu erklédren.
Neben den andern Punkten zog sie jetzt auch das alte lateinische
Schriftchen iiber die Messe wieder hervor, und entriistete sich
dariiber, dass Hirscher dasselbe noch verkaufen lasse. Nun
sandte Hirscher seine ,Frklirung* an das Blatt, mit dem Da-
tum vom 30. November 1842; gedruckt wurde sie in der Bel-
lage Nr. 154 vom 25. Dezember.!) Diese ruhige und wirdige
Brklirung Hirschers zerstreut das ganze Gewebe von Gehéssig-
keiten; durch den Hinweis auf seine Schriften kann er die
Bodenlosigkeit gerade der schwerwiegendsten Anklagepunkie
darthun, wéihrend er andere Punkte auf boshaften Klatsch
zuriickfithren kann, der teils gar keine Grundlage hat, teils

1) Sie erschien auch in einer Separatausgabe, und ist ebenfalls vollstindig
bei Sehleyer: ,Hirscher und seine Anklidger, enthalten.



— TS

ganz unschuldige Thatsachen verdreht und in einer unwahren
Beleuchtung erscheinen lisst. Ich kann hier nur einige Haupt-
punkte herausgreifen. Gerade diejenige Anklage, die ihn am
schwersten kompromittieren sollte, entbehrt jeder faktischen
Grundlage: gegen den Primat des Papstes von Rom hatte er
sich niemals und nirgends ausgesprochen, im Gegenteil den-
selben an mehr als einem Orte in seinen Schriften, wie es
seiner Uberzeugung entsprach, als den Schlussstein der kirch-
lichen Verfassung und den &ussern Ausdruck der Einheit der
Kirche verteidigt?!), so besonders auch in seiner Moral, wo er
doch eigentlich keine zwingende Veranlassung hatte, den Gegen-
stand tiberhaupt zu beriihren, und zwar schon in der ersten
Auflage derselben (1835), also zu einer Zeit, ,wo“, wie Hirscher
bemerkt, ,gewisse Zeiteinfliisse noch keine Macht tibten“, wo
er also um so weniger Grund gehabt hitte, etwas gegen seine
Uberzeugung zu sagen. — Die Hauptstelle vom Papst in der
Moral lautet folgendermassen (1. Aufl., Bd. III, S. 653 f. — in
allen spatern Auflagen wortlich gleichlautend): ,Der Papst
(ideal gefasst) konzentrierf in sich, wie in einem Brenn- und
Mittelpunkte, alles Glauben, Lieben, Wirken, Dulden, Streiten
und Hoffen der zahlreichen Didcesen, deren KEines Haupt er
ist. In ihm wird das Leben der grossen Gesamtheit der Glau-
bigen ein seiner selbst bewusstes, dusserlich anschaubares Ge-
meinleben. Als das Haupt denn, in welchem sich alle Gemeinden
der Einigkeit und Wahrheit ihres Glaubens, und der Einigkeit
und Wahrheit ihres Liebens und Strebens, und der Einigkeit
und Allgemeinheit ihres Kampfes und ihrer Hoffnung bewusst
werden, ist er (der oberste Bischof) vor allem selbst der Er-
leuchtetste im Glauben, der Vollendetste in der Liebe und De-
mut, der Mannhafteste im Wirken, Leiden und Hoffen. Von
ihm geht sofort die Anregung zu Glaube, Liebe, Demut, Stark-
mut und Hoffnung nach allen Teilen der grossen Gemeinde
aus. Wie die Bischofe den einzelnen Gemeinden, so sendet er
den einzelnen Divcesen glaubenstreue Hirten, und wie die Bi-
schofe mit ihren Pfarrern, so bleibet er mit den Bischofen in

) Er kann sich sogar die Einheit der Kirche, die ihm jederzeit das Hochste
war, gar nicht anders vorstellen als mit dem romischen Primat, nach der im
Abendlande seit langer Zeit zur Herrschaft gekommenen Anschauung; auf die
katholische Kirche des Orients und die Patriarchalverfassung der noch ungeteilten
_kc"btholische:n Kirche nimmt er dabei itberall keine Riicksicht.




-

einem bestdndigen organischen Verkehre — der Wichter und
- Beweger ihrer hl. Strebungen und Thétigkeiten. Er empfangt
von ihnen die Bekenntnisse an den Gemeinglauben, und die
Berichte der Herrschaft dieses Gemeinglaubens in dem Bereiche
ihrer Sprengel. Er nimmt die Zusicherungen der iiberall wal-
tenden Gemeinliebe, Gemeinthitigkeit und Gemeinhoffnung aus
allen Teilen der Erde entgegen. Er vernimmt die etwa drohen-
den Gemeingefahren, und achtet sorgsam auf die sich heraus-
- stellenden Gemeinbediirfnisse. Und wie von allen Organen
des grossen Leibes, dessen Haupt er ist, die Lust oder der
Schmerz eines gesunden oder krankhaft afficierten, eines in
sich selbst gestorten oder von aussen bedrohten Lebens an
ihn gelangt, so geht von ihm aus Mitfreude oder Mitleid, Vor-
sorge oder Abwehr, Anerkennung oder Riige, Rat, Trost oder
Schutz in alle aus. In alle aus; aber von allen hinwiederum
das geforderte und frohlich gedeihende l.eben zu ihm zuriick.
Ganz so im grossen Bereiche der Gesamtkirche, wie solches
geschieht unter Vermittelung des betreffenden Bischofs in jeder
einzelnen Divcese. — Von einer unumschrankten Herrschaft
des Papstes iiber die Kirche ist allerdings in dieser idealen
Darstellung desselben keine Rede; auch nicht davon, dass er
allein, an Stelle der Kirche in ihrer rechtmiissigen Gesamtver-
tretung, der Tréger der kirchlichen Unfehlbarkeit sei; die erste
Auflage fahrt vielmehr fort (S. 654 f.): ,Der Papst vermittelt
also das grosse christliche Gemeinleben der gesamten Kirche.
Also das Leben, das Gemeinleben, das Leben der freieigensien
Uberzeugung und selbstthitigen Liebe. Nichts liegt ihm hiernach
ferner, als den Glauben eigenmichtig vorschreiben, die Freiheit
der Uberzeugung toten, eine redliche und ernste religiose
Forschung verponen, die Anschauungsweise der Einen Wahr-
heit, wie solche j edem Individuum eigentiimlich ist, unterdriicken,
den Fortschritt in der tieferen, umfassenderen und lebendigeren
Erkenntnis des Evangeliums erschweren oder hindern, und die
Einheit des Glaubens bloss in die Formel, und nicht vor allem
in den Geist der Formel setzen zu wollen. Und nichts liegt
ihm entfernter, als die Einheit nicht der Liebe, sondern der
blossen Unterwerfung zu fordern; und die Gleichférmigkeit
nicht des Wesens, sondern der Form.“ ... ,Dem Papste, als
dem Mittelpunkte und Vermittler der Einheit des Glaubens, und
der Einheit der Strebungen und Hoffnungen im Herrn, liegt



— 733 —

iberhaupt nichts ferner, als die Vermittelung einer bloss &us-
seren, einer gemachten, einer durch Kunst oder Gewalt fest-
gehaltenen, oder unterdriickenden Einheit. Thm ist es, wie
Sailer schreibt, vorzugsweise gesagt: ,die Konige der Volker
herrschen iiber sie, und die Gewalt iiber sie haben, lassen sich
 gnidige Herren nennen: ihr aber micht so: wer unter euch
der Grosste ist, soll der Geringste sein. Luec. 22, 25—27. Und
ihm ist es vorziiglich gesagt, d. h. der hl. Petrus hat es sich
selbst und seinen Nachfolgern gesagt: Weidet die Herde Gottes
nicht aus Zwang, sondern um Gottes willen mit aller Freund-
lichkeit; weidet die Herde Gottes nicht aus schindlicher Ge-
winnsucht, sondern aus freiem (sich in Liebe opferndem) Willen;
weidet die Herde nicht als Herrscher tiber die Auserwéhlten,
sondern als herzliche Vorbilder. I. Pet., 5, 1—3. TIhm (und
seinen Briidern) ist es vorziiglich gesagt: wir wollen nicht den
Meister iiber euern Glauben spielen, sondern nur Mitarbeiter
an eurer Freude sein. II Kor., 1, 23.% — Dass auf sich allein
stehende Nationalkirchen, ausser Verbindung mit der Gesamt-
heit der katholischen Kirche, keineswegs sein Ideal sind, spricht
Hirscher unmittelbar darauf (Moral III, S. 658) zum Uberfluss
noch ausdricklich aus: ,Blosse Nationalkirchen stellen das
Reich Christi auf Erden nur sehr unvollkommen, streng ge-
nommen gar nicht dar. Universalismus im Gegensatze des (ji-
dischen und heidnischen) Partikularismus ist ein wesentlicher
Charakter dieses Reichs. Es kann darum nur eine Genossen-
schaft oder Gemeinde, die alle Nationalgrenzen iiberschreitet,
und ohne Unterschied des Stammes, der Sprache, des Wohnorts,
der Bildungsstufe, der Lebensweise ete. alle Christgldubigen wm-
greift, den Universalismus des Reiches Christi zur Anschauung
bringen. In allen blossen Nationalkirchen ist ein grosses Mo-
ment aufgegeben, oder noch zuriick. Die egoistische Scheide-
wand zwischen Volk und Volk, zwischen Einheimischem und
Fremdling ist noch nicht vollig gestirzt.* (Ganz dhnlich in
dem vorhin besprochenen Artikel ,Katholizismus®.)

Gegen die wirklich absurde Verddchtigung, die durch die
Worte, Hirscher sei ,ein Freund der heillosesten badischen
Liberalen“, gegen ihn ausgesprochen wird, die zwar fur jeden,
der nur einmal zwei Seiten aus irgend einer seiner Schriften
gelesen hat, wirklich keiner Entgegnung bediirfte, verweist er
auf seinen Aufsatz im Archiv fiir die oberrheinische Kirchen-



— 734 —

provinz, worin er sich so entschieden gegen alle bloss negative
Aufklirerei ausspricht (vergl. meine Mitteilungen daraus im
10. Hefte der Revue, 1895, 8. 278 ff.); ,darin ist genau er-
sichtlich, in welchem Verhéaltnisse ich zu allen negierenden
Liberalen, ob dieselben in oder ausser Baden seien, stehe, und
wie wenig ich Grundsitze und Richtung derselben teile.“ —
Neben diesen Punkten, welche die ganze kirchliche Haltung
Hirschers verdachtigen sollten, sind alle tibrigen Anklagepunkte
nur nebenséchlicher Art, werden aber in seiner Erkldrung
ebenfalls in ihrer Nichtigkeit aufgedeckt. Nur noch ein paar
Worte tiber seine Stellungnahme zum Colibat. Ieh habe im
ersten Teil dieser Studien (Jahrg. 1894, S. 654) seine Ausserungen
aus einer frihern Periode angefiihrt, wo er nicht etwa als
LKirchenstirmer* gegen das Colibatsgesetz ankimpfte, sondern
nur, von dem ganz richtigen Gesichtspunkte aus, dass dasselbe,
da es ja nicht auf gottlicher noch auf apostolischer Anordnung
beruhe, sondern spéter von der Kirche gegeben sei, ebenso
von der Kirche auch wieder aufgehoben werden konne, ganz
ruhig der Ansicht Ausdruck gab, es dirfte unter den dermaligen
Zeitverhéltnissen vielleicht wiinschenswert sein, dass die kirch-
lichen Obern die Sache einmal in Erwédgung ziehen; dabei
gab er jedoch deutlich zu verstehen, dass er keineswegs mit
den unsauberern Elementen, welche auch nach Beseitigung des
Colibats riefen, gemeinsame Sache machen wolle. Diese ohne
seinen Namen veroffentlichten Ausserungen lagen jetzt mehr
als ein Jahrzehnt zuriick ; seine Ansicht tiber die Opportunitét
der Aufhebung oder iiber die Aussicht auf dieselbe hatte in- -
zwischen der entgegengesetzten Platz gemacht. Auch hier
verweist er fiir den Standpunkt, den er jetzt vertrete, auf den
vorhin erwahnten Aufsatz im Archiv fiir die Geistlichkeit der
oberrheinischen Kirchenprovinz, und fiithrt ausserdem an, wie er
den Gegenstand in seinen Vorlesungen zu behandeln pflegte:
Das Gesetz bestehe, eine Abinderung desselben sei in dieser Zeit
nicht zu erwarten; wer also in den geistlichen Stand eintrete,
miisse sich vorher klar machen, ob er ,mit Gottes Beistand ™
die Kraft, den Mut und den aufrichtigsten Willen* in SlCh
_fahle, dem Gesetze nach Buchstaben und Geist nachzukommen®.

Daran ankniipfend fithrte er aus, was man iiben und was
meiden miisse, um nicht in Gefahr zu kommen; dass es dem-
jenigen, der iberhaupt ein wiirdiges geistliches’ Leben fubre



— 735 —

und es mit den Pflichten des geistlichen Standes ernst nehme,
nicht allzu schwer fallen miisse, wohl aber denen, die sich
dem Miissiggang und der Genusssucht iiberlassen. Wenn trotz-
dem die boshafte Verliumdung seiner Anklidger behaupten
konnte, es sei notorisch, dass er fortwdhrend den Colibat be-
kédmpfe, und dies sei auch der Grund, ,weshalb ihm der hei-
ratslustige badische Klerus zugethan sei®, so gentigt das allein
schon, um den ganzen Angriff zu charakterisieren.

Der Bemerkung gegeniiber, Hirscher ,gedenke wahrschein-
lich den Zeitpunkt fiir seine Plane abzuwarten (vgl. oben, S. 730),
erklidrt Hirscher: ,Was aber die Plane betrifft, welche ich in
- meinem Sinne fiihre, so kann ich dieselben der Welt wohl
offenbaren. Ich gedenke, wenn mich Gott noch ferner erhalten
sollte, wie bisher, so noch Weitérhin meine Lehrkanzel mit
Interesse fiir meine Zuhorer zu versehen; vielleicht noch eine
oder andere litterarische Unternehmung zu wagen; meinen
Gegnern und Ankligern von Herzen zu verzeihen, und im
christlichen Vertrauen auf die gottliche Barmherzigkeit den
grossen Schritt in die Ewigkeit zu thun. Das sind meine
Plane.“

Die ,Sion“ brachte die ihr von Hirscher eingesandte Er-
klarung, wie oben erwéhnt, allerdings zum Abdruck, aber sehr
unschicklicherweise mit Noten versehen, welche den Eindruck
abschwichen und der Verdidchtigung immer noch Raum lassen
sollten. Dadurch sah sich die theologische Fakultdt in Frei-
~ burg!) veranlasst, und glaubte es ihrer Ehre schuldig zu sein,
ihrerseits eine Erklidrung in der Sache abzugeben; Professor
Schleyer als Dekan der Fakultit iibernahm die Abfassung der
Schrift, die unter dem Titel: ,Hirscher und seine Ankldger® im
9. Band der Freiburger Zeitschrift fir Theologie (S. 376—448)
veroffentlicht wurde. Die Fakultit ging, abgesehen davon,
dass sie es als eine selbstverstindliche Ehrenschuld ansah, fir
den unschuldig misshandelten Kollegen einzutreten, von der
sehr zutreffenden Erwigung aus, dass es sich hier tiberhaupt
um gemeinsame Interessen der katholischen Wissenschaft handle,
die sie zu schiitzen habe (S. 376): ,Wird ein Mann, welcher
als Repriisentant eines Prinzips oder einer bestimmten Richtung
- gelten kann, von den Vertretern des gegenteiligen Prinzips

’) Dieselbe bestand zur Zeit ausser Hirscher aus den Professoren: Hug,
Werk, Staudenmaier, Vogel, Schleyer, Adalbert Maier.



— 736 —

und der entgegengesetzten Richtung angegriffen, so hort der
Angriff auf, im gewohnlichen Sinne des Wortes ein personlicher
zu sein; vielmehr wird die Sache, um die es sich handelt, eine
gemeinsame fiir alle jene, welche mit dem betreffenden Manne
im Prinzip Utbereinstimmen und mit ihm die gleiche Richtung
befolgen. Die Anklagen gegen Hirscher haben ihren Ursprung
in Tendenzen, deren Verwirklichung nicht nur fiir die Gestaltung
des kirchlichen Lebens hochst bedeutsam ware, sondern auch
vorzugsweise auf die Wissenschaft der katholischen Theologie
- méchtig influieren miisste.“

Schiiler Hirschers im Kanton Luzern sorgten durch Heraus-
gabe eines Separatdruckes von Schleyers Schrift (Luzern, 1843)
dafur, ,dass die Verteidigung da gehort werde, wo die unge-
rechte Anklage erhoben wurde“. — :

Und was war nun der Grund der ganzen in sich selbst so
grundlosen und haltlosen Verdachtigung des um die katholische
Kirche in Deutschland hochverdienten Mannes? Hirscher selbst
glaubte, was durch die Schlussworte des Hauptartikels (sieh
oben, S. 730) nahegelegt war, dass es besonders auf seinen
damals eben erscheinenden Katechismus abgesehen sei, der ihm
so sehr am Herzen lag. Die sehr eigentumliche Wendung, mit
welcher derselbe schlecht gemacht werden soll, beleuchtet er
in seiner Erkldrung sehr gut (Zeitschrift f. Theol., IX, S. 397):
,,Ubrigens lautet es sonderbar, wenn jemand sagt: diese Friichte
will ich nicht, und wenn sie noch so gut wiren, weil sie aus
dem Garten meines von mir anriichic gemachten Nachbars
sind.Y — Unstreitig lag es mit in der Absicht der Angreifer,
den Katechismus von vornherein unmoglich zu machen; doch
war dies, gegeniiber den tieferen Motiven, doch nur eine Neben-
absicht. Um was es sich eigentlich im Gmnd der Sache han-
delte, hat Schleyer in den vorhin angefiihrten Worten am Ein-
gang seiner Verteidigungsschrift ausgesprochen. Weiterhin
kommt derselbe zur Erklirung der Thatsache, dass die Artikel
 gerade in der Schweiz zuerst veroffentlicht wurden (S. 420 ff.).
Es wurde nimlich eben damals von der ultramontanen Partei
in Luzern die Berufung der Jesuiten nach Luzern und die
“Uberlieferung der dortigen theologischen Lehranstalt an die-
selben betrieben. Um die Notwendigkeit dieser Massregel plau-
sibel zu machen, musste die Rechtgldubigkeit derjenigen Greist-
lichen, die ihre w 1ssenschaft11che theologmche Ausblldung in



—— 737 —

Deutschland erhalten hatten, und weiterhin die deutsche wissen-
schaftliche Theologie tberhaupt verdachtigt werden.!) Da nun
die schweizerischen Theologiestudierenden vorzugsweise in Tii-
bingen und Freiburg ihre Studien machten, und Hirscher als
Reprisentant dieser beiden Fakultiaten gelten konnte, denen er
nacheinander angehort hatte, da er tiberhaupt seit dem Tode
des grossen Mohler der in den weitesten Kreisen bekannteste
und einflussreichste katholische Theologe Deutschland war, so
lag es sehr nahe, gerade seine Person als Zielscheibe fiir den
Angriff vorzuschieben, der der wissenschaftlichen katholischen
Theologie tiberhaupt zugedacht war.?) —

Der Erfolg des Angriffs auf Hirscher entsprach, was seine
Person betrifft, — die fernere Entwicklung der Luzerner An-
gelegenheit bertihrt uns hier nicht weiter —, keineswegs der
Absicht. Schleyer sagt dariiber (a. a. O., S. 399): ,Die Er-
klarung Hirschers brachte einen Eindruck hervor, welchen
seine Gegner wohl nicht erwartet hatten. Jeder Unbefangene,

1) Vergl. auch Fhriedrich, Gesch. d. Vat. Konzils, I, S. 216 f.

- %) Wenn die Artikel friher erschienen wiren, so konnte man auch glauben,
Hirscher habe nebenbei auch als Kandidat fiir den erzbischoflichen Stuhl von
Freiburg unmoglich gemacht werden sollen. Nun fand aber die Wahl des Erz-
bischofs, aus der Hermann von Vicari hervorging, bereits am 15. Juni 1842 statt,
wihrend die Artikel gegen Hirscher erst spéter erschienen; der erste Artikel vom
18. Juni, da das Resultat der Wabl in Luzern noch nicht bekannt war, geht aller-
. dings von der Erzbischofswahl aus und macht in Bezug auf Hirscher die Be-
merkung: ,Herr Hirscher, den die Regierung am liebsten hétte, ist ‘so unbeliebt,
dass er wahrscheinlich nur Eine Stimme erhalten wird.* Dass man allerdings
an der romischen Kurie befiirchtet hatte, der dort nicht gut angeschriebene Hirscher
konnte gewihlt werden, erfahren wir aus Friedrich v. Hurters Biographie (H. v.
Hurter, Friedrich v. H,, I, S. 337 ff). Dieser bekannte spitere Konvertit, damals
noch Protestant, war der Vertrauensmann des pépstlichen Nuntius in der Schweiz,
durch den dieser Erkundigungen iiber den katholischen Freiburger Theologie-
professor und Domherrn einzog, die, weil man es so wollte und die Gewahrs-
minner entsprechend wihlte, auch nach Wunsch ungiinstig ausfielen. — Als spéter
Im Jahre 1844 Hirscher als Koadjutor des Bischofs von Rottenburg von der wiirttem-
bergischen Regierung in Aussicht genommen war, wurden wieder unter der Hand
die alten Anschuldigungen gegen ihn hervorgeholt, besonders wieder das auf dem
Index stehende Schriftchen von der Messe. Auch hier spielte der bei der Kurie
einﬁussreiche, inzwischen katholisch gewordene Hurter wieder eine unklare Zwischen-
handlerrolle mit dem Resultat, dass die Sache nicht zu stande kam; sieh dessen
Korrespondenz mit Hirscher in der Biographie, II, S. 66 ff., die iibrigens keines-
Wegs, wie der Verfasser der Biographie zu verstehen giebt, auf Hirscher ein un-
gunstiges Licht wirft, wohl aber_ nach anderer Seite hin.



-

welcher sie las, dusserte sich dahin, dass die dem edeln und

frommen Manne bisher gezollte Achtung durch Angriff und
- Entgegnung nur habe gewinnen konnen.“ Auch der Katechis-
mus, den man allenfalls nach der Seite der praktischen Ver-
wendbarkeit, keineswegs aber in Bezug auf Geist und Haltung
mit Recht beanstanden Kkann, wurde eingefiihrt und konnte
wenigstens gegen zwanzig Jahre sein vielumstrittenes Dasein

fristen.
Dr. FRIEDRICH LAUCHERT,
Lic. theol.

(Schluss folgt.)




	Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

