Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Etudes sur la latinisation de L'Orient
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403319

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 673 —

ETUDES SUR LA LATINISATION DE L'ORIENT

III. Apercu geéneral et conclusion.

I

Apres les faits précédemment exposés,!) nous pouvons
€tendre et élever la question.
_ Quoique les efforts des papes pour faire admettre en Orient
leur prétendue suprématie et pour s'assujettir les Eglises
rattachées aux quatre patriarcats orientaux, soient bien an-
térieurs aux croisades, ?) nous ne remonterons cependant pas
plus haut dans cette étude; ce sont ces expéditions mémes que
nous prendrons pour point de départ de nos considérations.
Rappelons d’abord, sur ce sujet, quelques points qui sont hors
de conteste: %) |

1° Sans doute les croisades ont eu pour but politique, de
la part des papes, de détruire Ihellénisme dans I'Italie méri-
dionale qui était alors comme une véritable Grece occidentale ; 4

2 ') Voir la Revue ntern. de Théol, n. 10, 1895, p. 217-242; et n. 11, p. 488
a 5o4. .

%) Voir notre ouvrage : Discussion sur les sept conciles @cuméniques, Berne, 1878,
I vol. in-8% 351 p,

?) On peut consulter sur ces matieres, outre les nombreuses histoires des croi-
sades, depuis I Historia rerum in partibus transmarinis gestarum de Guillaume de
Tyr jusquaux ouvrages de Michaud, Heeren, Rey, Wilken, Kugler, Prutz, E, Charriere,
C. Jannin, etc., les publications suivantes: Zeitschrift des deutschen Paldstina-Vereins
(1878 et suiv.); drchives de Forient latin (1881 et suiv.); Revue de ['orient latin
(1893 et SUiv.); Cartulaire de P’bglise dw St-Sépulcre de Férusalem, publié d’apres
les ms. du Vatican par E, de Rozitre, 1849; Histoire des institutions monarchiques
dans le royaume latin de Férusalem, 1099—1291, par G. Dodu, 1894.

Y) Voir la Grande-Gréee par Fr. Lenormant, Paris, 1882; la Mystification farale,
par C. Lampryllos, p. 95-102; Athénes, 1883.



-

d'y supprimer complétement toute trace de la domination im-
pé€riale.et de la juridiction patriarcale de Constantinople, et
d'y faire dominer d’une maniere définitive 'autorité politique
et ecclésiastique de 1'évéque de Rome. Cependant les papes
ont visé beaucoup plus loin: ils ont voulu surtout latiniser
I'Orient et soumettre & leur autorité I’Eglise orthodoxe orientale.
La délivrance du saint-sépulcre n’a été qu'un but trés secondaire,
voire méme un prétexte habilement mis en avant pour émou-
voir les masses et pour masquer les ambitions de la papauté.

2° La fondation d’un royaume latin a Jérusalem en 1099
et d’'un empire latin & Constantinople (1204—1261) a été, avant
tout, pour les papes, uh moyen de réaliser ce projet de latini-
sation et de domination. Il ne faut pas oublier que l'empire
latin de Constantinople était appelé -«l'empire de Romanie »,
dénomination caractéristique. A

3° Deés cette époque, les agents ecclésiastiques et laiques
des papes a Jérusalem et & Constantinople ont été trés bien
organisés en vue de parvenir 4 la fin susdite. Les prétres
latins étaient, comme partout du reste, soumis aux évéques
latins, ceux-ci aux archevéques et aux métropolitains latins, qui
'étaient & leur tour au patriarche latin, lequel relevait du pape.
Ainsi, en 1132, le pape Innocent II envoya des instructions
par lettres aux évéques d’Acre, de Sidon, de Béryte pour leur
enjoindre d'obéir a leur métropolitain, Foucher, archevéque de
Tyr. «I1 y a ou reiaume de Jerusalem deus chiefs seignors,
Pun esperituel, et l'autre temporel: le patriarche de Jerusalem
est le seignor esperituel, et le rei dou reiaume de Jerusalem
le seignor temporel doudit reiaume.»!) Le patriarche de
Jérusalem, seigneur spirituel du royaume, exercait donc un
droit supérieur de contrdle sur tous les membres du clergé.
«Nous le voyons réclamer I'obéissance unanime des prélats
du pays, excommunier un archevéque de Tyr qui avait 0s€
lui résister, en appeler au pape, son chef immédiat, d'une dis-
cussion engagée avec I'Ordre de I'Hopital, sacrer les €véques,
écrire au nom de son clergé a I'Eglise d'Occident, en un mot
exercer tous les droits de souveraineté ecclésiastique. 11
avait sous sa juridiction quatre métropolitains, ceux de Tyt,
de Césarée, de Bessan, de Rabath ou Pétra. De l'archevéque
de Tyr dépendaient les éveques d’Acre, de Sidon, de Beryte

V) Assises de Férusalem, T. 1L, Liv. de Jean d’Ibelin, ch. CCLX, D. 415



— 675 —

de Bélinas ou Panéade. Chacun des trois autres métropolitains
n'avait qu'un suffragant: celui de Césarée, 1'évéque de Sébaste;
celui de Bessan, I'évéque de Tibériade; celui de Pétra, I'évéque
du Mont-Sinai. Outre ces quatre métropolitains et leur -sept
‘suffragants, le patriarche de Jérusalem avait sous ses ordres
des abbés et des prieurs qui, par un privilege particulier de
leur dignité, portaient les insignes du pontife, la crosse, la
mitre, etc.: c’étaient 'abbé du Mont-de-Sion, 1'abbé de la Latine,
I'abbé du Temple, 'abbé du Mont-Olivet, ’abbé de Josaphat,
I'abbé de Saint-Samuel et le prieur du Saint-Sépulcre. Les
textes indiquent encore trois abbesses suffragantes: celle de
Notre-Dame la Grande, de Sainte-Anne et de Saint-Ladre. On
ne peut donc nier que I'Eglise latine ait été un corps bien
organisé, fort par sa discipline et sa hiérarchie.» 1)

- De plus, le roi ne pouvait enlever aux corts de l'église la
connaissance d'un certain nombre d'affaires expressément
désignées: jugement des personnes appartenant au clergé,
jugement des laiques eux-mémes coupables envers I'Eglise, ac-
cusations d'kérésies ou de sorcellerie, proceés entre époux, con-
testations relatives aux biens du clergé, aux dimes, aux testa-
ments. Si le vicomte faisait arréter des malfaiteurs, il était
tenu de restituer les clercs aux tribunaux de 1'Eglise. Si un
clerc commettait quelque méfait relevant de la cour du roi, il
€tait justiciable de ces mémes tribunaux, la cour royale ne
bouvant attirer le jugement a elle qu'avec le consentement de
I'Eglise. 2)

- Or, ne l'oublions pas, I'Eglise latine de Jérusalem était
«l'apotre zélée de Pinfluence pontificale. » 3) '

Il faut noter, en outre, que les rois de Jérusalem étaient
soumis au pape, et que sans cette soumission ils n’eussent plus
€u de raison d'étre.%) «II est certain, dit M. Dodu, que Gode-
froy de Bouillon, vainqueur de Jérusalem, refusa la couronne,
moins sans doute par des motifs de pieuse modestie que pour
e pas heurter de front 'opposition du clergé, aux yeux duquel
Une seule souveraineté existait en Terre-Sainte, celle du pape.»°)
Le roi Baudouin II avait une piété monacale, et, lui aussi, il
montra la royauté sous le caractére semi-religieux, semi-mili-
taire, que lui avait imprimé Godefroy; il fut un observateur
Z€1¢ des lois eicclésiastiques.s) Bref, d’'une part, le patriarche,

e

- ) DoDU, ouvr. cité, p. 308-311. 2) P. 325-326. Cf. p. 268. 3) P. 366.
) -7303- P 129, % P, 140-141:



—

placé au sommet de la hiérarchie ecclésiastique et représentant
du pape en Terre-Sainte, allait jusqu'a réclamer pour lui-méme
la direction de I'Etat; il avait, au nom du pape, donné i
Godefroy l'investiture de la seigneurie de Jérusalem, et le con-
quérant l’'avait recue humblement «comme un véritable mi-
nistere »; l'autorité royale n'était donc qu'une sorte de sacer-
doce militaire sous la direction de I'Eglise romaine. D’autre
part, le pape était le véritable souverain de la Terre-Sainte;
le roi n’était que son vassal, son lieutenant. Le patriarche
Daimbert disait: «Godefroy doit se faire I'homme du Saint-
Sépulcre et de nous, komo sancti sepulcvi ac noster effectus. »
Cette théorie, ajoute M. Dodu, était hautement professée par
la papauté. C'était au nom de la supériofité du spirituel sur
le temporel que le pape Pascal II engageait Baudouin I°* 2 sou-
mettre ses conquétes a 1'Eglise de Jérusalem. Pas de suzerain
sur terre, Dieu seul pour suzerain, telle était la devise de la
papauté a 1'époque de la fondation du royaume, et telle elle
resta jusqu'a la chute. Le roi, a son sacre, lisait ou faisait
lire en son nom un serment, dans lequel il promettait son
concours au patriarche et renouvelait I'engagement de dé-
fendre les privileges ecclésiastiques; et le patriarche disait
alors au roi: «Je vous aiderai & défendre votre couronne, sauve
soit la sainte Eglise de Rome!» 1)

4° Ce n'est pas tout. Outre cette organisation puissante,.
le clergé latin, dans le royaume de Jérusalem, possédait encore
toutes les ressources matérielles pour donner de lefficacité a
sa propagande et pour faire victorieusement sa chasse a c€
qu'il appelait I'hérésie. II disposait de la puissance méme du
roi, qui, comme nous 'avons vu, était le protecteur naturel du
clergé, et qui, le jour de son couronnement, s'engageait a
maintenir les possessions et les franchises de 1'Eglise, a pro-
téger la foi contre les hérésies, a assurer dans toute I'étendue
de sa domination l'exécution des décrets et des canons.’) Le
clergé, dans plus d'un cas, disposa également des milices sacrees,
lordre des Templiers et l'ordre des Hospitaliers, malgré les
rivalités existantes.?) Il disposa aussi de richesses immenses.
«Le clergé était le plus grand propriétaire du royaume_.»ﬂ _H
se servit de cet argent, il est vrai, surtout pour ses plai81r8

1) P.331-334. %) P. 338. %) P. 231-232. %) P. 3I1.



= 677 —

et ses débauches, car sa corruption était inimaginable;?!) mais
il s’en servit aussi pour répandre ses doctrines et leur gagner
des adhérents. Si le patriarche, comme consécrateur du roi,
s'attribuait le droit d'intervenir dans le réglement de plusieurs
affaires politiques,?) avec quel zéle ne devait-il pas travailler
a asseoir sa domination dans le domaine de la doctrine, de la
discipline et de la liturgie!

5° De plus, cette propagande, ainsi organisée, s’est exercée
pendant plusieurs siecles. Le royaume latin de Jérusalem a
existé de 1099 a 1291. Lorsqu'il disparut, elle ne disparut
nullement, mais continua d'une autre maniére, Rome ayant
maintenu, quand méme, en Orient sa hiérarchie, y ayant mul-
tipli¢ de plus en plus ses moines de toutes robes et de toutes
couleurs, et y ayant té puissamment soutenue par les envoyés
des princes occidentaux soumis a son autorité.

6° Il est avéré que cette propagande fut souvent intolé-
rante et brutale. D’abord la conquéte méme fut violente.
L'odieux massacre dont les Latins donnérent le signal lors-
qu'ils furent maitves de Jérusalem et pénétrérent dans 1'église
du Saint-Sépulcre, n'est que trop connu. D'aprés Raymond
d'Agiles (ch. XX, p. 300), le sang monta jusqu'au poitrail des
chevaux (usque ad genua et usque ad frenos equorum). Guil-
laume de Tyr (L. VIII, ch. 19) avoue que la maniere dont les
croisés ont triomphé pouvait leur inspirer de l'horreur et de
la honte (teedium et horrorem). Les Ordres de St-Jean et du
Temple se conduisirent souvent, eux aussi, comme des soldats
sans pitié. Ces emportements et ces atrocités, on les retrouve,
hélas! dans la propagande comme dans la conguéte. M. Dodu,
tres modéré dans toute cette question, fait cependant les aveux
suivants. «On peut douter, dit-il, que le clergé latin ait mon-
tré une réelle tolérance a I'égard des sectes (1) chrétiennes et
musulmanes d’Orient, quand on lit cette affirmation dans les
recits des historiens, membres du clergé latin?®). Le docteur
Basile, dans son Oraison Junébre de Baudouin, reproche aux
Francs leur violence et leur corruption %). Le patriarche Daim-
bert, ancien archevéque de Pise, nous apparait comme un
representant de cette religion impérieuse du moyen age, dont
Gfégoire VII avait formulé les devoirs et les droits. Envoyé
Par Urbain II pour représenter les intéréts du saint-sizge dans

) P. 318-324. £) P, 329 338, S P2y O F 2300,
Rovue intérn, de Théologie, Heft 12, 1895, 44



— 678 —

la Ville sainte, Daimbert avait recu en précieux dépot les
pensées les plus cheéres de cet éleve de Grégoire. La papauté
avec Urbain II n'avait abdiqué aucune de ses prétentions.
Admirateur enthousiaste de Grégoire et d'Urbain; ami de la
grande comtesse Mathilde, d'un caractére agressif, violent
méme, jaloux d’honneurs, de considérations, de richesses, le
nouveau patriarche affirmait hautement la doctrine de la pré-
éminence du pouvoir spirituel et du droit des papes de dispo-
ser des trones!). Il ne slest point contenté de soumettre les
fideles d'Orient & la domination spirituelle du patriarche; c’est
le gouvernement de I'Etat qu'il a voulu lui donner. Il n’a pas
‘seulement concu pour I'Eglise latine I'indépendance, mais
Pempire. Ce que Grégoire VIl avait essayé de faire dans le
monde chrétien, Daimbert I'a tenté en Terre-Sainte. »?2)

De ces faits il résulte évidemment que les papes et leurs
agents ont exercé en Orient, dans le royaume de Jérusalem
surtout, pendant les XII° et XIII® siecles, une propagande ac:
tive, et cela par tous les moyens possibles (violence, corrup-
tion, etc.), sur les chrétiens orientaux, pour les forcer a se
soumettre a la suprémat1e papale, & accepter toutes les doc-
trines et tous les préceptes que cette suprématie implique et
1mpose Cette premiére conclusion me semble démontrée el
mattaquable

I1.

Reste mamtenant a savoir si cette propagande a atteint
son but, comment et dans quelle mesure.

Evidemment il y a eu des résistances énerglques, heé-
roiques. Tous les chrétiens qui sont restés fideles a l'ancienne
orthodoxie et qui ont continué & maintenir, & coté de la nou-
velle Eglise latine, Pancienne Eglise catholique et orthodoxe
de 1'Orient, tous ceux-1a sont des preuves vivantes de l'indéfec-

tibilité de leur Eglise. : ' _
' Mais combien d'autres, hélas! ont succombé! Tout d'abord
les Latins, parait-il, viserent & I'habileté, dissimulerent diplo-
matiquement les divergences, et se contentérent d'exiger €n
gros la reconnaissance de l'autorité supérieure du pape. ¢ Le
clergé indigene, dit naivement ou malicieusement M. Dodu,
ne fut point mqmété il dut simplement reconnaitre la supré-

) Bogap &) P. 348-349.



— 0679 —

matie de 1'Eglise romaine; a cette condition il lui fut permis
de vivre fraternellement a coté d'elle.» ') Ceux qui reconnu-
rent cette suprématie, cesserent évidemment d’étre orthodoxes
et catholiques, puisqu’ils acceptirent une erreur que 1'Eglise
orthodoxe et catholique d’Orient avait toujours rejetée. Ils
eurent beau vouloir conserver leurs traditions particulieres,
ils violerent de fait l'orthodoxie en acceptant une doctrine
romaine qui n’était pas orthodoxe. Mais combien allérent plus
loin, ne se contentant pas de professer la suprématie du pape,
professant encore les autres erreurs doctrinales enseignées par
Rome, et se faisant méme les propagateurs ardents de ces
erreurs parmi leurs compatriotes restés fideles!

En comparant les récits et les appréciations des auteurs
arméniens et des auteurs grecs, M. Dodu a conclu que ceux-ci
étaient plutot hostiles aux Latins et ceux-la plutét favorables
et méme amis, sensibles a leurs revers et sympathiques a
leurs triomphes. «La lettre adressée au roi Léon II par saint
Nerseés de Lampron, archevéque de Tarse, et les ceuvres de
Michel le Syrien, patriarche jacobite d’Antioche, montrent de
quel esprit de cowmciliation étaient animés tous ces prélats,
témoignent des tentatives faites pour cimenter entre Rome et
les Eglises chrétiennes d’Orient une union véritable, enfin
- prouvent que les membres les plus éminents du clergé chrétien
d'Orient ne craignaient point de se faire les champions ardents
des idées et des rustitutions apportées en Syrie par les Francs. »?)
Et encore: «En Syrie, le clergé latin domina d’'une maniere
absolue toutes les sectes; il 1’emp0rta sur elles par le nombre,
par la richesse, par son influence sur la population indigéne ®).
Comme les éveques latins, quelques évéques indigénes devin-
rent suffragants d’'un archevéque /lafin, Jean d'Ibelin range les
archevéques arménien et jacobite de Jérusalem, au méme titre
que les archeveques de Tyr, Césarée, Nazareth et autres, au
nombre des suffragants du patriarche Jafin de la capitale.
Preuve évidente que 1'Eglise romaine avait accordé au clerge
_ local une existence légale. » 4) Oui, mais & quelle condition?
M. Dodu ajoute: «De son coté, le clergé oriental accepta
volontiers la suprématie latine.»? Ce mot «volontiers» est
Certes discutable ; en tout cas, s'il est exact pour les uniates,
il est inexact pour les orthodoxes.

e e

J B339, 5P 26, %) P 328 4 P. 320. 5 P. 330.



—— 680 -

Des auteurs grecs nous fournissent, sur ce point, des
documents plus exacts et surtout plus complets et plus détail-
1és. Je mentionnerai en particulier MM. E. Vlasto et C. Lam-
pryllos.

De méme qu'il s’est trouvé des Grecs, méme parmi les
lettrés, comme l'historien Critobule, pour accepter sans répu-
gnance le joug musulman?), de méme d'autres ont accepté le
joug papiste. Les faits d’apostasie et de trahison sont certains. ?)

La tentation, il faut le reconnaitre, est venue non seule-
ment des papes, de leurs émissaires et de leurs alli€s, mais
méme de quelques empereurs d’Orient, de quelques patriarches
et de quelques théologiens orientaux, qui, une fois gagnés a
la cause de la suprématie du pape, sont devenus des propa-
gateurs des doctrines et des pratiques romaines. :

Je citerai d’abord ’empereur Michel Paléologue (1260-1282),
qui «eut le malheur de croire qu'il ne pouvait conserver son
indépendance qu'’en gagnant les bonnes griaces du pontife
romain; et, en mendiant & tout prix la protection des papes,
il fonda une politique qui, ayant depuis prévalu en Orient,
amena, sous ses successeurs, l'abaissement et enfin la ruine
de T'hellénisme... Par ses continuelles concessions a I'Eglise
de Rome, il porta les esprits a de vaines querelles et a de
terribles dissensions religieuses.... A quoi aboutirent ces longs
efforts pour réunir les deux Eglises et cet abaissement voulu
devant la papauté? A ce que le pape Martin IV repoussa
dédaigneusement et sans vouloir méme les entendre les en-
voyés de Paléologue, et & ce que ce dernier devint pour ses
sujets un objet d’horreur et d’exécration.» ®

On le voit, ce ne sont pas seulement les historiens pro-
testants qui, comme Aymon?), font & Michel Paléologue le
reproche d'avoir favorisé et méme imposé la romanisation de
son empire. Les auteurs orthodoxes se prononcent dans Ie
méme sens. C. Lampryllos dit expressément: «Michel, aidé de

1) Voir E. A. VLASTO, 1458, les Derniers ]mrs de Constantinople, p- 913 Paris,
Leroux, 1833.

SeBo2e Pt 63

Y « L’empereur Michel Paléologue, pour des raisons d’Etat et pour soutenir
son Empire chancelant, introduisit parmi les Grecs les maximes de I’Eghse romaine,
et la primauté du pape de Rome en plusieurs lieux de I’Orient, ol les Latins sé
sont maintenus jusqua présent.» Aymon, Monuments authentiques de @ religion

grecque, P. 475-476.



— 681 —

ses complices les prélats de cour gagnés & ses projets, fit dé-
poser le patriarche Joseph comme opposé a la pseudo-union;
et ayant gagné, par la promesse du patriarcat, Beccus trés
las de sa longue captivité, il le fit apostasier, lui fit rétracter
les doctrines (orthodoxes) qu'il avait précédemment professées
et soutenues librement, puis le fit enfin élire patriarche. Clest
alors qu’a l'aide de sa profonde érudition il composa des ou-
vrages dans le sens papiste, pour prouver tout le contraire
de ce qu’il avait affirmé et défendu auparavant, en y accumu-
lant tout ce que les faussaires latins avaient inventé depuis
I'époque de Charlemagne. Heureuses eussent été les popula-
tions d’'Orient, si par ce moyen seul on efit tenté de les gagner
au papisme! Mais Michel, irrité de linutilité de ses efforts et
de la résistance qu'il rencontrait, recourut & des arguments
plus énergiques: exils, confiscations des biens, emprisonnements,
outrages, tortures, mutilations, tout en un mot fut mis en
ccuvre. Michel alla méme jusqu’a inviter les légats du pape
a assister a4 ces scenes de supplice, pour contempler ainsi les
marques éloquentes de son dévotiment; bien plus, il fit saisir
quelques-uns des récalcitrants et les envoya a Rome, comme
présent au pape pour qu'il en disposit a son gré.... Ces scénes
ne se bornérent pas seulement a Constantinople, elles furent
également commises par les Latins dans tous les pays d’'Orient
ol s'étendait la conquéte des croisés ». )

Clest dans un tel état de choses que le malheureux Bec-
cus, d’abord trés antipapiste, s’est ensuite fait papiste, pour
sortir de prison et devenir patriarche, puis a rétracté en synode
tout ce qu'il avait écrit en faveur des doctrines romaines,
puis a rétracté sa rétractation? ! Triste existence, et triste
exemple des perturbations causées par le parti papiste dans
les esprits et les consciences!

Andronic le jeune (1328-1341) commit aussi la faute de
faire des avances excessives 2 Jean XXII en 1333 et & Benoit
XIL en 1339, allant méme jusqu'a manifester lintention de
«quitter le schisme», dit M. Rocquain?®), et cela uniquement
dans le but d'obtenir des secours contre les Turcs; mais
Benoit XII voulant avant tout la soumission des Grecs a
Iévéque de Rome, la négociation échoua.

) La Mystification fatale, p. 157-158.
?) Lbia. p. 158-159. .
3? La cour de Rome ef Pesprit de réforme avant Luther, T. I, p. 455-456.



— 682 —

Jean VIII Paléologue (1425-1448) fut plus coupable encore.
Il fut la dupe et le jouet du pape. Au lieu de s'unir au con-
cile de Bile et & ses partisans, il préféra s’'unir & Eugeéne IV
et au concile de Florence; et cette préférence fut fatale a
son empire et méme a son Eglise. «Si 'empereur Jean VIII
dit excellemment M. Vlasto, avait eu assez de discernement
pour embrasser, des le principe, le parti du concile de Bale,
les Grecs auraient porté un coup mortel aux prétentions de
la domination papale; ils auraient servi du moins les véritables
intéréts du monde et de leur patrie méme. En se rangeant du
coté sage et libéral du concile qui voulait imposer a 1'Eglise
des réformes reconnues indispensables, ils auraient débarrassé
I'Orient et I’Occident du cauchemar qui pése jusqu’a nos jours
sur les consciences.!) Il était hors de doute qu’'en récompense
d’un pareil secours, les péres du concile auraient accepté les
conditions qu'auraient proposées les prélats byzantins pour
arriver 2 une union loyale et sincére des deux Eglises, et
nul doute qu’elles eussent été honorables pour 1'Eglise d’'Orient.
Il est possible que, méme en ce cas, Constantinople n'efit pu
étre sauvée et que ses jours fussent fatalement comptes;
I'union, cependant, n'aurait pas été faite comme elle a été
réglée a Florence; c'est 14 ce qui a perpétué la scission et
approfondi l'abime d'antipathies et de haines qui ont depuis
séparé 1'Orient et "Occident. Il faut croire, au contraire, qu’'on
aurait rétabli les anciens et bons rapports d’amitié et de con-
- sidération réciproque, qui avaient longtemps existé avant la
séparation des deux Eglises. Les Byzantins, succombant quel-
ques années aprés sous l'invasion musulmane, ne seraient pas
restés, durant de longs siécles, abandonnés par 1'Occident et
regardés comme des schismatiques dignes de leur malheureux
sort. Par contre, la réforme de IEglise romaine, conduite avec
sagesse et prudence par les conciles qui devaient périodique-
ment se réunir d’apres la décision du concile de Constance,
aurait prévenu l'ceuvre passionnée et violente de Luther €t
de Calvin, empéché le nouveau déchirement de I'Eglise chre-
tienne, les gueries de religion, auxquelles furent dus, penda_tl_#_

1) Dans les premiers siécles‘ de son existence, on sait que I’Eglise chre?tier_lnﬁ
était instituée en république, et que, dans le seul but d’ariiver 2 la domination
universelle, le papisme amena et consomma le déchirement de I'Eglise du Christ.

i : ; : R és-
Par son ambition orgueilleuse, il a toujours été un principe de trouble et de d¢
organisation.



— 683 —

des siécles, les désastres sans nom qui pour longtemps en-
rayerent le progrés chez les nations de 'Europe, et facilite-
rent les succés et les conquétes des Ottomans. Depuis long-
temps déja, les Turcs auraient cessé de souiller de leur présence
le berceau de la civilisation; depuis longtemps les chrétiens
de 1'Orient se seraient trouvés libres; depuis longtemps Orien-
taux et Occidentaux ne formeraient qu'un seul troupeau sous
un seul pasteur, et pourraient célébrer en commun leur culte
dans ce temple magnifique de la Divine Sagesse. » 1)

L’empereur Constantin XIV (1448-1453) se rendit coupable
des mémes errements; il conserva jusqu'a la fin pour confes-
seur le patriarche Grégoire III Mélisséne, qui, comme nous le
verrons, était partisan de la suprématie du pape et de l'union
florentine. 2)

Si l'on doit condamner les empereurs précités pour avoir
suivi une aussi déplorable politique, & combien plus forte
raison doit-on s’élever contre la partie du clergé qui, au lieu
de défendre la doctrine de I'Eglise, les a suivis dans leur fausse
voie! Parmi ces ecclésiastiques coupables faut-il citer Joseph II,
patriarche de Constantinople (1416-1439), qui mourut a Florence
sans y avoir signé le fameux décret d'union et qui déclara,
en mourant, adhérer a tout ce qu'a pensé et décrété 'Eglise
de l'ancienne Rome?% Ce mot « ancienne », appliqué a Rome,
le sauve. Cependant, malgré son habileté, il mérite d’étre taxé
de faiblesse et de naiveté en ayant cru qu'il pourrait, par des
negociations avec le pape, obtenir de lui que tous deux
seraient désormais sur le méme pied d’égalité, et que le pa-
triarche de Constantinople, ainsi agrandi par le patriarche de
Rome, serait assez fort pour se rendre indépendant de I'em-
pereur et pour délivrer I'Eglise des servitudes que l'empereur
lui avait imposées.%) L'intention pouvait étre bonne, mais le
- Procédé était condamnable ; et certes la facon dont les Orien-
taux furent recus a Florence dut vite dissiper les illusions
du candide patriarche. %)

Tous les compagnons de lempereur et du patriarche, a
lexception de Marc, évéque d’Ephese, signérent, le 5 juillet
1439, le compromis théologique appelé par les romanistes
«décret d'union», dans lequel on reconnait au pape le plein
pouvoir de gouverner I’Eglise universelle, mais de la gouverner

S

1) Ouvr. cité, p. 38-40. 2y Poac. NP 28 4 P14y Tg.- 5 Peo2n; 25,



= oSt

de la maniere dont parlent les actes des conciles cecuméniques
et les saints canons. Malgré la restriction contenue dans ces
derniers mots, l'acceptation de ce compromis fut considérée
par 'Eglise grecque comme une «trahison», et presque tous
les fideles se révolterent contre une telle union, qui sacrifiait
la vérité de la doctrine et l'indépendance de I'Eglise 1), et cela,
pour obtenir quelques misérables secours contre les Turcs!
Beaucoup des signataires du compromis se rétractérent; l'em-
pereur, l'archevéque Bessarion de Nicée et I'archevéque Isidore
de Kieff le maintinrent; ces deux archevéques furent faits
cardinaux. L'empereur fit nommer comme patriarche de Cons-

tantinople l'archevéque de Cyzique, Métrophane II, qui était -

resté unioniste; mais les trois autres patriarches d’Alexandrie,
d’Antioche et de Jérusalem, ainsi que le métropolitain de
Césarée, condamnerent en 1443 le concile de «brigands» tenu
a Florence et déclareérent le patriarche Métrophane «assassin
de sa mere (I'Eglise) et hérétique». Ils le déposérent et en
cas de désobéissance excommuniérent tous ceux qu'il avait
ordonnés; ils menacérent méme l'empereur de l'excommunica-
tion, s'il s’obstinait & soutenir Métrophane et & obéir au pape.?
En 1450, toute 1'Eglise officielle de Constantinople acceptait
l'union avec Rome, sous l'influence de Métrophane et de son
successeur Grégoire III Mélissene. Néanmoins, tous les autres
patrmrches et surtout le métropolitain de Césarée se montrérent
trés hostiles 4 tous les efforts du patriarche pour rendre
P'union effective. En 1450, les trois autres patriarches et «une
foule d’évéques et de divers membres du clergé», entre
autres Marc d’Ephese, se réunirent en synode, déposerent le
patriarche Grégoire et nommeérent a sa place Athanase IL %)
Le cardinal Isidore étant venu a4 Constantinople comme légat
du pape, une grande assemblée eut lieu a I'église Ste-Sophie
et accepta l'union, «toutefois avec la clause formelle que,
lorsque le péril actuel serait passé, les conditions de 1'union
seraient révisées et modifiées si I'on reconnaissait que le décret
contient quelque article ne s'accordant pas entierement avec
les canons de 1'Eglise».*) Cette clause montrait évidemment
que l'acceptation de I'union n’était pas sincére. Bref, selon
M. Vlasto, «il parait certain que la plupart des membres du
clergé, surtout du clergé inférieur, tous les moines et les reli-

B 30-gota o) Piisy s Sy Pl Anin6o 4 Pa 64



— 680 —

gieuses, ainsi que la majeure partie du peuple, ne voulaient
a aucun prix entendre parler de 'union ».!) Mais, d’autre part,
ceux qu'on appelait les modérés, d’accord avec l'empereur et
avec le patriarche exilé, Grégoire, 'acceptaient.

Dans de telles conditions, I'esprit, les idées et les pratiques
de Rome ne pouvaient que gagner du terrain. Clest ainsi,
comme nous le verrons, que le mot «transsubstantiation »,
importé de Florence, pénétra parmi les théologiens grecs et
fut accepté, non seulement par les unionistes, mais aussi par
quelques orthodoxes disposés aux transactions; toutefois, ha-
tons-nous de le dire, s’il fut accepté, ce ne fut nullement comme
dogme, mais seulement comme opinion théologique, et encore
ne le prenaient-ils que dans un sens spirituel qu'ils entendaient
concilier avec l'ancien dogme, et non dans le sens nouveau
et matérialiste de Rome.

L

Done, il est avéré qu’aprés les croisades le travail de
romanisation en Orient, loin d’avoir cessé, n'a fait qu'empirer.

D’abord, dans tous les pays grecs ol des Francs s’étaient
€tablis et dominaient, la propagande en faveur du latinisme
€tait trés active; aux orthodoxes qui ne voulaient pas accepter
les idées romaines, on enlevait les biens des menses épiscopales,
des couvents et des autres établissements pieux, et on les
livrait aux Latins.?) Les ducs latins d’Athénes et les dynastes
catalans, en Thessalie, ne permirent dans leurs Etats la pré-
sence d'aucun évéque orthodoxe. Les prélats orthodoxes &
Chypre n’étaient tolérés qu'aprés avoir prété serment de sou-
mission et de fidélité entre les mains d'un évéque latin et en
preésence d’autres témoins; ils étaient forcés de demeurer entre
eux sans communion, sans aucun lien ni rapport avec toute
autre autorité religieuse orthodoxe; ils étaient «tenus de par-
ticiper, quand ils étaient convoqués, a toutes les cérémonies
religieuses des éveques latins, de les fréquenter et de leur
baiser la main. » 9)

Au commencement du XVe siécle, lorsque Joseph Bryennius
fut envoyé en Chypre par le synode patriarcal de Constan-

F EoGt. .

3 Khalifat, Patriarcar et Fapauté, p. 183-184; Paris, Salmon; Athenes, K.
Beck; 1892, 1 vol. in-18.

JE 185,



— 686 —

tinople, il s'apercut qu'on y avait introduit, de gfé ou de
force, «beaucoup plus de nouveautés latines que ne le soup-
connait le synode patriarcal.» !) Quelques années apres cette
enquéte, Bryennius déclara les Cypriotes orthodoxes « presque
entiérement latinisés par ruse ou par violence.» 2) Rome les
forcait non seulement de commémorer le nom du pape, mais
encore de faire participer les prétres grecs au service divin
des Latins.?) Méme chose chez les Grecs de la Sicile et de
la Calabre, «qui, tout d’abord ayant da consentir, comme une
concession de peu d'importance et afin de ne pas étre tour-
mentés par les autorités papistes, a commémorer le nom du
pape dans leurs offices, furent obligés peu a peu d’adopter
aunsst tous les auilres viles et les dogmes des Latins.»*)

C'est donc surtout par la Calabre, la Sicile et Chypre que
le mouvement de romanisation s'opéra et gagna les autres
contrées. '

Plus tard, le métropolite Bessarion, en se pronong¢ant pout
I'union avec Rome, c'est-a-dire pour l'acceptation de la sou-
veraineté spirituelle du pape, contribua a faire regarder d'un
ceil favorable par ses partisans beaucoup de choses occidentales,
et notamment les choses liturgiques et eucharistiques. Sous
son influence, beaucoup d’'orthodoxes embrasseérent le papisme;
«ils étaient trés nombreux, dit notre auteur orthodoxe, et
appartenaient aux classes les plus éclairées; et ils devenaient
plus dangereux que les précédents pour leurs compatriotes.»’)
Bryennius constate qu’«un grand nombre, avant et aprés la
chute de Constantinople, poussés soi-disant par un grand zéle
pour le papisme, se livraient aupres de leurs compatriotes a un
Dprosélytisme aussi effréné que déplacé. » °)

Le parti latinisant «devint, surtout aprés le concile de
Florence, encore plus nombreux et plus puissant.» 7) |

Gennadius Scholarius, qui était patriarche de Constantinople
lors de la priée de Constantinople par les Turcs, était, il est
vrai, partisan de Marc d'Ephése, trés ferme surtout pour sou-
tenir que l'on ne devait pas compter sur les secours des La-
tins; mais néanmoins il chercha a calmer les partisans de
Bessar1on. Et comme ceux-ci l'accusaient de fanatisme,®) il
voulut prouver au contraire qu'il était modéré, Clest ainsi que

1 P 186, 2) P, 187-188. %) P. 188. %) P. 192. 5) P. 180. ) /bid. ") P. 182
7 9
SEE Sof :



= 687

sur plusieurs points il fit le pont, notamment dans la question
eucharistique, en acceptant pour la premiére fois le mot fraus-
substaniiation.

« Aprés la prise de Constantinople par les croisés, a dit
Dollinger, la hiérarchie latine et en partie aussi la liturgie
latine ont €té introduites dans l'empire grec.»® Et encore:
«La prise de Constantinople par les croisés, le pillage et la
profanation des églises grecques, 1'établissement de I'empire
latin, et par-dessus tout I'attitude du pape Innocent III, qui
favorisait les violences de tout le poids de son autorité et de
sa puissance, et tendait ouvertement a l'asservissement et a la
latinisation de 'Eglise orientale, ce sont ces faits qui ont creusé
l'abime par-dessus lequel il n’a pas été possible jusqu’a présent
de jeter un pont. Tout un essaim d’ecclésiastiques latins s'est
jeté sur 1'Orient, et sans connaitre méme la langue du pays,
s'est posé a l'égard du clergé local en conquérant orgueilleux
et violent. Les évéques et les prétres de la Grece étaient
obligés de s’expatrier, ou étaient privés de leurs églises et de
leurs ressources, ou devaient admetire les rites latins. Clétait
alors un drame d’arbitraire présomptueux, d'asservissement
grossier, tels que le monde chrétien n'en avait pas encore vu.
Les papes et leurs légats opposérent autel contre autel, im-
postrent aux Grecs pour patriarches et pour évéques des
Italiens et des Frangais ignorants, transplantérent méme sur
le sol grec l'inquisition avec sa peine capitale. (A Chypre,
treize prétres grecs furent brilés.) ... Les prétendues unions
de Lyon et de Florence ont été extorquées des empereurs par
la crainte et la menace d’un danger extréme, tandis que le
clergé et le peuple n'ont cessé de protester. L'astuce romaine,
la violence et la corruption ont enfin ourdi a Florence une
trame que la volonté du peuple a détruite plus tard. Et de-
puis lors ... on a continué & Rome A nommer des Occidentaux
a des chaires épiscopales grecques qui étaient occupées par
des pasteurs légitimes grecs. Il est vrai que les papes pro-
testaient de leur désir de respecter les usages et les institutions
antiques de I'Eglise orientale; mais leurs actes étaient souvent
en contradiction avec le principe déclaré, et la maniere dont

%) «Nach der Eroberung Konstantinopels durch die Kreuzfahrer wurde eine
Iatemische Hierarchie und teilweise sogar die lateinische Liturgie im griechischen
Reiche eingefithrt» Bericht iiber dic Unions-Konferenzen zu Bonn 1875, S, 20,



— 688 —

ont été traités les chrétiens du rit grec en Pologne et dans
I'Italie méridionale a montré a quoi peuvent s'attendre les
Orientaux indépendants de Rome, sous le rapport politique, si
jamais, chez eux aussi, le pouvoir civil devient partisan des
prétentions et des temdances romaines.» 1)

Ajoutons que les ecclésiastiques que les papes nommaient
aux sieges orientaux étaient presque toujours des moines fana-
tiqgues, dont quelques-uns s’étaient distingués en Occident
comme inquisiteurs. Clest ainsi, par exemple, que Jean de
Verceil, général des dominicains, fut patriarche de Jérusalem
en 1278;?) le dominicain Nicolas de Hannapes, aussi patriarche
de Jérusalem en 1288; etc. Ce dermier était un militant qui
exaspéra le pays; le pape Nicolas IV avait mis a sa disposition
vingt galeres, et, en le chargeant du dioceése de S. Jean d'Acre,
l'avait fait son légat pour Chypre, la Syrie et I'Arménie. ?)

Aussi des «flots de mensonges inonderent-ils 1'Orient.» %)
C. Lampryllos déclare expressément que les ouvrages pré-
tendus orthodoxes que les papistes invoquent a 'appui de leurs
doctrines, ne sont pas de véritables ouvrages orthodoxes, mais
des ouvrages de Grecs qui ont passé au papisme, ou des
ouvrages «fabriqués par des renégats et attribués faussement
a des orthodoxes de (renom.» <«La critique, dit-il, a déja dé
masqué ces fraudes; mais ces gens font semblant de ne rien
savoir, et ils continuent, comme M. Leaemmer, & les attribuer
a des auteurs auxquels ils n’appartiennent pas. Il faudrait
écrire une étude sur ce sujet® . . . Il faut savoir que les faus-
saires papistes ont fabriqué différents écrits qu’ils ont attri-
bués a divers Orientaux et en particulier a Gennadius, pour
les faire considérer comme partisans des dogmes latins; cette
fourberie a été démasquée par divers auteurs grecs, latins et
protestants, que cite Zernicavius dans une note trés étendue.
Cette note, M. Leemmer !'a lue, aussi bien que celle de Theo-
phane Procopowitch qu’il rapporte au bas de la méme page, €t
néanmoins il a eu le courage de présenter ces écrits apo-
cryphes comme des ceuvres authentiques! »9)

Y Conférence de Bonn, 1874; Rapport de S. Exc, le général A, Kiréeff,
P. 32-34; Bruxelles, in-8°,

%) V. Pabbé Feret, la Faculté de théologic de Paris, T. I, p. 465.

%) [bid., p. 530.. %) C. Lampryllos, ouvr, cité, p. 104. °) Ouvr, cité, p.109-
S rra '



— 0689 —

~

Nous n’avons pas a faire ici I'histoire des Orientaux qui,
une fois gagnés aux doctrines de Rome, se sont efforcés de
les répandre en Orient et de les faire accepter par leurs com-
patriotes restés orthodoxes. Il est certain que les Manuel
Calecas, les Joseph de Méthone, les Georges Aristinus,!) les
Bessarion, les Allatius, etc., quelque nombreux qu'ils aient été,
n'ont pas réussi a corrompre le dogme de 1'Eglise orthodoxe;?)
mais, de concert avec les émissaires de Rome, avec les Ga-
lanus %) et autres, ils ont réussi a faire passer dans les écrits
théologiques des expressions papistes regrettables, que l'an-
cienne Eglise orthodoxe n’a jamais connues. Le récit de
M. Papkoff sur «les Confréries religieuses dans l'ancienne
Russie » %) montre aussi les efforts auxquels Rome et ses agents
se sont livrés pour tacher de romaniser 1'Eglise russe;’ mal-
heureusement il éest incontestable que des évéques russes ont
consenti, au XVI® siecle, & quitter leur Eglise et 4 entrer dans
I'Eglise romaine en Pologne, par exemple le métropolitain
Michel Rogosa,?) et que les simples fideles, une fois ébranlés
par de tels exemples et & la merci d'une propagande puissante
et riche, n’ont pas su toujours repousser tous les compromis.

E. Micuaub.
(La fin prochainement.)

LB o

%) Clest ainsi que le jésuite Dandini, qui fut envoyé au Mont-Liban comme
nonce apostolique par Clément VIII en 1596, et qui fit imprimer a Cesene la relation
~de son voyage (Missione apostolica al patriarcha & Maroniti del monte Libano), a
¢té contraint d’avouer (ch, V) que les prélats et les prétres grecs ont de I'horreur
pour I'Eglise latine; qu’ils fulminent contre elle des malédictions et des excom-
- Munications, De la Croix, secrétaire de l'ambassade de France a Constantinople
sous M. de Nointel, a constaté aussi cette horreur des Grecs de Jérusalem contre
les Latins en 1695. Voir Aymon, ouvr, cité, p. 443.

®). Galanus a demeuré longtemps parmi les Arméniens et a travaillé par ordre
du pape 3 les réunir avec I’Eglise romaine; il a fait imprimer 2 Rome en 1650 une
Aistoire des Arméwiens. Voir Aymon, ouvr, cité, p, 478.

*) Voir la Rewue, numéro 11, juillet-septembre 1895, p. 50§-519, ainsi que
le présent numéro, :

) Voir la Revue, numéro 11, p. 513.




PR

S
\:::-g.,'.g@)"‘e.‘




	Études sur la latinisation de L'Orient
	Anhang

