
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Études sur la latinisation de L'Orient

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 673

ÉTUDES SUR LA LATINISATION DE L'ORIENT

III. Aperçu général et conclusion.

I.
Après les faits précédemment exposés, x) nous pouvons

étendre et élever la question.
Quoique les efforts des papes pour faire admettre en Orient

leur prétendue suprématie et pour s'assujettir les Eglises
rattachées aux quatre patriarcats orientaux, soient bien
antérieurs aux croisades,2) nous ne remonterons cependant pas
plus haut dans cette étude ; ce sont ces expéditions mêmes que
nous prendrons pour point de départ de nos considérations.
Rappelons d'abord, sur ce sujet, quelques points qui sont hors
de conteste : 8)

1° Sans doute les croisades ont eu pour but politique, de
la part des papes, de détruire l'hellénisme dans l'Italie
méridionale qui était alors comme une véritable Grèce occidentale ;4)

*) Voir la Revue intern, de Théol., n. io, 1895, p. 217-242; et n. Il, p. 488
à S04.

Voir notre ouvrage: Discussion sur les sept conciles œcuméniques, Berne, 1878,
I vol. in-8°, 351 p.

On peut consulter sur ces matières, outre les nombreuses histoires des
croisades, depuis Y'Historia rerum in partibus transmarinis gestarum de Guillaume de
Tyr jusqu'aux ouvrages de Michaud, Heeren, Rey, Wilken, Kugler, Prutz, E. Charrière,

• Jannin, etc., les publications suivantes: Zeitschrift des deutschen Palästina-Vereins
(1878 et suiv.); Archives de l'orient latin (1881 et suiv.); Revue de l'orient latin
(1893 et suiv.); Cartulaire de l'église du St-Sépulcre de Jérusalem, publié d'après
les ms. du Vatican par E. de Rosière, 1849; Histoire des institutions monarchiques
dans le royaume latin de Jérusalem, 1099—1291, par G. Dodu, 1894.

Voir la Grande- Greie par Fr. Lenormant, Paris, 1882; la Mystification fatale,
P« C. Lampryllos, p. 95-102; Athènes, 1883.



— 674 —

d'y supprimer complètement toute trace de la domination
impériale et de la juridiction patriarcale de Constantinople, et
d'y faire dominer d'une manière définitive l'autorité politique
et ecclésiastique de l'évêque de Rome. Cependant les papes
ont visé beaucoup plus loin: ils ont voulu surtout latiniser
l'Orient et soumettre à leur autorité l'Eglise orthodoxe orientale.
La délivrance du saint-sépulcre n'a été qu'un but très secondaire,
voire même un prétexte habilement mis en avant pour émouvoir

les masses et pour masquer les ambitions de la papauté.
2° La fondation d'un royaume latin à Jérusalem en 1099

et d'un empire latin à Constantinople (1204—1261) a été, avant
tout, pour les papes, uù moyen de réaliser ce projet de
latinisation et de domination. Il ne faut pas oublier que l'empire
latin de Constantinople était appelé «l'empire de Romanie»,
dénomination caractéristique.

3° Dès cette époque, les agents ecclésiastiques et laïques
des papes à Jérusalem et à Constantinople ont été très bien

organisés en vue de parvenir à la fin susdite. Les prêtres
latins étaient, comme partout du reste, soumis aux évêques
latins, ceux-ci aux archevêques et aux métropolitains latins, qui
l'étaient à leur tour au patriarche latin, lequel relevait du pape.
Ainsi, en 1132, le pape Innocent II envoya des instructions

par lettres aux évêques d'Acre, de Sidon, de Béryte pour leur
enjoindre d'obéir à leur métropolitain, Foucher, archevêque de

Tyr. « Il y a ou reiaume de Jerusalem deus chiefs seignors,
l'un esperituel, et l'autre temporel: le patriarche de Jerusalem
est le seignor esperituel, et le rei dou reiaume de Jerusalem
le seignor temporel doudit reiaume. s1) Le patriarche de

Jérusalem, seigneur spirituel du royaume, exerçait donc un

droit supérieur de contrôle sur tous les membres du clergé.
«Nous le voyons réclamer l'obéissance unanime des prélats
du pays, excommunier un archevêque de Tyr qui avait osé

lui résister, en appeler au pape, son chef immédiat, d'une
discussion engagée avec l'Ordre de l'Hôpital, sacrer les évêques,

écrire au nom de son clergé à l'Eglise d'Occident, en un mot

exercer tous les droits de souveraineté ecclésiastique. Il
avait sous sa juridiction quatre métropolitains, ceux de Tyr,
de Cesaree, de Bessan, de Rabath ou Petra. De l'archevêque
de Tyr dépendaient les évêques d'Acre, de Sidon, de Béryte,

') Assises de Jérusalem, T. II, Liv. de Jean d'Ibelin, ch. CCLX, p. 4IS-



- 675 —

de Bélinas ou Panéade. Chacun des trois autres métropolitains
n'avait qu'un suffragant : celui de Cesaree, l'évêque de Sebaste ;

celui de Bessan, l'évêque de Tibériade ; celui de Pétra, l'évêque
du Mont-Sinaï. Outre ces quatre métropolitains et leur sept
suffragants, le patriarche de Jérusalem avait sous ses ordres
des abbés et des prieurs qui, par un privilège particulier de
leur dignité, portaient les insignes du pontife, la crosse, la
mitre, etc. : c'étaient l'abbé du Mont-de-Sion, l'abbé de la Latine,
l'abbé du Temple, l'abbé du Mont-Olivet, l'abbé de Josaphat,
l'abbé de Saint-Samuel et le prieur du Saint-Sépulcre. Les
textes indiquent encore trois abbesses suffragantes : celle de
Notre-Dame la Grande, de Sainte-Anne et de Saint-Ladre. On
ne peut donc nier que l'Eglise latine ait été un corps bien
organisé, fort par sa discipline et sa hiérarchie. » *)

De plus, le roi ne pouvait enlever aux corts de l'église la
connaissance d'un certain nombre d'affaires expressément
désignées: jugement des personnes appartenant au clergé,
jugement des laïques eux-mêmes coupables envers l'Eglise,
accusations d'hérésies ou de sorcellerie, procès entre époux,
contestations relatives aux biens du clergé, aux dîmes, aux
testaments. Si le vicomte faisait arrêter des malfaiteurs, il était
tenu de restituer les clercs aux tribunaux de l'Eglise. Si un
clerc commettait quelque méfait relevant de la cour du roi, il
était justiciable de ces mêmes tribunaux, la cour royale ne
pouvant attirer le jugement à elle qu'avec le consentement de
l'Eglise.2)

Or, ne l'oublions pas, l'Eglise latine de Jérusalem était
« l'apôtre zélée de l'influence pontificale. » 3)

H faut noter, en outre, que les rois de Jérusalem étaient
soumis au pape, et que sans cette soumission ils n'eussent plus
eu de raison d'être.4) «Il est certain, dit M. Dodu, que Gode-
froy de Bouillon, vainqueur de Jérusalem, refusa la couronne,
moins sans doute par des motifs de pieuse modestie que pour
ne pas heurter de front l'opposition du clergé, aux yeux duquel
une seule souveraineté existait en Terre-Sainte, celle du pape.-»6)
Le roi Baudouin II avait une piété monacale, et, lui aussi, il
montra la royauté sous le caractère semi-religieux, semi-militaire,

que lui avait imprimé Godefroy; il fut un observateur
zélé des lois ecclésiastiques.6) Bref, d'une part, le patriarche,

Dodu, ouvr. cité, p. 308-311. 2) P. 325-326. Cf. p. 268. 3) P. 366.
P- 308. •) P. Ia9. 6) p. I40.14I.



— 676 —

placé au sommet de la hiérarchie ecclésiastique et représentant
du pape en Terre-Sainte, allait jusqu'à réclamer pour lui-même
la direction de l'Etat; il avait, au nom du pape, donné à

Godefroy l'investiture de la seigneurie de Jérusalem, et le
conquérant l'avait reçue humblement « comme un véritable
ministère » ; l'autorité royale n'était donc qu'une sorte de sacerdoce

militaire sous la direction de l'Eglise romaine. D'autre
part, le pape était le véritable souverain de la Terre-Sainte;
le roi n'était que son vassal, son lieutenant. Le patriarche
Daimbert disait : « Godefroy doit se faire l'homme du Saint-
Sépulcre et de nous, homo sancti sepulcri ac noster ejfectus. »

Cette théorie, ajoute M. Dodu, était hautement professée par
la papauté. C'était au nom de la supériorité du spirituel sur
le temporel que le pape Pascal II engageait Baudouin Ier à

soumettre ses conquêtes à l'Eglise de Jérusalem. Pas de suzerain

sur terre, Dieu seul pour suzerain, telle était la devise de la

papauté à l'époque de la fondation du royaume, et telle elle

resta jusqu'à la chute. Le roi, à son sacre, lisait ou faisait
lire en son nom un serment, dans lequel il promettait son

concours au patriarche et renouvelait l'engagement de

défendre les privilèges ecclésiastiques; et le patriarche disait
alors au roi: «Je vous aiderai à défendre votre couronne, sauve
soit la sainte Eglise de Rome! »*)

4° Ce n'est pas tout. Outre cette organisation puissante,
le clergé latin, dans le royaume de Jérusalem, possédait encore

toutes les ressources matérielles pour donner de l'efficacité à

sa propagande et pour faire victorieusement sa chasse à ce

qu'il appelait l'hérésie. Il disposait de la puissance même du

roi, qui, comme nous l'avons vu, était le protecteur naturel du

clergé, et qui, le jour de son couronnement, s'engageait à

maintenir les possessions et les franchises de l'Eglise, à

protéger la foi contre les hérésies, à assurer dans toute l'étendue

de sa domination l'exécution des décrets et des canons.2) Le

clergé, dans plus d'un cas, disposa également des milices sacrées,

l'ordre des Templiers et l'ordre des Hospitaliers, malgré les

rivalités existantes.3) Il disposa aussi de richesses immenses.

«Le clergé était le plus grand propriétaire du royaume.»*) h

se servit de cet argent, il est vrai, surtout pour ses plaisirs

') P- 331-334- 2) P. 338. s) P. 231-232. 4) P. 311.



— 677 —

et ses débauches, car sa corruption était inimaginable ; *) mais
il s'en servit aussi pour répandre ses doctrines et leur gagner
des adhérents. Si le patriarche, comme consécrateur du roi,
s'attribuait le droit d'intervenir dans le règlement de plusieurs
affaires politiques,2) avec quel zèle ne devait-il pas travailler
à asseoir sa domination dans le domaine de la doctrine, de la
discipline et de la liturgie!

5° De plus, cette propagande, ainsi organisée, s'est exercée
pendant plusieurs siècles. Le royaume latin de Jérusalem a
existé de 1099 à 1291. Lorsqu'il disparut, elle ne disparut
nullement, mais continua d'une autre manière, Rome ayant
maintenu, quand même, en Orient sa hiérarchie, y ayant
multiplié de plus en plus ses moines de toutes robes et de toutes
couleurs, et y ayant été puissamment soutenue par les envoyés
des princes occidentaux soumis à son autorité.

6° Il est avéré que cette propagande fut souvent intolérante

et brutale. D'abord la conquête même fut violente.
L'odieux massacre dont les Latins donnèrent le signal
lorsqu'ils furent maîtres de férusalem et pénétrèrent dans l'église
du Saint-Sépulcre, n'est que trop connu. D'après Raymond
d'Agiles (ch. XX, p. 300), le sang monta jusqu'au poitrail des
chevaux (usque ad genua et usque ad frenos equorum).
Guillaume de Tyr (L. VIII, ch. 19) avoue que la manière dont les
croisés ont triomphé pouvait leur inspirer de l'horreur et de
la honte (taedium et horrorem). Les Ordres de St-Jean et du
Temple se conduisirent souvent, eux aussi, comme des soldats
sans pitié. Ces emportements et ces atrocités, on les retrouve,
hélas dans la propagande comme dans la conquête. M. Dodu,
très modéré dans toute cette question, fait cependant les aveux
suivants. « On peut douter, dit-il, que le clergé latin ait montré

une réelle tolérance à l'égard des sectes chrétiennes et
musulmanes d'Orient, quand on lit cette affirmation dans les
récits des historiens, membres du clergé latin3). Le docteur
Basile, dans son Oraison funèbre de Baudouin, reproche aux
Francs leur violence et leur corruption 4). Le patriarche Daim-
bert, ancien archevêque de Pise, nous apparaît comme un
représentant de cette religion impérieuse du moyen âge, dont
Grégoire VII avait formulé les devoirs et les droits. Envoyé
par Urbain II pour représenter les intérêts du saint-siège dans

l) 1'. 3i8-324. 2) p. 337-338. s) p. 27. 4) P. 320.
Bévue intern, de Théologie. Heft 12, 1895. 44



— 678 —

la Ville sainte, Daimbert avait reçu en précieux dépôt les
pensées les plus chères de cet élève de Grégoire. La papauté
avec Urbain II n'avait abdiqué aucune de ses prétentions.
Admirateur enthousiaste de Grégoire et d'Urbain, ami de la
grande comtesse Mathilde, d'un caractère agressif, violent
même, jaloux d'honneurs, de considérations, de richesses, le

nouveau patriarche affirmait hautement la doctrine de la
prééminence du pouvoir spirituel et du droit des papes de disposer

des trônes *). Il ne s'est point contenté de soumettre les

fidèles d'Orient à la domination spirituelle du patriarche ; c'est
le gouvernement de l'Etat qu'il a voulu lui donner. Il n'a pas
seulement conçu pour l'Eglise latine l'indépendance, mais

l'empire. Ce que Grégoire VII avait essayé de faire dans le
monde" chrétien, Daimbert l'a tenté en Terre-Sainte. »2)

De ces faits il résulte évidemment que les papes et leurs

agents ont exercé en Orient, dans le royaume de Jérusalem
surtout, pendant les XIIe et XIIIe siècles, une propagande
active, et cela par tous les moyens possibles (violence, corruption,

etc.), sur les chrétiens orientaux, pour les forcer à se

soumettre à la suprématie papale, à accepter toutes les
doctrines et tous les préceptes que cette suprématie implique et

impose. Cette première conclusion me semble démontrée et

inattaquable.

IL

Reste maintenant à savoir si cette propagande a atteint

son but, comment et dans quelle mesure.
Evidemment il y a eu des résistances énergiques,

héroïques. Tous les chrétiens qui sont restés fidèles à l'ancienne
orthodoxie et qui ont continué à maintenir, à côté de la
nouvelle Eglise latine, l'ancienne Eglise catholique et orthodoxe
de l'Orient, tous ceux-là sont des preuves vivantes de l'indéfec-

tibilité de leur Eglise.
Mais combien d'autres, hélas ont succombé 1 Tout d'abord

les Latins, paraît-il, visèrent à l'habileté, dissimulèrent
diplomatiquement les divergences, et se contentèrent d'exiger en

gros la reconnaissance de l'autorité supérieure du pape. « Le

clergé indigène, dit naïvement ou malicieusement M. Dodu,

ne fut point inquiété; il dut simplement reconnaître la supré-

*) p. 347. 2) p. 348-349-



_ 679 —

matie de l'Eglise romaine; à cette condition il lui fut permis
de vivre fraternellement à côté d'elle. » *) Ceux qui reconnurent

cette suprématie, cessèrent évidemment d'être orthodoxes
et catholiques, puisqu'ils acceptèrent une erreur que l'Eglise
orthodoxe et catholique d'Orient avait toujours rejetée. Ils
eurent beau vouloir conserver leurs traditions particulières,
ils violèrent de fait l'orthodoxie en acceptant une doctrine
romaine qui n'était pas orthodoxe. Mais combien allèrent plus
loin, ne se contentant pas de professer la suprématie du pape,
professant encore les autres erreurs doctrinales enseignées par
Rome, et se faisant même les propagateurs ardents de ces
erreurs parmi leurs compatriotes restés fidèles!

En comparant les récits et les appréciations des auteurs
arméniens et des auteurs grecs, M. Dodu a conclu que ceux-ci
étaient plutôt hostiles aux Latins et ceux-là plutôt favorables
et même amis, sensibles à leurs revers et sympathiques à
leurs triomphes. «La lettre adressée au roi Léon II par saint
Nersès de Lampron, archevêque de Tarse, et les œuvres de
Michel le Syrien, patriarche jacobite d'Antioche, montrent de

quel esprit de conciliation étaient animés tous ces prélats,
témoignent des tentatives faites pour cimenter entre Rome et
les Eglises chrétiennes d'Orient une union véritable, enfin
prouvent que les membres les plus éminents du clergé chrétien
d'Orient ne craignaient point de se faire les champions ardents
des idées et des institutions apportées en Syrie par les Francs. »2)

Et encore: «En Syrie, le clergé latin domina d'une manière
absolue toutes les sectes; il l'emporta sur elles par le nombre,
par la richesse, par son influence sur la population indigène3).
Comme les évêques latins, quelques évêques indigènes devinrent

suffragants d'un archevêque latin; Jean d'Ibelin range les

archevêques arménien et jacobite de Jérusalem, au même titre
que les archevêques de Tyr, Cesaree, Nazareth et autres, au
nombre des suffragants du patriarche latin de la capitale.
Preuve évidente que l'Eglise romaine avait accordé au clergé
local une existence légale.»4) Oui, mais à quelle condition?
M. Dodu ajoute: «De son côté, le clergé oriental accepta
volontiers la suprématie latine. » 5) Ce mot « volontiers » est
certes discutable ; en tout cas, s'il est exact pour les uniates,
il est inexact pour les orthodoxes.

J) p. 329. 2) p. 26. 3) p. 328. 4) p. 329. 5) P. 330-



— 680 —

Des auteurs grecs nous fournissent, sur ce point, des

documents plus exacts et surtout plus complets et plus détaillés.

Je mentionnerai en particulier MM. E. Vlasto et C.

Lampryllos.

De même qu'il s'est trouvé des Grecs, même parmi les

lettrés, comme l'historien Critobule, pour accepter sans
répugnance le joug musulman*), de même d'autres ont accepté le

joug papiste. Les faits d'apostasie et de trahison sont certains.2)
La tentation, il faut le reconnaître, est venue non seulement

des papes, de leurs émissaires et de leurs alliés, mais
même de quelques empereurs d'Orient, de quelques patriarches
et de quelques théologiens orientaux, qui, une fois gagnés à

la cause de la suprématie du pape, sont devenus des

propagateurs des doctrines et des pratiques romaines.
Je citerai d'abord l'empereur Michel Paléologue (1260-1282),

qui « eut le malheur de croire qu'il ne pouvait conserver son

indépendance qu'en gagnant les bonnes grâces du pontife
romain ; et, en mendiant à tout prix la protection des papes,
il fonda une politique qui, ayant depuis prévalu en Orient,

amena, sous ses successeurs, l'abaissement et enfin la ruine
de l'hellénisme... Par ses continuelles concessions à l'Eglise
de Rome, il porta les esprits à de vaines querelles et à de

terribles dissensions religieuses.... A quoi aboutirent ces longs
efforts pour réunir les deux Eglises et cet abaissement voulu
devant la papauté? A ce que le pape Martin IV repoussa
dédaigneusement et sans vouloir même les entendre les

envoyés de Paléologue, et à ce que ce dernier devint pour ses

sujets un objet d'horreur et d'exécration. » 3

On le voit, ce ne sont pas seulement les historiens
protestants qui, comme Aymon4), font à Michel Paléologue le

reproche d'avoir favorisé et même imposé la romanisation de

son empire. Les auteurs orthodoxes se prononcent dans le

même sens. C. Lampryllos dit expressément: « Michel, aidé de

*) Voir E. A. Vlasto, 1453, les Derniers jours de Constantinople, p. 91J Paris,

Leroux, 1883.
2) P. 2. 3) P. 5-6."

*) «L'empereur Michel Paléologue, pour des raisons d'Etat et pour soutenir

son Empire chancelant, introduisit parmi les Grecs les maximes de l'Eglise romaine,

et la primauté du pape de Rome en plusieurs lieux de l'Orient, où les Latins se

sont maintenus jusqu'à présent. » Aymon, Monuments atithentiques de la. religion

grecque, p. 475-476.



— 681 —

ses complices les prélats de cour gagnés à ses projets, fit
déposer le patriarche Joseph comme opposé à la pseudo-union;
et ayant gagné, par la promesse du patriarcat, Beccus très
las de sa longue captivité, il le fit apostasier, lui fit rétracter
les doctrines (orthodoxes) qu'il avait précédemment professées
et soutenues librement, puis le fit enfin élire patriarche. C'est
alors qu'à l'aide de sa profonde érudition il composa des

ouvrages dans le sens papiste, pour prouver tout le contraire
de ce qu'il avait affirmé et défendu auparavant, en y accumulant

tout ce que les faussaires latins avaient inventé depuis
l'époque de Charlemagne. Heureuses eussent été les populations

d'Orient, si par ce moyen seul on eût tenté de les gagner
au papisme! Mais Michel, irrité de l'inutilité de ses efforts et
de la résistance qu'il rencontrait, recourut à des arguments
plus énergiques : exils, confiscations des biens, emprisonnements,
outrages, tortures, mutilations, tout en un mot fut mis en
oeuvre. Michel alla même jusqu'à inviter les légats du pape
à assister à ces scènes de supplice, pour contempler ainsi les

marques éloquentes de son dévoûment ; bien plus, il fit saisir
quelques-uns des récalcitrants et les envoya à Rome, comme
présent au pape pour qu'il en disposât à son gré.... Ces scènes
ne se bornèrent pas seulement à Constantinople, elles furent
également commises par les Latins dans tous les pays d'Orient
où s'étendait la conquête des croisés».1)

C'est dans un tel état de choses que le malheureux Beccus,

d'abord très antipapiste, s'est ensuite fait papiste, pour
sortir de prison et devenir patriarche, puis a rétracté en synode
tout ce qu'il avait écrit en faveur des doctrines romaines,
puis a rétracté sa rétractation2) Triste existence, et triste
exemple des perturbations causées par le parti papiste dans
les esprits et les consciences!

Andronic le jeune (1328-1341) commit aussi la faute de

faire des avances excessives à Jean XXII en 1333 et à Benoît
XII en 1339, allant même jusqu'à manifester l'intention de

«quitter le schisme», dit M. Rocquain3), et cela uniquement
dans le but d'obtenir des secours contre les Turcs ; mais
Benoît XII voulant avant tout la soumission des Grecs à

l'évêque de Rome, la négociation échoua.

7) La Mystification fatale, p. 157-158.
2) Ibia. p. 158-159.

La cozir de Rome et l'esprit de réforme avant Luther, T. II, p. 455-456.



— 682 —

Jean Vili Paléologue (1425-1448) fut plus coupable encore.
Il fut la dupe et le jouet du pape. Au lieu de s'unir au concile

de Bâle et à ses partisans, il préféra s'unir à Eugène IV
et au concile de Florence; et cette préférence fut fatale à

son empire et même à son Eglise. « Si l'empereur Jean VIII,
dit excellemment M. Vlasto, avait eu assez de discernement
pour embrasser, dès le principe, le parti du concile de Bâle,
les Grecs auraient porté un coup mortel aux prétentions de

la domination papale ; ils auraient servi du moins les véritables
intérêts du monde et de leur patrie même. En se rangeant du

côté sage et libéral du concile qui voulait imposer à l'Eglise
des réformes reconnues indispensables, ils auraient débarrassé
l'Orient et l'Occident du cauchemar qui pèse jusqu'à nos jours
sur les consciences.*) Il était hors de doute qu'en récompense
d'un pareil secours, les pères du concile auraient accepté les

conditions qu'auraient proposées les prélats byzantins pour
arriver à une union loyale et sincère des deux Eglises, et

nul doute qu'elles eussent été honorables pour l'Eglise d'Orient.
Il est possible que, même en ce cas, Constantinople n'eût pu
être sauvée et que ses jours fussent fatalement comptés ;

l'union, cependant, n'aurait pas été faite comme elle a été

réglée à Florence; c'est là ce qui a perpétué la scission et

approfondi l'abîme d'antipathies et de haines qui ont depuis

séparé l'Orient et l'Occident. Il faut croire, au contraire, qu'on
aurait rétabli les anciens et bons rapports d'amitié et de

considération réciproque, qui avaient longtemps existé avant la

séparation des deux Eglises. Les Byzantins, succombant
quelques années après sous l'invasion musulmane, ne seraient pas

restés, durant de longs siècles, abandonnés par l'Occident et

regardés comme des schismatiques dignes de leur malheureux
sort. Par contre, la réforme de l'Eglise romaine, conduite avec

sagesse et prudence par les conciles qui devaient périodiquement

se réunir d'après la décision du concile de Constance,

aurait prévenu l'oeuvre passionnée et violente de Luther et

de Calvin, empêché le nouveau déchirement de l'Eglise
chrétienne, les guerres de religion, auxquelles furent dus, pendant

*) Dans les premiers siècles de son existence, on sait que l'Eglise chrétien

était instituée en république, et que, dans le seul but d'arriver à la domination

universelle, le papisme amena et consomma le déchirement de l'Eglise du Cir
Par son ambition orgueilleuse, il a toujours été un principe de trouble et de

organisation.



— 683 —

des siècles, les désastres sans nom qui pour longtemps
enrayèrent le progrès chez les nations de l'Europe, et facilitèrent

les succès et les conquêtes des Ottomans. Depuis
longtemps déjà, les Turcs auraient cessé de souiller de leur présence
le berceau de la civilisation ; depuis longtemps les chrétiens
de l'Orient se seraient trouvés libres ; depuis longtemps Orientaux

et Occidentaux ne formeraient qu'un seul troupeau sous
un seul pasteur, et pourraient célébrer en commun leur culte
dans ce temple magnifique de la Divine Sagesse. » *)

L'empereur Constantin XIV (1448-1453) se rendit coupable
des mêmes errements ; il conserva jusqu'à la fin pour confesseur

le patriarche Grégoire III Mélissène, qui, comme nous le

verrons, était partisan de la suprématie du pape et de l'union
florentine.2)

Si l'on doit condamner les empereurs précités pour avoir
suivi une aussi déplorable politique, à combien plus forte
raison doit-on s'élever contre la partie du clergé qui, au lieu
de défendre la doctrine de l'Eglise, les a suivis dans leur fausse
voie Parmi ces ecclésiastiques coupables faut-il citer Joseph II,
patriarche de Constantinople (1416-1439), qui mourut à Florence
sans y avoir signé le fameux décret d'union et qui déclara,
en mourant, adhérer à tout ce qu'a pensé et décrété l'Eglise
de l'ancienne Rome?8) Ce mot «ancienne», appliqué à Rome,
le sauve. Cependant, malgré son habileté, il mérite d'être taxé
de faiblesse et de naïveté en ayant cru qu'il pourrait, par des

négociations avec le pape, obtenir de lui que tous deux
seraient désormais sur le même pied d'égalité, et que le
patriarche de Constantinople, ainsi agrandi par le patriarche de

Rome, serait assez fort pour se rendre indépendant de
l'empereur et pour délivrer l'Eglise des servitudes que l'empereur
lui avait imposées.4) L'intention pouvait être bonne, mais le
procédé était condamnable ; et certes la façon dont les Orientaux

furent reçus à Florence dut vite dissiper les illusions
du candide patriarche.5)

Tous les compagnons de l'empereur et du patriarche, à

l'exception de Marc, évêque d'Ephèse, signèrent, le 5 juillet
1439, le compromis théologique appelé par les romanistes
«décret d'union», dans lequel on reconnaît au pape le plein
pouvoir de gouverner l'Eglise universelle, mais de la gouverner

') Ouvr. cité, p. 38-40. 2) p. 45. 3) p. 28. 4) P. 14, 19- 5) p- 2h 25-



de la manière dont parlent les actes des conciles œcuméniques
et les saints canons. Malgré la restriction contenue dans ces
derniers mots, l'acceptation de ce compromis fut considérée

par l'Eglise grecque comme une «trahison», et presque tous
les fidèles se révoltèrent contre une telle union, qui sacrifiait
la vérité de la doctrine et l'indépendance de l'Eglise *), et cela,

pour obtenir quelques misérables secours contre les Turcs
Beaucoup des signataires du compromis se rétractèrent;
l'empereur, l'archevêque Bessarion de Nicée et l'archevêque Isidore
de Kieff le maintinrent; ces deux archevêques furent faits
cardinaux. L'empereur fit nommer comme patriarche de

Constantinople l'archevêque de Cyzique, Métrophane II, qui était
resté unioniste; mais les trois autres patriarches d'Alexandrie,
d'Antioche et de Jérusalem, ainsi que le métropolitain de

Cesaree, condamnèrent en 1443 le concile de «brigands» tenu
à Florence et déclarèrent le patriarche Métrophane «assassin
de sa mère (l'Eglise) et hérétique». Ils le déposèrent et en

cas de désobéissance excommunièrent tous ceux qu'il avait
ordonnés; ils menacèrent même l'empereur de l'excommunication,

s'il s'obstinait à soutenir Métrophane et à obéir au pape.2)
En 1450, toute l'Eglise officielle de Constantinople acceptait
l'union avec Rome, sous l'influence de Métrophane et de son

successeur Grégoire III Mélissène. Néanmoins, tous les autres

patriarches et surtout le métropolitain de Cesaree se montrèrent
très hostiles à tous les efforts du patriarche pour rendre
l'union effective. En 1450, les trois autres patriarches et «une
foule d'évêques et de divers membres du clergé», entre

autres Marc d'Ephèse, se réunirent en synode, déposèrent le

patriarche Grégoire et nommèrent à sa place Athanase II.8)
Le cardinal Isidore étant venu à Constantinople comme légat
du pape, une grande assemblée eut lieu à l'église Ste-Sophie

et accepta l'union, « toutefois avec la clause formelle que,

lorsque le péril actuel serait passé, les conditions de l'union
seraient révisées et modifiées si l'on reconnaissait que le décret

contient quelque article ne s'accordant pas entièrement avec

les canons de l'Eglise».4) Cette clause montrait évidemment

que l'acceptation de l'union n'était pas sincère. Bref, selon

M. Vlasto, «il paraît certain que la plupart des membres du

clergé, surtout du clergé inférieur, tous les moines et les reli-

î) p. 30-32. *) p. 37. 33 p. 45.46. 4) p. 64.



— 685 —

gieuses, ainsi que la majeure partie du peuple, ne voulaient
à aucun prix entendre parler de l'union »A) Mais, d'autre part,
ceux qu'on appelait les modérés, d'accord avec l'empereur et
avec le patriarche exilé, Grégoire, l'acceptaient.

Dans de telles conditions, l'esprit, les idées et les pratiques
de Rome ne pouvaient que gagner du terrain. C'est ainsi,
comme nous le verrons, que le mot «transsubstantiation»,
importé de Florence, pénétra parmi les théologiens grecs et
fut accepté, non seulement par les unionistes, mais aussi par
quelques orthodoxes disposés aux transactions; toutefois,
hâtons-nous de le dire, s'il fut accepté, ce ne fut nullement comme
dogme, mais seulement comme opinion théologique, et encore
ne le prenaient-ils que dans un sens spirituel qu'ils entendaient
concilier avec l'ancien dogme, et non dans le sens nouveau
et matérialiste de Rome.

III.
Donc, il est avéré qu'après les croisades le travail de

romanisation en Orient, loin d'avoir cessé, n'a fait qu'empirer.
D'abord, dans tous les pays grecs où des Francs s'étaient

établis et dominaient, la propagande en faveur du latinisme
était très active; aux orthodoxes qui ne voulaient pas accepter
les idées romaines, on enlevait les biens des menses épiscopales,
des couvents et des autres établissements pieux, et on les
livrait aux Latins.2) Les ducs latins d'Athènes et les dynastes
catalans, en Thessalie, ne permirent dans leurs Etats la
présence d'aucun évêque orthodoxe. Les prélats orthodoxes à

Chypre n'étaient tolérés qu'après avoir prêté serment de
soumission et de fidélité entre les mains d'un évêque latin et en

présence d'autres témoins ; ils étaient forcés de demeurer entre
eux sans communion, sans aucun lien ni rapport avec toute
autre autorité religieuse orthodoxe ; ils étaient « tenus de
participer, quand ils étaient convoqués, à toutes les cérémonies
religieuses des évêques latins, de les fréquenter et de leur
baiser la main. » 3)

Au commencement du XVe siècle, lorsque Joseph Bryennius
fut envoyé en Chypre par le synode patriarcal de Constan-

;j p- 65.
2) Khalifat, Patriarcat et Tapante, p. 183-184; Paris, Salmon; Athènes, K.

Beck; 1892, 1 vol. in-18.
3) P- .185.



— 686 —

tinople, il s'aperçut qu'on y avait introduit, de gré ou de

force, «beaucoup plus de nouveautés latines que ne le
soupçonnait le synode patriarcal. » *) Quelques années après cette
enquête, Bryennius déclara les Cypriotes orthodoxes «presque
entièrement latinisés par ruse ou par violence. » 2) Rome les

forçait non seulement de commémorer le nom du pape, mais

encore de faire participer les prêtres grecs au service divin
des Latins.3) Même chose chez les Grecs de la Sicile et de

la Calabre, « qui, tout d'abord ayant dû consentir, comme une
concession de peu d'importance et afin de ne pas être
tourmentés par les autorités papistes, à commémorer le nom du

pape dans leurs offices, furent obligés peu à peu d'adopter
aussi tous les autres rites et les dogmes des Latins.y*7)

C'est donc surtout par la Calabre, la Sicile et Chypre que
le mouvement de romanisation s'opéra et gagna les autres
contrées.

Plus tard, le métropolite Bessarion, en se prononçant pour
l'union avec Rome, c'est-à-dire pour l'acceptation de la
souveraineté spirituelle du pape, contribua à faire regarder d'un
oeil favorable par ses partisans beaucoup de choses occidentales,
et notamment les choses liturgiques et eucharistiques. Sous

son influence, beaucoup d'orthodoxes embrassèrent le papisme;
«ils étaient très nombreux, dit notre auteur orthodoxe, et

appartenaient aux classes les plus éclairées; et ils devenaient
plus dangereux que les précédents pour leurs compatriotes. »6)

Bryennius constate qu'«un grand nombre, avant et après la
chute de Constantinople, poussés soi-disant par un grand zèle

pour le papisme, se livraient auprès de leurs compatriotes à un

prosélytisme aussi effréné que déplacé. » 6)

Le parti latinisant « devint, surtout après le concile de

Florence, encore plus nombreux et plus puissant.» 7)

Gennadius Scholarius, qui était patriarche de Constantinople
lors de la prise de Constantinople par les Turcs, était, il est

vrai, partisan de Marc d'Ephèse, très ferme surtout pour
soutenir que l'on ne devait pas compter sur les secours des

Latins; mais néanmoins il chercha à calmer les partisans de

Bessarion. Et comme ceux-ci l'accusaient de fanatisme,8) «

voulut prouver au contraire qu'il était modéré. C'est ainsi que

J) P. 186. s) P. 187-188. s) P. 188. *) P. 192. 5) P. 180. 6) Ibid. ') P. I8z-

8) p. 204.



— 687 —

sur plusieurs points il fit le pont, notamment dans la question
eucharistique, en acceptant pour la première fois le mot
transsubstantiation.

« Après la prise de Constantinople par les croisés, a dit
Döllinger, la hiérarchie latine et en partie aussi la liturgie
latine ont été introduites dans l'empire grec.»5) Et encore:
«La prise de Constantinople par les croisés, le pillage et la
profanation des églises grecques, l'établissement de l'empire
latin, et par-dessus tout l'attitude du pape Innocent III, qui
favorisait les violences de tout le poids de son autorité et de
sa puissance, et tendait ouvertement à l'asservissement et à la
latinisation de l'Eglise orientale, ce sont ces faits qui ont creusé
l'abîme par-dessus lequel il n'a pas été possible jusqu'à présent
de jeter un pont. Tout un essaim d'ecclésiastiques latins s'est
jeté sur l'Orient, et sans connaître même la langue du pays,
s'est posé à l'égard du clergé local en conquérant orgueilleux
et violent. Les évêques et les prêtres de la Grèce étaient
obligés de s'expatrier, ou étaient privés de leurs églises et de
leurs ressources, ou devaient admettre les rites latins. C'était
alors un drame d'arbitraire présomptueux, d'asservissement
grossier, tels que le monde chrétien n'en avait pas encore vu.
Les papes et leurs légats opposèrent autel contre autel,
imposèrent aux Grecs pour patriarches et pour évêques des
Italiens et des Français ignorants, transplantèrent même sur
le sol grec l'inquisition avec sa peine capitale. (A Chypre,
treize prêtres grecs furent brûlés.) Les prétendues unions
de Lyon et de Florence ont été extorquées des empereurs par
la crainte et la menace d'un danger extrême, tandis que le
clergé et le peuple n'ont cessé de protester. L'astuce romaine,
la violence et la corruption ont enfin ourdi à Florence une
trame que la volonté du peuple a détruite plus tard. Et
depuis lors on a continué à Rome à nommer des Occidentaux
à des chaires épiscopales grecques qui étaient occupées par
des pasteurs légitimes grecs. Il est vrai que les papes
protestaient de leur désir de respecter les usages et les institutions
antiques de l'Eglise orientale ; mais leurs actes étaient souvent
en contradiction avec le principe déclaré, et la manière dont

6) «Nach der Eroberung Konstantinopels durch die Kreuzfahrer wurde eine
lateinische Hierarchie und teilweise sogar die lateinische Liturgie im griechischen
Reiche eingeführt.» Bericht über die Unions-Konferenaen zu Bonn 1875, S. 2o.



ont été traités les chrétiens du rit grec en Pologne et dans
l'Italie méridionale a montré à quoi peuvent s'attendre les
Orientaux indépendants de Rome, sous le rapport politique, si

jamais, chez eux aussi, le pouvoir civil devient partisan des

prétentions et des tendances romaines.» *)

Ajoutons que les ecclésiastiques que les papes nommaient
aux sièges orientaux étaient presque toujours des moines
fanatiques, dont quelques-uns s'étaient distingués en Occident
comme inquisiteurs. C'est ainsi, par exemple, que Jean de

Verceil, général des dominicains, fut patriarche de Jérusalem
en 1278 ;2) le dominicain Nicolas de Hannapes, aussi patriarche
de Jérusalem en 1288; etc. Ce dernier était un militant qui
exaspéra le pays ; le pape Nicolas IV avait mis à sa disposition
vingt galères, et, en le chargeant du diocèse de S. Jean d'Acre,
l'avait fait son légat pour Chypre, la Syrie et l'Arménie.3)

Aussi des « flots de mensonges inondèrent-ils l'Orient.» 4)

C. Lampryllos déclare expressément que les ouvrages
prétendus orthodoxes que les papistes invoquent à l'appui de leurs
doctrines, ne sont pas de véritables ouvrages orthodoxes, mais
des ouvrages de Grecs qui ont passé au papisme, ou des

ouvrages « fabriqués par des renégats et attribués faussement
à des orthodoxes de renom.» «La critique, dit-il, a déjà
démasqué ces fraudes ; mais ces gens font semblant de ne rien
savoir, et ils continuent, comme M. Laemmer, à les attribuer
à des auteurs auxquels ils n'appartiennent pas. Il faudrait
écrire une étude sur ce sujet5) Il faut savoir que les
faussaires papistes ont fabriqué différents écrits qu'ils ont
attribués à divers Orientaux et en particulier à Gennadius, pour
les faire considérer comme partisans des dogmes latins; cette

fourberie a été démasquée par divers auteurs grecs, latins et

protestants, que cite Zernicavius dans une note très étendue.

Cette note, M. Laemmer l'a lue, aussi bien que celle de Théo-

phane Procopowitch qu'il rapporte au bas de la même page, et

néanmoins il a eu le courage de présenter ces écrits
apocryphes comme des œuvres authentiques!»6)

a) Conférence de Bonn, 1874; Rapport de S. Exe. le général A. Kiréeff,

p. 32-34; Bruxelles, in-8°.
2) V. l'abbé Feret, la Faculté de théologie de Paris, T. II, p. 465.
3) Ibid., p. 530., 4) C. Lampryllos, ouvr. cité, p. I04. 5) Ouvr. cité, p. 109.

6) P- 153-



— 689 —

Nous n'avons pas à faire ici l'histoire des Orientaux qui,
une fois gagnés aux doctrines de Rome, se sont efforcés de
les répandre en Orient et de les faire accepter par leurs
compatriotes restés orthodoxes. Il est certain que les Manuel
Calecas, les Joseph de Méthone, les Georges Aristinus,1) les
Bessarion, les Allatius, etc., quelque nombreux qu'ils aient été,
n'ont pas réussi à corrompre le dogme de l'Eglise orthodoxe ;2)

mais, de concert avec les émissaires de Rome, avec les Ga-
lanus 3) et autres, ils ont réussi à faire passer dans les écrits
théologiques des expressions papistes regrettables, que
l'ancienne Eglise orthodoxe n'a jamais connues. Le récit de
M. Papkoff sur «les Confréries religieuses dans l'ancienne
Russie » 4) montre aussi les efforts auxquels Rome et ses agents
se sont livrés pour tâcher de romaniser l'Eglise russe ;

malheureusement il est incontestable que des évêques russes ont
consenti, au XVIe siècle, à quitter leur Eglise et à entrer dans
l'Eglise romaine en Pologne, par exemple le métropolitain
Michel Rogosa,5) et que les simples fidèles, une fois ébranlés
par de tels exemples et à la merci d'une propagande puissante
et riche, n'ont pas su toujours repousser tous les compromis.

E. Michaud.
{La fin prochainement)

1) p. 9-
2) C'est ainsi que le jésuite Dandini, qui fut envoyé au Mont-Liban comme

nonce apostolique par Clément VIII en 1596, et qui fit imprimer à Cesene la relation
de son voyage (Missione apostolica al patriarcha è Maroniti del monte Libano), a
été contraint d'avouer (ch. V) que les prélats et les prêtres grecs ont de l'horreur
pour l'Eglise latine; qu'ils fulminent contre elle des malédictions et des
excommunications. De la Croix, secrétaire de l'ambassade de France à Constantinople
sous M. de Nointel, a constaté aussi cette horreur des Grecs de Jérusalem contre
les Latins en 1695. Voir Aymon, ouvr. cité, p. 443.

3) Galanus a demeuré longtemps parmi les Arméniens et a travaillé par ordre
du pape à les réunir avec l'Eglise romaine; il a fait imprimer à Rome en 1650 une
Histoire des Arméniens. Voir Aymon, ouvr. cité, p. 478.

4) Voir la Revue, numéro II, juillet-septembre 1895, p. 505-519, ainsi que
le présent numéro.

5) Voir la Revue, numéro II, p. 513.



— 842 —

des Epîtres" pastorales, 1853 ; monographie de la basilique de
St. Clément à Rome (dans la Revue archéologique de Paris), 1873;
les Catacombes de Rome, 1881, 2 vol. in-folio illustrés ; le Tour
d'Orient (Egypte, Terre-Sainte, Syrie, Phénicie, Constantinople),
1890; etc.

ERRATUM :

A la page 689 de la présente livraison, note 4, au lieu de

présent, lire prochain.

-*>-7%>-^


	Études sur la latinisation de L'Orient
	Anhang

