
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 12

Artikel: Kurze Übersicht der historischen Entwicklung des kirchlich-religiösen
Lebens bei den Serben

Autor: Ruzitschic, Nikanor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 645

KURZE ÜBERSICHT
DER

HISTORISCHEN ENTWICKLUNG DES KIRCHLICH-RELIGIÖSEN

LEBENS BEI DEN SERBEN.

:<Ihr aber seid des alles Zeugen.»
Lucas XXIV, 48.

I.

Die Serben im Altertum. Einwanderung der Serben in Europa.
Gründung des serbischen Staates auf dem Balkan. Das
religiöse Leben der Serben vor dem Christentum.

Die Urheimat des serbischen Volkes ist Asien.J) Die
Geschichtsschreiber erwähnen die Serben schon in frühen Zeiten
unter verschiedenen Namen:2) „Weneäa, Wineda, Wenda, Winda,

x) Viele Geschichtsschreiber behaupten dies, wie : Dalimil Mezerizky, böhmischer
Chronist im Jahre 1282—1314; Raitsch Johan, der Vater der serbischen
Geschichtsschreibung, in seinem Werke: „Istoria raznich slavens. naroda"; Majkov
m: „Istoria serb. naroda"; Racki in: „Povjest slovena", p. 6; Moroskinin:
„Historiées, kritices. izsljedovanie o Russah i Slavenah", 163—173; Ritter in: „Geo
graphie", I, 19—29; Sreckovic in: „Istoria srb. naroda"; Milojevic in: „Odlomzi
istorie srba etc.", I. Meine : „Istoria' srb. crkve", I, 1, etc. etc.

2) Über den Namen der Serben giebt es eine reiche Litteratur, besonders des

Serbisch-Slavischen; siehe: Raitsch J., H, 148—190, IV, 55; Schafarikin: „Staroz-
nosty Slovanske", I, II; Weljtman: „Atika i Russ", p. 122; „Slavenske Drevnosti«,
I, 310—317; Dobrovsky J. in: „Jahrbuch der Litteratur, 1817, XXXVII";
Milojevic M., in: „Odlomci istorie Srba...", I, 42—46; Maretic: „Slaveni u Daynini",
72—73; Gopcevic S.: „Alt-Serbien und Macédonien"; Ruvaraz J.: „Macedonica"
ta „Kolo", Nr. 40, 272, Jahr 1890; Lazic S., in: „Srbi u Davnini", 30—156, etc.

Kevue intern, de Theologie. Heft 12, 1895. 42



— 646 -—

Weleta, Weneta, Wana", J) Sarmata und STcita,2) Tribala-Srba ; s)

ferner : Spora, Soraba, Sorba, Srba, 4) Ghana, Trapana,5) Anta,6)
Ilira.7) Zuletzt nennt sie noch im VI. Jahrhundert nach Christus
ein griechischer Historiker (Namens Jornandes) Sloveni.8)

Bei der Teilung in die unterworfenen Länder nahmen die
einzelnen Stämme neue Namen an; wie eben die Gelegenheit das
mit sich brachte: die Russen, Polen und Böhmen z. B. nahmen
die Namen ihrer Ahnen an ; andere wiederum den der Gegend,
in der sie sich niedergelassen hatten, so Kroaten, Mähren und
Luzicki Srbi (Lausitzer Serben, Wenden) ; wieder etliche von
den Völkern, von welchen sie besiegt wurden — Bulgaren.9).

Das serbische Volk allein behielt den alten Namen : „Srbin".
Der Name „Sloveni" dient heutzutage als Gesamtbezeichnung

aller slavischen Völker. Übrigens sind alle bedeutenden
Geschichtsschreiber einig in der Meinung, dass der Name „Srb"
älter ist, als der Name „Sloveni", 10) da letzterer erst im VI.
Jahrhundert erwähnt wird. Darum behauptet man, dass die

Vorfahren aller slavischen Geschlechter von Serben abstammen,
und dass ihr ältester Name nicht „Slovenen", sondern „Srben"

Jornandes L., in Schafarik: „Staroz", I, 83; Racki F.: „Povjesnica Sla-

vena", 6—7; Ptolomej, siehe Boskovic S. : „Ist. sweta", I, c. 1, p. 116; Maretic:

„SI. u Davnini", 12—20; Lazic, 50; Hilferding: „Istor. Bait. Slav.", I, 71.

2) Grekos in Maretic: „Sl. Dav.", p. 4; Ischtvan in Raitsch J., IV, 55;
Fotie: „Bibiiot", c. 273. p. 1518; Zlatousta: „Christ. Epist." 107, in meinem

Werke: „Odnosaji srbske crkve naspram Carigradske" p. 8; Klecevsky, Narusevic,

Cakovski in Rac: „P. SL", 8, 69, 82, 83.

3) Chalkokondylos L., in Schafarik: „Sebr. spisy", III, 43; Kedrin in Raitsch,

J., H, 239; Racki F.: „Rad", XXV, 233, und „Pov. Sl.", 69; Herodot in Maretic:

„Ljetopis", CXX, 40.

4) Plinius sagt „Srbi", Ptolemäus „Serbi", siehe Maretic: „SI. u Dav.", 16—20,

Schaf.: „Star. Sl.", I, 300—313, und viele andere Geschichtsschreiber.
5) Grekos bei Maretic: „SI. D.", 4; Istvan bei Raitsch, IV, 55.

6) Mazievski: „Ist. si. Prava", I, 194 u. 345; Boskovic S.: „Istoria sweta",

I, 87; Milojev., I, 106.

') Chalkokondylos L., bei Schaf.: „Seb. Sp.", HI, 43.

8) Jornandes, siehe Racki, F.: „Pov. SL", 6, 18; Krstic N.: „Istoria srp.

naroda", und andere Historiker.
9) Sreckovic: „Istoria srbskoya Naroda", I, 50.

10) Chalkokondylos L. : „Histor. Byzant.", I, 14. Prokop, siehe : Racki: „Pot.

SL", 18; Manuskript aus dem IX. Jahrh. in der Münchener Bibliothek, wo es

heisst: „Zerviani quod tantum est regnum, ut ex eo cunctae gentes slavorwm

exortae sint et originem, sieut affirmant, ducant", in Hormayrs Archiv, Xvlil.
p. 282—283, von 1827; Schaf.: „Storoz", I, 117; Lazic S.: „Srbi u Davnmi",

p. 48—49.



— 647 —

gewesen ist ; weiter, dass alle slavischen Geschlechter ursprünglich
Serbisch geredet haben. *)

Die allgemeine Weltgeschichte zählt das serbische Volk
in die Reihe der Sanskritvölker und in die indoeuropäische
Völkerfamilie.2)

In der Zeit der Völkerwanderung haben sich Serben zum
erstenmal in Nordost-Europa, in der Gegend zwischen dem
Baltischen und Azowschen Meere, angesiedelt.3) Sie verbreiteten
sich von hier aus weiter nach Westen zu und bewohnten die
Gegenden an den Flüssen Wolga, Don, Dnjeper und Dnjester.4)
Über letztern hinaus eroberten sie die Karpathen und wohnten
an der Oder und an der Weichsel. Erst in der Gegend des
heutigen Deutschen Reiches wurden sie aufgehalten.6)

Als die Germanen ihre jetzigen Wohnsitze eroberten, haben
sie einen Teil der Serben weiter nach Süden auf den Balkan
gedrängt, andere haben sie zu Unterthanen gemacht und mit
dem Namen „Slaven" bezeichnet.6) Die so unterworfenen Serben
sind dann zu Germanen geworden. 7) Nur die serbischen
Bezeichnungen etlicher Flüsse, Dörfer und Städte haben sich meist
mit nur kleinen Veränderungen bis zum heutigen Tag erhalten.

J) Ibid. und Arabische Geographie, AI Bekri, Mazudi, Haukel, Isak etc.
Jornandes und Prokop, Abraham Wenzel ; vor allem siehe Racki, F. : „Pov. SL", p. 6,
18, 52, 54; Dubrov, J., bei Raitsch, I, 39, II, 200; Schafarik: „Stör.", 1,83, 116,

117; Weljmann: „At. i Rus", 122; Milojev., M.: „Odlom.", I, 106, II, 224; Zernig:
Ethnographie, II, 1855; Kalaj, W., in: „Istor. srb. Naroda", I, 11; Dalimil Me-
zeraky in seiner „Chronik" von 1282—1314; bei Racki: „Pov. sl.", 32; Boskovic,
S.: „Istor. Sveta", I, 2—10, 85, etc. etc.

2) Die nachstehenden Geschichtsschreiber und Philologen haben zahlreiche
Wörter in der Sanskritsprache gefunden, die serbischen Worten ganz ähnlich sind,

«wie z. B. Bagas—serb. Bog, Nabas—Nebo, Matr—Matev, Tata—Tata (Vater),
Matri—Mati (Mutter), Deva—Deva, Deti—Dete, Lip—Lep und ljip, Ustha—Usta,
nava—novi, Lot—ljut, Ditsch—ditschno, mil—mili, mala—mali, Sila—Sila, Matsch
—Matsch, wrt—wrt, twar—twar, grab—grabez, da—dati etc. etc. ; siehe in Lazic,
S.: Sr. u Dav.", p. 105—106.

3) Strabon: „Geographie", lib. XI; Lomonosov, M.: „Ljet. K. Petra Petrosa";

Raie, I, 25; Nikolajevic, K.: „Ljetopis", CIV, 32.
4) Procopius, Plinius, Ptolemäus, Orbini, Lomonosov, Raie, J., II, 206—207 ;

Schafarik: „Stör.", I, 53; Racki, F.: „Pov. SL", 6; Kovacevic: „Jovanovic", I.
6) Orbini, Lomonosov, Raie, I, 181—182, Kacic: „Ugodni Razg.", 3; Nesic, D.:

„Javor" vom Jahre 1893, Nr. 1; Nikolajevic, K.: „Ljet", CIX, 37—39; Racki:
»Pov. SL", 19—26; Maretic: „SI. u Dav.", 160, 187.

6) Boskovic, St.: „Ist. Sw.", Band I, 85.
') Racki: „Pov. SL", 19—21; Maretic: „SL u Dav.", 160—188.



— 648 —

Auch in der deutschen Sprache giebt es noch viele Worte
serbischen Ursprungs. *)

Die Serben sind zu verschiedenen Zeiten von drei
Weltgegenden aus auf den Balkan eingewandert, von Süden, Norden
und Osten. 2)

1. Von Süden sind schon vor Christi Geburt einzelne
serbische Familien gekommen. Später bevölkerten sie in grossen
Massen die Umgebung des salonikischen Meerbusens. Dort
gründeten sie ihren Staat, welcher den Namen „Salonïkisches
Serbien" s) erhielt, mit der Residenzstadt „Serbisa".4)

2. Von Norden zogen schon im I. Jahrhundert einzelne
serbische Familien nach dem Balkan; seit 105 n. Chr. Hessen

sie sich zahlreicher ringsum nieder. Unter der Regierung des

Kaisers Konstantin des Grossen sind 300,000 Serben auf einmal
durch die Trajansbrücke über die Donau eingerückt. Später
besitzen sie die westlichen Länder Pannonien, Liburnien, Istrien
und Dalmatien.6)

3. Von Osten her sind viele Serben, mit Hunnen verbunden,
unter Führung des Attila in den Balkan gezogen, um mit diesem
das byzantinische Kaiserreich zu stürzen. Als aber die mit
den Hunnen herübergekommenen serbischen Krieger im
byzantinischen Heerlager ihre Brüder erkannten, weigerten sie sich,

gegen diese zu kämpfen. So wurde Attila genötigt, den Balkan
zu verlassen, während alle seine serbischen Krieger bei ihren
Brüdern blieben. 6)

Die letzte Einwanderung von Serben auf dem Balkan
geschah in der Zeit des Kaisers Justinian I. (VI. Jahrhundert
n. Chr.). Dieser Kaiser musste viel leiden von den Avaren im

Westen und von den Persern im Osten. Um sich seiner Feinde

zu erwehren, erlaubte er vielen tapferen Serben, in seinem

Reiche sich anzusiedeln; die cirka 100,000 Mann, die daraufhin

kamen, bevölkerten das untere Mösien und Thracien.7)

*) Alle oben Genannten, siehe: Lipiska—Leipzig, Drezdjani—Dresden, etc.

2) Siehe in meinem Werk: „Istor. srb. Crkwe", I, 3—4.
3) Sreckovic, I, 12—62.
4) Ibid., p. 65.

5) Lomonosov in „Cronik P. Petrov."; Raie, I, 25—29; Nikolajevic, K-

„Ljetopis", Buch CIV, 32.

6) Hilferding: „Pisma", H, 13; Nikolajevic, K.: „Ljet.", CXH, 1—2.

7) Raie, J., I, 13; Sreckovic, I, 19—21.



— 649 —

Die Serben auf dem Balkan haben sich so rasch vermehrt,
dass schon bald nach der Zeit des Kaisers Justinian I. manche
Fürstentümer entstehen konnten. Dazu gehören Serba inferior :

1. Peloponnesisches Serbien, zwei serbische Stämme: Jezerzi
(EÇsqtm) und Milinzi (Mdvyoi).

2. Welogezitia, salonikisches Serbien (Belsys^ria).
3. Sagudatia (Sayovòcccoi) auf der rechten Seite des Wardar.
4. Dragovitia {Aqayovßirai) zwischen Wardar und Neste.
5. Wajunitia oder Bofka {Bawviqtai) auf der linken Seite

des Wardar.
6. Runchinia {Pvy%ivoi) zwischen dem Bergsee Beschike und

dem Fluss Struma.
7. Smoljenia (2[xoXs'vm>) an Macédonien und Thracien grenzend,

und
8. Strumia mit den Hauptstädten Struma und Pernïk. *)

Alle diese Fürstentümer hatten ihre eigenen Herrscher und
lebten nach ihren nationalen Sitten mehr als 200 Jahre. Im
VIII. und IX. Jahrhundert n. Chr. haben die alten Fürstentümer

ihre äussere Form verändert (und daraus bildeten resp.
erweiterten sich mehrere grössere Staaten); ihr Erbe traten
an: das griechische Kaisertum, das serbische Königtum und
der neubulgarische Staat.2)

Seit dem Vili. Jahrhundert sprachen die Geschichtsschreiber
schon öfters von der Kraft und Macht der Serben, als von
einem selbständigen Volk slavischen Geschlechtes. Denn dieser
Teil der Slaven hielt sich von nun an bis zur Gegenwart unter
ihrem alten Namen „Srbi" auf dem Balkan. Obwohl ein kleiner
Staat, hat er seine herrliche Vergangenheit, die ihn auf eine
schönere Zukunft hoffen lässt.

Das serbische Volk war immer tapfer und tüchtig; ihre
Waffen waren Schiessbogen, Lanze und Schild.8) Als tapfere
Krieger wurden ihre Mannen von fremden Herrschern mit
Vorliebe in ihre Heere eingestellt. Handel und Fischfang wurde
eifrig betrieben. Diese Beschäftigung zog sie in die Nähe von
Meer und von Flüssen. Nachdem sie ansässig geworden waren,
blühte bei ihnen auch Viehzucht und Ackerbau. Von Werk-

') Ibid. und Schafarik, III, 360—370.
2) Sreckovic, I, 64—68.
3) Ibid. und Kovacevic und Jovanovic, „Isdor srb. nar.", 26.



— 650 —

zeugen kannten sie Axt, Beil, Säge, Meissel, Messer und Zange,
zunächst in roherer Ausarbeitung. J) Sie sind wirklich als Volk
fleissig und ehrlich gewesen; am meisten aber zeichneten sie

sich aus durch ihr Familien- und Gemeinschaftsleben, das sie

edel bewahrten und pflegten. Wohl kam es vor, dass eine
Familie 50—150 Mitglieder zählte, die alle in grosser Liebe in
einem Hause zusammen lebten, um welches verschiedene
andere Bauten Platz nahmen.2) Das Oberhaupt bildete das älteste
Glied der Familie.

Die Religion der Serben vor ihrem Übertritt zum Christentum

ist „anthropomorphischer Polytheismus" gewesen.8) Sie
verehrten als Götter verschiedene Naturkräfte. Als Hauptgottheit
gilt der sogenannte „Perun", der vom Himmel Blitz und Donner
herabsendet. Neben ihm verehrten sie den „Sunze Dajbog"
(Sonnengott), den sie für die Quelle aller Erdengüter hielten.
Die kleinen Götter der Serben hiessen: „Oblazi" (Nebelgott),
„Mora" (Ocean-, Meergott), „Jezera" (Seegott), „ReJce" (Flussgott)
und endlich „Watra" (das Feuer). Jede Familie hatte ihren
eigenen Hausgott.4)

Die Serben sind immer sehr fromme Leute gewesen. Sie

brachten ihren Göttern Opfer von lebendigen Tieren und
Früchten des Feldes. Der Älteste opferte für die ganze Familie
sowohl wie beim gemeinsamen Stammesopfer.5) -

Abergläubische Auswüchse waren weit verbreitet. Die Serben

hatten ihre Wahrsager und Wahrsagerinnen, an die sie

sich in der Not wendeten, um die Zukunft zu erfahren.6) Eine
dunkle Idee von einem allwaltenden, allmächtigen Gott schlummerte

verborgen in ihnen, darum haben sie auch die christliche

Lehre so leicht aufgenommen und haben sich von den

Aposteln des neuen Glaubens bald taufen lassen.7)

*) Kovacevic und Jovanovic, 25—27. Meine „Istor. srb. er.", I, p. 12.

2) Ibid.
3) Kovacevic und Jovanovic, p. 27.

4) Ibid. und Sreckovic, I, 43—44. „Istor. srps. erkwe", I, 7—9.

5) Ibid.
6) Kovacevic und Jovanovic, I, 27—28; Sreckovic, I, 44—46.

7) Meine „Ist. sr. erk", I, 47, 48.



651

IL
Verbreitung des Christentums unter den Serben. — Gründung

des serbischen Archiepiskopats „Justiniana Prima".

Die allgemeine Geschichte der christlichen Kirche berichtet,
dass unter den ersten Christen auch Serben gewesen sind,
indem auf dem Balkan zuerst die beiden Apostel Paulus und
Thaddäus gewirkt haben sollen. *) Später haben auf dem Balkan
griechische und in Illyrien römische Missionare das Evangelium
verkündet und Serben getauft,2) sind aber nur sehr langsam
vorwärts gedrungen, denn die Serben verstanden weder
Griechisch noch Lateinisch; aber auch diese neuen Geistlichen wollten
keineswegs die serbische Sprache sich aneignen, indem sie mit
der Verbreitung des Christentums auf serbischem Boden nichts
geringeres beabsichtigten, als damit zugleich die serbische
Nationalität zu vernichten; darum waren sie stolz und unfreundlich
gegen das Volk. Das hinderte die Serben lange, sich der neuen
Lehre anzuschliessen. Aber auch viele schon gewonnene Christen
kehrten wieder zum alten Glauben zurück und huldigten wieder
ihrer national-heidnischen Vielgötterei.

Erst allmählich verbreitete sich das Christentum. Allmählich

wurde auch dem neugewonnenen Volk eine Kirchenordnung

gegeben. Als das oströmische Reich an dem serbischen
Volk eine Stütze der Herrschaft gewonnen hatte, richtete der
Kaiser Justinian I. ein eigenes Archiepiskopat für die serbische
Kirche ein, verlegte es in seine Geburtsstadt, die in der Mitte
des damaligen Serbenlandes lag (Taurida - TaßQiCca zwischen
den heutigen Prissren und Djustendil), und gab ihm den Namen
„Justiniana Prima" (im Jahre 535).3) Der erste Erzbischof des

serbischen Volks ist ein Grieche gewesen, weil die Serben
weder gebildete Männer waren noch Schriftkenntnis in ihrem
damaligen Zustand besassen.

Das neugegründete Archiepiskopat wurde von Papst Agapet
schon im Jahre 536 als selbständig anerkannt, ebenso vom

') Mein Werk: „Odnosoji srbske crkve naspram zarigradske crkve etc.", p. 6.

— Ep. Filaret in: „Swjatije juznie Slavjan", p. 30. — „Ist. srb. crk.", I, 48. —
Sreckovic, I, 73.

2) Zlatoust in: „Chrstl. EpistoL", 107. — Photios, „Biblioth.", c. 273, p. 1518,
in meiner „Odnosoji«, p. 8, und „Istor. srb. crkve", I, 47—48.

3) Ibid., p. 54—59.



— 652 —

V. Ökumenischen Konzil im Jahre 553 und von Papst Gregor
dem Grossen (601).x)

Dieses Archiepiskopat bestand fort bis ins IX. Jahrhundert.
Genaueres über das Ende und die Zeit der Einrichtung liegt
im Dunkeln der Vergangenheit unbekannt verborgen.

Zum Bereich des Archiepiskopats „Justiniana Prima"
gehören nun die mit Serben bevölkerten Gegenden, die in dem

von Kaiser Justinianus I. dem ersten Erzbischof Kattalin
überreichten Gründungsbriefe erwähnt sind. Die Grenze des

Archiepiskopats bildet im Osten der Fluss Isker, im Süden der Fluss
Drin bis zum Adriatischen Meere. Im Westen liegen das Adria-
tische Meer und die Flüsse Trebischniza und Bosna. Hier läuft
die Grenze noch weiter über die Sau hinaus in gerader Richtung

bis zur Drau. Von Norden schüessen ab die Flüsse Drau
und Donau.2)

Das salonikische Serbien ist nicht in das Archiepiskopat
Justinians aufgenommen, sondern unter Jurisdiktion des saloni-
kischen Metropoliten geblieben. Ebenso steht Dalmatien unter
der Gerichtsbarkeit des Erzbischofs von Spalato und unter dem

Episkopat Diodora (Zara), später auch noch unter dem
Metropoliten von Raguzza. -JJie Erzbischöfe von Raguzza und Spalato
standen dabei unmittelbar unter dem römischen Papst,
während der Bischof von Diodora zum Konstantinopolitanischen
Patriarchat gehörte.8)

Von allen Nachbarländern auf dem Balkan wurden die

Serben fortwährend bedrückt. Von den südlichen Griechen
wurden sie zu Unterthanen gemacht, und auch die Römer
versuchten, sie zu latinisieren. Gegen diese von beiden Seiten

ausgeübte Bedrückung setzte sich das serbische Volk zur Wehr.
Sie wollten lieber ihre Nationalität wahren, als den unbekannten
Glauben, der ihnen in so grausamer Form entgegentrat,
annehmen, und viele blieben darum lange der alten Vielgötterei treu.

In diesem Verzweiflungskampfe gegen die Griechen zeichnete

sich besonders aus Michael, der Fürst der salonikischen
Serben.4) Dieser Fürst nahm sich besonders der religiösen

a) Golubinski, p. 110.

2) Ibid., p. 108—112 und 284—287.
3) „Ist. srb. crk.", I, 59—74.
4) Filaret, I, 48.



— 653 —

Angelegenheiten seines Volkes an. Um den Hass seiner Landsleute

gegen das Christentum auszurotten, ward er selbst Mönch
und später Erzbischof von Pannonien und Mähren.1) Schon
als Fürst aber nötigte Michael die griechischen Geistlichen, die
serbische Sprache zu erlernen und in der Kirche den Gottesdienst

in der Nationalsprache zu halten. Er selbst auch
übersetzte manche Gebete aus der griechischen in die serbische
Sprache und schrieb sie auf mit Glagolitbuchstaben, die bei
den westlichen Serben, sowie in Dalmatien schon früher
bekannt waren.

Die christliche Religion und Lehre aber ist erst mit dem
Auftreten der beiden Nationalapostel Cyrill und Methodius
befestigt und völlig eingebürgert worden. Denn gleichzeitig
damit verbreitete sich auch in Serbien die Schriftkenntnis mehr
und mehr, und die kirchlichen Bücher wurden mit Cyrillischen
Buchstaben geschrieben.2)

III.
Die ersten serbischen Apostel Cyrill und Methodius als

Erfinder des serbisch-slavischen Alphabets, Begründer der
litteratur und des national-christlichen Gottesdienstes in
der serbischen Kirche.

Die beiden ersten serbisch-slavischen Apostel Cyrill und
Methodius, mit ihren Taufnamen Konstantinus und Michael
genannt, sind Brüder gewesen und Kinder eines griechischen
Generalstabschefs Leo in Saloniki und der Marie,3) einer
serbischen Prinzessin.

Cyrill (Konstantin) ist am griechischen Kaiserhofe mit dem
jungen Kaiser Michael erzogen und ausgebildet worden.4)
Methodius (Michael) dagegen blieb im Hause des Vaters, bis er
zur weiteren Ausbildung in das Kloster Olymp ging.5) So

') Epis. Filaret, I, 48. „Ist. srb. crk.", I, 59—62.
2) Über die serbischen Apostel Cyrill und Methodius findet sich eine grosse

Litteratur, so z. B. Dr. Milas : „Kiril i Metodie" ; Ep. Filaret, I, 46—61 ; Lavrovski :

„Kiril i Metodie" ; Malischevski : „Kiril i Metodie" ; „Zitie sw. Metodija" ; „Zitie
Kirila"; Ep. Klimenta: „Pochwala sw. Kirilu i Metodiju" ; Archiepisc. Teofilakta :

„Istinaja Pov. o Kirilu i Metodii" ; Tkalcic, J. : „Kiril i Metodie si. Apostoli", etc.
3) Epis. Filaret, I, 46.
4) Ibidem und Sreckovic, I, 75.
5) Ibidem und „Ist. srb. crk.«, I, 78.



— 654 —

standen beide auf der Höhe der damaligen Bildung. Cyrill ist
auch wegen seiner grossen Gelehrsamkeit und wegen seines
Talents „Philosoph" genannt worden, ein Ehrenname, der im
byzantinischen Reiche nur ausserordentlich geistig gebildeten
Männern verliehen wurde.*)

Daneben besassen diese Apostel der Serben aber auch grosse
Liebe zu ihrem Volke und haben viel gewirkt für die
Entwickelung der serbisch-christlichen Litteratur und für Befestigung

der christlichen Glaubenslehren unter den Serben.
Insgeheim (wegen der Eifersucht der griechischen und römischen
Geistlichen), sowie öffentlich haben sie unermüdlich zum Nutzen
ihres Volkes gearbeitet, um dasselbe zu bilden und vorzubereiten

für zukünftige Grossthaten.
Dieses Ziel zu erreichen, verachteten sie die Herrlichkeit

des Herrscherhofes und das bequeme Leben und tauschten

gern dafür die Einsamkeit klösterlichen Lebens ein.
Beim Eintritt ins Kloster nahm Konstantinus den Namen

Cyrill, Michael den Namen Methodius an. Ihre abgeschlossene
Natur, sowie der Wunsch, das unterdrückte Volk zu retten,
beide Gründe trieben sie ins Kloster.

Von nun an ruhten sie nicht, bis sie ihren geistig und

leiblich armen Landsleuten die Mittel verschafften, die grossen
Thaten des Christengottes in ihrer eigenen Sprache preisen zu

können.
Darum entschlossen sich Cyrill und Methodius auch,

zunächst ein serbisches Alphabet zu erfinden, sowie einige
griechische Kirchenbücher in das Serbische zu übertragen, um dem

Volke die christliche Lehre in seiner Muttersprache nahe zu

bringen und ein Verständnis derselben zu ermöglichen.

Cyrill, der in der Residenz des byzantinischen Reichs

erzogen wurde, war schon lange vor seinem Eintritt ins Kloster

bekannt, indem er Johannes den Grammatiker, den Patriarchen

von Konstantinopel, den Bilderzerstörer, in einer Disputation

besiegte. Mit Methodius vereinigt, drang er nun darauf, dass

die fremden Priester zu den Serben in serbischer Sprache

redeten. Wegen ihrer Geschicklichkeit und wegen ihres Eifers

in der Verkündigung des christlichen Glaubens hat sie der

Kaiser Michael zweimal zu Sarazenen, Juden und Türken ge-

') Epis. Filaret, I, 47,



— 655 —

sandt, welche Aufträge sie mit Erfolg und zur Zufriedenheit
des Kaisers erfüllt haben. Als sie von ihrer zweiten Missionsreise

zurückkehrten, haben sie von den Chazaren (im Jahr 852

n. Chr.) eine serbische Übersetzung der heiligen Schrift
mitgebracht, die sie dort fanden; ferner Reliquien des Papstes
Klemens, die sie ebenfalls auf dem Chersonnes entdeckten. *)

Der Kaiser belohnte die Verdienste der beiden Männer
reichlich, indem er Cyrill zum Professor der Theologie und zum
Staatsbibliothekar in Konstantinopel ernannte und Methodius
eine bischöfliche Eparchie anbot. Beide lehnten aber jede
Auszeichnung ab und gingen wieder ins Kloster, das am Volke
begonnene Werk weiter fortzusetzen.2)

In jener Zeit eroberte Karl der Grosse Pannonien, welches
grösstenteils von Serben bewohnt war. Karl der Grosse hat
das neuerworbene Land in kirchlicher Beziehung unter den
salzburgischen Erzbischof gestellt. Der letztere gründete zwei
bischöfliche Eparchien, eine in Olmütz und die andere in Neutra.3)
Die Bewohner Pannoniens zum Christentum zu bekehren, sind
diese beiden Bischöfe von Karl dem Grossen und anderen
deutschen Herren kräftig unterstützt worden. Das serbisch-slavische
Volk hatte ungeheuer von der römisch-katholischen Kirche zu
leiden. Grausame Qualen und inquisitorische Massregeln sollten
sie in den Schoss der römisch-päpstlichen Kirche zurückführen.
Allgemeine Steuern wurden auf das arme Volk gelegt; Eigentum

und Äcker wurden schonungslos weggenommen und zu
Klostergut gemacht ; das Volk aber wurde genötigt, noch obendrein

das entrissene Land umsonst zu bebauen.4)
Die Qualen, welche das serbisch-slavische Volk von den

römischen Geistlichen erlitt, veranlassten endlich die Nationalfürsten

Rastislaw von Mähren, Kozelja von Sirmium und Swatopluk
den Slovakenfürsten zum Aufstand. Rastislaw und andere panno-
nische Fürsten schickten eine Gesandtschaft an den griechischen
Kaisernach Konstantinopel, serbisch-slavisch redende Missionare
von ihm zu erbitten, das serbisch-slavische Volk in den christlichen
Glauben und die christliche Lehre einzuführen und zu taufen.
In seinem Briefe sagt Rastislaw: „Unser Volk spricht weder

:) Ibid. .und Tkalcic „K. i Met.", 4—15.
2) Sreckovic I und „Ist. srp. er.", I, 83.
s) Ibid. I, 74—76, I, 84—85.
4) Ibid.



— 656 —

Griechisch noch Lateinisch, darum bleibt es in den evangelischen
Lehren ungebildet und unaufgeklärt.*)

Auf die Bitte des Rastislaw berief Kaiser Michael die
berühmten Brüder Cyrill und Methodius zu sich und sandte sie

mit den Worten: „Ihr seid aus Saloniki und in Saloniki spricht
jedermann die serbisch-slavische Sprache, gehet darum zum
Rastislaw und klärt auf eure Brüder." 2) Als ihm Cyrill
bemerkte, dass jenes Volk keine Bücher besitze, erwiderte der
Kaiser : „Du sollst sie ihm schaffen."8) Die salonikischen Brüder
waren froh, dies zu vernehmen, weil bis dahin das Evangelium
nur in hebräischer, griechischer und lateinischer Sprache
verkündet wurde.

Die Apostel bereiteten sich mit Freude auf die Reise vor,
nahmen mit sich etliche nützliche Bücher, welche sie schon in
die serbische Sprache übersetzt hatten, und gingen nach Mähren

(Jahr 861), wo sie herzlich empfangen wurden.4)
Von nun an predigten, lehrten und tauften sie fortwährend.

Zuerst tauften sie den Fürsten Rastislaw und seine ganze

Familie, dann alle anderen, die noch nicht getauft waren. In
den Kirchen hielten sie Gottesdienste und predigten in der
serbischen Sprache, und das Volk war hocherfreut, als es die

heilige Messe und die Predigt in seiner Muttersprache hören

konnte.
In Mähren gründeten die würdigen Apostel eine Nationalschule

für die Ausbildung der Geistlichen. In dieser Schule

bekamen zu gleicher Zeit ungefähr 200 einheimische junge
Männer ihren Unterricht. Unter den ersten sind am berühmtesten:

Gorasd, Klementius, Naumus, Sava, Angelar, Lauretius

und mehrere andere, die später Verkündiger der heiligen Schrift

und Bischöfe in serbischen Gegenden auf dem Balkan geworden

sind.5)
Cyrill und Methodius wussten wohl, was für eine Bedeutung

und Belehrung ein in der nationalen Sprache geschriebenes Buch

hat und mit welcher Kraft die christliche Lehre wirkt, wenn sie

dem Volk in der ihm verständlichen nationalen Sprache ge-

1) Serbische Chronik in „Istor. s. c", I, 86.

2) Ibidem und Sreckovic, I, 70—100.
3) Sreckovic I, 75—78.
4) Epis. Filaret I, 50—53.
5) Serbische Chronik, s. ibid. imdEpisk. Filaret I, 51, 58, 59; „Glasnik" XI, 34.



— 657 —

predigt wird; darum lehrten sie ihre Schüler in der von
ihnen gegründeten Schule das Übersetzen und Abschreiben von
Büchern. Besonderes Gewicht wurde auf das Übersetzen von
Kirchenliedern und Bibeln für den Gottesdienst gelegt. Diese
Bücher wurden in verschiedene Eparchien versandt und führten
in der Kirche serbische Sprache und serbischen Gottesdienst ein.

Wegen dieser Verdienste um ihr Volk wurden Cyrill und
Methodius von den römisch-katholischen Geistlichen beim Papst
Nikolaus I. als Häretiker angeklagt. Der Papst hat sie zur
Verantwortung nach Rom gerufen. Sie folgten dem päpstlichen
Befehl und begaben sich durch die südwestlichen serbischen
Gegenden nach Rom.*) Auf ihrer Reise verkündigten sie dem
serbischen Volke die Lehre Christi, verbreiteten serbische
Schriften und hielten serbische Gottesdienste. Das serbische
Volk im unteren Pannonien, Mezien, Zachumlien (heute Herzegowina),

Neretwien und Trawunien hörte mit grosser Freude die
Lehre Christi in seiner nationalen Sprache und liess sich taufen.
Darunter befand sich auch der Zachumlieschen-Fürst Budimir,
der sich ebenfalls taufen liess.2) Als Cyrill und Methodius nach
Rom gelangten, war der mächtige und gegen sie so sehr
erbitterte Papst Nikolaus I. nicht mehr am Leben. Auf dem päpstlichen

Stuhl sass jetzt Hadrianus IL (868), der mit grosser
Freude und Liebe die Brüder Cyrill und Methodius empfing.
Besonders darum sind sie freundlich erwartet und aufgenommen
worden, weil sie gleichzeitig auch die heiligen Reliquien des

Papstes Klemens mit sich brachten.
Nach einigen Tagen erklärten sie dem Papst Hadrianus

ihre Missionsthätigkeit und zeigten ihm die von ihnen
übersetzten Schriften. Der Papst lobte sie, nahm die Bücher und
trug sie in die Kirche der heiligen Maria, in die sogenannte
„Eatan", woselbst er sie auf dem Altar niederlegte. Auf diese
Weise anerkannte und segnete er öffentlich die Übersetzung der
heiligen Bücher in die serbisch-slavische Sprache.

Darauf erliess er eine Bulle, worin es heisst : „Die Brüder
Cyrill und Methodius darf niemand verletzen, da ihre Thätigkeit
und Lehre vollkommen überemstimmt mit der Lehre des
Evangeliums und mit den Dogmen der apostolischen und ökumenischen

1) Ibidem und Tkalcic, 10—20.
2) Ibidem und Ep. Filaret, I, 52, 53; „Istor. srb. crkwi", I, 95—98.



— 658 —

Kirche." *) Von den übersetzten Büchern sagte er gleichfalls,
„dass sie ganz und gar der christlichen Lehre, sowie den
kirchlichen Dogmen und Verordnungen entsprächen." 2)

Endlich hielt Papst Hadrianus IL mit- Cyrill und Methodius
die heilige Liturgie in der serbischen Sprache ab und weihte
Cyrill mit dem Bischof Formisius zum Erzbischof von Mähren.

Cyrill aber erkrankte bald darauf und starb in Rom. Die
Überlieferung glaubt, dass er von römischen Geistlichen
vergiftet wurde, weil diese in ihm grossen Geist, Kraft und Energie
wahrnahmen, Eigenschaften, die ihnen gefährlich schienen. Nach
dem Tode Cyrills weihte nun der Papst Hadrian den Methodius
und ernannte ihn anstatt seines verstorbenen Bruders zum
Erzbischof von Mähren.s)

Auf der Rückreise hielt sich der nunmehrige Erzbischof
Methodius, der Bitte des sirmischen Fürsten Kozelus entsprechend,
in Pannonien (zwischen Donau, Drau und Sau), aber auf rein
serbischem Boden und Element auf. Hier erneuerte er das alte

Metropoliat, das vom Apostel Paulus in Sirmium gegründet
und von Justinianus I. nach Taurida verlegt sein sollte.

Gegen solche Erneuerung des Metropoliats in Sirmium,
sowie gegen die weitere missionarische Thätigkeit des

Erzbischofs Methodius widersetzten sich die römisch-katholischen
Bischöfe Adalvin, Erzbischof von Salzburg, Hanan, Bischof von

Freising und Emerlich, Bischof von Passau. Diese nahmen
den Erzbischof Methodius trügerisch fest und setzten ihn in ein

Gefängnis, wo er vom Jahre 871 bis 874 blieb.4)
Nach dem Tode des salzburgischen Erzbischofs Adalvin

ernannte der Papst Johann VIII. zum Erzbischof von Salzburg
den Teatmarus, nötigte ihn, auf Pannonien zu verzichten und

Methodius freizulassen. Es geschah auch so! Der
Erzbischof Methodius kehrte zurück in sein pannonisches
Archiepiskopat ; seine Residenz verlegte er aber nach Mähren in die

Stadt Welegrad, hier sind von Archiepiskop Methodius Boriwoja,
Fürst von Böhmen und seine Gemahlin Ljudmilu« getauft

worden.5)

0 Kliment in: „Pochval. slovo. Kirilu"; Tkaleic in: K. und Met.; Filaret,

52—53.
2) Ibidem und „Istor. srp. crk.", 100—103.
3) Ibidem, p. 100—105.
4) Tkaleic in: K. und Met., „Ist. srp. crkve.", 105—107.

5) Cosmoe präg, chronicon in T. 1, 784, Ep. Filaret I, p. 54.



— 659 —

Hier konnten ihn aber die römischen Bischöfe auch nicht
dulden, sondern sie klagten ihn abermals bei dem Papst an.
Johann VIII. lud ihn zur Verantwortung nochmals nach Rom.
Methodius folgte dem Rufe, ging nach Rom und verteidigte sich
daselbst, worauf Johann VIII. den angeklagten Methodius für
unschuldig erklärte, als einen guten und fleissigen Arbeiter in
Gottes Weingarten lobte und seine Thätigkeit und den ser-
bisch-slavischen Gottesdienst in der Kirche guthiess, sowie es

Papst Hadrianus vor ihm gethan hatte.1)
Papst Johann VIII. sagte hierüber in seiner Bulle : „Wir

loben und heissen gut die serbisch-slavische Schrift, Bücher
und Gottesdienst; darum befehlen wir, dass in dieser Sprache
ebenso wie in anderen der Herr mit vollem Recht gepriesen
und seine Lehre verkündigt werde, denn der Herr selbst hat
gesagt durch die Propheten: „Lobet den Herrn alle Völker und
preiset ihn alle Geschlechter." Und : „Alle Zungen sollen bekennen,
dass Jesus Christus der Herr sei, zur Ehre Gottes des Vaters."2)
Darum veranlassen wir mit unserer apostolischen Macht, dass

ihr den Herrn und Gott lobet und danket in eurer eigenen
Sprache und nicht allein in den drei geheiligten, d. h. der
hebräischen, griechischen und lateinischen Sprache." 3)

Um auch die römischen Geistlichen zu befriedigen, weihte
er ihren beliebten Wiking, den grössten Frevler und ernannte
ihn zum Bischof von Neutra. *)

Als nun die beiden, Methodius und Wiking, aus Rom nach
ihren Eparchien zurückkehrten, verbreitete letzterer wieder
solche Gerüchte und Intriguen gegen Methodius, dass er nach
dem Tode des Papstes Johann vom Papste Stephanus VI. ohne

Verantwortung und Verteidigung abgesetzt und für einen
Schismatiker erklärt wurde. Dieses Ereignis verbitterte den
Erzbischof Methodius so sehr, dass er bald danach (6. April 885)
starb.5)

Nach seinem Tode folgten die römischen Bischöfe dem
Wunsche Wikings, des Bischofs von Neutra, und vertrieben alle

') Ibidem I, p. 56; Tkalc. „K. i M.« und „Istor. srps. crk." I, p. 109—111.
2) Psalm 116 und Phil. 2. 11.
3) „Serb. Chronik". „Serb. Crk." I, p. 109—112; Tkaleic in „K. i M.",

Episk. Filaret I, pag. 56—57.
4) Ibidem.
5) Ibid. und „Glasnik", XI, 34, „Sinachsar" vom Jahre 1340.



— 660 —

Schüler des Cyrill und Methodius aus Mähren. So endete die

Thätigkeit der ersten serbisch - slavischen Apostel Cyrill und
Methodius. Sie sind verschwunden von der Erde, aber sie

haben nach sich die serbischen Schriften zurückgelassen, die
kirchlichen Bücher und den Gottesdienst in der nationalen
Sprache, in welcher bis heute der allmächtige Gott von allen
serbisch-slavischen Völkern gepriesen wird. Ihr Werk wird
niemals verloren gehen, sondern auf immer gesegnet werden von
den serbisch-slavischen Völkern. Das slavische Volk und seine

Kirchen erkennen Cyrill und Methodius für Heilige an, ') jetzt
auch die römisch-katholische Kirche.

IV.
Zustand der serbischen Kirche und des christlichen Glaubens

nach dem Tode Cyrills und Methodius bis auf die Zeit des

heiligen Sawa, des I. autocephalen Archiepiskopus von Zitscha.

In der Zeit, als die beiden Apostel Cyrill und Methodius
in Pannonien verweilten und mit römischen Priestern kämpften,
spielten sich auf dem Balkan verschiedene Ereignisse ab, die

der serbischen Einigkeit in der Kirche wie im Staatsleben

schadeten, weil unter ihnen das Volk fortwährend litt: von
Osten wurden die Serben von griechischen, von Westen von
römischen Geistlichen geistig geknechtet.2)

Zu diesen ungünstigen inneren Verhältnissen kam noch ein

äusseres Unglück, nämlich von Asien drängten die Tataren
nach Thracien (Jahr 679) und eroberten dort vier serbische kleine
Fürstentümer und vereinigten sie in einem Staat, welchem sie

den Namen Bulgarien nach ihrer Sprache gaben.3) Weil aber

die Zahl der Eroberer viel kleiner war als die Zahl der
Unterworfenen, konnten die ersteren nicht auf letztere ihre
tatarische Sprache übertragen, darum erlernten sie die Sprache
der unterworfenen Serben und behielten mit tatarischen Resten

bis auf den heutigen Tag diese Sprache, nur der Name des

*) In „Sinodal. Minei", für April, vom XII. Jahrhundert; „Ostrom. Evang.";

„Assemanov. Evangelie", „Sinachsar" vom XIII. Jahrhundert ; „Acta sanct. mart. 2 ;

„Drevljesl- Pamjatnik" von W. Grigorovitsch ; Kalojdovitsch p. 90; Epis. Filaret I,

58—59.
2) Sreckovitsch I, 81—84. „Istor. sr. er.", I. 113—114.
3) Kovacevic und Jovanovic, Ist. srps. naroda, I, 121- -125. Trigorjew „Bolz-

skie Bolgari" in Bibliot. dlja Ctenija nt. XIX. vom Jahre 1836. Wesselinovitsch, S.,

in „0 Postanju srb. Patriarchata", p. 18.



— 661 —

Staates blieb und wurde mit dem von den Eroberern herkommenden

Worte Bulgarien bezeichnet. Deshalb ist die bulgarische
Sprache heute noch so unbeholfen und höchst unvollkommen
neben den anderen slavischen Dialekten. *)

Westlich teilten wiederum die römischen Geistlichen das
in Liburnien wohnende serbische Volk in zwei Teile, von
welchen der eine wegen seiner Lage und Gestalt Kroatien genannt
wurde.2)

Die selbständig und frei gebliebenen Serben in den kleinen
Fürstentümern Macédonien, Mezien, Zeta-Dioklea, Zachumlien,
Travunien, Neratvien, Bosnien und dem unteren Pannonien
behielten ihren alten Namen „Srbi" und mit diesem bezeichnen
und rühmen sie sich auch fort.8)

Wegen dieser Verteilung des serbischen Volkes durch
Tataren und römische Geistliche in drei Teile (Serbien, Bulgarien
und Kroatien), weiter wegen des Wechsels, der Bezeichnung
von Bulgarien und Kroatien (letztere wechselten sogar den
Glauben), besteht noch heute grosser Hass und Zwietracht
zwischen diesen drei Teilen oder Gruppen des serbischen Volkes.4)

Die Serben tragen den Bulgaren und Kroaten nach, dass
sie ihren alten Namen verleugnet und vertauscht und ihre
Sprache verdorben haben. Die Bulgaren und Kroaten aber
beneiden ihre Brüder, weil sie die alten Namen und Sprache
behielten und weiterbildeten. Besonders schmerzt sie das, dass
sie wissen, dass die Serben ihre Vorfahren sind und dass von
ihnen alles Gute überkommen ist, was sie jetzt besitzen. Sie
fühlen sich beleidigt, wenn man ihnen vorstellt, dass sie eigentlich

Serben sind, oder wenigstens von den Serben abstammen.

In solchen Verhältnissen freilich konnte die serbische Kirche
nicht gedeihlich vorwärts schreiten, besonders da zwischen
Ost- und Westserbien langjähriger Streit ausgebrochen war.
Dieser Zwiespalt verschärfte sich dadurch, dass die Slaven

*) Ibidem.
2) Kedrin Djordje in: Raie, II, 310—313; „Damil. Chronik" in: Wien, Nr. 39,

Tom Jahre 1891; Difenbach in „Völkerkunde Europas", p. 80; Schafarik in:
„Staroz", II, 112; Durnov, N, in Derzava i Narod., p. 100—106; Gilferding, A.,
I, 20, 179 und 191.

3) Ibid. und „Ist. srb. crk.", I, 126—173.
4) Ibid. und Leon Reusset in: „Journal et Nouvelles géographiques", für

Juli 1892.

"Revue intern, de Théologie. Heft 12, 1895. 43



— 662 —

verschiedenen Religionsgemeinschaften angehörten. Die Russen
und Serben blieben bei der alten Lehre, dem national-griechischen

orthodoxen Gottesdienst; die Kroaten aber und die
Polen wandten sich der römischen Kirche zu und behielten den
lateinischen Gottesdienst.

Dieser unglückliche Kirchenstreit war den Serben äusserst
verderblich ; denn auf ihrem Gebiet, über ihren Häuptern tobte
am heissesten der Kampf zwischen Ost und West — Konstantinopel

und Rom.
In diesem Streite ging das alte serbische Archiepiskopat

„Justiniana Prima" verloren und das serbische Volk wurde in
kirchlicher Hinsicht dem konstantinopolitanischen Patriarchat
unterworfen. Der Papst gewann das sirmische Metropoliat
dem salzburgischen Erzbischof und das mährische Archiepiskopat
dem Bischof von Passau. Die Schüler Cyrills und Methodius
wurden hier verjagt und gingen nun in die serbischen Fürstentümer

auf dem Balkan und in Illyrien, verkündeten daselbst
die Lehre Christi und ihrer Lehrer Cyrill und Methodius.1)

Der Schüler Gorazd ist nach Thracien gegangen und dort
taufte er den tatarisch-bulgarischen Fürsten Boris und befestigte
die christliche Lehre in seinem Staate. Klement und Naum

gingen nach Macédonien in das dortige berühmte serbische

Kloster, genannt vom heiligen Erzengel Michael, welches sie

verschönerten ; dort in der Umgegend verbreiteten sie serbische

Kirchenbücher und Gottesdienst. Angelar und Laurentius gingen
nach Illyrien, dort haben sie die christliche Lehre, welche Cyrill
und Methodius auf ihrer Reise nach Rom schon verbreitet hatten,

befestigt und die serbischen Kirchenbücher und Gottesdienst

eingeführt. Sawa in Maöwa, wo eine serbische Eparchie war.
Das serbische Fürstentum Rassia bildete sich damals zu einem

starken Staate aus. Hier ist eine serbisch-bischöfliche Eparchie

vom grossen Fürsten Muntimir im Jahre 872 gegründet worden.

Zu letzteren zwei Bistümern kamen im IX. bis XIII.
Jahrhundert noch die folgenden:

1. Das Spalater Archiepiskopat im unteren Dalmatien mit

seinen Bischöfen in Nina, Raguza und Cattare Diese Archi-

episkopate hielten sich zum Papst und zur lateinischen Liturgie.

a) Epis. Filaret, H, 28—40 ; Tkaleic in K. u. Met." ; Sreckovic in „Ist. srp. N.'

2) Codex Diplomaticus I, 57, Nr. 71, Sreckovitsch I, 77—78.



— 663 —

Die Bischöfe von Nina kämpften lange Zeit um die serbische
Sprache und den serbischen Gottesdienst in der Kirche.

2. Das Antibarische Archiepiskopat mit seinen Bischöfen in
Budwa, Pulat, Cattaro, Skadar, Driwast, Swaöka und Trebinje.*)
Dieses Erzbistum hat zuerst in Dioclea seinen Sitz gehabt, dann
in Antibar; darum haben die römischen Päpste darauf
Anspruch erhoben. Als sie damit nichts erreichten, erhoben sie
das Bistum Raguzza zum Erzbistum und stellten ihm die
antibarische Eparchie unter. Aber die antibarischen Bischöfe
anerkannten trotzdem nicht die Obrigkeit des Erzbischofs von
Raguzza.

3. Die serbische Eparchie von Diodora —¦ das heutige Zara.
Diese Eparchie ist von Serben, die sich zum konstantinopolita-
nischen, orientalischen Patriarchat hielten, gegründet worden.
Sie ist Hüterin des wahren orthodox-griechischen Glaubens in
Nieder-Dalmatien.

4. Das serbische Archiepiskopat von Achrida. Dieses ist von
Kaiser Basilius IL im Jahre 1019 statt des alten serbischen
Archiepiskopats „Justiniana Prima" gegründet worden. Unter
dieses Archiepiskopat stellte er alle bischöflichen Eparchien,
welche vorher zu der „Justiniana Prima" gehörten, dazu noch
die Fürstentümer Saloniki und Draca.2)

Es ist eine wunderbare Thatsache und ein Schicksal des
serbischen Volkes, dass in allen obengenannten bischöflichen
Eparchien lauter griechische und römische Geistliche angestellt
wurden. Kein einziger nationaler Bischof ist unter ihnen
gewesen.

Die päpstliche Kurie trachtete aber immer noch danach,
das serbische Volk und die Kirche unter ihre Jurisdiktion zu
bringen. Behülflich sind dabei den Päpsten die Kroaten
gewesen, wahre Kinder des römischen Papstes im Gehorsam.
Dieser Streit ist im X. und XL Jahrhundert am heftigsten
gewesen, besonders in den Konzilien in Spalato (I. im Jahre 925,
LT. 929, III. 1059, IV. 1068, V. 1075). Dieser Streit der
serbischen Kirchen gegen einander und gegen ihre Gemeinden
hat die Einigkeit der letzteren vielfach untergraben und die
ruhige Fortentwickelung der serbischen Kirche in religiöser und
moralischer Beziehung gehindert.

*) Siehe Sreckovic II, 30.
2) Ibid. und „Ist. srb. crk.", I, 120—125.



— 664 —

Diese unglückliche verurteilenswerte Streitigkeit der Ältesten

der Kirche zwang das serbische Volk, mehr für seine Kirche
zu sorgen. Besonders bekümmerte sich darum der serbische
Fürst Michael Woislavljevitsch, als er die Provinzen Rassia und
Zeta vereinigte. In kirchlicher Hinsicht aber gelang auch ihm
nicht viel Gutes hervorzubringen, weil die einzelnen Bischöfe
fremd gewesen sind und beim Gottesdienst sich der serbischen
Sprache nicht bedienten. Die Serben aber wollten mit dem

Glauben auch ihre Sprache behalten und konnten ohne
serbischen Gottesdienst auch gar keine echten Christen sein.x)

Als sich Kaiser Basilius von der Absicht der Päpste
überzeugte, dass sie die serbische Kirche mit Gewalt zu sich zu
reissen versuchten, gründete er das obengenannte Archiepiskopat

in Achrida und vereinigte um dasselbe die übrigen
serbischen Eparchien, durch welche er die griechische
rechtgläubige Kirche schützen wollte. Aber selbst dieses Mittel
führte zu nichts, denn noch sassen griechische Bischöfe und

Erzbischöfe in den Eparchien und widerstanden den
Einheitsbestrebungen des serbischen Volkes. Ähnlich bemühten sich

König Wladimir (am Ende des X. Jahrhunderts), Michael

(1046—1087) und Bodin (1087—1101), die Einigkeit des Volkes

zu befestigen.2) Diese Könige haben das serbische Volk sehr

hochgehoben und die kleinen Fürstentümer in grosse Staaten

vereinigt, aber in kirchlicher Beziehung konnten sie nichts
erreichen, nicht einmal das Volk von fremden Geistlichen und

Bischöfen befreien. Das konnten erst solche Männer, wie Stephan

Nemanja und sein Sohn Sawa. Sie erst haben die serbische

Kirche gereinigt von den häretischen Paulikianern, Bogomilen
und von päpstlichen Schismatikern.8)

V.

Begründung der rein nationalen serbischen Kirche und
serbischen Hierarchie. Thätigkeit des heiligen Sawa und
anderer Archiepiskopen in dem neugegründeten Archiepiskopat
Zitscha.

Durch volle zwölf Jahrhunderte (L—XII.) hindurch ist die

serbische Kirche wirklich ein Bestandteil der östlichen gne-

») Ibidem, I, 175—180.
3) Ibidem.
s) S. Prvovencani „Zitie Nemanje", c. 6, p. 6; Sreckovic II, 26, 27.



— 665 —

chischen einerseits und der westlichen lateinisch - römischen
Kirche andererseits gewesen.

Zwar sind jene autocefalen serbischen Archiepiskopate
vorhanden gewesen, wie z. B. „Justiniana Prima" in Taurida,
à&spannonische in Sirmium, später in Waljevo-andriensis, Ochrida
in Macédonien, das antibarische in Zeta oder Dioklea und das
Episkopat von Diodora (heute Zara) ; sie hatten aber doch keinen
volkstümlichen Charakter und noch weniger den Charakter der
volkstümlichen Hierarchie.

Die Kirche ist immer als eine für sich bestehende, besondere

Einrichtung im Staate gestanden, oft auch betrachtete sie
das Volk als etwas Fremdes, trotzdem das Volk selbst die
Kirche bildete. Alle Hierarchen und höheren Geistlichen sind
Griechen und Römer gewesen, wie schon oben gesagt wurde.
Darum vermochte das serbische Volk trotz seiner Opferwilligkeit
und Tapferkeit so lange Zeiten und Jahrhunderte nicht zur
Einigkeit und Selbständigkeit zu kommen, weder in kirchlicher
noch staatlicher Rücksicht.

Das serbische Volk hat sich grösstenteils immer mit
Nachbarvölkern beschäftigen müssen, hat sich darum nur wenig um
sich selbst bekümmern können. Und wo das Volk selbst Herr
im Lande war, hatte es fremde Priester, die gedeihlichen
Fortschritt, Entwickelung und Einigung hemmten.

Alles dies aber bemerkte das wachsame Auge des grossen
und berühmten Mannes Nemanja und noch mehr das seines
Sohnes Sawa. *) Nemanja ist der erste gewesen der für sein
Vaterland und für die serbische Kirche serbisch-nationale Geistliche

erwarb, die einzelnen kleinen serbischen Fürstentümer
in ein grosses Fürstentum vereinigte und einen einheitlichen
Staat begründete.

Sawa ist aber der Begründer der nationalen Kirche und
Hierarchie. Er gründete im Jahre 1219 das nationale
Archiepiskopat in Zitscha. Er wusste wohl, was für eine grosse
Bedeutung die Aufklärung und Wissenschaft hat, darum gründete

7) Es giebt im serbischen Volke über Nemanja und Sawa eine sehr reiche
Litteratur. Besonders ist zu erwähnen die Monographie über Nemanja von Sreckovitsch
Pantelie in „Glasnik" XXVII, p. 193—225 und über Sawa meine Monographie im Buch
„Sweti Sawa Godini 1879". Von älteren Monographien existieren die von Stephan-
Prvovencani, serb. König, und Domentian, Chronist aus dem XIII. Jahrhundert.



— 666 —

er auch zahlreiche serbische Nationalschulen, durch welche er
die Entwickelung der serbischen Bildung und Litteratur im
Geiste des Volkes bewirkte.

Nemanja befestigte ein neues Staatssystem, Sawa aber
brachte Ordnung in die serbische Kirche und befestigte sie auf
dem Grunde der evangelischen Lehre und auf dem Kanon der
ökumenischen, rechtgläubigen, christlichen Kirche, gleichfalls
auch im Geiste des Volkes. Die Thaten beider Männer sind

von grosser Bedeutung für ihr Volk gewesen und haben diesem

einen starken Aufflug und Aufschwung gegeben. In kurzer
Zeit war durch ihr Wirken der serbische Staat der stärkste
und glänzendste auf dem Balkan und das Volk ward kräftig
und bekannt. Die serbische Kirche konnte sich vergleichen
mit anderen grossen christlichen Kirchen und ihr Archiepiskopat

erreichte die höchste Stufe der kirchlichen Hierarchie, nämlich

das Patriarchat (Jahr 1346).
So beginnt mit Nemanja und Sawa die grosse neue Epoche

des historischen Lebens und der Entwickelung des serbischen
Staates und der Kirche. Sie haben Grund gelegt zu jenem

grossen Gebäude, welches durch den grossen und berühmten
Kaiser Duschan den Kräftigen vollendet worden ist, welches aber

später von grossen Massen asiatischer Barbaren und dämonischer
Türken überfallen wurde und manche Jahrhunderte unter dem

Joche der von ganz Europa gefürchteten Feinde gestanden hat.

Um bessere Ordnung und (kräftige) Steigerung des religiösen
Lebens zu erzielen, teilte er die Kirche in dem damals grossen
serbischen Fürstentum Rassien in zwölf bischöfliche Eparchien
und setzte ausser sich selbst noch elf andere Bischöfe in die

neugegründeten Eparchien ein. Die Eparchien Messen:

1. Zitscka, erzbischöfliche Eparchie bei dem Kloster des.

Erlösers an dem Ufer des Flusses Iber. *)

2. Raschka (Rassien), bischöfliche Eparchie bei der Kirche
der heiligen Apostel Petrus und Paulus, welche von dem Apostel

Titus erbaut ist.
3. Zetska oder Dioklea. Diese Eparchie stand im Seedistrikt

von Dioklea im Fürstentum Zeta, früher bei dem Kloster des

heiligen Erzengels Michael, am Ufer des Flusses Moraca, zwischen

der Festung Diokletians und der Stadt (Dorf) Drep ; später bei

l) Ruvaraz, IL, in: Cupiceva Zaduzb. IL



— 667 —

dem Kloster des heiligen Erzengels Michael, auf der Halbinsel
Prewlaka im adriatischen Meere, nahe bei der Stadt Cattaro. *)

4. Zachumska in Ston auf der Halbinsel Salioncello im
adriatischen Meere, nahe bei der Insel Korcula und zwischen Stadt
Raguzza und Spalato, bei der Kirche der heiligen Maria.

5. Dabarska in dem Kloster Banja bei der Kirche des
heiligen Nikolaus, in Unter-Lima.2) Hier sass der Bischof von
Herzegowina.

6. Moracka in der Kirche des heiligen Archilius am Ufer
der südwestlichen Morava.

7. Budimljska bei dem Kloster des heiligen Georg, genannt
Georgssäulen. Heute befindet es sich in Wasojewics, nahe bei
der Stadt Berani.

8. Chwostanska in dem Kloster Klein - Studeniza, bei der
Kirche zur Koimesis Maria.

9. Toplicka bei dem Kloster des heiligen Nikolaus, in der
heutigen Stadt Kurschumlje im Königreich Serbien.

10. Prizrenska bei dem Kloster der hl. Gottesmutter Maria.
11. Gracanicka bei der Kirche zur Koimesis Maria.
12. Branicewska bei der Kirche Nikolaus in Kutschevo.8)
In allen diesen neugegründeten Eparchien hat der heilige

Sawa befohlen, „stark und unerschütterlich die christliche rechte
Lehre aufrecht zu erhalten", sagen die Annalenschreiber des

XIII. und XIV. Jahrhunderts.
Darauf stiftete er zahlreiche Volksschulen mit den königlichen

frommen Stiftungen und nötigte das Volk, diese Schulen
zu besuchen. Auch besuchte er selbst das Volk und lehrte es
in Lehre, Glauben und Moral des Evangeliums und kräftigte
es in der Rechtgläubigkeit und Volkstümlichkeit.

Im Jahre 1220 erklärte der Archiepiskop, der heilige Sawa,
mit den Bischöfen und dem Fürsten Stephan Nemanitsch und
allen grösseren und kleineren Staatsherren das grosse serbische
Fürstentum für ein Königreich und seinen Bruder, den
Grossfürsten Stephan, krönte er zum König und ernannte ihn zum
erstgekrönten serbischen König.4)

a) „Wesnichsrp. crkwe.", Xlb, p. 1036—1041 und XII, p. 1136—1142, vom
Jahre 1894; „Glasnik", VIII, 20; XXII, 109-112; XLVHI, 391—445 etc. etc.

2) Ruvarae, J., in „Dab. Espikopie".
s) „Glasnik" IV, 191 und 117.
4) Siehe alle serbischen Historien.



— 668 —

Diese Handlung ist von allen damaligen europäischen Mächten,

sowie auch vom Papste anerkannt worden. Nur der
ungarische König Andreas IL wollte sie nicht anerkennen,
deswegen ging er im Jahre 1220 im Monat Juli mit einem grossen
Heere gegen Serbien vor. Der heilige Sawa aber zog ihm
entgegen und mit schönen und freundlichen Worten lenkte er ihn
wirklich von seinem Vorhaben ab, worauf König Andreas IL
auch das neugegründete serbische Königreich anerkannte, den

heiligen Sawa beschenkte und zurückkehrte.*)
Der heilige Sawa besass eine überaus grosse Redegabe.

Das verschaffte ihm seinen Einfluss bei seinen Landsleuten.
Die Überlieferung behauptet von ihm auch, dass er die Fähigkeit

besessen habe, Wunder zu verrichten und Kranke zu heilen.

Überhaupt hat er viel gethan, sein Volk verständig zu

machen, worauf ihn dies aus Dankbarkeit für seinen Civilisator
und für heilig erachtete. Bis zum heutigen Tage wird er von
dem serbischen Volke gebührend geehrt und gepriesen ; Kirchen
und Schulen weihen jährlich den 14. Januar seinem Gedächtnis,
ebenso den 27. April zur Erinnerung an die Verbrennung seiner

Reliquien (Jahr 1594) durch den Sinan-Bascha auf dem Hügel
Wracar bei Belgrad.2)

Ein echter Patriot, Gelehrter und weiser Mann, stand der
Erzbischof Sawa in grosser Achtung bei seinem Volke. Er ist
ein fleissiger und unübertrefflicher Hirte seiner grossen
christlichen Gemeinde, ein frommer und gottesfürchtiger Arbeiter im

Weinberge des Herrn gewesen. Wegen seiner Frömmigkeit
verliess er schon in seiner Jugend seinen fürstlichen Hof,
verachtete die weltliche Eitelkeit, ging auf den geheiligten Berg
Athos und trat dort ins russische Kloster des heiligen Pantele-

mons ein und wurde Mönch.

Auf dem heiligen Berge Athos erbaute er mit seinem Vater,
dem Grossfürsten Nemanja,8) welchen er auch zum Mönchsleben

bewog und welcher demselben sich zuneigte, ein grosses Kloster
und nannte es „Laura Chilendar". Ausserdem gründete er noch

mehrere kleinere Klöster und „Tipikarnizen",4) 13 an der Zahl.

*) Ibidem.
2) Ruvaraz, J., „Spai, mosti sw. Sawe" und Sreckovic in : „Sinan Pasa", 10—30.

3) „Chrisovul Simeona", siehe „Glasnik" V, 33.

4) Barski in „Putesestwie", p. 660; Epis. Filaret I, 17.



— 669 -
Als ein frommer und gottesfürchtiger Mann pilgerte er zweimal

nach Jerusalem, und im heiligen Lande besuchte er alle
heiligen Stätten und alle vier rechtgläubigen morgenländischen
Patriarchen.*)

Von der zweiten Pilgerreise zurückgekehrt, ist er unterwegs

in der bulgarischen Residenzstadt Trnava am 12. Januar
1236 gestorben. Seine Reliquien sind am 4. Mai des Jahres 1237

aus Trnava in das Kloster Miloschevo in der Herzegowina
überbracht worden.2)

Das serbische Volk betrauerte tief den Tod seines Civili-
sators und Heiligen. Die serbische Kirche hat ihn zum Heiligen
erhoben und der Staat erklärte ihn für den Patron der
Volksschulen und verordnete, dass er von der Kirche und den Schulen
verehrt und gepriesen werde in allen Zeiten.

Der Geist des heiligen Sawa, seine Thätigkeit und seine
verschiedenen nützlichen Stiftungen begeisterten bis jetzt das
serbische Volk und geben ihm Kraft zur weiteren Entwickelung
und Vervollkommnung.

Nach dem Tode des heiligen Sawa wurde auf seinen archi-
episkopalen Thron sein Schüler Arsenius, der Archimandrit vom
Kloster Zitscha, gesetzt. Der genannte Nachfolger des heiligen
Sawa hat die serbische Kirche unter der Regierung der Könige
Wladislaw und Drosch I. volle 30 Jahre hindurch (1233—1263)
mit grossem Erfolg unter den Namen „Arsenius L, Archiepiskop
von allen serbischen Staaten und Küstenländern" beherrscht.
Wegen seiner erfolgreichen Thätigkeit ist auch Arsenius I. zum
Heiligen der serbischen Kirche erklärt.8)

Dem Arsenius folgte auf dem erzbischöflichen Thron Sawa IL,
der dritte Sohn des erstgekrönten serbischen Königs Stephan.
Auch von diesem behauptet die serbische Kirchengeschichte,
dass er ein tüchtiger und guter Archiepiskop war. Er regierte
die serbische Kirche vom Jahre 1263—1271.4)

1) Serbische Chronik, siehe Domentian, Stephan Prvovencani und andere.

2) Ibidem und Raie II, 320—333; Ep. Filaret I, 7—20; Sreckovic II, 100—115
etc. ete. Geschichte „Zapiski geogr. Opstesva", XIII, 709—310.

3) „Glasnik" I, 165, V, 41, VI, 28 und 29, X, 264, und XI, 193. „Serbljak"
für den 28. Oktober. — Prochorov. „Drevnosti" im Jahre 1864, T. VIII, Epis.
Filaret II, 163—166.

*) „Glasnik" I, 165, V, 41, VI, 28 und 30, XI, 194. „Zapis. geogr. obs." XIH,
152—174. ¦ „Serbljak" von 1861.



— 670 —

Nach ihm sassen auf dem archiepiskopalen Thron des

heiligen Sawa die folgenden Erzbischöfe:
Daniel I. (Jahr 1271—1273). Dieser wurde v.on dem König

Urosch I. auf unrechtmässigem Wege ohne Befragen des
serbischen Kirchenkonzils von seiner Würde abgesetzt, weil
Daniel I. den Intriguen, welche vom römischen Stuhl durch
Vermittelung der Königin Helena und der Gemahlin des
Thronfolgers Dragutin, Ekatarine, gegen die serbische Kirche ausgeübt

wurden, widerstand. Diese königlichen Damen hielten sich
stark zu ihrem römisch-katholischen Glauben und zum Papst.1)

Joanikius I. (1274—-1276). Dieser Archiepiskop ist unter der
Pression des Königs Urosch I. vom Konzil gewählt und zum
Archiepiskop gesalbt worden. Als der König Urosch I. von
seinem Sohne Dragutin und den Geistlichen von seinem Throne
entsetzt wurde, folgte ihm der Archiepiskop :2)

Eustatius I. (1277—1286). Dieser Archiepiskop hat sehr viel
Gutes geschaffen. Er machte alles gut, was unter der
unrechtmässigen Regierung seiner Vorgänger verdorben war. Der
Chronist sagt von der Zeit seiner Vorfahren, „dass die
serbische Kirche in den damaligen Tagen sehr unterdrückt war
und sich unter sehr ungünstigen Verhältnissen befand." Eustatius

I. ist bei seinem Tode wegen seines klugen, nützlichen und

fleissigen Lebens und seiner ausgebreiteten Thätigkeit von dem

serbischen Volke wie ein Vater von seinen Kindern beweint
und von der Kirche gleichfalls für heilig erklärt worden.8)

Jakow (1286—1292),
Eustatius IL (1292—1309), ."

Sawa III. (1309—1316).
Diese drei Erzbischöfe regierten die serbische Kirche in

der Zeit des Königs Milutin.4) Dieser König war durch grosse

Energie, Klugkeit, Regierungsfähigkeit und Frömmigkeit
ausgezeichnet.

Von König Milutin schreiben die Chronisten : „Er ist von

der Weisheit geboren, von Gottes Gnade gesäugt, vom heiligen Geist

x) Rodoslov Glasnik V, 51—52; Ist. srp. crk., II, 241. Sreckovic II, 165.

2) Ibidem, „Zivot Kraljeva i archiepiskopa", p. 287.

3) Domentian in Danicic, p. 116, „Mjesezeslow in Evaugelie vom Jahre 1329,

s. Grigorovic, p. 18—61 und „Glasnik" VI, 31—33. Kalajdovie, p. 164, „Serbljak"

von 1861. Meine „Istorija srb. crk.", H, 249—255.
4) Miklosic, Monumenta Serbica, p. 561 und 565. Rodoslow Kraljewa i

Archiepiskopa 116—120. Sreckovic II, 186—261. Istor. srb. crk., 260—272.



— 671 —

gepflegt und erzogen worden."*) Er vergrösserte die Grenzen des
Staates und der Kirche und liess 40 grosse Klöster erbauen,
ausserdem hat er mehrere kleinere und grössere Kirchen
aufgebaut und verbessert.2) Wegen seiner zahlreichen frommen
Thaten hat ihn die serbische Kirche für einen Heiligen erklärt.
Seine Reliquien befinden sich bis zum heutigen Tage in dem
von ihm gegründeten und aufgebauten Kloster der heutigen
bulgarischen Residenzstadt Sofia.3)

Nikodimus (1317—1323). Dieser Erzbischof regierte die
serbische Kirche bloss eine kurze Zeit, aber mit sehr grosser
Klugheit, Energie und Nützlichkeit. Er gehörte zu den grössten
Arbeitern in dem Weinberge des Herrn und zu den besten
Hirten seines Volkes. Er war auch ein grosser Staatsmann.
Unter seinem grossen und berühmten König Milutin ist Stephan
Decanski zum König gewählt worden. Archiepiskop
Nikodimus reorganisierte die serbisch-bischöflichen Eparchien, und
weil die Grenzen des Staates erweitert waren, veränderte er
auch die Grenzen der einzelnen vorher bestehenden zwölf
Eparchien und teilte das ganze Land in sechzehn solche. Er
hat strenge Ordnung und Disciplin in die Hierarchie eingeführt,

wahre Frömmigkeit und Würde bei den Gottesdiensten.
Um dieses Ziel zu erleichtern, übersetzte er aus der griechischen
Sprache das Typikon (d. h. die Ordnungsverfassung der
Gottesdienste) des hochwürdigen Sawa von Jerusalem und führte es
in die serbische Kirche ein.4)

Daniel IL (1324—1337). Dieser serbische Archiepiskop ist
ein wahrer Gelehrter. Er hat sehr viel gethan zur Hebung
der serbischen Kirche und zur Bildung des Volkes. In der
Geschichte ist er bekannt unter den Namen „Chronist". Er
schrieb eine Chronik betitelt „Rodoslov", Genealogie der
serbischen Könige und Archiepiskopen ; er hat auch mehrere nützliche

kirchliche und historische Bücher verfasst oder
übersetzt.5) Es folgt:

1) Sreckovic, H, 186. Ist. srb. crk., II, 260.
2) Sreck., p. 232—245; „Glasnik" V, 60, XIII, 369; Epis. Filaret II, 180—183.
3) „Chronist Daniel" in Raica II, 420—496, 510. „Zitie Milutina," —

„Serbljak", p. 57—58; Grigorovic 161 ; Milutinovic 1,143 ; Epis. Filaret II, 183—184.
4) „Rodoslov" 152; „Glasnik" V, 62 ,63; XI, p. 191—194; „Serbljak", p. 128.

5) „Rodoslov". Sreckovic H, 253. Golubinski 459. Istoria srp. crk., II,
280—300. •



— 672 —

Joanikius IL Er ist vom Jahre 1338—1346 Archiepiskop
und vom Jahre 1346—1354 Patriarch gewesen.

Joanikius war auch ein wahrhaft gelehrter Hoherpriester.
Zuerst war er Sekretär des Königs Duschan. Dieser König
hat ihn deswegen zum Archiepiskop ernannt, weil er ihn bei
Verwirklichung seiner grossen Staatspläne als Ratgeber und
Helfer brauchte. Und wirklich, Archiepiskop Joanikius war ein
mit grossem Geist begabter Mensch und genoss beim König
Duschan Vertrauen. Er beriet und bereitete mit seinem Könige
die Proklamierung des serbischen Königreiches zum Kaiserreich
vor und das serbische Archiepiskopat machte er zum Patriarchat.*)

Diese Proklamierung wurde im Jahre 1346 in der Stadt Skoplje
vollzogen, als der König Duschan alle neuerworbenen
serbischen Provinzen in einen Staat vereinigte. Von jener Zeit
beginnt wiederum eine neue Epoche in der Geschichte des

serbischen Staates und der Kirche. Die Regierung der
obenerwähnten Könige und Archiepiskopen ist die Blütezeit des
serbischen Staates und der Kirche gewesen. In dieser Zeit hat
sich der serbische Staat und die Kirche von Tag zu Tag so

sehr emporgehoben, dass man mit Sicherheit behaupten darf,
dass die serbische Kirche, der Staat und das Volk damals
glücklicher denn je dagestanden sind.

Die Archiepiskopen der serbischen Kirche mit den grossen
und bedeutenden Königen des Nemanjahauses haben den
serbischen Staat und die Kirche zur Kulmination der Entwickelung,
das heisst zu Herrlichkeit, Ruhm, Kraft und Grösse, zum Kaiserreich

und Patriarchat gebracht. Leider dauerten aber diese Macht
und Blüte nicht lange. Sowie in der Natur alles verwelkt, was

zur Reife gekommen ist, so ist auch der serbische Staat und die

Kirche von nun an langsam zurückgegangen, ihre Grösse und

Einigkeit sind zerfallen bis zur tiefsten Stufe. Erst die Gegenwart

zeigt wieder eine allmähliche Erhebung und langsames
Aufleben von jener Ohnmacht im serbischen Staate und in der

serbischen Kirche. Episkop Nikanor Ruzitschic.

(Fortsetzung folgt.)

J) „Rodoslow" in Danicica; „Glasnik" V, 68, VI, 41—43, XI, 160—162,

XV. 264—306 ; Maikow in: „Ist. serb. Nar.", 236—241; Raie II, 745—746; „Zapiski

geograf. Obstestva" XHI, 174; Epis. Filaret II, 64—67. „Istoria srp. nar.", II, 300.


	Kurze Übersicht der historischen Entwicklung des kirchlich-religiösen Lebens bei den Serben

