Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 11
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- i

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.

* La Bible et le X° Congrés des Orientalistes. Ce congrés
a €té tenu a Geneve du 3 au 12 septembre 1804. Il a regu plus
de 600 adhésions, et, sur ce nombre, plus de 300 membres étran-
gers ont pris part a ses travaux. Il y a eu deux séances générales
et cinquante séances de section. Parmi les nombreuses communi-
cations relatives a la Bible et a ’histoire des religions, j’en citerai
quelques-unes ‘ \
- M. Williams Jackson sur la doctrine de la psychostasie aprés
la mort, telle qu’elle est exposée dans I'Avesta et les Ecritures
pehlevies (doctrine aussi bien indoue qu'iranienne). — M. H. Olden-
berg, une nouvelle exposition de la religion védique. — M. Brus-
ton, sur un ancien drame sémitique (voir la Revue de théologie de
Montauban, 1 décembre 1894, p. 507—522). M. Bruston a aussi
discuté la question de la composition du Pentateuque, en opposition
avec MM. Haupt, Stade, Horst et Budde (/67d., n° du 1* mars
1895, p. 89—9g5). — M. Bourdais sur le procédé de sectionnement

ans la cosmogonie sémitique. — M. Kiamil Bey sur l'islam et
lempire ottoman. — M. Eisenlohr sur la chronologie égyptienne
et les dates astronomiques. — M. H. Chevalier sur les pratiques

Superstitieuses du 15°jour du 1° mois en Corée. — M. A. Pfungst sur
la non-existence d’un boudhisme ésotérique. — Le Rev. archimandrite
Ter-Movsessiantz sur les manuscrits du couvent d'Etschmiadzin.
— M. Michel Bréal a battu en bréche Iidée communément admise
de l'origine aryenne de quelques divinités italiques, comme Mars
€t Minerve; et il a démontré le caractére non indo-européen de

Iétrusque. — M. P. Haupt sur 'emplacement du Paradis biblique.
- — M. J. Oppert sur la chronologie anté-historique et les dates
historiques les plus anciennes de la Chaldée. — M. Ahmed Zéki



=

sur la charte accordée par Mohammed aux chrétiens. — M. Leu-
‘mann sur I’Avagyaka (une formule de confession en prose et I'hymne
aux 24 prophetes). — M. de Gubernatis sur l'origine indienne de
la représentation du Lucifer du Dante. — M. Deramey sur l'intro-
-duction du christianisme en Ethiopie et dans 'Yémen. — M. Ha-
lévy sur la critique biblique. — I.e Rev. archimandrite Palamas
sur l'archevéque sicilien Th. Cerameus au XII°® siecle et sur les
rapports de la Sicile avec le patriarcat de Constantinople a cette
époque. — M, Regnaud sur les premieres formes de la religion et
de la tradition dans I'Inde et la Grece. — M. Cust sur les anciennes
religions du monde avant I'ére chrétienne. — M. Hommel sur le
nom babylonien de Noé& — Etc, :

On peut consulter, sur ce trés intéressant congres, les 8 bul-
letins ou comptes rendus de ses séances; le compte rendu de M.
Paul Oltramare dans la Revue de I'Histoire des religions ; les deux
livraisons précitées de la Revue de théologie de Montauban ; la Se-
maine religicuse de Geneve des 22 et 29 septembre 1894 ; etc.

Le prochain congres aura lieu a Paris en 1897.

#* La Société biblique anglaise. On lit dans les /lustrated
Church News du 18 mai 1895: «The Bible Society has done a
splendid work in past years, and it is still doing it. The total re-
ceipts for the year have been £ 233,363, which represents a very
slight falling off from those of the previous twelve months. The
expenditure has been £ 214,870, and the balance in hand is thus
over £ 18,000. This removes a deficit which had grown up during
the recent years of financial depression. The total issues of Bibles,
Testaments, etc., are 3,837,222, of which 1,651,566 were distributed
at home, and 2,185,656 abroad. The chief point of interest in these
figures is that they show the large increase of 28,264 copies in
whole Bibles. The Editorial Sub-Committee had to do with over
one hundred versions during the year, and of these over a dozen
represent new work and new beginnings. The most important work
of the Society has been the revision of the versions in the lan-
guages of India and China, where missionaries of mature scholar-
ship and culture are united with native Christian scholars in brin-
ging up the translations of the older missionaries to the present
standard of scholarship. »

* Der Entwicklungsgang des Lebens Jesu im Wortlaut dﬁ?l‘
drei ersten Evangelien vom Beginn des 6ffentlichen Auftretens bis
zum Beginn der Leidensgeschichte, Ein Hiilfsbiichlein fiir die Bibel-
leser in der Gemeinde, von Friedrich Nippold. Hamburg, Lucas

Grife und Sillem, 1895, XXVI und 222 S. gr. 80. Preis 4 Mk.



— 621 —

¢ Der Zweck dieses Buches ist ein eminent protestantischer.
«Es besteht», sagt der Herr Verfasser in der Vorrede S. IV,
«zweifelsohne der schlimmste der kirchlichen Missstinde der Gegen-
wart in der Unkenntnis der Gemeinde iiber die Vorfragen der Bibel-
kritik. Es diirfte daher kaum eine wichtigere Aufgabe geben, als
dieser Gemeinde endlich einmal das ihr durch das Grundprincip
des Protestantismus verbiirgte selbstindige Urteil zu ermoglichen.»
Dies hat nun Herr Prof. Dr. Nippold in seinem Hiilfsbichlein nach
Krdften gethan. Er hat zu diesem Zweck (vgl. Vorrede S. IV f)
dem Bibeltext und den Anmerkungen noch 2 Register beigefiigt.
«Das erste versucht es, den «Entwicklungsgang in Gedanken und
Handlungen des Herrn» nachzuzeichnen, wie die neuere geschicht:
liche Forschung ihn verstehen gelernt hat. Das zweite ermoglicht
es dem Leser, jeden Vers jedes Kapitels sofort aufzufinden. Der
Text selbst bietet die «im Auftrag der deutschen evang. Kirchen-
konferenz durchgesehene » Lutheriibersetzung in der Ausgabe der
Bergischen Bibelgesellschaft, Druck der wiirttembergischen Bibel-
anstalt.» Moge Nippolds « Hiilfsbiichlein » recht vielen aufmerksamen
Lesern des neuen Testamentes bieten, was sie wiinschen, damit sie
wachsen in der Erkenntnis Christi! »

(Althath. Volksblatt, 12. April 1895.)

* La Traduction des «Evangiles» de M. Lasserre mise a
IIndex. Le Figaro du 20 avril dernier ayant annoncé que M.
Lasserre s’était enfin décidé a publier un vigoureux plaidoyer contre
la mise & l'index de son livre, et que, dans sa défense, il racon-
terait «trés Aprement» les intrigues du Vatican et dénoncerait 'au-
teur de sa mise a l'index, M. Lasserre a envoyé a ce journal une
réponse dans laquelle on lit:

« Mon devoir a été, il est vrai, de me rendre compte des
causes ou agissements qui ont amené la Congrégation romaine de
PIndex & frapper, dans sa premicre édition (alors que la 26° était
déja écoulée), une traduction des Saints Evangiles revétue de I'émz-
prematur de l'archevéché de Paris, honorée des félicitations du
pape et d'approbations sans réserves de nombreux cardinaux, arche-
véques et évéques. Il est également vrai que j'ai consigné le ré-
_sultat de mes enquétes & ce sujet et U'historique des faits dans des
Mémoires considérables confidentiellement imprimés pour le saint-
pére Je les adresserai peut-étre, en les complétant, a tous les
evéques de France et aux membres du Sacré-College. Mais ce vo-
lume ne sera placé sous les yeux du public que si, soit de mon
vivant, soit aprés ma mort, des circonstances, dont mot ou les miens
Pouvons seuls étre juges, venaient a rendre nécessaire la produc-
tion de ces documents. »



— 622

* Les Actes des conciles cecumeéniques traduits en anglais.
M. James Chrystal (255 Grovestreet, Jersey City, New Jersey, U.S. A.)
- a entrepris de traduire en anglais les Actes des conciles cecumé-
niques, dans le but de mieux faire connaitre les croyances, les doc-
trines, la discipline de I'ancienne Eglise indivisée, et de favoriser
I'union des Eglises chrétiennes sur le terrain méme sur lequel elles
ont été unies autrefois. Le premier volume sur le 1°* concile de
Nicée (325), et le premier volume sur le concile d’Ephese (431) ont
. paru, au prix de 3 dollars chacun. La pensée est excellente, I'ceuvre
grandiose. Apres avoir traduit les Peres en anglais, les Anglicans
ont bien raison de traduire aussi dans leur langue, de manicre a
les populariser, les Actes des conciles cecuméniques. Les volumes
de M. James Chrystal ne laissent rien a désirer au point de vue de
la beauté de l'impression. Des notes érudites expliquent le texte;
on remarquera en particulier comment 'auteur s’appuie sur la doc-
trine de St. Cyrille au concile d’Ephese pour réfuter la transsubstan-
tiation papiste (p. 472—478; 517—528, etc.). — L’auteur ne parle
que de szr conciles cecuméniques; espérons qu’il complétera son
ceuvre en traduisant aussi les Actes du 2° concile de Nicée (787),
qui n'est pas moins cecuménique que les six précédents, et qui fi-
nalement, tous les malentendus ayant disparu, a été regu et tenu
pour cecuménique par toutes les Eglises particuli¢res, meéme par
celles qui le rejettent aujourd’hui. — Voir, a ce sujet, la Discus-
sion sur les sept conciles wcuménzques par M. le prof. Michaud
(Berne,« Dalp, T vol. in-8% 7 fr. 50).

* Le huitiéme Centenaire de la I'® croisade (1095). Le parti
ultramontain, en France, a jugé a propos de célébrer a Clermont
une féte des croisades. Nous nous bornerons 4 deux remarques:

1° De fait, il a été bien plus question, dans cette féte, de la
croisade du XIXe siécle que de celle du XI°, et cette croisade du
XIXe siecle a été représentée par le P. Monsabré comme un assaut
a livrer contre toutes les tendances et les institutions de la société
moderne qui sont en opposition avec les enseignements de I'Eglise
romaine. A en croire le P. Monsabré, Satan a triomphé du Christ
et il régne sur le monde actuel; les infidéles ne sont plus en Pa-
lestine, mais en France, ou les lois sont iniques, la politique impie,
autorité civile hostile 2 celle de Dieu. Voila ennemi, contre le-
quel les catholiques doivent se lever! Dieu le veut!... L’orateur
n’a pas parlé de la fameuse « loi d’accroissement », ni des nouvelles
charges fiscales dont se plaignent les congrégations mais il y a
fait une évidente allusion, lorsqu'il a adjuré les évéques de com-
mencer la guerre sainte et d’opposer aux adversaires de I’Eglise
(Rome) une invincible résistance. C’est ainsi que, dans le parti
ultramontain, on traite I’histoire et la religion.



— 623 —

2° Quelques évéques ont cependant parlé des croisades du
moyen dge, mais en en dénaturant complétement le caractére et en
faussant 'histoire pour les besoins de leur cause. On lit, a ce sujet,
dans le Catholigue national/ du 1° juin 1895 :

« Les évéques orateurs ont parlé de I’Eglise et des évéques se
dressant contre les forts pour revendiquer la liberté de 'Eglise
contre la féodalité et contre les rois; ils ont exalté le caractére na-
tional des croisades; 'un d’eux a rappelé le mot de Montalembert:
« Nous sommes les fils des croisés, nous ne reculerons pas devant
les fils de Voltaire.» Un autre s’est demandé: Que serait la France,
que serait 'Europe, sans les croisades? Et il a répondu que, sans
elles, la destruction serait partout et la production nulle, parce que
sans elles ce serait la domination de l'islamisme.... — Interrogeons
I'histoire vraie, elle nous dit que les papes ont favorisé les croi-
sades avant tout pour fonder un empire latin & Constantinople et
un royaume latin a Jerusalem, empire et royaume dont ils devaient
étre les vrais maitres; qu'ils espéraient se soumettre ainsi les Eglises
d'Orient et étendre leur régne spirituel et temporel sur I'Orient
comme sur- 1'Occident. L’histoire vraie nous montre les papes dé-
laissant les empereurs chrétiens de Constantinople, les laissant
écraser par les musulmans, dés qu’eux, papes, n’avaient plus au-
cun espoir d’asseoir leur propre domination sur I'Orient. Toute
Phistoire du X Ve siécle est remplie de preuves de 'ambition et de
la lacheté des papes vis-a-vis de I'Orient. L’histoire vraie montre
que l'islamisme a moins fait de mal a I'humanité que la papauté:
car si quelques califes ont br(lé des livres, la plupart des papes
ont travaillé & ruiner les consciences, et les cendres des bichers
de l'inquisition sont autrement éloquentes que celles de la biblio-
théque d’Alexandrie. «Plutot musulmans que papistes!» s’écriaient
les chrétiens orientaux du XVe siécle, tant ils avaient souffert des
pillages des croisés et de la tyrannie des princes papistes. Si parmi
les croisés il s'est trouvé un Saint Louis et d’autres héros vraiment
chrétiens, Ihistoire nous dit qu’ils savaient, ceux-la, résister aux
prétentions romaines, comme elle nous dit que Montalembert s’est
€levé de toutes les forces de son Ame chrétienne contre ¢ 'idole du
Vatican ». Ce n'est pas 4 I'Eglise de Rome de parler de liberté et
de civilisation, elle qui a condamné dans son Syllabus toutes les
libertés, et qui, si on la laissait libre de rouvrir les prisons et de
tallumer les bilichers, serait heureuse d’étouffer la civilisation dans
la barbatie et la science dans le mensonge. Toutes les guerres dites
religieuses dont elle a ensanglanté 'Europe, sont les preuves mani-
festes de ses ambitions politiques, ambitions qu’elle a toujours pla-
cées plus haut que la religion et que I'évangile. La religion et



— 624 —

I’évangile n’ont jamais €té chez elle, en effet, que des prétextes
pour cacher ce que ses desseins perturbateurs avaient d’odieux et
d’antichrétien. Voila ce que [histoire vraie démontre a qui sait lire,
et cela, malgré les assertions contraires de Mgr. Scalabrini, évéque
de Plaisance...» | :

* La Societé pour l'histoire de la Reéformation. Cette So-
ciété, qui compte en Allemagne plus de 6000 adhérents, a tenu a
Strasbourg, en avril dernier, sa IV® assemblée générale. Elle publie
chaque année deux séries d’ouvrages, ouvrages scientifiques et ou-
vrages populaires, dans le but de faire revivre aux yeux de la na-
tion les grandes figures de la Réformation et de remettre en lu-
miére les vérités proclamées aprés les longues ténébres du moyen
dge. Pendant les douze années de son existence, elle a publié 40
écrits de la premiére série et 25 de la seconde. En voici quelques-
uns: — «Luther devant le tribunal des Romanistes», 2 vol. (W.
Walther). «Luther ‘et sa maison»; «La mort bienheureuse de Lu-
ther » (Rietschel, professeur a Leipzig). « Les articles de foi de la
confession d’Augsbourg> (Julius Kceestlin & Halle). «Charles V et
la réformation en Allemagne» (Baumgarten). En outre, des biogra-
phies d'Ulric de Hutten, de Hans Sachs, etc. La société s’occupe
aussi des autres champs de la réformation. Elle a publié <La vie
et Uceuvre de Zwingli» (Stehelin, de Bile), puis des vies de J.
Wicleff, de Jean Huss (Lechler), de Vergerio, de Laski; celle
d’Ignace de Loyola, par Gothein a Bonn, se distingue tout parti-
culiérement par sa nouveauté, ses renseignements, et par lindé-
pendance de jugement de 'auteur; «l'Evangélisation a Venise» par
Benrath, et deux écrits de Th. Schott (Stuttgart), qui se rapportent
a I'histoire du protestantisme francais: «la Révocation de 'Edit de
Nantes» et «’Eglise du déserts.

* L’Histoire générale du IV® siécle a nos jours, publi€e sous
la direction de MM. E. Lavisse et A. Rambaud, se continue ac-
tivement. Le tome VI est en cours de publication. On se rappelle
que le T. I° traite des origines, le T. II de I'Europe féodale et
des croisades, le T, III de la formation des grands Etats, le T IV
de la Renaissance, de la Réforme et des nouveaux Mondes, le T. V.
des guerres de religion, le T. VI de Louis XIV. Cette ceuvre mo-
numentale, qui a pour auteurs les historiens les plus compétents
de la France actuelle, et qui est faite d’apres les sources mEmes
avec un esprit tres objectif et de parfaite impartialité, offre aux
historiens de I'Eglise des pages aussi nombreuses qu'intéressantes.
Nous analyserons, dans notre prochaine livraison, le T. V, qui est
pour nous d’une importance particuliére; et déja maintenant nous
nous faisons un plaisir et un devoir de signaler, dans le T. VI, les



— 625 —

chapitres relatifs a I'Eglise catholique de 1648 a 1715 (par M.
Chénon), aux Protestants et a la Révocation de 1’édit de Nantes
en 1685 (par M. F. Puaux), 4 la Russie de 1645 a 1715 (par M.
A. Rambaud), etc. — Le prix de chaque volume est de 12 francs.
On peut souscrire aux 12 volumes formant I'ouvrage entier, au prix
de 144 francs; Paris, Colin, 5§, rue de Méziéres.

* Une Apologie de la duplicité. Dans une étude sur le car-
dinal Arnaut d’Ossat, publiée par la Revue des deux Mondes du
1* mai 1895, M. de Vogiié loue ce cardinal de ce que, tout en
connaissant les vices de la curie romaine, et tout en combattant,
comme Francais, la politique du pape, il a été soumis, comme
«chrétien», au «pere des fideles». Voici ses propres expressions:

«D’Ossat avait fait une cloison étanche, dans son cceur, entre
les devoirs du chrétien et ceux du diplomate; dans la personne du
pape, entre le pere des fideles et le souverain dont il devait com-
battre les exigences. L'esprit szmmpliste de notre temps et de nos
démocraties comprend malaisément ces distinctions; il met trop vite
en doute la sincérité de ces personnages doubles, ministres frangais
en bataille dans la salle d’audience, prétres romains soumis et
croyants hors de cette salle... Le partage d’ame d'un cardinal
d’Ossat paraitra illogique aux tout jeunes gens et a quelques poli-
ticiens trés vieux; il est pourtant 'indice d’une haute synthése phi-
losophique, non moins que d’une adaptation professionnelle du di-
plomate; il est surtout Ueffet d'un regard longuement, obstinément
fixé sur la complexité des choses humaines, sur l'inextricable con-
nexion de leurs miséres avec la sublimité des choses divines....»

Cette déclaration, nous l'avouons, nous fait réver, quoique nous
ne figurions ni parmi les «tout jeunes gens», ni parmi les « poli-
ticiens trés vieux ». Faire I'apologie de personnages que 'on pro-
clame «<doubless, de prétres qui sont incroyants dans une salle et
«croyants hors de cette salle», célébrer ce «partage d’'ame» et y
voit de la chaute synthése philosophique», c’elit été déja un
comble sous la plume de Renan, mais c’en est un plus étonnant
encore sous la plume d’un écrivain qui se dit catholique. Ajoutons
vite que son catholicisme est le catholicisme romain, et qu'on trouve
a peu prés tout dans I'Eglise romaine, soit avant Escobard, soit
apres. C’est ce que M. de Vogiié appelle commodémerit, pour se
tirer d’affaire, la complexité des choses humaines, et I'inextricable
connexion de leurs miséres avec la sublimité des choses divines.
Mais ce sont 14 des mots creux: car ce ne sont pas les choses hu-
maines qui présentent de telles complexités, ce sont uniquement
les choses papales, dans lesquelles, pour achever de g'illusionner,
on' veut voir des choses divines. Cl’est alors qu'on tombe en effet



— 626 —

dans l'inextricable. Vouloir défendre la papauté quand I’histoire la
montre coupable, vouloir glorifier la duplicité comme une vertu re-
ligieuse quand il est évident qu’elle est un mensonge, vouloir cé-
lebrer l'orthodoxie d'un cardinal quand ce cardinal, plus franc que
son apologiste, avouait lui-méme que, s’il se soumettait au juge-
ment de Dieu, il repoussait celui de I'Eglise «qui suit quelquefois
Popinion, laquelle trompe souvent et est trompée», et quand ce
cardinal répétait avec S. Jérome que «quelquefois celui qui est en-
voyé dehors par ceux qui commandent en I'Eglise est dedans, et
celui est dehors qui semble étre retenu dedans»; vouloir, dis-je,
faire accepter de telles contradictions, c’est jouer par trop soi-méme
au personnage <double». Quand les moralistes de I'Eglise romaine
comprendront-ils comment et combien leur morale et leur religion
sont destructives de la sincérité et par conséquent de la conscience?

*A propos d’Eusebe Renaudot. L’article que la Revwe a
publié¢ dans son dernier numéro (p. 305-311) sur «Eusébe Renau-
dot théologien », a déplu a un de nos amis, qui nous a écrit a ce
sujet: «..Méme St-Jérome €tait dur, aigu, tranchant dans sa
polémique, et est-ce pour cela que ses ouvrages sont nuls, sans
valeur? Ce sont les arguments de I'une et de l'autre part qui
décident. Et c'est aussi le cas entre Renaudot et Aymon... La
question entre Renaudot et Aymon roulait sur Pauthenticité des
documents allégués dans la Perpétuité de la foi. Ni vous ni mot
ne sommes en état de comparer les citations avec les originaux.
Mais que les Orientaux le fassent. L.a cause vaut bien la peine de
perscruter les archives et les bibliotheques....»

Nous répondons: 1° Les reproches de notre ami ne réfutent
aucun de nos arguments et ne détruisent aucune de nos citations.
— 2° Les violences de St-Jérome ne seront jamais une recomman-
dation en faveur de ses opinions; mais il était un autre théologien
que Renaudot, et on peut lui pardonner ce qu’on ne saurait par-
donner & ce dernier. — 3° Notre ami ne justifie aucun des argu-
ments de Renaudot, qui, comme nous le démontrerons plus tard,
a été non-seulement faible mais inexact dans la question de la
transsubstantiation. — 4° Nous avons déja prié nos amis d’Orient
de chercher dans les bibliothéques de Constantinople et de Jéru-
salem ce qui pourrait s’y trouver concernant les documents four-
nis par Nointel (voir la Revue, n° 10, p. 236). — 5° Notre devoir
n'était pas de faire un contrdle présentement impossible, mais
notre devoir était de rappeler que les documents de Nointel ont
été attaqués dés qu'ils ont été publiés, et de démontrer, par la
publication méme des dépéches de ce trés partial ambassadeur,
qu’on avait eu raison de les suspecter, et qu’ils ne sauraient faire



— 627 —

foi aujourd’hui dans un débat sur la question eucharistique. Nous
croyons avoir mis ce point en lumiere; c'est la l'important, et
non la personnalit¢ de Renaudot.

Nous profiterons de la circonstance pour rappeler a ceux de nos
amis qui semblent l'avoir oublié: que P’union que nous poursui-
vons entre les Eglises chrétiennes #'est pas Lunion dans les spé-
ciulations theéologigues, celles-ci étant libres et une telle union étant
impossible, mais sewlement Cunion dans le dogme vraiment chré-
tien et catholique, I'unité de la foi étant la base méme de 'unité
de 'Eglise; que la mission de la Revue internationale de theologie
n’est pas de soulever des polémiques sur des questions de pure
spéculation ou chacun est libre et qui ne peuvent que diviser,
mais bien de chercher & faire connaitre le vrai dogme catholique,
en écartant les faux dogmes inventés ou enseignés par les théolo-
giens papistes. Cest pourquoi nous avons cru devoir écarter du
debat les documents de Renaudot, conformément a la sage déci-
sion formulée a Bonn en 1875 par les Deellinger, les Ossinine, etc.,
décision d’apres laquelle 'union doit étre cherchée uniquement
dans les documents de I'ancienne Eglise indivisée, et non dans les
documents plus ou moins corrompus du moyen 4ge et des siecles
suivants. Nous ne devons pas oublier que la théologie dite catho-
liqgue du XVII® et du XVIII® siécle en particulier est remplie de
esprit papiste. Le Catholigue francais a méme fait remarquer,
avec une sincérité qui ’honore, dans son numeéro du 31 mai 1395,
pP- 172, que « Jansénius exagérait plutot l'autorité des papes », et
que Saint-Cyran a été persécuté par Richelieu précisément a
cause de « l’attachement trop grand qu’il avait pour la cour de
Rome». Or le premier devoir des anciens-catholiques, nous I’avons
déclaré depuis lorigine de notre mouvement, est d’écarter toutes
les erreurs papistes, dans le but de rétablir le vrai dogme catho-
ligue dans sa pureté ancienne, et de favoriser ainsi l’umon des
Eglises par la mise en lumiére de ce méme docrme

“ Rome sous Benoit XIII (1724-1730), d’aprés Montesquieu.
M. Albert de Montesquieu vient de publier les Voyages de Mon-
lesquien (Paris, A. Picard), dont nous détachons quelques passages,
signalés par M. A. Sorel dans le Zemps du § juin dernier:

«A Rome, la misére et la décadence de ce pays magnifique
et de cette ville mcomparable 'étonnent indéfiniment: la pestilence,
la fitvre, la mort ol étaient autrefois de belles eaux, des foréts,
des villas superbes, des cultures prospéres! « La majesté du peuple
romain, dont parle tant Tite Live, est fort avilie. Ce peuple est, a
Présent, divisé en deux classes: les filles et les valets. Ceux qui
sont dans la condition au-dessus, a la réserve d’une cinquantaine



— 628 —

de barons ou princes, qui ne sont rien, sont des gens qui ne font
que passer, et, en chemin faisant, font leurs fortunes et entrent
dans le gouvernement et en deviennent les principaux chefs. Cha-
cun est la comme dans une hétellerie qu’on fait accommoder pout
le temps quon y doit demeurer. » La familiarité dont ce monde,
petit ou grand, use avec le pape surprend ce Francais, tout scep-
tique qu’il est, comme dans une sacristie de village la familiarité
des petits clercs, sacristains et bedeaux avec les vases et les linges
sacrés. Il n’y a de majesté que de loin: le respect a sa perspec-
tive. Elle manque ici. Elle y a presque toujours manqué. Clest de
nos jours seulement et par la chute du pouvoir temporel que le
Vatican a repris son mystere, et que Léon XIII a pu replacer le
pape au faite des choses humaines. Montesquieu ne voit qu'un
souverain tres affaissé et un pontife fort peu auguste: «Le pape
Benoit XIII est fort hai du peuple romain, et la dévotion meme
en est meprisée. Clest qu’elle les fait mourir de faim. D’ailleuts,
il a marqué trop de prédilection pour ceux de Bénévent... On dit
que c'est une maniére de fou, qui fait 'imbécile... Enfin, il dégrade
le pontificat; il ne se regarde que comme évéque de Rome.>»
Montesquieu conclut ces notes, qui sont du Stendhal anticip€, pat
cet aphorisme que Stendhal, méme aprés l'exemple de Pie VII,
aurait signé des deux mains: «Il est impossible que I'on fasse ja-
mais un pape qui ait du mérite. » La société le surprend: «Ce
qu'il y a de singulier 3 Rome, c’est de voir une ville ol les fem-
mes ne donnent pas le ton, elles qui le donnent partout ailleurs.
Ici, ce sont les prétres.... Comme les principaux du pays ne se
marient pas, il s’y est formé des mceurs conséquentes, de fagon
que les gens mariés ne sont que les dépositaires des maitresses de
ceux qui ont part au gouvernement. Un prélat fait tomber les dots
fondées sur une fille qu'on lui promet... Dés qu'une fille se marie,
on cherche a quel prélat ou quel cardinal elle sera.... »

# Avant et aprés le 18 juillet 1870. Dans un article tres
remarquable sur Gambetta et le cléricalisme, M. F. Pillon, apres
avoir cité les principaux passages du superbe discours de Gaff‘l*
betta sur le péril clérical (mai 1877), a loué Gambetta d’avoir tr_es
bien vu la situation nouvelle qui résultait des décrets du com}lle
du Vatican, et pour I'Eglise et pour la société civile; situatlo‘n
qui augmentait singuliérement le danger que le cléricalisme fait courtt
. a I'Etat libre, et qui rendait bien plus sensible la nécessité ou est
PEtat libre de se défendre contre le cléricalisme. M. F. Pillon.a
fait ressortir avec une vive clarté et une grande précision les dif-.
férences des deux situations, celle d’avant le 18 juillet et celle
d’apres :



60y

« Avant 1870, a-t-il dit, I'infaillibilité papale était une opinion
théologique, une opinion qui €tait devenue celle de la majorité de
I'Eglise catholique, mais enfin une simple opinion qu’on avait pu
jusqu’alors rejeter sans cesser d’eétre catholique. Depuis 1870, l'in-
faillibilité papale est un dogme. Elle a passé de la sphere des choses
douteuses et libres en celle de ces choses nécessaires qui s'imposent
aux consciences, et pour lesquelles I'unité est requise.

Avant 1870, il y avait dans I'Eglise catholique un parti, le
parti gallican, qui défendait I'indépendance du pouvoir civil contre
les prétentions du saint-si¢ge, et qui pouvait logiquement résister
a ces prétentions, parce qu'il refusait a ce dernier la faculté de
prononcer des décisions irréformables. Depuis 1870, ce parti n’a
plus de place ni de droit dans 'Eglise; le concile du Vatican l'a
tué en proclamant le pape infaillible.

Avant 1870, un catholique pouvait, d'un jugement du pape
qui blessait ses convictions politiques, en appeler a ['Eglise uni-
verselle, parce qu’il pouvait s’en tenir a la théologie de Bossuet,
d’apres laguelle l'autorité de I'Eglise universelle était reconnue
distincte de celle du pape, supérieure a celle du pape. Depuis
1370, la doctrine de Bossuet sur l'autorité du pape, sur le gou-
vernement de I’Eglise, sur les rapports du spirituel et du temporel,
la théologie de la Déclaration de 1682, est hérétique. "

Avant 1870, des catholiques pouvaient se rencontrer — on
en a vu de grand talent, notamment Lacordaire — qui soutenaient :
que le libre combat de l'erreur contre la vérité n’est pas contraire
a l'ordre, mais constitue 'ordre méme, lordre primitif et univer-
sel; que la liberté, pour triompher du mal intellectuel, n'a nulle-
ment besoin de demander des armes au pouvoir civil; en un mot
que la liberté civile de conscience, des cultes, de la presse, est un
droit et un bien. Depuis 1870, il n'y a plus d’association possible
entre les idées qu'expriment ces mots: catholigue (vomain) et libé-
ral. Le catholicisme libéral (romain) est mort avec le gallicanisme,
Un catholique (romain) ne peut plus aujourd’hui, sans encourir
Paccusation d’hérésie, sans s’exclure lui-méme du giron de I'Eglise,
voir l'idéal politique et social dans un régime de droit commun
et de communes garanties, tenir pour un devoir de justice le
respect réciproque des consciences intellectuelles, respecter et
faire respecter par I'Etat, selon son pouvoir, la liberté des croyances
Contraires a la sienne. Pourquoi? Parce que les papes se sont
prononcés’ clairement et formellement a cet égard, en des actes
nombreux, anciens et récents, et parce que les décisions des papes,
toutes les décisions de tous les papes, dans le passé, comme dans
le présent et dans Pavenir, se présentent, se présenteront désor-

Revue intern. de Théologie. Heft 11, 1895. -



5

mais aux fideles avec une autorité régulatrice supréme et sans

appel.

Les théses libérales ont été condamnées de notre temps, par
Grégoire XVI d’abord, puis, avec éclat, par Pie IX. Mais,
tant que linfaillibilité papale était une opinion théologique libre,
cette condamnation ne pouvait point paraitre définitive. On
pouvait la considérer comme une erreur du présent, léguée par le
passé et a laquelle devait manquer 'avenir. On pouvait la laisser
passer sans en prendre grand souci, en attendant et en espérant
le jour ou V'Eglise trouverait un chef plus éclairé, plus pénétré
des. nouveaux besoins nés des temps nouveaux: Les décrets con-
ciliaires de 1870 ont enlevé cette espérance aux catholiques libé-
raux; elle devait n€cessairement s’évanouir avec la liberté gallicane
de nier linfaillibilité du pape. Clest ainsi que la bulle Quanta
cura et le Syllabus annexé a cette bulle sont aujourd’hui reveétus
aux yeux de tous les catholiques (romains), par une rétroactivité
logiquement nécessaire, d’'un caractere dogmatique définitif et in-
discutable, qu'ils n’avaient pas a l'époque ou ils ont été publies.
Grace au concile du Vatican, I’Eglise catholique (romaine) possede
aujourd’hui, non plus seulement une infaillibilité impersonnelle,
purement conservatrice, & manifestations intermittentes, mais une
infaillibilité personnelle, & action continue, une Loi vivante, une
incarnation permanente du Saint-Esprit, qui ne laisse plus aucune
issue a la liberté de l'esprit humain, aucune sécurité a ses mouve-
ments, — non plus seulement une infaillibilité religieuse, renfer-
mée dans la sphére connue du surnaturel, appliquée a linterpre-
tation des livres sacrés et a la définition des dogmes tirés de ces
livres, mais une infaillibilité politique qui décide souverainement
sur les questions générales de droit et de gouvernement, et qui,
se trouvant avoir décidé contre les pr1nc1pes Jumdiques de lEtat_ _
libre, ne peut plus décider en un autre sens, engagée, liée qu elle
est par son jugement anteneur.

On a dit que linfaillibilité papale portait en elle méme son
correctif, attendu que ce qu'un pape infaillible a fait, un autre
pape, tout aussi infaillible, peut ensuite le défaire. Clest la une
vue supetficielle 4 laquelle la logique méme de linfaillibilité ne
permet pas de s'arréter.... Clest aujourd’hui un devoir pour le pape
de croire 4 sa propre infaillibilité, et de croire 2 Iinfaillibilité de
tous les papes qui 'ont précédé. Qui ne voit que cette croyance
désormais obhgatcnre ‘doit enchalner tous ses mouvements, qu'elle
lui trace sa voie, qu’elle ne lui permet pas de s’en €carter, qu ‘elle
le lie & jamais au passé, tandis que, avant le concile du Vatican,
avant la proclamation du nouveau dogme, un pape, libre de pro-



fesser l'opinion gallicane, libre de se croire faillible et de croire
faillibles également ses prédécesseurs, était libre, par cela méme,
de défaire ce qui avait été fait avant luir Qui ne voit qu'un pape,
méme ultramontain d’opinion, pouvait, avant le concile de 1870,
se croire tenu envers le parti gallican a des ménagements qui ne
sauraient aujourd’hui paraitre légitimes; qu'il pouvait, par suite,
faire, jusqu’a un certain point, abstraction de son opinion ultra-
montaine, dans ses rapports avec les Etats, parce qu’en ces rap-
ports n’était pas engagée sa conscience d'infaillible? Le pape
est, moralement aussi bien que logiquement, prisonnier de !'infail-
libilité.

On voit comment et jusqu'a quel point le concile de 1870
a aggravé le péril qui vient du cléricalisme. Il I’'a aggravé, en
atteignant, dans son principe méme, le régime des concordats. »
: * Preisausschreiben des Ev. Bundes (Halle a. d. Saale):
« Was hast Du an Deiner evangelischen Kirche? » oder « Was
trennt uns von Rom?» Die Manuskripte sind bis zum 31. Dez. d. ].
an Herrn Dr. Fey, Halle, einzusenden. Der Preis betrdgt 300 Mk,

* En France. Prix académzques, theses de doctorat, conférences.
L’académie francgaise a décerné, en mai 1895, des prix de valeurs
diverses aux ouvrages suivants: Grand prix Gobert a Pouvrage
~de M. Faguiet, intitulé: le Pore Foseplh; 2° prix au V' de la Fer-
tiere pour Deux drames d’amour (Anne Boleyn, Elisabeth), et
pour le 5° volume de la Correspondance de Catherine de Medices;
— autre & M. l'abbé Degert pour le volume sur Je Cardinal
d Ossat (1537-1604); — autre & M. Lafleur de Kermaingant pour
Ambassade de France en Angleterve sous Henre IV (mission de

Christophe de Harlay, 1602-1605).

' Ont été soutenues en Sorbonne les théses suivantes: — 1°* mai
1895, M. I'abbé A. Malnory: thése latine, Quid luxovienses mona-
chi discipuli sancti Columbani ad regulam monasteriorum atque
ad  communem FEeclesie profectum contulerint; thése frangaise,
Saint-Césaire, évéque o Arles (503-543). — 15 mai, M. G. Lefévre:
these latine, de Anselmo Laudunensi scolastico (1050-1117); these
francaise, oblication morale et idéalisme. — 7 juin, M. Raymond
Thamin; theése francaise, Saint-Ambroise et la morale chrétienne
au IV® siecle. i

Ont été faites, en mai 1895, a l'Institut catholique (romain)
de Paris, les conférences suivantes: M. Bertrin: Léon XIII, de
Carpineto au Vatican, sur le siége de Pierre; — M. Terrat: le
bilan du divorce; — Le P. Gardet, dominicain: I'encyclique Fro-
Videntissimus ; inspiration et histoire dans les livres saints (1°
chapifre de la Genése); — M. 'abbé Broussole: la vie florentine
_vers le milieu du XV siecle; lart et la vie.



— 632 —

* En Suisse. A Genéve, a la conférence des ecclésiastiques
anciens-catholiques du canton, étude de M. Cadiou, curé de
Chéne, sur les doctrines de la Bulle Urzeenitus.

— La Faculté de théologie (protestante) de 1'Université de

Genéve a mis au concours les questions suivantes: — Prix Che-
neviere, en janvier 1896: FExposition et critique de ['ecclésiologie
de Calvin. — Prix de la Compagnie des Pasteurs, a délivrer en

juin 1896; Questions: 1° Efude sur le mouvement vieux-catholigue
dons les pays de langue allemande; 2° La primaute de Pierre,
dapres les documents bibliques et les Peres du second siecle; 3°
De la notion du sacvement dans I Eglise catholique jusqu’ au concile
de Trente. — Prix Munier, a délivrer en janvier 1897 : Histoire
de la morale dans Fancien Testament. — Sont admis a ces divers
concours les étudiants immatriculés, pendant l'année 1895-1896,
dans la Faculté de Théologie de I'Université de Genéve.

* A lire. — Dans la Revue de Faris, 'article de M. Lavisse
sur Duruy et I'épiscopat (article reproduit dans la Rewvue pédago-
gzgue (Delagrave) d’avril 1895). — Dans V'dnnée philosophique de
M. Pillon (1894), les articles relatifs aux sujets théologiques, —
Dans le 7emps du 14 et du 21 juin, les articles intitulés: « Choses
d’Egypte, questions religieuses ».

II. NOUVELLES ECCLESIASTIQUES.

* Schreiben Seiner Heiligkeit des Okumenischen Patriarchen
von Konstantinopel Anthimos VII. an Dr. Lauchert.

+ AvIuos Ay Bsod doyiemionomos Kovoravewovmolews,
Néas Pouns, xei otxovpevicos Iovoutoyns.

Eldoyuorare diddxrwg xvoie . Adovysor, 1usteos xowe mYEULY

vié Mev dyamyrs, ey @idyy juiy adric Eldoyyuoryre éx uyis evyo-
pevor evhoyoduey marouxis. Meva mwsiorns 60ng evapsoxsics Aafovres
AvEyPwuEy T0 do 0T [0TeuEvoY unvog Srritiuoy T rtepIoTovddoToY
Huty aveis Elloyiuwornrog yoduuwe, 0 Gvvedsvoe xai OF cfyroﬁr?ljys‘
thg wegl Tov v aylos Hargog nuoy Adaveoiov TCQ 0y hervelos cvTijs,
U a0 Y ws \TECf’V'U Je?c)"eé-‘o?ue&a TEXUT)QLOD O CY meﬁv QoG 7)(1de VLAY
vriic 0ropyny xel dpoliwow. Hoogoovws 0° ameVTOvTes, EMAVOVUEY
Tov &vdsov avric {nAov xal tny moodvuiav, wed 16 érididora 7rEQl
goye yonowdTaTe xok UEyElny TEQUTOODYTE VT TUUNY. ”E'Zﬂ::ozlmf—
‘tgevo.c', d¢ Ty & voug xgozuu’mo‘wyaﬁrﬁg v '\crﬁ fwsvﬂwarmrg aywvl, £
) ovr{ﬂ(n’ \&ce-rcgs’rvs&,/ alvodusde dvodey va ¥Frn avric we TALIOTE;
VYLE G Xl TTaYEVPEoovve. -
1895 Meoziov v
+ 0 Kovocavowovmélews &y Xowor) g Osp svuydvig. =
Lo {l}oy’mwz‘iﬁrrp c)"t-c{cfx'cogo xvoiy @. Adovyser, NUETEQD wr
TVEUpe VG Aley ayanmnTo.



— 639 =

* Aus dem Patriarchat Konstantinopel. Der neue Okume-
nische Patriarch von Konstantinopel, Anthimos VII., bemiiht sich
eifrig um die Hebung des religiosen Lebens. Besonders hat er seine
Fiirsorge der Predigt zugewandt; in der kurzen Zeit seit seiner Er-
hebung auf den Patriarchenstuhl hat er schon mehrmals selbst ge-
predigt und den Mitgliedern der heiligen Synode des Patriarchats
Konstantinopel und den andern Bischofen des Patriarchats dringend
empfohlen, auch ihrerseits darin ihrem Klerus mit dem guten Bei-
spiel voranzugehen. (Anaplasis Nr. 173. Exegetes Nr. 3.)

* Die orthodox-katholische Kirche in Japan hat, nach einer
im Jahr 1893 entworfenen Statistik, 1 Bischof, 2 russische Missio-
nare, 27 eingeborene Priester, 159 eingeborene Katecheten, 1 Mis-
sionshaus, 164 Kirchen, darunter die schone, im byzantinischen Stil
erbaute Auferstehungskirche in Tokio, die Kathedrale des Bischofs,
219 christliche Gemeinden, zusammen 21,239 Christen; 1182 Tau-
fen und 268 Beerdigungen im Jahr; 1 Erziehungsanstalt fir Kna-
ben mit 45, und 1 fir Maddchen mit 86 Zoglingen, 2 Schulen mit
112 Schiilern, zusammen 243 Schiiler; 2 theologische Schulen mit
26 Studierenden. Die Zahl der orthodox-katholischen Christen steht
zwar derjenigen der réomischen Katholiken (45,682) und der Prote-
stanten verschiedener Denominationen (37,398) erheblich nach; ver-
gleicht man aber die ganz unverhaltnismadssig reicheren Mittel der -
beiden letzteren Missionen und die unverhdltnismassig grossere Zahl
ihrer Missiondre, so zeigt sich die Kraft des orthodoxen Glaubeans,
der besonders in der drmeren Bevolkerung eifrige Anhinger ge-
funden hat, im schonsten Lichte, und man bekommt die grosste
Hochachtung vor dem russischen Bischof Nikolaos, der seit 1860
- mit wenigen Gehiilfen, die zum grossten Teil keine eigentliche theo-
logische Ausbildung besassen, so viel erreicht hat, und dessen Werk

die orthodox-katholische Mission in Japan fast ganz allein ist.
(Nach den Mitteilungen von J. Kabamoto; s. den « Exegetes»

' von Marseille, Febr. 1895.)

* Letter of His Lordship the Bishop of Argyll to His Bea-

~ titude the Patriarch of Antioch. :
”Damascus, 15th April 1893.

My dear Lord, I am unable to express how deeply 1 feel
the kindness which Your Beatitude has showered upon me since
I have been in this great and ancient city:. :

Of this kindness the very valuable introductions with which
Your Beatitude has been pleased to favour me, and which I have
just received, are a new manifestation.

It is to me a source of great regret that I have not been able
in conversation, and that I am not now able, by letter, to express



— 634 —

in the language of the Holy Orthodox Church all that I feel and
all that I should desire to say.

Had it been otherwise it would have been my desire to have
expressed my earnest hope, that being now, as I trust, one with
the Holy Orthodox Church in Faith, and Hope, and Love towatds
our Lord and God and Saviour Jesus Christ, Who died for our
sins, Who rose again on the Third Day, Who ascended into
Heaven, and for Whose Second and Glorious appearing we humbly
wait, there may hereafter be perfect unity between us in all things,
and that through the Gracious Presence of that Holy Paraclete
Whom our Lord and God and Saviour Jesus Christ has sent unto
us from the Father. ' '

Wishing your Beatitude long life and many blessings, now and
for ever, believe me to be, my dear Lord, your humble and grate-
ful servant and brother in Christ Jesus.

Alexander, Bishop of Argyll and the Isles.
-Ballachulish, Scotland.”

* Orthodoxes et Anglicans. On lit dans les [ustrated Church
News du 27 avril 1895: «The other day, on March 26th, the
Bishop of Gibraltar paid one of his customary visits to the Arch-
bishop and Metropolitan of Athens, and was received with an ewn-
pressement beyond the limits of customary politeness. In signifi-
cant and weighty terms—coming from such a quarter—the Arch-
bishop spoke of his rejoicing in the friendly relations which were
springing up between the Greek and the Anglican Churches, and
expressed a trust that such brotherly feeling would go on increa-
sing until some practical result would be arvived at in the direc-
tion of intercommunion. Then with regard to Old Catholicism, its
recognition by the Russo-Greek Church is well known. But a spe-
cial significance attaches to a declaration published by General
Kirejew, who can hardly be expected to speak idle words upon
such a subject as intercommunion. “For a long time;” he writes
to the editor of the Parlamentir, “I have been intending to ap-
proach you on a matter of great importance—viz., Old Catholicism.
With this subject, which is for us Slavs a weighty one, I have
occupied myself for many years. . The West Slavs consider that
the Papal Infallibility is a theolocncal and ethical absurdity, which
a true knowledge of Christ levels to the ground.... It is impos-
sible to accept a new Popish religion and to surz‘ender old forms.
On the other hand, the simple acceptance of Orthodoxy in its
Oriental form, a change ad normam Ecclesie orientalis is not con-
ceivable. Old Catholicism offers the right solution of the difficulty.
It is the orthodox truth in a western form.... The acceptance of



- e

Old Catholicism would not be a change, but a return to the past,
since for a thousand years the West was as orthodox as the East,
only it had an individual expression. Upon such a path we must
certainly tread. IHere is the unity (emszige, hockste Synihese) which
can bring us into accord.” ) =

* Ein Brief des General Kiréeff (an den Wiener A/ztkatholif).
— «Pavlovsk, 3./15. Mai 1895. Im «Altkatholik» (Nr. 9, Seite 76)
finde ich einige Zeilen, die auf meine Rede im Petersburger Slaven-
verein Bezug haben. Unter anderem sind (nach der Korrespondenz
der «N. f. P.») folgende Worte angefiihrt (die ich gesagt haben
soll): «Der Slavophilen Aufgabe sei es, dem Westen mit Hiilfe des
Altkatholizismus die Orthodoxie wiederzubringen.» Es ist ein Miss-
verstandnis vorhanden. Ich freue mich iiber die mir gebotene Mog-
lichkeit, die von mir ausgesprochene Idee den Lesern des « Alt-
katholik » mitteilen zu konnen. Sie haben vollkommen recht in
Ihrer Vermutung, dass mein Gedanke nicht richtig wiedergegeben
worden sei. Die Sache verhilt sich wie folgt:

« Mein Opponent Fiirst Trubetzkoy, Professor der Philosophie
an der Moskauer Universitit, sagte u. a., dass die orientalische
Kirche erst dann fiir das Abendland zur Geltung kommen wiirde,
wenn sie sich mit dem «abendlindischen Christentume verschntes.
In meiner Rede erwiderte ich ihm, dass diese Versohnung!) eine
Unmoglichkeit wire, und zwar aus dem ganz einfachen Grunde, weil
ein <abendldndisches » Christentum gar nicht existiere (mit Aus-
nahme der Altkatholiken). Im Abendlande sehen wir zwes feind-
liche Konfessionen, welche seit bald vier Jahrhunderten einen un-
versohnlichen Krieg filhren und welche #ze zu einer Einigung ge-
langen konnen, da sie auf zwei entgegengesetzten Prinzipien basiert
sind. (Der romische, neue Katholizismus betont nur die « Auforitiit »
und negiert jede Freiheit, der Protestantismus betont nur die Frei-
heit und negiert die Autoritit [der Kirche].)

« Unsere?) messianistischen Bestrebungen haben auch einen ganz
anderen Sinn. Gewohnlich (so die Romlinge) glaubt man, dass es
sich um eine Bekehrung ad normam (sue) ecclesie handelt; es ist
nicht richtig. Wir — ich spreche als orthodoxer Russe — sehen
weiter. Wie gesagt, handelt es sich nicht darum, einige (wenn auch
viele?) Lateiner oder Protestanten in die orientalische Kirche zu
Uberfiihren. Unsere Rolle besteht in einer sympathischen Mitwirkung

") Uberhaupt — glaube ich — ist eine « Persihnung» zwischen Kirchen ein
Undiug. Gewiss braucht man sich gegenseitig nicht zu verfluchen und zu verdammen,
zu befeinden; aber mit einer Kirche kann man nur wereinigt sein, eine Kirche bilden
(eine aus autocephalen Teilen bestehende Kirche bilden), #écké aber versohnt oder
konf'd'deriert, oder sonstwie verbtindet (politisch) sein!

*) Der morgenlindischen, orthodoxen Kirche.



~—— 636 —

mit denjenigen abendldndischen Christen, welche zur Dokfrin der
ungetetlten okumenischen Kivche zuwiickkehrven miochien;') gerade
in dem Sinne, wie die Altkatholiken die Sache verstehen (in wel-
chem sie auch handeln).

«Der (sagte ich weiter in meiner Rede) durch die Proklama-
tion der papstlichen Unfehlbarkeit ins Leben gerufene Altkatholi-
zismus steht eben (schon seit 1870) auf dem hier angezeigten Wege.
Tausend Jahre her war die romische Kirche vollkommen trecht-
glaubig (orthodox), sie war eine ebenbiirtige, gleichberechtigte
Schwester unserer morgenlindischen orthodoxen Kirche. Spater
sind in ihre Doktrin vier hédretische Dogmen hineingeraten......
Ist es nicht sonnenklar, dass, wenn diese Kirche diese Havesien
wegschajft, sie — eo tpso — wieder unserve gleickberechiigte (or-
thodoxe) Schwester sein wird? Und das haben eben die Altkatho-
liken gemacht. Sie haben die hidretischen Lehren verworfen und
sind sur alten, rechiglaubigen Doktrin suriickgekehrt! Unser Mes-
sianismus im Abendlande besteht eben darin, dass wir auch den
anderen abendlandischen Christen helfen, den Weg zu betreten, auf
dem sich die Altkatholiken bereits befinden! Das wird, wie Pro-
fessor Belajew (ein Kenner des Altkatholizismus) sagt, eine grosse
und heilige That sein! '

¢«Das sind meine «ipsissima verba»! Zck hoffe, dass das hier
Mitgeteilie jedes Missverstindnis aufheben werd!

In voller Hochachtung Alexander Kirejew.

«P. S. Es ist sehr zu bedauern, dass politische Faktoren iiber

religiocse — die Oberhand gewinnen! Wir scheinen aber zu ver-
gessen, dass wir erst Christen sind und Jdanz — Slaven, Deutsche,
Jtaliener oder Franzosen etc. —»

* Léon XIII et 'Eglise anglicane. ILéon XIII a adressé en
avril dernier, non a I'Eglise anglicane (qu'’il ignore), mais au peuple
anglais, une lettre qu’on peut résumer ainsi:

Le pape dit qu’il a eu le grand désir d’adresser une lettre
spéciale au peuple anglais afin de donner a lillustre race anglaise
une preuve de son affection sincére. Il souhaite ardemment que s€s
efforts tendent a faire avancer la grande ceuvre de l'union de la
chrétienté.

Apres avoir cité les témoignages d’amour des souverains poL
tifes pour I’Angleterre depuis le temps de Grégoire le Grand, Léon
XIII constate les efforts faits en Angleterre pour la solution de la
question sociale, l’éducation religieuse, les ceuvres de charité, l.e
repos du dimanche, le respect général pour les livres saints; il

1) Selbstversténdlich wchi ik an, dass unsere (russ.-griech.) Dokirin mit der
Doktrin (ich spreche von Dogmern) der alfen Kirche iibereinstimmt.



— 637 —

rappelle les manifestations diverses de la puissance et des res-
sources de la nation anglaise; puis il déclare que les efforts des
hommes publics et des particuliers n’atteindront pas leur pleine
efficacité sans la priére et les bénédictions divines.

Léon XIII affirme ensuite la nécessité de P'union entre ceux
qui professent la foi chrétienne comme moyen de défense contre
le progrés des erreurs modernes. Il voit avec satisfaction le nombre
des sociétés d’hommes religieux et discrets qui travaillent pour la
réunion de I’Angleterre a I'Eglise catholique. Il s’adresse avec amour
a tous les Anglais, a quelque communion qu’ils appartiennent, et
les appelle vers lui.

Pour cette cause, il compte sur 'aide des catholiques anglais
et finalement il accorde a tous ceux qui réciteront avec dévotion
une pricre indiquée a la suite de sa lettre une indulgence de trois
cents jours. '

— Les réponses des anglicans a la lettre du pape sont signi-
ficatives. D’abord celle de l'archevéque de Cantorbéry, ou il est dit:
« Toute union corporative avec Rome, tant que celle-ci maintiendra
ses doctrines actuelles et erronces, et ses prétentions actuelles con-
traires aux doctrines de 'Eglise primitive et des saintes Ecritures,
est une chose absolument utopique et impossible.»

En outre, plusieurs journaux anglais ont rappelé les résolutions
suivantes, adoptées par le Primat et par les évéques de la province
de Cantorbéry le 16 juin 1871: 1. That the Vatican Council has
no just right to be termed ecumenical or a general council, and
that none of its decrees have any claim for acceptance as canons
of a general council. — 2. That the dogma of Papal Infallibility
now set forth by the Vatican Council is contrary to Holy Scrip-
ture, and to the judgment of the ancient Church Universal. — 3.
That the assumption of Supremacy by the Bishop of Rome in con-
vening the late Vatican Council contravenes canons of the Universal
Church. — 4. That there is one true Catholic and Apostolic Church
founded by our Lord and Saviour, Jesus Christ; that of this true
Catholic and Apostolic Church, the Church of England and the
Churches in communion with her are living members; and that the
Church of England earnestly desires to maintain firmly the Ca-
tholic faith as set forth by the Ecumenical Councils of the Uni-
versal Church, and to be united upon those principles of doctrine
and discipline in the bonds of brotherly love with all Churches in
Christendom. »

— Autres réponses. Mr. J. L., dans les /llustrated Church News
du 27 avril, a écrit: «No rapprochement to Rome is possible, so
long as Rome 7s Rome. She will never rewrite history or abandon



. 009

the grievous accretions to the old, pure faith which make her, not
a centre around which the branches of the Church Catholic may
well group themselves, but a shifting storehouse of pious opinions. -
It would be a good thing if the men who are helping forward
papal schemes of reunion could be made to understand that the
Pope can only preach the uniformity of submission to the modern
Vatican Church; and that by joining in such a movement they
confess themselves to be living in grievous error, their Church an
alien, schismatic body, the Reformation a mistake, and their re-
tention of emoluments in such a communion a piece of self—seeking
which they ought to forswear without delay.

« Will not the Pope’s wonderful letter to the English people
bring such considerations as these into justifying light? Surely
Englishmen, who pride themselves upon the ancient, unbroken an-
cestry of the British Church, need not have much to say to the
foreign head of the Neo-Roman communion, who assumes that
St. Peter is the Patron Saint -of England; who sets in the forefront
of his appeal the dzctum that his “holy predecessor, Gregory the
Great,” by his messenger Augustine, undertook the ‘Apostolic
labour of converting the Anglo-Saxons,” “and did not rest till those
who were buried in Paganism” were “illumined by the light of our
holy faith,” and by the “Grace, Wisdom, and Civilisation” of Rome;
and who, the arch-priest of modern credulity, approaches us be-
cause he “sees clearly the need of some sure defence against the
inroad of modern errors which only too readily humour the wishes
of fallen nature and depraved reason’!

«It is strange that these efforts for reunion are so slow to turn
_ into a more Catholic and promising channel—the Confederation of

the Eastern Church with the Old Catholics and Anglicans.»

On lit dans le méme journal: «No churchman can give any
but one answer to the appeal for unity. Unity with Christendom
by all means, but not submission to, or absorption in Rome. That
could not bring about the reunion of Christendom. We must look
farther afield than even the vast Roman communion. We must also
consider those nearer home who glory in the Christian name.
There are other and even graver considerations. No loyal Church-
man could for one moment accept as the first step towards the
union of Christendom the suggestion of a doubt as to the validity
of Anglican orders. No Roman could ask us to declare that our
own Primate is a layman, and that our priests have never received
true ordination. If that were the one vital condition of reunion,
then disunion must continue. If, however, we are to read beth.Ben
the lines of this remarkable lettre, and if we are to see in it a Sign



that a truer and more just judgment upon these matters is likely
to prevail at the Vatican, then we need scarcely say the profoun-
- dest consideration must and ought to be given by the Anglican
Church to the Pope’s appeal. But even the most sympathetic ap-
preciation of that appeal may not make the way of reunion less
difficult. For if all were plain on one side, it might not be equally
plain on the other. The English people and the English Church
have had long and most serious controversies with Rome, and the
Pope’s letter, with all its Christian courtesy, has not closed these
controversies, nor as yet has it given a hint that there is any in-
tention on the part of the members of the Roman Church to
suggest a solution of those difficulties, which in times past led to
the struggle between the Papacy and the English people. It may
be that the Pope’s letter is not a final word upon a most difficult
subject. [t is possible that there may be more to follow. Be that
as it may, we accord to the letter and its venerable author all that
we can as Englishmen and English Churchmen. But upon this point
- there can and must be no mistake. We stand by our own Church,
| and upon the great lines laid down with infinite labour and cost
by our greatest statesmen and Churchmen.»

— Le Christzan a fait remarquer que «le seul moyen pour
le /on et P'agneau de se réunir, c’est que l'un dévore lautre».
Or les Anglais ne veulent pas étre dévorés par Léon XIIL

— Une lettre publiée par le British Weekly et relative a la
lettre du pape, a fait observer que les vertus et les bonnes insti-
tutions admirées par Léon XIII, en Angleterre: observation du
dimanche, vénération pour la Bible, énergie réformatrice, philan-
thropie pratique, sont les effets de Pesprit protestant, et remontent
directernent a la Réforme. Quant & amour mutuel de I"Angleterre
et de Rome dans le passé, le méme correspondant l'apprécie a la
lumiere de I'histoire et déclare que c’est la fantaisie la plus amu-
sante possible. Il montre que les efforts de la papauté au moyen
age ne tendent qu'a enchainer la vieille Eglise anglo-saxonne, a
détruire ses restes d’indépendance. L’invasion normande est une
invasion papale, la bénédiction du pape accompagnait les conqué-
rants, tandis que ses anathémes frappaient les défenseurs du pays.
Le tyran Jean-sans-Terre, dans sa lutte contre ses sujets, se voit
soutenu par le pape; et la malédiction de Rome accueillit la
grande Charte a son origine. La Chambre des Communes ne se
forma qu'en opposition avec la papauté, et dut souvent prendre
des mesures contre ses envahissements et ses extorsions.

* Un pasteur protestant sur Rome et Oxford. M. le pasteur
JUIES Amiguet, de Pampigny (Vaud), a publié, dans la Semazne



— 640 —

religieuse de Geneve des 4 et 11 mai 1894, une étude sur «Rome
et Oxford », étude treés intéressante de laquelle nous détachons les
passages suivants: : _

«..Le terme de profestant, qui a une importance historique si
considérable, n’est nullement opposé & celui de catkoligue, considéré
étymologiquement («universel »). Tout bon protestant est un vrai
catholique, croyant /la sante LEglise universelle et la communion
des saints, et attendant avec une enticre confiance le triomphe
universel de la wvérité: « Un seul troupeau et un seul Berger.»
Les anglicans ritualistes ont raison de tenir au terme de « catho-
liques », que les réformés ont tovt de confondre trop souvent avec
celui de «romains», vu que ces deux termes sont extrémement
différents.... Entre nous et nos fréres anglicans, il y a plus de
malentendus que de griefs sérieux....

« C'est un spectacle a la fois comique et attristant que de
voir des révérends ritualistes singeant les cérémonies romaines,
encombrant leurs temples de toute une bibeloterie papiste, et se
montrant aussi serviles envers Rome que hautains envers les té-
formés. Ceux-ci ont cependant leurs torts aussi. Le spectacle de
nos divisions puériles, de la nudité de nos temples, de la sécheresse
de notre culte, n'est pas de nature & rapprocher de nous les
anglicans, pas plus que les luthériens. C’est une chose bien mal-
heureuse que de voir les chrétiens, au lieu de s’entendre et de
s’édifier mutuellement, s’isoler, les uns dans un extréme et les
autres dans l'extréme opposé. D’un co6té, le calvinisme moderne
qui tend au rationalisme, et de l'autre 'anglicanisme contemporain
qui penche vers Pultramontanisme.... Les deux tendances gagne-
raient en se complétant et en se contr6lant 'une par ’autre. Geneve
rappellerait 4 Oxford les immuables principes du spiritualisme
chrétien, et Oxford adoucirait les angles de Genéve en lui incul-
quant le sens artistique et liturgique, lequel est atrophié chez
nous autant qu’il est hypertrophié ailleurs.... 7

«Le rituel breton, comme le rituel gallican, comme le rituel
ambrosien {Milan) et le rituel mozarabique (Toléde), est d'origine
orientale. C'est d'Orient, non pas de Rome, que I’Evangile: fut
apporté en Grande-Bretagne. Des relations commerciales amenecrent
des relations religieuses. Ces vieux chrétiens bretons, ce Sont'les
Culdéens, mot celtique, Kele-dé (cultores Dei), serviteurs de Diel.
I'origine orientale apparait nettement dans la date de Paques, la
forme de la tonsure, la culture des lettres sacrées et profanes,
absence des cérémonies et de la hiérarchie si chéres a Rome..
Les Culdéens ne sont pas des protestants, mais encore moins des"_
catholiques-romains... Trés national, le christianisme breton succomba



=

avec la nationalité bretonne. Quand dominérent les Anglo-Saxons,
encore paiens, les Bretons vaincus ne songérent pas a prendre
une magnifique revanche morale en convertissant leurs vainqueurs.
Rome profita de ce fait pour prendre pied dans le pays. Elle y
envoya le moine Augustin, et les Anglo-Saxons fraichement con-
vertis voulurent imposer aux Bretons le rite romain. Méme apres
 le massacre, par un roi encore paien, des moines de Bangor, ce
ne fut pas facile. Ce ne fut qu’en 981 que l'archevéque breton
de Llandaff reconnut la suprématie de 'archevéque romain de Can-
torbéry. Ce ne fut quau XIII® siécle que l'on osa traiter les
Culdéens d’hérétiques. Mais les adhérents secrets de la vieille Eglise
bretonne devinrent tout naturellement les précurseurs de la nouvelle
et les disciples de Wiclef.

«Jl v eut donc, en Angleterre, une succession évangélique plus
importante que la succession apostolique dont les évéques anglicans
se reclament, et que les prélats catholiques-romains ne veulent
pas admettre, bien que, parait-il, le désir personnel*de Léon XIII
soit de reconnaitre comme valable 'ordination anglicane.

« Mais ce n’est pas tout. Quoique devenue romaine, la Grande-
Bretagne eut sa liturgie nationale, celle de Salisbury. On sait que
Rome a tout fait pour détruire ces liturgies nationales ou locales.
Elles n’en ont pas moins subsisté longtemps; quelques-unes méme
ont persisté jusqu’a nos jours, et Rome, sous peine de voir écla-
ter ou ressusciter un schisme, a dii reconnaitre leur légitimité. Le
rituel de Salisbury, vraisemblablement un mélange d’é¢léments
otientaux et romains, n'a pas eu l'éclat de la liturgie mozarabique
ou ambrosienne: il prouve cependant la survivance d’un sentiment
national et une indépendance relative a I'égard de Rome, et il a
servi a la rédaction de la liturgie anglicane actuelle....

« L’anglicanisme n’est pas latin, mais oriental... On p’accusera
pas celui qui écrit ces lignes de fanatisme protestant s’il crie a
ses freres anglicans: Prenez garde! Mais, franchement, Rome se
montre d'une intransigeance déplorable vis-a-vis des Eglises réfor-
mees, épiscopales ou presbytériennes. Elle réclame tout et ne céde
rien, elle qui sait si bien faire des concessions moyennant finances!...
Plus que jamais, fréres anglicans.... et autres, prenez garde: #meo
Danaos... Les concessions de Rome ne seront qu'apparentes; elle
donnera l'ceuf pour le beeuf, comme disent nos campagnards, et
encore l'ceuf pourrait bien cacher quelque surprise désagréable.
Le primat d'Angleterre 1’a fort bien dit: tant que le pape ne re-
deviendra pas I’évéque de Rome, une union collective des deux
Eglises est impossible. — IL’agneau a une riche toison, mais il ne
veut pas se laisser tondre ni mangetr... s



- 62 =

« Le programme de la Haute-Eglise n’est pas le retour au
catholicisme romain, mais la restauration du catholicisme ancien,
spécialement du catholicisme breton. Clest la iz media, le «juste
milieu »... C’est également dans le sens du catholicisme ancien qu'Ox-
ford développa ses travaux liturgiques. On doit beaucoup sous ce
rapport aux anglicans Neale, Littledale, Palmer, etc., qui ont ressuscité
les liturgies des premiers siécles. On ne saurait les accuser de
servilité a l'égard de Rome, quand on les voit se ranger contre
celle-ci du coté de I'Eglise d’Orient au sujet de l'invocation du
St-Esprit.... Bien des malheurs seraient évités si, de part et d’autre,
on montrait plus d’égards et moins de susceptibilité. C’est reniés
par leurs fréres protestants d’une manicre trop hative et trop cas-
sante, que beaucoup de ritualistes ont passé au catholicisme
romain, qui leur tendait les bras avec ses sourires les plus enga-
geants. Puissent ces lecons, d’'un passé d'ailleurs tout récent, étre
du moins utiles pour 'heure présente! Ritualistes, soyez plus pru-
dents! Spiritualistes, soyez plus charitables! Tous, « éprouvez toutes
choses, retenez ce qui est bon... » Mieux inspirés sont les ritualistes
anglicans qui tendent la main aux vieux-catholiques {rangais,
suisses et espagnols.... » '

* Aux Etats-Unis. Nous trouvons dans ['/ndependent de
New-York du 11 avril une fort intéressante statistique des Eglises
d’Amérique. Laissant de coté I'Eglise catholique-romaine, qui né
publie pas de rapports annuels, ce journal estime a pres de 24
millions le nombre des communiants des diverses dénominations
protestantes. Toutefois beaucoup de ces communiants, un tiers en-
viron, ne sont pas membres réguliers des Eglises. — Les dépenses
annuelles de ces communautés sont évaluées, de leur coté, & 750
millions de francs, et « peut-étre, ajoute I'/ndependent, s'il existait
des rapports complets dans chaque cas particulier, ce chiffre énorme
serait encore de beaucoup dépassé». Au point de vue des libéra-
lités, les universalistes (qui professent le salut universel) tiennent
la téte. La contribution des universalistes a été en 1894, de 160 frs.
par téte. Pour Iensemble on ‘arrive & une moyenne de 4I frs.
versée par chaque protestant membre d’une Eglise aux diverses
ceuvres chrétiennes. ‘ :

- * Zu dem Urteil des Herrn Rhoses iiber die Thesen des
Luzerner Kongresses.!) Wenn wir gut unterrichtet sind, wie wit
anzunehmen allen Grund haben, so erklart sich die ebenso selt-
same wie spite Kritik, die Hr. Professor Rhoses an den Thesen

1) Siehe unter Variétés: Professor Ph. P. Papadopulos iiber die Stellung der
russischen und griechischen Kirche zu den Altkatholiken. S. 555—559:



= 643 —

des Luzerner Kongresses im Organ des Metropoliten von Athen
- gelibt hat, aus einer rein personlichen Gehissigkeit gegen den
hochwiirdigsten Herrn Erzbischof von Patras. Es wird uns mitge-
teilt, dass der Versuch, die Altkatholiken oder vielmehr den Erz-
bischof Kalogeras in ketzerischem Licht erscheinen zu lassen, in
der offentlichen Meinung nur den Urhebern des Angriffs, nicht aber
den Angegriffenen geschadet hat. Im Gegenteil ist durch die
tapfere und geschickte Abwehr des Hrn. Professor Papadopulos
nun das Interesse am Altkatholizismus erst recht erwacht. Moge
sich die freie Kirche Griechenlands nur vor den mannigfaltigen
Schlichen der romischen Propaganda sorgfiltig in acht nehmen.

* Nécrologie. L’abbé Paul de Broglie, né a Paris en 1834,
assassiné a Paris le 11 mai 1895 par M'® Amelot, son ancienne
pénitente; de 1853 a 1869 il servit dans la marine, puis embrassa
la catriere ecclésiastique; fut auménier de l'école municipale
d’Auteuil, et en 1883 professeur d’apologétique a I'Institut catho-
lique de Paris. Il publia les ouvrages suivants: le Positivesme et
la Science expérimentale, 2 vol. 1881 Traité & nstruction morale,
- 1833; Problemes et conclusions de [historre des relzgions, 1 vol.
1885, [a Morale sans Diew, 1886; 3 vol. de conférences sur /a
Vie surnaturelle et les Sacrements; 2 vol. sur U'ldée de Dien dans
VA-T.; le Présent et I'Avenir du catholicisme en France, 1892 ;
la Réaction contre le positivisme, 1804 ; etc. (Voir la Revue intern.
de ., 0° 1, 1803, p. I51-153; n° g, 1895, p. 150-162.)

— Frangois Lagrange, évéque de Chartres, né en 1327 dans
le Cher, mort 3 Chartres le 24 juin 1895; étudia la théologie a
Bourges et a Paris, vicaire général d’Orléans en 1862, ami intime
de Mgr. Dupanloup; fut un publiciste de talent, se distingua par
son libéralisme avant la définition du 18 juillet 1870; chanoine ti-
tulaire de Paris 4 la mort de Mgr. Dupanloup (1878), évéque de
Chartres en novembre 1889. Il a publié: Notice sur Bridaine, 1851 ;
les Actes des martyrs d’Orient, 1852; Etude sur la controverse
entre Celse et Origéne, 1856; St. Jérome et les dames romaines au
Ve siecle, 1866; Histoire de Ste. Paule, 1867 ; Histoire de St. Paulin
de Nole, 1877; Vie de Mgr. Dupanloup, 1883, 3 vol.; Lettres
choisies de St. Jérome, etc.

— Constant Martha, né A Strasbourg en 1820, mort a Paris
le 30 mai 1895. Eléve de ’Ecole normale de 1840 a 1843, pro-
fesseur de littérature ancienne a la Faculté de Douai en 1844,
Suppléant de Sainte-Beuve au collége de France en 1857, profes-
Seur de poésie latine & la Sorbonne en 1868, membre de l'acadé-
mie des sciences morales et politiques en 1872. Ses principaux



-~ 5

ouvrages sont: De la morale pratique dans les lettres de Sénéque

(these de doctorat, 1844); les Moralistes sous [lempirve roman,

1854 ; traduction du Poeme de Lucréce; Etudes morales sur [ anti-
queté ; la Délicatesse dans [art, etc. 1l fut un moraliste distingué
et 'un des écrivains les plus délicats du XIXe® siécle.

— Charles Schmidl, né en 1812, mort le 11 mars 189s5. Il
fut une des célébrités de l'école de théologie de Strasbourg, avec

Ed. Reuss, Ed. Scherer, Colani, A. Webet. On a de lui: I'Histoire

et la doctrine des Cathares ou Albigeois, 2 vol. 1849; de 1839 a
1849, meémoires sur Eckardt, Tauler, Suso, les Amis de Dieu,
Ruysbreek, etc., Essai sur la société civile dans le monde romain
et sur sa transformation par le christianisme, 1853 ; Précis sur
I'Histoire de I'Eglise d'Occident pendant le moyen Aige, 1885;
Histoire littéraire de 1’Alsace au XVe et au XVI° siecle, 2 vol.
1379.



	Chronique

