
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 619

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.
* La Bible et le Xe Congrès des Orientalistes. Ce congrès

a été tenu à Genève du 3 au 12 septembre 1894. Il a reçu plus
de 600 adhésions, et, sur ce nombre, plus de 300 membres étrangers

ont pris part à ses travaux. U y a eu deux séances générales
et cinquante séances de section. Parmi les nombreuses communications

relatives à la Bible et à l'histoire des religions, j'en citerai
quelques-unes :

M. Williams Jackson sur la doctrine de la psychostasie après
la mort, telle qu'elle est exposée dans l'Avesta et les Ecritures
pehlevies (doctrine aussi bien indoue qu'iranienne). — M. H. Olden-
berg, une nouvelle exposition de la religion védique. — M. Brus-
ton, sur un ancien drame sémitique (voir la Revue de théologie de
Montauban, Ier décembre 1894, p. 507—522). M. Bruston a aussi
discuté la question de la composition du Pentateuque, en opposition
avec MM. Haupt, Stade, Horst et Budde (Ibid., n° du Ier mars
^95» p- 89—95). — M. Bourdais sur le procédé de sectionnement
dans la cosmogonie sémitique. — M. Kiamil Bey sur l'islam et
1 empire ottoman. — M. Eisenlohr sur la chronologie égyptienne
et les dates astronomiques. — M. H. Chevalier sur les pratiques
superstitieuses du 15e jour du Ier mois en Corée. — M. A. Pfungst sur
la non-existence d'un boudhisme ésotérique. — Le Rev. archimandrite
Ter-Movsessiantz sur les manuscrits du couvent d'Etschmiadzin.
— M. Michel Bréal a battu en brèche l'idée communément admise
de l'origine aryenne de quelques divinités italiques, comme Mars
et Minerve; et il a démontré le caractère non indo-européen de
l'étrusque. — M. P. Haupt sur l'emplacement du Paradis biblique.

M. J. Oppert sur la chronologie anté-historique et les dates
historiques les plus anciennes de la Chaldée. — M. Ahmed Zéki



— 620 —

sur la charte accordée par Mohammed aux chrétiens. — M.
Leumann sur l'Avaçyaka (une formule de confession en prose et l'hymne
aux 24 prophètes). — M. de Gubernatis sur l'origine indienne de
la représentation du Lucifer du Dante. — M. Deramey sur
l'introduction du christianisme en Ethiopie et dans l'Yémen. — M. Ha-
lévy sur la critique biblique. — Le Rev. archimandrite Palamas
sur l'archevêque sicilien Th. Cerameus au XIIe siècle et sur les

rapports de la Sicile avec le patriarcat de Constantinople à cette
époque. — M. Regnaud sur les premières formes de la religion et
de la tradition dans l'Inde et la Grèce. — M. Cust sur les anciennes

religions du monde avant l'ère chrétienne. — M. Hommel sur le

nom babylonien de Noë. — Etc.
On peut consulter, sur ce très intéressant congrès, les 8

bulletins ou comptes rendus de ses séances; le compte rendu de M.
Paul Oltramare dans la Revue de l'Histoire des religions ; les deux
livraisons précitées de la Revue de théologie de Montauban ; la
Semaine religieuse de Genève des 22 et 29 septembre 1894; etc.

Le prochain congrès aura lieu à Paris en 1897.

* La Société biblique anglaise. On lit dans les Illustrated
Church News du 18 mai 1895: «The Bible Society has done a

splendid work in past years, and it is still doing it. The total
receipts for the year have been £ 233,363, which represents a very
slight falling off from those of the previous twelve months. The

expenditure has been £ 214,870, and the balance in hand is thus

over £ 18,000. This removes a deficit which had grown up during
the recent years of financial depression. The total issues of Bibles,

Testaments, etc., are 3,837,222, of which 1,651,566 were distributed
at home, and 2,185,656 abroad. The chief point of interest in these

figures is that they show the large increase of 28,264 copies in
whole Bibles. The Editorial Sub-Committee had to do with over

one hundred versions during the year, and of these over a dozen

represent new work and new beginnings. The most important work
of the Society has been the revision of the versions in the

languages of India and China, where missionaries of mature scholarship

and culture are united with native Christian scholars in
bringing up the translations of the older missionaries to the present
standard of scholarship. »

* Der Entwicklungsgang des Lebens Jesu im Wortlaut der

drei ersten Evangelien vom Beginn des öffentlichen Auftretens bis

zum Beginn der Leidensgeschichte. Ein Hülfsbüchlein für die Bibelleser

in der Gemeinde, von Friedrich Nippold. Hamburg, Lucas
Gräfe und Sillem, 1895. XXVI und 222 S. gr. 8°. Preis 4 Mk.



— 621 —

« Der Zweck dieses Buches ist ein eminent protestantischer.
«Es besteht», sagt der Herr Verfasser in der Vorrede S. IV,
«zweifelsohne der schlimmste der kirchlichen Missstände der Gegenwart

in der Unkenntnis der Gemeinde über die Vorfragen der Bibelkritik.

Es dürfte daher kaum eine wichtigere Aufgabe geben, als
dieser Gemeinde endlich einmal das ihr durch das Grundprincip
des Protestantismus verbürgte selbständige Urteil zu ermöglichen.»
Dies hat nun Herr Prof. Dr. Nippold in seinem Hülfsbüchlein nach
Kräften gethan. Er hat zu diesem Zweck (vgl. Vorrede S. IV f.)
dem Bibeltext und den Anmerkungen noch 2 Register beigefügt.
« Das erste versucht es, den « Entwicklungsgang in Gedanken und
Handlungen des Herrn » nachzuzeichnen, wie die neuere geschichtliche

Forschung ihn verstehen gelernt hat. Das zweite ermöglicht
es dem Leser, jeden Vers jedes Kapitels sofort aufzufinden. Der
Text selbst bietet die «im Auftrag der deutschen evang.
Kirchenkonferenz durchgesehene » Lutherübersetzung in der Ausgabe der
Bergischen Bibelgesellschaft, Druck der württembergischen
Bibelanstalt.» Möge Nippolds «Hülfsbüchlein» recht vielen aufmerksamen
Lesern des neuen Testamentes bieten, was sie wünschen, damit sie
wachsen in der Erkenntnis Christi! »

{Altkath. Volksblatt, 12. April 1895.)

* La Traduction des « Evangiles » de M. Lasserre mise à

l'Index. Le Figaro du 20 avril dernier ayant annoncé que M.
Lasserre s'était enfin décidé à publier un vigoureux plaidoyer contre
la mise à l'index de son livre, et que, dans sa défense, il raconterait

« très âprement » les intrigues du Vatican et dénoncerait l'auteur

de sa mise à l'index, M. Lasserre a envoyé à ce journal une
réponse dans laquelle on lit:

« Mon devoir a été, il est vrai, de me rendre compte des

causes ou agissements qui ont amené la Congrégation romaine de
l'Index à frapper, dans sa première édition (alors que la 26e était
déjà écoulée), une traduction des Saints Evangiles revêtue de
l'imprimatur de l'archevêché de Paris, honorée des félicitations du

pape et d'approbations sans réserves de nombreux cardinaux,
archevêques et évêques. Il est également vrai que j'ai consigné le
résultat de mes enquêtes à ce sujet et l'historique des faits dans des
Mémoires considérables confidentiellement imprimés pour le saint-
père. Je les adresserai peut-être, en les complétant, à tous les

évêques de France et aux membres du Sacré-Collège. Mais ce
volume ne sera placé sous les yeux du public que si, soit de mon
vivant, soit après ma mort, des circonstances, dont moi ou les miens

pouvons seuls être juges, venaient à rendre nécessaire la production

de ces documents. »



— 622 —

* Les Actes des conciles œcuméniques traduits en anglais.
M.James Chrystal (255 Grove street, Jersey City, New Jersey, U.S.A.)
a entrepris de traduire en anglais les Actes des conciles œcuméniques,

dans le but de mieux faire connaître les croyances, les
doctrines, la discipline de l'ancienne Eglise indivisée, et de favoriser
l'union des Eglises chrétiennes sur le terrain même sur lequel elles

ont été unies autrefois. Le premier volume sur le Ier concile de

Nicée (325), et le premier volume sur le concile d'Ephèse (431) ont
paru, au prix de 3 dollars chacun. La pensée est excellente, l'œuvre
grandiose. Après avoir traduit les Pères en anglais, les Anglicans
ont bien raison de traduire aussi dans leur langue, de manière à

les populariser, les Actes des conciles œcuméniques. Les volumes
de M. James Chrystal ne laissent rien à désirer au point de vue de

la beauté de l'impression. Des notes erudites expliquent le texte;
on remarquera en particulier comment l'auteur s'appuie sur la
doctrine de St. Cyrille au concile d'Ephèse pour réfuter la transsubstantiation

papiste (p. 472—478; 517—528, etc.). — L'auteur ne parle
que de six conciles œcuméniques ; espérons qu'il complétera son

œuvre en traduisant aussi les Actes du 2e concile de Nicée (787)1

qui n'est pas moins œcuménique que les six précédents, et qui
finalement, tous les malentendus ayant disparu, a été reçu et tenu

pour œcuménique par toutes les Eglises particulières, même par
celles qui le rejettent aujourd'hui. — Voir, à ce sujet, la Discussion

sur les sept conciles œcuméniques par M. le prof. Michaud
(Berne, Dalp, 1 vol. in-8°, 7 fr. 50).

* Le huitième Centenaire de la Pe croisade (1095). Le parti
ultramontain, en France, a jugé à propos de célébrer à Clermont
une fête des croisades. Nous nous bornerons à deux remarques:

i° De fait, il a été bien plus question, dans cette fête, de la

croisade du XIXe siècle que de celle du XIe, et cette croisade du

XIXe siècle a été représentée par le P. Monsabré comme un assaut

à livrer contre toutes les tendances et les institutions de la société

moderne qui sont en opposition avec les enseignements de l'Eglise
romaine. A en croire le P. Monsabré, Satan a triomphé du Christ

et il règne sur le monde actuel ; les infidèles ne sont plus en
Palestine, mais en France, où les lois sont iniques, la politique impie,
l'autorité civile hostile à celle de Dieu. Voila l'ennemi, contre
lequel les catholiques doivent se lever! Dieu le veut!..'. L'orateur
n'a pas parlé de la fameuse « loi d'accroissement», ni des nouvelles

charges fiscales dont se plaignent les congrégations; mais il y a

fait une évidente allusion, lorsqu'il a adjuré les évêques de

commencer la guerre sainte et d'opposer aux adversaires de l'Eglise
(Rome) une invincible résistance. C'est ainsi que, dans le parti
ultramontain, on traite l'histoire et la religion.



— 623 —

2° Quelques évêques ont cependant parlé des croisades du

moyen âge, mais en en dénaturant complètement le caractère et en
faussant l'histoire pour les besoins de leur cause. On lit, à ce sujet,
dans le Catholique national Au. Ier juin 1895:

« Les évêques orateurs ont parlé de l'Eglise et des évêques se
dressant contre les forts pour revendiquer la liberté de l'Eglise
contre la féodalité et contre les rois ; ils ont exalté le caractère
national des croisades; l'un d'eux a rappelé le mot de Montalembert:
« Nous sommes les fils des croisés, nous ne reculerons pas devant
les fils de Voltaire. » Un autre s'est demandé : Que serait la France,
que serait l'Europe, sans les croisades? Et il a répondu que, sans
elles, la destruction serait partout et la production nulle, parce que
sans elles ce serait la domination de l'islamisme — Interrogeons
l'histoire vraie, elle nous dit que les papes ont favorisé les
croisades avant tout pour fonder un empire latin à Constantinople et
un royaume latin à Jerusalem, empire et royaume dont ils devaient
être les vrais maîtres ; qu'ils espéraient se soumettre ainsi les Eglises
d'Orient et étendre leur règne spirituel et temporel sur l'Orient
comme sur- l'Occident. L'histoire vraie nous montre les papes
délaissant les empereurs chrétiens de Constantinople, les laissant
écraser par les musulmans, dès qu'eux, papes, n'avaient plus
aucun espoir d'asseoir leur propre domination sur l'Orient. Toute
l'histoire du XVe siècle est remplie de preuves de l'ambition et de
la lâcheté des papes vis-à-vis de l'Orient. L'histoire vraie montre
que l'islamisme a moins fait de mal à l'humanité que la papauté:
car si quelques califes ont brûlé des livres, la plupart des papes
ont travaillé à ruiner les consciences, et les cendres des bûchers
de l'inquisition sont autrement éloquentes que celles de la
bibliothèque d'Alexandrie.. «Plutôt musulmans que papistes » s'écriaient
les chrétiens orientaux du XVe siècle, tant ils avaient souffert des

pillages des croisés et de la tyrannie des princes papistes. Si parmi
les croisés il s'est trouvé un Saint Louis et d'autres héros vraiment
chrétiens, l'histoire nous dit qu'ils savaient,. ceux-là, résister aux
prétentions romaines, comme elle nous dit que Montalembert s'est
élevé de toutes les forces de son âme chrétienne contre « l'idole du
Vatican ». Ce n'est pas à l'Eglise de Rome de parler de liberté et
de civilisation, elle qui a condamné dans son Syllabus toutes les
libertés, et qui, si on la laissait libre de rouvrir les prisons et de
rallumer les bûchers, serait heureuse d'étouffer la civilisation dans
la barbarie et la science dans le mensonge. Toutes les guerres dites
religieuses dont elle a ensanglanté l'Europe, sont les preuves manifestes

de ses ambitions politiques, ambitions qu'elle a toujours
placées plus haut que la religion et que l'évangile. La religion et



— 624 —

l'évangile n'ont jamais été chez elle, en effet, que des prétextes
pour cacher ce que ses desseins perturbateurs avaient d'odieux et
d'antichrétien. Voilà ce que l'histoire vraie démontre à qui sait lire,
et cela, malgré les assertions contraires de Mgr. Scalabrini, évêque
de Plaisance...»

* La Société pour l'histoire de la Réformation. Cette
Société, qui compte en Allemagne plus de 6000 adhérents, a tenu à

Strasbourg, en avril dernier, sa IVe assemblée générale. Elle publie
chaque année deux séries d'ouvrages, ouvrages scientifiques et
ouvrages populaires, dans le but de faire revivre aux yeux de la
nation les grandes figures de la Réformation et de remettre en
lumière les vérités proclamées après les longues ténèbres du moyen
âge. Pendant les douze années de son existence, elle a publié 40
écrits de la première série et 25 de la seconde. En voici quelques-
uns: — «Luther devant le tribunal des Romanistes», 2 vol. (W.
Walther). « Luther et sa maison»; «La mort bienheureuse de
Luther » (Rietschel, professeur à Leipzig). « Les articles de foi de la
confession d'Augsbourg» (Julius Kœstlin à Halle). «Charles V et

la réformation en Allemagne » (Baumgarten). En outre, des biographies

d'Ulric de Hütten, de Hans Sachs, etc. La société s'occupe
aussi des autres champs de la réformation. Elle a publié « La vie
et l'œuvre de Zwingli » (Staehelin, de Bâle), puis des vies de J.

Wicleff de Jean Huss (Lechler), de Vergerio, de Laski; celle

d'Ignace de Loyola, par Gothein à Bonn, se distingue tout
particulièrement par sa nouveauté, ses renseignements, et par
l'indépendance de jugement de l'auteur; «l'Evangélisation à Venise» par
Benrath, et deux écrits de Th. Schott (Stuttgart), qui se rapportent
à l'histoire du protestantisme français: « la Révocation de l'Edit de

Nantes» et «l'Eglise du désert».
* L'Histoire générale du IVe siècle à nos jours, publiée sous

la direction de MM. E. Lavisse et A. Rambaud, se continue
activement. Le tome VI est en cours de publication. On se rappelle

que le T. 1er traite des origines, le T. II de l'Europe féodale et

des croisades, le T. III de la formation des grands Etats, le T. IV
de la Renaissance, de la Réforme et des nouveaux Mondes, le T. V
des guerres de religion, le T. VI de Louis XIV. Cette œuvre
monumentale, qui a pour auteurs les historiens les plus compétents
de la France actuelle, et qui est faite d'après les sources mêmes

avec un esprit très objectif et de parfaite impartialité, offre aux
historiens de l'Eglise des pages aussi nombreuses qu'intéressantes.
Nous analyserons, dans notre prochaine livraison, le T. V, qui est

pour nous d'une importance particulière; et déjà maintenant nous

nous faisons un plaisir et un devoir de signaler, dans le T. VI, les



— 625 —

chapitres relatifs à l'Eglise catholique de 1648 à 1715 (par M.
Chénon), aux Protestants et à la Révocation de l'édit de Nantes
en 1685 (par M. F. Puaux), à la Russie de 1645 à 1715 (par M.
A. Rambaud), etc. — Le prix de chaque volume est de 12 francs.
On peut souscrire aux 12 volumes formant l'ouvrage entier, au prix
de 144 francs ; Paris, Colin, 5, rue de Mézières.

* Une Apologie de la duplicité. Dans une étude sur le
cardinal Arnaut d'Ossat, publiée par la Revue des deux Mondes du
Ier mai 1895, M. de Vogué loue ce cardinal de ce que, tout en
connaissant les vices de la curie romaine, et tout en combattant,
comme Français, la politique du pape, il a été soumis, comme
«chrétien», au «père des fidèles». Voici ses propres expressions:

«D'Ossat avait fait une cloison étanche, dans son cœur, entre
les devoirs du chrétien et ceux du diplomate ; dans la personne du

pape, entre le père des fidèles et le souverain dont il devait
combattre les exigences. L'esprit simpliste de notre temps et de nos
démocraties comprend malaisément ces distinctions ; il met trop vite
en doute la sincérité de ces personnages doubles, ministres français
en bataille dans la salle d'audience, prêtres romains soumis et

croyants hors de cette salle... Le partage d'âme d'un cardinal
d'Ossat paraîtra illogique aux tout jeunes gens et à quelques
politiciens très vieux; il est pourtant l'indice d'une haute synthèse
philosophique, non moins que d'une adaptation professionnelle du
diplomate; il est surtout l'effet d'un regard longuement, obstinément
fixé sur la complexité des choses humaines, sur l'inextricable
connexion de leurs misères avec la sublimité des choses divines »

Cette déclaration, nous l'avouons, nous fait rêver, quoique nous
ne figurions ni parmi les «tout jeunes gens», ni parmi les
«politiciens très vieux ». Faire l'apologie de personnages que l'on
proclame «doubles», de prêtres qui sont incroyants dans une salle et
«croyants hors de cette salle», célébrer ce «partage d'âme» et y
voir de la «haute synthèse philosophique», c'eût été déjà un
comble sous la plume de Renan, mais c'en est un plus étonnant
encore sous la plume d'un écrivain qui se dit catholique. Ajoutons
vite que son catholicisme est le catholicisme romain, et qu'on trouve
à peu près tout dans l'Eglise romaine, soit avant Escobard, soit
après. C'est ce que M. de Vogué appelle commodément, pour se
tirer d'affaire, la complexité des choses humaines, et l'inextricable
connexion de leurs misères avec la sublimité des choses divines.
Mais ce sont là des mots creux : car ce ne sont pas les choses
humaines qui présentent de telles complexités, ce sont uniquement
les choses papales, dans lesquelles, pour achever de s'illusionner,
on veut voir des choses divines. C'est alors qu'on tombe en effet



— 626 —

dans l'inextricable. Vouloir défendre la papauté quand l'histoire la
montre coupable, vouloir glorifier la duplicité comme une vertu
religieuse quand il est évident qu'elle est un mensonge, vouloir
célébrer l'orthodoxie d'un cardinal quand ce cardinal, plus franc que
son apologiste, avouait lui-même que, s'il se soumettait au
jugement de Dieu, il repoussait celui de l'Eglise « qui suit quelquefois
l'opinion, laquelle trompe souvent et est trompée », et quand ce
cardinal répétait avec S. Jérôme que « quelquefois celui qui est
envoyé dehors par ceux qui commandent en l'Eglise est dedans, et
celui est dehors qui semble être retenu dedans » ; vouloir, dis-je,
faire accepter de telles contradictions, c'est jouer par trop soi-même
au personnage « double ». Quand les moralistes de l'Eglise romaine
comprendront-ils comment et combien leur morale et leur religion
sont destructives de la sincérité et par conséquent de la conscience?

*A propos d'Eusèbe Renaudot. L'article que la Revue a

publié dans son dernier numéro (p. 305-311) sur «Eusèbe Renaudot

théologien», a déplu à un de nos amis, qui nous a écrit à ce

sujet: «...Même St-Jérôme était dur, aigu, tranchant dans sa

polémique, et est-ce pour cela que ses ouvrages sont nuls, sans
valeur? Ce sont les arguments de l'une et de l'autre part qui
décident. Et c'est aussi le cas entre Renaudot et Aymon... La
question entre Renaudot et Aymon roulait sur l'authenticité des

documents allégués dans la Perpétuité de la foi. Ni vous ni moi
ne sommes en état de comparer les citations avec les originaux.
Mais que les Orientaux le fassent. La cause vaut bien la peine de

perscruter les archives et les bibliothèques.... »

Nous répondons: i° Les reproches de notre ami ne réfutent
aucun de nos arguments et ne détruisent aucune de nos citations.
— 2° Les violences de St-Jérôme ne seront jamais une recommandation

en faveur de ses opinions ; mais il était un autre théologien
que Renaudot, et on peut lui pardonner ce qu'on ne saurait
pardonner à ce dernier. — 30 Notre ami ne justifie aucun des
arguments de Renaudot, qui, comme nous le démontrerons plus tard,
a été non-seulement faible mais inexact dans la question de la
transsubstantiation. — 40 Nous avons déjà prié nos amis d'Orient
de chercher dans les bibliothèques de Constantinople et de
Jérusalem ce qui pourrait s'y trouver concernant les documents fournis

par Nointel (voir la Revue, n° 10, p. 236). — 50 Notre devoir
n'était pas de faire un contrôle présentement impossible, mais

notre devoir était de rappeler que les documents de Nointel ont
été attaqués dès qu'ils ont été publiés, et de démontrer, par la

publication même des dépêches de ce très partial ambassadeur,

qu'on avait eu raison de les suspecter, et qu'ils ne sauraient faire



— 627 —

foi aujourd'hui dans un débat sur la question eucharistique. Nous
croyons avoir mis ce point en lumière; c'est là l'important, et
non la personnalité de Renaudot. •

Nous profiterons de la circonstance pour rappeler à ceux de nos
amis qui semblent l'avoir oublié: que l'union que nous poursuivons

entre les Eglises chrétiennes n'est pas l'union dans les
spéculations théologiques, celles-ci étant libres et une telle union étant
impossible, mais seulement l'union dans le dogme vraiment chrétien

et catholique, l'unité de la foi étant la base même de l'unité
de l'Eglise ; que la mission de la Revue internationale de théologie
n'est pas de soulever des polémiques sur des questions de pure
spéculation où chacun est libre et qui ne peuvent que diviser,
mais bien de chercher à faire connaître le vrai dogme catholique,
en écartant les faux dogmes inventés ou enseignés par les théologiens

papistes. C'est pourquoi nous avons cru devoir écarter du
débat les documents de Renaudot, conformément à la sage décision

formulée à Bonn en 1875 par les Dœllinger, les Ossinine, etc.,
décision d'après laquelle l'union doit être cherchée uniquement
dans les documents de l'ancienne Eglise indivisée, et non dans les
documents plus ou moins corrompus du moyen âge et des siècles
suivants. Nous ne devons pas oublier que la théologie dite catholique

du XVIIe et du XVIIIe siècle en particulier est remplie de
l'esprit papiste. Le Catholique français a même fait remarquer,
avec une sincérité qui l'honore, dans son numéro du 31 mai 1895,
p. 172, que «Jansénius exagérait plutôt l'autorité des papes», et
que Saint-Cyran a été persécuté par Richelieu précisément à

cause de « l'attachement trop grand qu'il avait pour la cour de
Rome». Or le premier devoir des anciens-catholiques, nous l'avons
déclaré depuis l'origine de notre mouvement, est d'écarter toutes
les erreurs papistes, dans le but de rétablir le vrai dogme catholique

dans sa pureté ancienne, et de favoriser ainsi l'union des
Eglises par la mise en lumière de ce même dogme.

* Rome sous Benoît XIII (1724-1730), d'après Montesquieu.
M. Albert de Montesquieu vient de publier les Voyages de
Montesquieu (Paris, A. Picard), dont nous détachons quelques passages,
signalés par M. A. Sorel dans le Temps du 5 juin dernier:

«A Rome, la misère et la décadence de ce pays magnifique
et de cette ville incomparable l'étonnent indéfiniment : la pestilence,
la fièvre, la mort où étaient autrefois de belles eaux, des forêts,
des villas superbes, des cultures prospères! «La majesté du peuple
romain, dont parle tant Tite Live, est fort avilie. Ce peuple est, à

présent, divisé en deux classes: les filles et les valets. Ceux qui
sont dans la condition au-dessus, à la réserve d'une cinquantaine



— 628 —

de barons ou princes, qui ne sont rien, sont des gens qui ne font

que passer, et, en chemin faisant, font leurs fortunes et entrent
dans le gouvernement et en deviennent les principaux chefs. Chacun

est là comme dans une hôtellerie qu'on fait accommoder pour
le temps qu'on y doit demeurer. » La familiarité dont ce monde,
petit ou grand, use avec le pape surprend ce Français, tout
sceptique qu'il est, comme dans une sacristie de village la familiarité
des petits clercs, sacristains et bedeaux avec les vases et les linges
sacrés. Il n'y a de majesté que de loin: le respect a sa perspective.

Elle manque ici. Elle y a presque toujours manqué. C'est de

nos jours seulement et par la chute du pouvoir temporel que le

Vatican a repris son mystère, et que Léon XIII a pu replacer le

pape au faîte des choses humaines. Montesquieu ne voit qu'un
souverain très affaissé et un pontife fort peu auguste : « Le pape
Benoît XIII est fort haï du peuple romain, et la dévotion même

en est méprisée. C'est qu'elle les fait mourir de faim. D'ailleurs,
il a marqué trop de prédilection pour ceux de Bénévent... On dit

que c'est une manière de fou, qui fait l'imbécile... Enfin, il dégrade
le pontificat; il ne se regarde que comme évêque de Rome.»

Montesquieu conclut ces notes, qui sont du Stendhal anticipé, par
cet aphorisme que Stendhal, même après l'exemple de Pie VII,
aurait signé des deux mains: «Il est impossible que l'on fasse

jamais un pape qui ait du mérite. » La société le surprend: «Ce

qu'il y a de singulier à Rome, c'est de voir une ville où les femmes

ne donnent pas le ton, elles qui le donnent partout ailleurs.

Ici, ce sont les prêtres.... Comme les principaux du pays ne se

marient pas, il s'y est formé des mœurs conséquentes, de façon

que les gens mariés ne sont que les dépositaires des maîtresses de

ceux qui ont part au gouvernement. Un prélat fait tomber les dots

fondées sur une fille qu'on lui promet.... Dès qu'une fille se marie,

on cherche à quel prélat ou quel cardinal elle sera.... »

* Avant et après le 18 juillet 1870. Dans un article très

remarquable sur Gambetta et le cléricalisme, M. F. Pillon, après

avoir cité les principaux passages du superbe discours de
Gambetta sur le péril clérical (mai 1877), a loué Gambetta d'avoir très

bien vu la situation nouvelle qui résultait des décrets du concile

du Vatican, et pour l'Eglise et pour la société civile; situation

qui augmentait singulièrement le danger que le cléricalisme fait courir

à l'Etat libre, et qui rendait bien plus sensible la nécessité où est

l'Etat libre de se défendre contre le cléricalisme. M. F. Pillon a

fait ressortir avec une vive clarté et une grande précision les

déférences des deux situations, celle d'avant le 18 juillet et celle

d'après :



— 629 —

« Avant 1870, a-t-il dit, l'infaillibilité papale était une opinion
théologique, une opinion qui était devenue celle de la majorité de

l'Eglise catholique, mais enfin une simple opinion qu'on avait pu
jusqu'alors rejeter sans cesser d'être catholique. Depuis 1870,
l'infaillibilité papale est un dogme. Elle a passé de la sphère des choses
douteuses et libres en celle de ces choses nécessaires qui s'imposent
aux consciences, et pour lesquelles l'unité est requise.

Avant 1870, il y avait dans l'Eglise catholique un parti, le
parti gallican, qui défendait l'indépendance du pouvoir civil contre
les prétentions du saint-siège, et qui pouvait logiquement résister
à ces prétentions, parce qu'il refusait à ce dernier la faculté de

prononcer des décisions irréformables. Depuis 1870, ce parti n'a
plus de place ni de droit dans l'Eglise ; le concile du Vatican l'a
tué en proclamant le pape infaillible.

Avant 1870, un catholique pouvait, d'un jugement du pape
qui blessait ses convictions politiques, en appeler à l'Eglise
universelle, parce qu'il pouvait s'en tenir à la théologie de Bossuet,
d'après laquelle l'autorité de l'Eglise universelle était reconnue
distincte de celle du pape, supérieure à celle du pape. Depuis
1870, la doctrine de Bossuet sur l'autorité du pape, sur le
gouvernement de l'Eglise, sur les rapports du spirituel.et du temporel,
la théologie de la Déclaration de 1682, est hérétique.

Avant 1870, des catholiques pouvaient se rencontrer — on
en a vu de grand talent, notamment Lacordaire — qui soutenaient :

que le libre combat de l'erreur contre la, vérité n'est pas contraire
à l'ordre, mais constitue l'ordre même, l'ordre primitif et universel;

que la liberté, pour triompher du mal intellectuel, n'a nullement

besoin de demander des armes au pouvoir civil; en un mot
que la liberté civile de conscience, des cultes, de la presse, est un
droit et un bien. Depuis 1870, il n'y a plus d'association possible
entre les idées qu'expriment ces mots : catholique (romain) et libéral.

Le catholicisme libéral (romain) est mort avec le gallicanisme.
Un catholique (romain) ne peut plus aujourd'hui, sans encourir
l'accusation d'hérésie, sans s'exclure lui-même du giron de l'Eglise,
voir l'idéal politique et social dans un régime de droit commun
et de communes garanties, tenir pour un devoir de justice le
respect réciproque des consciences intellectuelles, respecter et
faire respecter par l'Etat, selon son pouvoir, la liberté des croyances
contraires à la sienne. Pourquoi? Parce que les papes se sont
prononcés- clairement et formellement à cet égard, en des actes
nombreux, anciens et récents, et parce que les décisions des papes,
toutes les décisions de tous les papes, dans le passé, comme dans
le présent et dans l'avenir, se présentent, se présenteront désor-

Revue intern, de Théologie. Heft 11, 1895. 41



— 630 —

mais aux fidèles avec une autorité régulatrice suprême et sans
appel.

Les thèses libérales ont été condamnées de notre temps, par
Grégoire XVI d'abord, puis, avec éclat, par Pie IX. Mais,
tant que l'infaillibilité papale était une opinion théologique libre,
cette condamnation ne pouvait point paraître définitive. On

pouvait la considérer comme une erreur du présent, léguée par le
passé et à laquelle devait manquer l'avenir. On pouvait la laisser

passer sans en prendre grand souci, en attendant et en espérant
le jour où l'Eglise trouverait un chef plus éclairé, plus pénétré
des nouveaux besoins nés des temps nouveaux". Les décrets
conciliaires de 1870 ont enlevé cette espérance aux catholiques
libéraux; elle devait nécessairement s'évanouir avec la liberté gallicane
de nier l'infaillibilité du pape. C'est ainsi que la bulle Quanta
cura et le Syllabus annexé à cette bulle sont aujourd'hui revêtus

aux yeux de tous les catholiques (romains), par une rétroactivité
logiquement nécessaire, d'un ' caractère dogmatique définitif et
indiscutable, qu'ils n'avaient pas à l'époque où ils ont été publiés.
Grâce au concile du Vatican, l'Eglise catholique (romaine) possède
aujourd'hui, non plus seulement une infaillibilité impersonnelle,
purement conservatrice, à manifestations intermittentes, mais une
infaillibilité personnelle, à action continue, une Loi vivante, une
incarnation permanente du Saint-Esprit, qui ne laisse plus aucune
issue à la liberté de l'esprit humain, aucune sécurité à ses mouvements,

— non plus seulement une infaillibilité religieuse, renfermée

dans la sphère connue du surnaturel, appliquée à l'interprétation

des livres sacrés et à la définition des dogmes tirés de ces

livres, mais une infaillibilité politique qui décide souverainement
sur les questions générales de droit et de gouvernement, et qui,
se trouvant avoir décidé contre les principes juridiques de l'Etat
libre, ne peut plus décider en un autre sens, engagée, liée qu'elle
est par son jugement antérieur.

On a dit que l'infaillibilité papale portait en elle-même son

correctif, attendu que ce qu'un pape infaillible a fait, un autre

pape, tout aussi infaillible, peut ensuite le défaire. C'est là une

vue superficielle à laquelle la logique même de l'infaillibilité ne

permet pas de s'arrêter C'est aujourd'hui un devoir pour le pape
de croire à sa propre infaillibilité, et de croire à l'infaillibilité de

tous les papes qui l'ont précédé. Qui ne voit que cette croyance,
désormais obligatoire, doit enchaîner tous ses mouvements, qu'elle
lui trace sa voie, qu'elle ne lui permet pas de s'en écarter, qu'elle
le lie à jamais au passé, tandis que, avant le concile du Vatican,
avant la proclamation du nouveau dogme, un pape, libre de pro-



— 631 —

fesser l'opinion gallicane, libre de se croire faillible et de croire
faillibles également ses prédécesseurs, était libre, par cela même,
de défaire ce qui avait été fait avant lui? Qui ne voit qu'un pape,
même ultramontain d'opinion, pouvait, avant le concile de 1870,
se croire tenu envers le parti gallican à des ménagements qui ne
sauraient aujourd'hui paraître légitimes; qu'il pouvait, par suite,
faire, jusqu'à un certain point, abstraction de son opinion uftra-
montaine, dans ses rapports avec les Etats, parce qu'en ces
rapports n'était pas engagée sa conscience d'infaillible Le pape
est, moralement aussi bien que logiquement, prisonnier de l'infaillibilité.

On voit comment et jusqu'à quel point le concile de 1870
a aggravé le péril qui vient du cléricalisme. Il l'a aggravé, en
atteignant, dans son principe même, le régime des concordats. »

* Preisausschreiben des Ev. Bundes (Halle a. d. Saale) :

« Was hast Du an Deiner evangelischen Kirche » oder « Was
trennt uns von Rom? » Die Manuskripte sind bis zum 31. Dez. d. J.
an Herrn Dr. Fey, Halle, einzusenden. Der Preis beträgt 300 Mk.

* En France. Prix académiques, thèses de doctorat, conférences.
L'académie française a décerné, .en mai 1895, des prix de valeurs
diverses aux ouvrages suivants: Grand prix Gobert à l'ouvrage
de M. Faguiet, intitulé : le Père Joseph ; 2e prix au Ve de la
Ferrière pour Deux drames d'amour (Anne Boleyn, Elisabeth), et
pour le 5 e volume de la Correspondance de Catherine de Médicis;
— autre à M. l'abbé Degert pour le volume sur le Cardinal
d'Ossat (1537-1604); — autre à M. Lafleur de Kermaingant pour
l'Ambassade de France en Angleterre sous Henri IV (mission de

Christophe de Harlay, 1602-1605).
Ont été soutenues en Sorbonne les thèses suivantes : — Ier mai

1895, M. l'abbé A. Malnory: thèse latine, Quid luxovienses monachi

discipuli sancti Columbani ad régulant monasteriorum atque
ad communem Ecclesiœ profectum contulerint; 'thèse française,
Saint-Cesaire, évêque d'Arles (503-543). — 15 mai, M. G. Lefèvre:
thèse latine, de Anselmo Laudunensi scolastico (1050-1117); thèse
française, obligation morale et idéalisme. — 7 juin, M. Raymond
Thamin; thèse française, Saint-Ambroise et la morale chrétienne
au IVe siècle.

Ont été faites, en mai 1895, à l'Institut catholique (romain)
de Paris, les conférences suivantes: M. Bertrin: Léon XIII, de

Carpinete au Vatican, sur le siège de Pierre; — M. Terrât: le
bilan du divorce; — Le P. Gardet, dominicain: l'encyclique Pro-
videntissimus ; inspiration et histoire dans les livres saints (ier
chapitre de la Genèse) ; — M. l'abbé Broussole : la vie florentine
vers le milieu du XVe siècle; l'art et la vie.



— 632 —

* En Suisse. A Genève, à la conférence des ecclésiastiques
anciens-catholiques du canton, étude de M. Cadiou, curé de
Chêne, sur les doctrines de la Bulle Unigenitus.

— La Faculté de théologie (protestante) de l'Université de

Genève a mis au concours les questions suivantes : — Prix
Chenevière, en janvier 1896: Exposition et critique de l'ecclésiologie
de Calvin. —¦ Prix de la Compagnie des Pasteurs, à délivrer en

juin 1896; Questions: 1° Etude sur le mouvement vieux-catholique
dans les pays de langue allemande ; 2° La primauté de Pierre,
daprès les documents bibliques et les Pères du second siècle; 30

De la notion du sacrement dans l'Eglise catholique jusqu au concile
de Trente. —¦ Prix Munier, à délivrer en janvier 1897: Histoire
de la morale dans l'ancien Testament. — Sont admis à ces divers

concours les étudiants immatriculés, pendant l'année 1895-1896,
dans la Faculté de Théologie de l'Université de Genève.

* A lire. — Dans la Revue de Paris, l'article de M. Lavisse

sur Duruy et l'épiscopat (article reproduit dans la Revue pédagogique

(Delagrave) d'avril 1895). — Dans VAnnée philosophique de

M. Pillon (1894), les articles relatifs aux sujets théologiques, —
Dans le Temps du 14 et du 21 juin, les articles intitulés: «Choses

d'Egypte, questions religieuses ».

II. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.
* Schreiben Seiner Heiligkeit des Ökumenischen Patriarchen

von Konstantinopel Anthimos VII. an Dr. Lauchert.

f "AvAijwç èXscff 0SOV dqxism'GxoTToç Kan'GxavxivovTtoXecoç,
Néaç 'PoìfiTjg, xal olxovfisvixàg Haxqidq%rjç.

7EXXoyif.iwxaxs âiâdxxwq xvqis <P. Aàov%sqx, rjjxéxsqs xaxd nvsvjMx-
vie Xiav dyanrjxé, xrjv ipiXrjv ggXv avxr-g 'EXXoyifióxrjxa sx ifw%rjg sv%o-

fisvoi svXoyovfisv naxqixwg. Msxd nXslGxrjg oGì]g svaqsGxslag Xaßovcsg
dv2yvw[xsv xò arto Gx' iGxa/,iévov ixrjvòg ènixiyiov xijg nsqiGnovSaGxov
rjplv avxrjg "EXXoyituóxr]xog yqdp,j.ia, 0 GvvwâsvGs xal ài' dnoGioXrjg
xfig nsqi xov sv dyioig Ilaxqog ry.iwv A&avaGfov rrqay/.iaxs(ag avxrjg,

rjv dG/.iévwg ndvv sds^djxstla xsxlur]qwvGav xrjv nqòg rj}.iâg viixrjv
avxrjg Gxoqyrjv xal dcpoOiwGiv. Hqocpqóvwg <f dnavxwvxsg, snaivovpsv
xòv evd-sov avxrjg ÇrjXov xal xrjv nqoO-vfii'av, f.islf rjg smôîôoxai usci
sqya xqgOi/i.iwxaxa xal \xsyaXrjv nsqinoiovvxa avxfj xijxrjv. 'EmxaXov-

j.isi'01 ds xrjv sì; vipovg xqaxaimtìiv avxrjg sv x(p nvsvjiaxixw aywvi, sì

ùì ovxwai êiarcqsTCsi, alxovf-isS-a dvwllsv xà sir) avxrjg wg nXsXGxcc

vyisivd xal rcavsvcpqÓGvva.
1895 Maqxiov 1$'.

f 0 KwvGxavxivovnóXsmg èv XqiGxrjò xw 0srp sv%éxr]g.
Tm êXXoyifcwxdxcn âiâdxxoqi xvqùp (p. Adov%sqx, fjusxsqy xaxcc

nvsvfia vim Xiav dyamqxm.

sv



— 633 —

* Aus dem Patriarchat Konstantinopel. Der neue Ökumenische

Patriarch von Konstantinopel, Anthimos VIL, bemüht sich
eifrig um die Hebung des religiösen Lebens. Besonders hat er seine
Fürsorge der Predigt zugewandt ; in der kurzen Zeit seit seiner
Erhebung auf den Patriarchenstuhl hat er schon mehrmals selbst
gepredigt und den Mitgliedern der heiligen Synode des Patriarchats
Konstantinopel und den andern Bischöfen des Patriarchats dringend
empfohlen, auch ihrerseits darin ihrem Klerus mit dem guten
Beispiel voranzugehen. (Anaplasis Nr. 173. Exegetes Nr. 3.)

* Die orthodox-katholische Kirche in Japan hat, nach einer
im Jahr 1893 entworfenen Statistik, 1 Bischof, 2 russische Missionäre,

27 eingeborene Priester, 159 eingeborene Katecheten, 1

Missionshaus, 164 Kirchen, darunter die schöne, im byzantinischen Stil
erbaute Auferstehungskirche in Tokio, die Kathedrale des Bischofs,
219 christliche Gemeinden, zusammen 21,239 Christen ; 1182 Taufen

und 268 Beerdigungen im Jahr ; 1 Erziehungsanstalt für Knaben

mit 45, und I für Mädchen mit 86 Zöglingen, 2 Schulen mit
112 Schülern, zusammen 243 Schüler; 2 theologische Schulen mit
26 Studierenden. Die Zahl der orthodox-katholischen Christen steht
zwar derjenigen der römischen Katholiken (45,682) und der
Protestanten verschiedener Denominationen (37,398) erheblich nach;
vergleicht man aber die ganz unverhältnismässig reicheren Mittel der
beiden letzteren Missionen und die unverhältnismässig grössere Zahl
ihrer Missionäre, so zeigt sich die Kraft des orthodoxen Glaubens,
der besonders in der ärmeren Bevölkerung eifrige Anhänger
gefunden hat, im schönsten Lichte, und man bekommt die grösste
Hochachtung vor dem russischen Bischof Nikolaos, der seit i860
mit wenigen Gehülfen, die zum grössten Teil keine eigentliche
theologische Ausbildung besassen, so viel erreicht hat, und dessen Werk
die orthodox-katholische Mission in Japan fast ganz allein ist.

(Nach den Mitteilungen von J. Kabamoto ; s. den « Exegetes »

von Marseille, Febr. 1895.)

* Letter of His Lordship the Bishop of Argyll to His
Beatitude the Patriarch of Antioch.

"Damascus, 15th April 1893.
My dear Lord, I am unable to express how deeply I feel

the kindness which Your Beatitude has showered upon me since
I have been in this great and ancient city.

Of this kindness the very valuable introductions with which
Your Beatitude has been pleased to favour me, and which I have
just received, are a new manifestation.

It is to me a source of great regret that I have not been able
in conversation, and that I am not now able, by letter, to express



— 634 —

in the language of the Holy Orthodox Church all that I feel and
all that I should desire to say.

Had it been otherwise it would have been my desire to have
expressed my earnest hope, that being now, as I trust, one with
the Holy Orthodox Church in Faith, and Hope, and Love towards
our Lord and God and Saviour Jesus Christ, Who died for our
sins, Who rose again on the Third Day, Who ascended into
Heaven, and for Whose Second and Glorious appearing we humbly
wait, there may hereafter be perfect unity between us in all things,
and that through the Gracious Presence of that Holy Paraclete
Whom our Lord and God and Saviour Jesus Christ has sent unto
us from the Father.

Wishing your Beatitude long life and many blessings, now and
for ever, believe me to be, my dear Lord, your humble and grateful

servant and brother in Christ Jesus.
Alexander, Bishop of Argyll and the Isles.

- Ballachulish, Scotland."

* Orthodoxes et Anglicans. On lit dans les Illustrated Church
News du 27 avril 1895: «The other day, on March 26th, the

Bishop of Gibraltar paid one of his customary visits to the
Archbishop and Metropolitan of Athens, and was received with an

empressement beyond the limits of customary politeness. In significant

and weighty terms—coming from such a quarter—the
Archbishop spoke of his rejoicing in the friendly relations which were

springing up between the Greek and the Anglican Churches, and

expressed a trust that such brotherly feeling would go on increasing

until some practical result would be arrived at in the direction

of intercommunion. Then with regard to Old Catholicism, its

recognition by the Russo-Greek Church is well known. But a special

significance attaches to a declaration published by General

Kirejew, who can hardly be expected to speak idle words upon
such a subject as intercommunion. "For a long time;" he writes

to the editor of the Parlamentär, "I have been intending to
approach you on a matter of great importance—viz., Old Catholicism.
With this subject, which is for us Slavs a weighty one, I have

occupied myself for many years The West Slavs consider that
the Papal Infallibility is a theological and ethical absurdity, which

a true knowledge of Christ levels to the ground — It is impossible

to accept a new Popish religion and to surrender old forms.

On the other hand, the simple acceptance of Orthodoxy in its

Oriental form, a change ad normam Ecclesiœ orientalis is not
conceivable. Old Catholicism offers the right solution of the difficulty.
It is the orthodox truth in a western form The acceptance of



— 635 —

Old Catholicism would not be a change, but a return to the past,
since for a thousand years the West was as orthodox as the East,
only it had an individual expression. Upon such a path we must
certainly tread. Here is the unity (einzige, höchste Synthese) which
can bring us into accord." J. L.

* Ein Brief des General Kiréeff (an den Wiener Altkatholik).
— «Pavlovsk, 3./15. Mai 1895. Im «Altkatholik» (Nr. 9, Seite 76)
finde ich einige Zeilen, die auf meine Rede im Petersburger Slaven-
verein Bezug haben. Unter anderem sind (nach der Korrespondenz
der «N. f. P.») folgende Worte angeführt (die ich gesagt haben
soll) : « Der Slavophilen Aufgabe sei es, dem Westen mit Hülfe des
Altkatholizismus die Orthodoxie wiederzubringen.» Es ist ein
Missverständnis vorhanden. Ich freue mich über die mir gebotene
Möglichkeit, die von mir ausgesprochene Idee den Lesern des «

Altkatholik » mitteilen zu können. Sie haben vollkommen recht in
Ihrer Vermutung, dass mein Gedanke nicht richtig wiedergegeben
worden sei. Die Sache verhält sich wie folgt:

« Mein Opponent Fürst Trubetzkoy, Professor der Philosophie
an der Moskauer Universität, sagte u. a., dass die orientalische
Kirche erst dann für das Abendland zur Geltung kommen würde,
wenn sie sich mit dem «abendländischen Christentume versöhnte».
In meiner Rede erwiderte ich ihm, dass diese Versöhnung1) eine
Unmöglichkeit wäre, und zwar aus dem ganz einfachen Grunde, weil
ein « abendländisches » Christentum gar nicht existiere (mit
Ausnahme der Altkatholiken). Im Abendlande sehen wir zwei feindliche

Konfessionen, welche seit bald vier Jahrhunderten einen
unversöhnlichen Krieg führen und welche nie zu einer Einigung
gelangen können, da sie auf zwei entgegengesetzten Prinzipien basiert
sind. (Der römische, neue Katholizismus betont nur die « Autorität »

und negiert jede Freiheit, der Protestantismus betont nur die Freiheit

und negiert die Autorität [der Kirche].)
« Unsere2) messianistischen Bestrebungen haben auch einen ganz

anderen Sinn. Gewöhnlich (so die Römlinge) glaubt man, dass es
sich um eine Bekehrung ad normam (suœ) ecclesiœ handelt; es ist
nicht richtig. Wir ¦— ich spreche als orthodoxer Russe — sehen
weiter. Wie gesagt, handelt es sich nicht darum, einige (wenn auch
viele?) Lateiner oder Protestanten in die orientalische Kirche zu
überführen. Unsere Rolle besteht in einer sympathischen Mitwirkung

*) Überhaupt :— glaube ich — ist eine « Versöhnung» zwischen Kirchen ein
Unding. Gewiss braucht man sich gegenseitig nicht zu verfluchen und zu verdammen,
zu befeinden; aber mit einer Kirche kann man nur vereinigt sein, «'««Kirche bilden
(eine aus autocephalen Teilen bestehende Kirche bilden), nicht aber versöhnt oder
konföderiert, oder sonstwie verbündet (politisch) sein!

Der morgenländischen, orthodoxen Kirche.



— 636 —

mit denjenigen abendländischen Christen, welche zur Doktrin der
ungeteilten ökumenischen Kirche zurückkehren möchten ;a) gerade
in dem Sinne, wie die Altkatholiken die Sache verstehen (in
welchem sie auch handeln).

« Der (sagte ich weiter in meiner Rede) t
durch die Proklamation

der päpstlichen Unfehlbarkeit ins Leben gerufene Altkatholizismus

steht eben (schon seit 1870) auf dem hier angezeigten Wege.
Tausend Jahre her war die römische Kirche vollkommen
rechtgläubig (orthodox), sie war eine ebenbürtige, gleichberechtigte
Schwester unserer morgenländischen orthodoxen Kirche. Später
sind in ihre Doktrin vier häretische Dogmen hineingeraten
Ist es nicht sonnenklar, dass, wenn diese Kirche diese Häresien
wegschafft, sie — eo ipso — zvieder unsere gleichberechtigte
(orthodoxe) Schwester sein wird? Und das haben eben die Altkatholiken

gemacht. Sie haben die häretischen Lehren verworfen und
sind zur alten, rechtgläubigen Doktrin zurückgekehrt7 Unser Mes-
sianismus im Abendlande besteht eben darin, dass wir auch den

anderen abendländischen Christen helfen, den Weg zu betreten, auf
dem sich die Altkatholiken bereits befinden! Das wird, wie
Professor Belajew (ein Kenner des Altkatholizismus) sagt, eine grosse
und heilige That sein!

« Das sind meine « ipsissima verba » Ich hoffe, dass das hier
Mitgeteilte jedes Missverständnis aufheben wird!

In voller Hochachtung Alexander Kirejew.
«P. S. Es ist sehr zu bedauern, dass politische Faktoren über

religiöse — die Oberhand gewinnen Wir scheinen aber zu

vergessen, dass wir erst Christen sind und dann — Slaven, Deutsche,
Italiener oder Franzosen etc. —»

* Léon XIII et l'Eglise anglicane. Léon XIII a adressé en

avril dernier, non à l'Eglise anglicane (qu'il ignore), mais au peuple

anglais, une lettre qu'on peut résumer ainsi:
Le pape dit qu'il a eu le grand désir d'adresser une lettre

spéciale au peuple anglais afin de donner à l'illustre race anglaise

une preuve de son affection sincère. Il souhaite ardemment que ses

efforts tendent à faire avancer la grande œuvre de l'union de la

chrétienté.
Après avoir cité les témoignages d'amour des souverains pontifes

pour l'Angleterre depuis le temps de Grégoire le Grand, Léon

XIII constate les efforts faits en Angleterre pour la solution de la

question sociale, l'éducation religieuse, les œuvres de charité, le

repos du dimanche, le respect général pour les livres saints ; n

2) Selbstverständlich nehme ich an, dass unsere (russ.-griech.) Doktrin mit der

Doktrin (ich spreche von Dogmen) der alten Kirche übereinstimmt.



— 637 —

rappelle les manifestations diverses de la puissance et des
ressources de la nation anglaise-, puis il déclare que les efforts des
hommes publics et des particuliers n'atteindront pas leur pleine
efficacité sans la prière et les bénédictions divines.

Léon XIII affirme ensuite la nécessité de l'union entre ceux
qui professent la foi chrétienne comme moyen de défense contre
le progrès des erreurs modernes. Il voit avec satisfaction le nombre
des sociétés d'hommes religieux et discrets qui travaillent pour la
réunion de l'Angleterre à l'Eglise catholique. Il s'adresse avec amour
à tous les Anglais, à quelque communion qu'ils appartiennent, et
les appelle vers lui.

Pour cette cause, il compte sur l'aide des catholiques anglais
et finalement il accorde à tous ceux qui réciteront avec dévotion
une prière indiquée à la suite de sa lettre une indulgence de trois
cents jours.

— Les réponses des anglicans à la lettre du pape sont
significatives. D'abord celle de l'archevêque de Cantorbéry, où il est dit:
«Toute union corporative avec Rome, tant que celle-ci maintiendra
ses doctrines actuelles et erronées, et ses prétentions actuelles
contraires aux doctrines de l'Eglise primitive et des saintes Ecritures,
est une chose absolument utopique et impossible. »

En outre, plusieurs journaux anglais ont rappelé les résolutions
suivantes, adoptées par le Primat et par les évêques de la province
de Cantorbéry le 16 juin 1871 : I. That the Vatican Council has
no just right to be termed ecumenical or a general council, and
that none of its decrees have any claim for acceptance as canons
of a general council. — 2. That the dogma of Papal Infallibility
now set forth by the Vatican Council is contrary to Holy Scripture,

and to the judgment of the ancient Church Universal. — 3.
That the assumption of Supremacy by the Bishop of Rome in
convening the late Vatican Council contravenes canons of the Universal
Church. —¦ 4. That there is one true Catholic and Apostolic Church
founded by our Lord and Saviour, Jesus Christ ; that of this true
Catholic and Apostolic Church, the Church of England and the
Churches in communion with her are living members ; and that the
Church of England earnestly desires to maintain firmly the
Catholic faith as set forth by the Ecumenical Councils of the
Universal Church, and to be united upon those principles of doctrine
and discipline in the bonds of brotherly love with all Churches in
Christendom.

— Autres réponses. Mr. J. L., dans les Illustrated Church News
du 27 avril, a écrit: «No rapprochement to Rome is possible, so
long as Rome is Rome. She will never rewrite history or abandon



— 638 —

the grievous accretions to the old, pure faith which make her, not
a centre around which the branches of the Church Catholic may
well group themselves, but a shifting storehouse of pious opinions.
It would be a good thing if the men who are helping forward
papal schemes of reunion could be made to understand that the
Pope can only preach the uniformity of submission to the modern
Vatican Church; and that by joining in such a movement they
confess themselves to be living in grievous error, their Church an
alien, schismatic body, the Reformation a mistake, and their
retention of emoluments in such a communion a piece of self-seeking
which they ought to forswear without delay.

« Will not the Pope's wonderful letter to the English people
bring such considerations as these into justifying light? Surely
Englishmen, who pride themselves upon the ancient, unbroken
ancestry of the British Church, need not have much to say to the

foreign head of the Neo-Roman communion, who assumes that
St. Peter is the Patron Saint of England; who sets in the forefront
of his appeal the dictum that his "holy predecessor, Gregory the

Great," by his messenger Augustine, undertook the "Apostolic
labour of converting the Anglo-Saxons," "and did not rest till those

who were buried in Paganism" were "illumined by the light of our

holy faith," and by the "Grace, Wisdom, and Civilisation" of Rome;
and who, the arch-priest of modern credulity, approaches us

because he "sees clearly the need of some sure defence against the

inroad of modern errors which only too readily humour the wishes

of fallen nature and depraved reason"!
«It is strange that these efforts for reunion are so slow to turn

into a more Catholic and promising channel—the Confederation of

the Eastern Church with the Old Catholics and Anglicans.»

On lit dans le même journal: «No churchman can give any
but one answer to the appeal for unity. Unity with Christendom

by all means, but not submission to, or absorption in Rome. That
could not bring about the reunion of Christendom. We must look
farther afield than even the vast Roman communion. We must also

consider those nearer home who glory in the Christian name.

There are other and even graver considerations. No loyal Churchman

could for one moment accept as the first step towards the

union of Christendom the suggestion of a doubt as to the validity
of Anglican orders. No Roman could ask us to declare that our

own Primate is a layman, and that our priests have never received

true ordination. If that were the one vital condition of reunion,
then disunion must continue. If, however, we are to read between

the lines of this remarkable lettre, and if we are to see in it a sign



— 639 —

that a truer and more just judgment upon these matters is likely
to prevail at the Vatican, then we need scarcely say the profoun-
dest consideration must and ought to be given by the Anglican
Church to the Pope's appeal. But even the most sympathetic
appreciation of that appeal may not make the way of reunion less
difficult. For if all were plain on one side, it might not be equally
plain on the other. The English people and the English Church
have had long and most serious controversies with Rome, and the
Pope's letter, with all its Christian courtesy, has not closed these
controversies, nor as yet has it given a hint that there is any
intention on the part of the members of the Roman Church to
suggest a solution of those difficulties, which in times past led to
the struggle between the Papacy and the English people. It may
be that the Pope's letter is not a final word upon a most difficult
subject. It is possible that there may be more to follow. Be that
as it may, we accord to the letter and its venerable author all that
we can as Englishmen and English Churchmen. But upon this point
there can and must be no mistake. We stand by our own Church,
and upon the great lines laid down with infinite labour and cost
by our greatest statesmen and Churchmen. »

—• Le Christian a fait remarquer que « le seul moyen pour
le lion et l'agneau de se réunir, c'est que l'un dévore l'autre».
Or les Anglais ne veulent pas être dévorés par Léon XIII.

— Une lettre publiée par le British Weekly et relative à la
lettre du pape, a fait observer que les vertus et les bonnes
institutions admirées par Léon XIII, en Angleterre: observation du
dimanche, vénération pour la Bible, énergie réformatrice, philanthropie

pratique, sont les effets de l'esprit protestant, et remontent
directement à la Réforme. Quant à l'amour mutuel de l'Angleterre
et de Rome dans le passé, le même correspondant l'apprécie à la
lumière de l'histoire et déclare que c'est la fantaisie la plus amusante

possible. Il montre que les efforts de la papauté au moyen
age ne tendent qu'à enchaîner la vieille Eglise anglo-saxonne, à

détruire ses restes d'indépendance. L'invasion normande est une
invasion papale, la bénédiction du pape accompagnait les conquérants,

tandis que ses anathèmes frappaient les défenseurs du pays.
Le tyran Jean-sans-Terre, dans sa lutte contre ses sujets, se voit
soutenu par le pape ; et la malédiction de Rome accueillit la
grande Charte à son origine. La Chambre des Communes ne se
forma qu'en opposition avec la papauté, et dut souvent prendre
des mesures contre ses envahissements et ses extorsions.

* Un pasteur protestant sur Rome et Oxford. M. le pasteur
Jules Amiguet, de Pampigny (Vaud), a publié, dans la Semaine



— 640 —

religieuse de Genève des 4 et 11 mai 1895, une étude sur «Rome
et Oxford », étude très intéressante de laquelle nous détachons les

passages suivants:
«...Le terme de protestant, qui a une importance historique si

considérable, n'est nullement opposé à celui de catholique, considéré

étymologiquement («universel»). Tout bon protestant est un vrai
catholique, croyant la sainte Eglise universelle et la communion
des saints, et attendant avec une entière confiance le triomphe
universel de la vérité: «Un seul troupeau et un seul Berger.»
Les anglicans ritualistes ont raison de tenir au terme de «

catholiques », que les réformés ont tort de confondre trop souvent avec
celui de « romains », vu que ces deux termes sont extrêmement
différents.... Entre nous et nos frères anglicans, il y a plus de

malentendus que de griefs sérieux....
« C'est un spectacle à la fois comique et attristant que de

voir des révérends ritualistes singeant les cérémonies romaines,
encombrant leurs temples de toute une bibeloterie papiste, et se

montrant aussi serviles envers Rome que hautains envers les

réformés. Ceux-ci ont cependant leurs torts aussi. Le spectacle de

nos divisions puériles, de la nudité de nos temples, de la sécheresse

de notre culte, n'est pas de nature à rapprocher de nous les

anglicans, pas plus que les luthériens. C'est une chose bien
malheureuse que de voir les chrétiens, au lieu de s'entendre et de

s'édifier mutuellement, s'isoler, les uns dans un extrême et les

autres dans l'extrême opposé. D'un côté, le calvinisme moderne

qui tend au rationalisme, et de l'autre l'anglicanisme contemporain

qui penche vers l'ultramontanisme.... Les deux tendances gagneraient

en se complétant et en se contrôlant l'une par l'autre. Genève

rappellerait à Oxford les immuables principes du spiritualisme
chrétien, et Oxford adoucirait les angles de Genève en lui
inculquant le sens artistique et liturgique, lequel est atrophié chez

nous autant qu'il est hypertrophié ailleurs....
« Le rituel breton, comme le rituel gallican, comme le rituel

ambrosien (Milan) et le rituel mozarabique (Tolède), est d'origine
orientale. C'est d'Orient, non pas de Rome, que l'Evangile- fut

apporté en Grande-Bretagne. Des relations commerciales amenèrent

des relations religieuses. Ces vieux chrétiens bretons, ce sont les

Culdéens, mot celtique, Kele-dë (cultores Dei), serviteurs de Dieu.

L'origine orientale apparaît nettement dans la date de Pâques, la

forme de la tonsure, la culture des lettres sacrées et profanes,

l'absence des cérémonies et de la hiérarchie si chères à Rome..

Les Culdéens ne sont pas des protestants, mais encore moins des

catholiques-romains... Très national, le christianisme breton succomba



— 641 —

avec la nationalité bretonne. Quand dominèrent les Anglo-Saxons,
encore païens, les Bretons vaincus ne songèrent pas à prendre
une magnifique revanche morale en convertissant leurs vainqueurs.
Rome profita de ce fait pour prendre pied dans le pays. Elle y
envoya le moine Augustin, et les Anglo-Saxons fraîchement
convertis voulurent imposer aux Bretons le rite romain. Même après
le massacre, par un roi encore païen, des moines de Bangor, ce
ne fut pas facile. Ce ne fut qu'en 981 que l'archevêque breton
de Llandaff reconnut la suprématie de l'archevêque romain de
Cantorbéry. Ce ne fut qu'au XIIIe siècle que l'on osa traiter les
Culdéens d'hérétiques. Mais les adhérents secrets de la vieille Eglise
bretonne devinrent tout naturellement les précurseurs de la nouvelle
et les disciples de Wiclef.

« Il y eut donc, en Angleterre, une succession évangélique plus
importante que la succession apostolique dont les évêques anglicans
se réclament, et que les prélats catholiques-romains ne veulent
pas admettre, bien que, paraît-il, le désir personnel'-de Léon XIII
soit de reconnaître comme valable l'ordination anglicane.

« Mais ce n'est pas tout. Quoique devenue romaine, la Grande-
Bretagne eut sa liturgie nationale, celle de Salisbury. On sait que
Rome a tout fait pour détruire ces liturgies nationales ou locales.
Elles n'en ont pas moins subsisté longtemps ; quelques-unes même
ont persisté jusqu'à nos jours, et Rome, sous peine de voir éclater

ou ressusciter un schisme, a dû reconnaître leur légitimité. Le
rituel de Salisbury, vraisemblablement un mélange d'éléments
orientaux et romains, n'a pas eu l'éclat de la liturgie mozarabique
ou ambrosienne: il prouve cependant la survivance d'un sentiment
national et une indépendance relative à l'égard de Rome, et il a
servi à la rédaction de la liturgie anglicane actuelle....

« L'anglicanisme n'est pas latin, mais oriental... On n'accusera
pas celui qui écrit ces lignes de fanatisme protestant s'il crie à
ses frères anglicans: Prenez garde! Mais, franchement, Rome se

montre d'une intransigeance déplorable vis-à-vis des Eglises réformées,

épiscopales ou presbytériennes. Elle réclame tout et ne cède
rien, elle qui sait si bien faire des concessions moyennant finances
Plus que jamais, frères anglicans.... et autres, prenez garde: timeo
Danaos... Les concessions de Rome ne seront qu'apparentes; elle
donnera l'œuf pour le bœuf, comme disent nos campagnards, et
encore l'œuf pourrait bien cacher quelque surprise désagréable.
Le primat d'Angleterre l'a fort bien dit: tant que le pape ne
redeviendra pas l'évêque de Rome, une union collective des deux
Eglises est impossible. —• L'agneau a une riche toison, mais il ne
veut pas se laisser tondre ni manger...



— 642 —

« Le programme de la Haute-Eglise n'est pas le retour au
catholicisme romain, mais la restauration du catholicisme ancien,
spécialement du catholicisme breton. C'est la via media, le «juste
milieu »... C'est également dans le sens du catholicisme ancien qu'Oxford

développa ses travaux liturgiques. On doit beaucoup sous ce

rapport aux anglicans Neale, Littledale, Palmer, etc., qui ont ressuscité
les liturgies des premiers siècles. On ne saurait les accuser de

servilité à l'égard de Rome, quand on les voit se ranger contre
celle-ci du côté de l'Eglise d'Orient au sujet de l'invocation du

St-Esprit... Bien des malheurs seraient évités si, de part et d'autre,
on montrait plus d'égards et moins de susceptibilité. C'est reniés

par leurs frères protestants d'une manière trop hâtive et trop
cassante, que beaucoup de ritualistes ont passé au catholicisme
romain, qui leur tendait les bras avec ses sourires les plus
engageants. Puissent ces leçons, d'un passé d'ailleurs tout récent, être

du moins utiles pour l'heure présente! Ritualistes, soyez plus
prudents! Spiritualistes, soyez plus charitables! Tous, « éprouvez toutes

choses, retenez ce qui est bon.... » Mieux inspirés sont les ritualistes

anglicans qui tendent la main aux vieux-catholiques français,
suisses et espagnols.... »

* Aux Etats-Unis. Nous trouvons dans VIndependent de

New-York du 11 avril une fort intéressante statistique des Eglises

d'Amérique. Laissant de côté l'Eglise catholique-romaine, qui ne

publie pas de rapports annuels, ce journal estime à près de 24
millions le nombre des communiants des diverses dénominations

protestantes. Toutefois beaucoup de ces communiants, un tiers
environ, ne sont pas membres réguliers des Eglises. — Les dépenses
annuelles de ces communautés sont évaluées, de leur côté, à 75°
millions de francs, et « peut-être, ajoute Y Independent, s'il existait
des rapports complets dans chaque cas particulier, ce chiffre énorme

serait encore de beaucoup dépassé ». Au point de vue des libéralités,

les universalistes (qui professent le salut universel) tiennent
la tête. La contribution des universalistes a été en 1894, de 160 frs.

par tête. Pour l'ensemble on 'arrive à une moyenne de 41 frs.

versée par chaque protestant membre d'une Eglise aux diverses

œuvres chrétiennes.

* Zu dem Urteil des Herrn Rhoses über die Thesen des

Luzerner Kongresses. *) Wenn wir gut unterrichtet sind, wie wir
anzunehmen allen Grund haben, so erklärt sich die ebenso

seltsame wie späte Kritik, die Hr. Professor Rhoses an den Thesen

l) Siehe unter Variétés: Professor Ph. P. Papadopulos über die Stellung der

russischen und griechischen Kirche zu den Altkatholiken. S. 555—559-



— 643 —

des Luzerner Kongresses im Organ des Metropoliten von Athen
geübt hat, aus einer rein persönlichen Gehässigkeit gegen den
hochwürdigsten Herrn Erzbischof von Patras. Es wird uns mitgeteilt,

dass der Versuch, die Altkatholiken oder vielmehr den
Erzbischof Kalogeras in ketzerischem Licht erscheinen zu lassen, in
der öffentlichen Meinung nur den Urhebern des Angriffs, nicht aber
den Angegriffenen geschadet hat. Im Gegenteil ist durch die
tapfere und geschickte Abwehr des Hrn. Professor Papadopulos
nun das Interesse am Altkatholizismus erst recht erwacht. Möge
sich die freie Kirche Griechenlands nur vor den mannigfaltigen
Schlichen der römischen Propaganda sorgfältig in acht nehmen.

* Nécrologie. L'abbé Paul de Broglie, né à Paris en 1834,
assassiné à Paris le 11 mai 1895 par Mlle Amelot, son ancienne
pénitente; de 1855 à 1869 il servit dans la marine, puis embrassa
la carrière ecclésiastique ; fut aumônier de l'école municipale
d'Auteuil, et en 1883 professeur d'apologétique à l'Institut catholique

de Paris. Il publia les ouvrages suivants : le Positivisme et
la Science expérimentale, 2 vol. 1881 ; Traité d'instruction morale,
1883; Problèmes et conclusions de l'histoire des religions, 1 vol.
1885; la Morale sans Dieu, 1886; 3 vol. de conférences sur la
Vie surnaturelle et les Sacrements; 2 vol. sur Vidée de Dieu dans
l'A.-T. ; le Présent et l'Avenir du catholicisme en France, 1892;
la Réaction contre le positivisme, 1894 ; etc. (Voir la Revue intern,
de Th., n° 1, 1893, p. 151-153; n° 9, 1895, p. 159-162.)

— François Lagrange, évêque de Chartres, né en 1827 dans
le Cher, mort à Chartres le 24 juin 1895; étudia la théologie à
Bourges et à Paris, vicaire général d'Orléans en 1862, ami intime
de Mgr. Dupanloup ; fut un publiciste de talent, se distingua par
son libéralisme avant la définition du 18 juillet 1870; chanoine
titulaire de Paris à la mort de Mgr. Dupanloup (1878), évêque de
Chartres en novembre 1889. Il a publié: Notice sur Bridaine, 1851 \
les Actes des martyrs d'Orient, 1852; Etude sur la controverse
entre Celse et Origene, 1856; St. Jérôme et les dames romaines au
IVe siècle, 1866; Histoire de Ste. Paule, 1867; Histoire de St. Paulin
de Noie, 1877; Vie de Mgr. Dupanloup, 1883, 3 vol.; Lettres
choisies de St. Jérôme, etc.

— Constant Martha, né à Strasbourg en 1820, mort à Paris
le 30 mai 1895. Elève de l'Ecole normale de 1840 à 1843,
professeur de littérature ancienne à la Faculté de Douai en 1844,
suppléant de Sainte-Beuve au collège de France en 1857, professeur

de poésie latine à la Sorbonne en 1868, membre de l'académie

des sciences morales et politiques en 1872. Ses principaux



— 644 —

ouvrages sont : De la morale pratique dans les lettres de Séneque
(thèse de doctorat, 1844); les Moralistes sous l'empire romain,
1854; traduction du Poème de Lucrèce; Etudes morales sur l'antiquité

; la Délicatesse dans l'art, etc. Il fut un moraliste distingué
et l'un des écrivains les plus délicats du XIXe siècle.

— Charles Schmidt, né en 1812, mort le 11 mars 1895. Il
fut une des célébrités de l'école de théologie de Strasbourg, avec
Ed. Reuss, Ed. Scherer,/ Colani, A. Weber. On a de lui: l'Histoire
et la doctrine des Cathares ou Albigeois, 2 vol. 1849; de 1839 à

1849, mémoires sur Eckardt, Tauler, Suso, les Amis de Dieu,

Ruysbrœk, etc., Essai sur la société civile dans le monde romain
et sur sa transformation par le christianisme, 1853 ; Précis sur
l'Histoire de l'Eglise d'Occident pendant le moyen âge, 1885;
Histoire littéraire de l'Alsace au XVe et au XVIe siècle, 2 vol.

1879.

-o-^S-^-o-


	Chronique

