
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Artikel: Les confréries religieuses dans l'ancienne Russie

Autor: Papkoff, M.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


505

LES CONFRERIES RELIGIEUSES
DANS L'ANCIENNE RUSSIE

d'après M. A. Papkoff.

Les confréries religieuses orthodoxes de l'ancienne Russie
sont un des phénomènes les plus intéressants et les plus
caractéristiques de la vie religieuse russe. Pour bien comprendre
leur rôle et leur importance, il faut suivre leur histoire, depuis
l'époque de leur fondation jusqu'à leur complet développement,
pendant la lutte qu'eut à soutenir le peuple orthodoxe contre
les empiétements du monde catholique-romain représenté par
les Jésuites et le gouvernement polonais.

C'est dans l'Ouest de la Russie que surgirent les confréries

orthodoxes vers la fin du XVIe siècle, à l'époque où cette
contrée, soumise à la domination polonaise, devint l'arène de
la lutte entre l'orthodoxie et le catholicisme romain. Comment
la Russie occidentale passa-t-elle sous le joug romain laquelle
de ces deux Eglises était la plus ancienne dans le pays?
quelle fut la cause et l'origine de la discorde religieuse qui
d'emblée devint une lutte à mort? Les réponses que nous
aurons à faire à toutes ces questions nous serviront à éclair-
cir l'histoire des confréries religieuses, à expliquer leur origine
et leur développement progressif.

On sait que la Russie et la Pologne devinrent chrétiennes
vers la fin du Xe siècle. A cette époque l'Eglise universelle
était déjà divisée. La Russie, éclairée par Byzance, resta fidèle
a la doctrine universelle; la Pologne finit par suivre les
destinées de l'Eglise romaine et par accepter toutes les innova-



— 506 —

tions qui s'infiltrèrent dans la doctrine occidentale, jusqu'aux
décisions du concile du Vatican inclusivement.

Le christianisme, introduit en Russie par St-Vladimir, pénétra

dans le peuple sans trouver de grands obstacles sur son

chemin; il réforma complètement, et en peu de temps, la vie
de famille et la vie sociale publique du peuple russe. A l'époque
de Vladimir même, nous trouvons déjà des chaires épiscopales
à Kief, à Tchernigov, en Volhynie, et au Nord, probablement
à Polotsk.

La fondation des églises et des couvents allait de pair
avec la propagation du christianisme. Conformément aux lois
de St-Vladimir, c'était le clergé qui était chargé de la surveillance

de toutes les institutions religieuses, du soin des pauvres
et des malades. Ce clergé se recrutait parmi toutes les classes
de la nation, ne faisait qu'un avec cette nation, connaissant à

fond toutes ses idées, ses tendances et ses besoins; aussi le

peuple considérait-il avec raison son Eglise comme sa protectrice

naturelle contre tous les périls, les persécutions, les

injustices du monde et lui était-il profondément attaché. C'est
dans les temples qu'étaient conservés les actes les plus
importants concernant la propriété, les protocoles- des séances
des assemblées communales et urbaines, ainsi que les modèles

officiels des poids et des mesures. C'est dans l'enceinte des

églises que se traitaient souvent les questions juridiques, que
se décidaient des points en litige. C'est aussi, comme partout
d'ailleurs, par l'entremise de l'Eglise que se répandait
l'instruction ; c'étaient surtout les couvents qui étaient des centres
de lumière et d'éducation ; c'est là qu'on peignait des images,

qu'on copiait les manuscrits, qu'on écrivait les annales et les

chroniques ; c'est aussi autour des églises et des couvents que

venaient se grouper les établissements philanthropiques. Souvent
aussi ils devenaient des centres commerciaux et industriels.
Les princes russes protégeaient toutes ces institutions; ils

s'occupaient surtout des écoles.
A l'époque où la religion chrétienne opérait la paisible

conquête de la Russie et la transformait en pays civilisé,

c'est-à-dire aux XIe et XIIe siècles, les peuplades païennes

finnoises et lithuaniennes qui occupaient le littoral de la mer

Baltique et le bassin Nord du Niémen, s'associaient peu à peu

à la culture chrétienne, et subissaient l'influence de la civili-



— 507 —

sation russe. Commandés par leurs chefs nationaux, ils
prenaient part, non seulement aux guerres que nos princes
faisaient à l'étranger, à l'Allemand surtout, mais aussi à nos
guerres intestines qui disloquaient de plus en plus l'organisme
politique de la Russie, et qui finirent par en faire la proie
des hordes tartares. Profitant des discordes entre les différents
princes apanages, surtout de l'ancienne principauté de Polotzk,
les chefs lithuaniens entrent en scène et commencent peu à

peu à jouer un rôle prépondérant dans l'histoire de la Russie
occidentale. A la fin du XIIIe siècle et au XIVe, Mendovg et
surtout Ghedimin, guerrier et homme politique, élèvent la
Lithuanie et en font une grande puissance, sous la protection
de laquelle se mettent volontairement les contrées qui
relevaient autrefois des princes russes. A l'époque du grand-duc
Vitovt (ou Vitold), la Lithuanie formait déjà un Etat puissant,
comprenant jusqu'à quinze provinces de la Russie actuelle.
La fusion des Russes et des Lithuaniens et l'unification des
deux pays se faisaient non seulement par voie de conquête,
mais aussi et surtout par les mariages entre les familles prin-
cières russes et lithuaniennes ; elles étaient d'autant plus faciles
que les Lithuaniens avaient fini par accepter complètement la
culture russe, les lois russes et, ce qui était surtout important,
la religion orthodoxe, qui cimentait l'union des deux peuples
et n'en faisait qu'un. Les princes lithuaniens avaient transféré
leur capitale à Vilna (XIVe siècle), où il y avait déjà des
églises russes (orthodoxes). Le fils de Mendovg, le fondateur
de la puissance lithuanienne, le prince Voychelg fonda (XIIIe
siècle) sur les bords du Niémen le fameux couvent orthodoxe
de Lavrichev. Cet exemple fut suivi par beaucoup d'autres
princes russo-lithuaniens qui recevaient à titre d'apanages
d'anciennes provinces russes et fondaient des dynasties
orthodoxes; ces princes (surtout les descendants d'Olgerd-Alexandre)
protégeaient la propagation de l'orthodoxie en fondant des
couvents et des églises, par exemple, au XIVe siècle, le couvent
de la Ste-Trinité, à Vilna; au XVe, il y avait onze autres
monastères en Lithuanie. La langue russe était devenue
non seulement la langue usuelle, mais encore la langue
officielle, celle de- l'Etat (des lois, des tribunaux, des édits) et
celle de la cour du grand-duc; c'étaient d'ordinaire des Russes
qui commandaient les armées- et qui étaient chargés des
ambassades.



— 508 —

On voit d'après ce qui précède que l'Etat lithuanien, au
point de vue ethnographique, n'avait pas d'existence à lui;
il n'avait pas les éléments d'une indépendance personnelle; à

la longue il devait être définitivement englobé par l'une de

ses voisines, la Russie ou la Pologne, toutes deux plus cultivées

et plus puissantes. Les circonstances décidèrent la question

en faveur de la Pologne ; mais, temporairement, pour trois
siècles ; la Pologne ne resta maîtresse des provinces occidentales

de la Russie que jusqu'au premier partage (1772).
L'événement qui décida la question, fut le mariage du

grand-duc Yaghello (Jagellow), qui d'abord avait été chrétien
orthodoxe et avait reçu au baptême • le nom de Jacob, avec
Hedvige, reine de Pologne, mariage à la suite duquel il passa
au catholicisme romain. C'est alors qu'il reçut le nom de La-
dislas à Cracovie, en 1386. Ses frères ainsi que plusieurs
seigneurs l'imitèrent. En 1387, en néophyte fervent, il se mit
à persécuter les orthodoxes. Il proclama le catholicisme romain
religion de l'Etat lithuanien, accorda des privilèges à ceux
qui le professaient, fonda un évêché latin à Vilna et décréta

que ses sujets de nationalité lithuanienne devaient se faire

catholiques, ainsi que ceux de ses sujets ou celles de ses

sujettes qui avaient contracté des mariages mixtes avec des

Lithuaniennes ou des Lithuaniens. Ceux qui s'y refusaient
étaient soumis à des punitions corporelles. L'introduction du

catholicisme romain dans l'Etat lithuanien opéra une véritable
révolution dans toute son organisation. On se mit à fonder des

couvents et des églises catholiques, en les dotant richement;
on fit venir de Pologne tout un clergé catholique auquel on

donna d'immenses droits ainsi que les premières places dans

le sénat, places qu'on enleva aux orthodoxes. On soumettait

ces derniers à toutes espèces de vexations ; on leur enlevait

peu à peu leurs droits civils ; enfin en 1413, en vertu des

statuts de Horodlo, les orthodoxes ne furent plus admis aux

postes élevés non seulement dans le service de l'Etat, mais

encore dans celui de la commune. Peu à peu les bases mêmes

de l'Etat furent modifiées ; la constitution du royaume polonais,

qui était au fond une république avec un roi à sa tête, sans

puissance ni crédit, donnait des prérogatives exorbitantes à la

noblesse, au détriment des autres classes de la nation. Ce

système politique, si désastreux, remplaça en Lithuanie 1 an-



— 509 —

cien système russe et bouleversa complètement l'ancien ordre
de choses. La religion orthodoxe et la langue russe perdirent
la position qu'elles avaient autrefois; elles devinrent l'apanage
des paysans, des pauvres, des gens obscurs et persécutés;,
pourtant cette transformation ne s'opéra d'abord que lentement,

et non sans rencontrer une forte résistance, d'autant
plus que généralement les grands-ducs lithuaniens
envisageaient la religion plutôt comme un moyen, un levier pour
atteindre des buts politiques; ils ne voulaient pas pousser les
choses à l'extrême et revenaient parfois sur les édits de Horo-
dlo. L'évolution vers la Pologne se faisait assez lentement;
aux débuts, c'était plutôt une persécution épisodique, par
secousses; elle n'était pas systématisée; la langue des tribunaux

était encore la langue de la majorité, le russe ; le recueil
des lois connu sous le nom de statut lithuanien était rédigé
en russe (XVIe siècle) ; dans l'aristocratie il y avait encore
des familles professant la religion orthodoxe. Mais les choses
changèrent d'aspect après la réunion politique et définitive de
la Lithuanie et de la Pologne' en 1569 (du temps de Sigismond-
Auguste) ; cette réunion était le rêve du roi et des hommes
d'Etat polonais ; pourtant la chose ne se passa pas sans une
lutte opiniâtre. Pour le parti polonais, il s'agissait surtout
d'abattre l'orthodoxie, le grand rempart de la nationalité russe,
opprimée mais non encore réduite; celle-ci se débattait et
tâchait de lutter; il s'agissait de trouver une arme qui pût
la réduire complètement et des agents sûrs, dévoués. Cette
arme fut l'union religieuse avec Rome, et ces agents furent
les moines catholiques, les Jésuites surtout, l'âme et l'avant-
garde de cette armée de conquérants, de croisés décidés à en
finir avec les schismatiques! C'est sous Sigismond III, l'élève
des Jésuites, que fut décrétée en 1596 l'union avec Rome

Quelle était donc la portée de cette union? Comment
a-t-elle pénétré en Russie? D'où venait-elle?

Depuis l'époque où le patriarcat de Rome s'était séparé
des autres patriarcats, les papes de Rome n'ont cessé de suivre
avec l'attention la plus constante tout ce qui se passait en
Orient ; jamais ils n'ont oublié leur plan de s'asservir l'Eglise
orthodoxe. Pour- arriver à leurs fins, les papes se servaient
d'ordinaire des Etats qui avoisinaient les pays slaves; ils
exploitaient leur puissance morale et matérielle pour attaquer



— 510 —

l'orthodoxie et pour lui nuire autant que faire se pouvait. Les
complications politiques et autres leur donnaient des moyens
faciles de faire de la propagande; à cet effet ils tâchaient de

nouer des rapports avec les chefs, les princes de ces pays1).
A mesure que, au moyen âge et plus tard, la puissance des

papes diminuait, ils tâchaient de plus en plus de soumettre
l'Orient «schismatique». Au XVe siècle, les papes dirigeaient
encore leurs efforts du côté des Grecs, dont la position devenait

de plus en plus critique et terrible. L'empire de Byzance,
menacé par les forces turques, tâchait de trouver en Occident
des alliés et des secours matériels. Les papes Martin V et

Eugène IV se servaient habilement de sa détresse. Vers 1437,

le pape obtint du patriarche de Constantinople la nomination
à la dignité de métropolitain de Russie, du Grec Isidore, connu

pour son dévouement à la chaire de Rome. C'était là une
victoire sérieuse, comme on le verra plus tard. La question
de la réunion des Eglises était à l'ordre du jour au concile de

Bâle, mais le pape, mécontent de ce concile, en convoqua un

nouveau d'abord à Ferrare, puis à Florence, pour y traiter,
entre autres choses, cette même question avec plus de liberté.

L'empereur Jean Paléologue et le patriarche Joseph, séduits

par la promesse du pape, de leur prêter son appui contre les

Turcs, qui devenaient de plus en plus menaçants, se rendirent
à Florence; le métropolitain de Russie, Isidore, y vint aussi.

L'histoire du concile de Florence, que les catholiques-romains
appellent le dix-huitième concile œcuménique, est connue. On

connaît les moyens employés par le pape pour amener les

évêques orientaux à accepter les nouveaux dogmes du Filioque,
du purgatoire et de la suprématie du pape2) : c'étaient la

menace et les violences. Les Grecs, en faisant ces concessions,

espéraient sauver leur patrie.... On sait, de plus, que beaucoup

d'évêques orientaux, rentrés dans leurs foyers, confessèrent

leur apostasie et avouèrent qu'ils avaient sacrifié les intérêts
de leur Eglise à ceux (croyaient-ils) de leur patrie. Seul l'illustre
Marc d'Ephèse ne consentit pas à signer l'acte d'union ; l'évêque
Antoine d'Héraclée signa, il est vrai, mais se donna lui-même

1) Le pape Léon XIII suit .les mêmes voies. Dans son encyclique « Praeclara »

il ne s'adresse pas aux Eglises séparées de Rome, mais aux Souverains et aux

peuples. — Note du traducteur.
2) A cette époque on n'était pas encore arrivé à l'infaillibilité papale.



— 511 —

un démenti solennel et se livra au jugement de l'Eglise. Le
métropolitain Isidore, rentré en Russie, voulut proclamer
l'union, mais le concile local de l'Eglise de Russie comprit la
portée de sa trahison et rejeta énergiquement toute idée d'union
avec Rome; le renégat fut obligé de quitter clandestinement
la Russie. Les patriarches d'Alexandrie, d'Antioche et de
Jérusalem, qui ne prirent pas part au concile de Florence,
convoquèrent en 1443 un concile à Jérusalem, rejetèrent les
décisions de celui de Florence et le déclarèrent impie. Les membres
du concile de Bâle qui fonctionnaient encore à l'époque de
celui de Florence, condamnèrent les actes du pape Eugène,
qui, de son propre chef, avait convoqué un concile pendant
que celui de Bâle siégeait encore et déclarèrent les décisions
de Florence illégales et sans force. Ces quelques indications
suffisent pleinement pour montrer comment l'union a été effectuée

à Florence, pour faire comprendre combien le gouvernement

polonais et les jésuites avaient tort de donner à l'acte
de Florence une signification et une portée qu'il n'avait
nullement. Ils tâchaient de lui attribuer un caractère œcuménique,
bien qu'il eût été rejeté par tout l'Orient orthodoxe. Le
gouvernement polonais, méprisant les protestations les plus
énergiques du peuple russe, se mit à introduire violemment l'union
dans tous les pays qui lui étaient soumis. Les papes trouvèrent
dans la Pologne une arme obéissante et passive, et, pour
déraciner l'antique religion orthodoxe, ils employèrent toute sa
puissance, fort grande à cette époque (fin du XVIe siècle), car
elle s'étendait déjà sur toute la Lithuanie et sur la Russie
occidentale. C'est cette soumission aveugle à la curie romaine
qui fut, plus tard, la cause de la perte de la Pologne.

Une condition favorable à l'introduction de l'union dans
les pays orthodoxes soumis à la domination polonaise, était la
séparation de l'Eglise de Russie en deux parties: la partie
orientale, qui relevait du métropolitain de Moscou, et
l'occidentale, qui comprenait la Lithuanie et la Russie du Sud-Ouest.
Cette dernière, depuis sa conversion au christianisme, dépendait
d'abord du métropolitain de Kiev, ensuite du métropolitain de
Moscou; mais les grande-ducs de Lithuanie, qui s'étaient déjà
emparés de Kiev, finirent par obtenir du patriarche de

Constantinople l'érection d'une chaire métropolitaine séparée de
¦celle de Moscou, pour les pays qui leur étaient soumis. Cette



-- 512 —

séparation de l'Eglise russe en deux parties affaiblit sa
résistance à la propagande romaine; la partie orientale resta
intacte, mais la partie occidentale eut à soutenir, à elle seule,
de terribles luttes pour conserver sa foi. Cette lutte devint
surtout implacable depuis la réunion définitive du grand-duché
de Lithuanie avec la Pologne. Ce furent les Jésuites que le

pape, de concert avec le gouvernement polonais, mit à la tête
de son entreprise de conversion. Tout puissants auprès du

roi, ils s'établirent à Vilna, qui devint leur quartier général;
de là, protégés par Etienne Bathory, ils s'étendirent vers le

Nord; en 1582, le gouvernement enleva aux orthodoxes presque

tous les couvents et les églises de Polotzk et les transmit
aux Jésuites. A cette époque il y avait en Lithuanie beaucoup
de protestants, surtout des calvinistes. Les Jésuites leur déclarèrent

la guerre et les soumirent, mais ce furent surtout les

orthodoxes qui eurent à soutenir les assauts les plus terribles.
L'arme dont se servaient les Jésuites, était l'union de Florence,,
« union définitivement décrétée, agréable à Dieu et au Roi »

disaient-ils. Mais les orthodoxes de Lithuanie n'étaient pas des

ennemis faciles à soumettre. Les Jésuites, selon leur habitude,
ne reculèrent devant aucun moyen pour arriver à leur but;,
tout fut mis en jeu «-ad majorem Dei glortam», les sermons,
les colloquia, la publication de livres et de brochures contre
«le schisme», d'imposantes cérémonies, des processions, la

fondation de riches écoles, de collèges richement dotés, où

l'on tâchait d'attirer les orthodoxes, pour les amener peu à peu à

l'union, la destruction des typographies et des livres orthodoxes,,
enfin la corruption sur une grande échelle, non seulement la

corruption matérielle, à force d'argent, mais encore à force
de promesses de places et d'honneurs. Beaucoup d'orthodoxes
succombèrent, surtout parmi les classes supérieures, plus
accessibles à l'influence de la cour et de la noblesse polonaise;,
classes qui, grâce à leur religion, étaient, depuis l'introduction
de l'union, de plus en plus exclues de tout rôle politique. Il
faut dire aussi que les Jésuites de cette époque (en Pologne)

avaient pour représentants des gens habiles et éloquents
(Stanislas Varchévitzki, Pierre Skarga). Un facteur très important
dans cette question était le fait que le roi avait des droits

très étendus sur les églises sises sur ses propriétés et sur
celles de la couronne ; le «jus patronatus » lui donnait la



— 513 —

possibilité de distribuer des charges ecclésiastiques même
élevées (d'évêque et d'archimandrite) à des hommes qui en
étaient souvent absolument indignes, qui parfois quittaient
l'habit militaire pour endosser le froc, quand il s'agissait
d'obtenir une charge lucrative. Quelque difficile à faire que soit
cet aveu, il faut constater que quelques évêques orthodoxes
se laissèrent gagner à l'union pour obtenir, comme prix de
leur apostasie, des sièges au sénat du royaume. Ce fut, entre
autres, le cas avec le métropolitain Michel Rogosa. Ces défections

dans les hautes sphères du clergé orthodoxe, laissant le
peuple sans guides, sans chefs, le mirent à la merci et en face
d'une propagande puissante, riche, fortement soutenue par le
gouvernement royal, et très- peu scrupuleuse dans le choix
des moyens; aussi les Jésuites ne mirent-ils bientôt plus de

gants dans leurs rapports avec le bas clergé et avec les
ouailles de celui-ci ; ils semèrent habilement la discorde entre
les orthodoxes qui avaient passé à l'union et ceux qui étaient
restés fidèles à leur foi et à leur nationalité. Ce fut une lutte
impitoyable et inégale.

L'histoire de l'introduction de l'union dans la partie de
la Russie soumise à la Pologne est connue ; elle est gravée
en lettres de sang dans les documents de l'époque. Ces
documents sont nombreux: ce sont des milliers de plaintes, de

protestations, tant collectives que personnelles, qui se retrouvent

dans les documents des villes, dans les actes des réunions
ecclésiastiques et des conciles locaux. On les adresse aux
autorités, aux diètes, au roi; ce sont de nombreux ouvrages
de polémique où l'on tâche de défendre sa foi, où l'on décrit
minutieusement, en détail, les actes de barbarie commis par
des chrétiens et sur des chrétiens! Des hommes ambitieux et
cupides, sans songer à la terrible responsabilité qu'ils
assumaient devant Dieu et devant l'histoire, afin de pouvoir
réaliser leurs vues égoïstes et criminelles, couvrirent leurs actes
de la grande et sainte idée de la réunion des Eglises, en la
dénaturant

Les peuples, dans le cours de leur histoire, se trouvent
souvent en face de questions difficiles à résoudre; ils doivent
traverser des époques de luttes, de terribles souffrances, mais,
toutes ces épreuves ont aussi un bon côté : elles forment, elles
trempent le caractère national, elles donnent un essor parfois



— 514 —

inattendu aux forces latentes du peuple et l'amènent à créer
des formes, des combinaisons sociales et politiques qui, plus
tard, constituent un riche héritage pour les générations
suivantes ; souvent aussi elles font surgir des personnalités
marquantes, qui représentent l'idée nationale et servent d'exemples
à leurs descendants!

Je me bornerai à indiquer les traits les plus saillants de
la lutte qu'eut à soutenir le peuple orthodoxe, pour défendre
sa religion contre les représentants et les propagateurs de

l'union avec Rome. Le commencement officiel de l'histoire de

l'union dans la Russie occidentale est l'envoi à Rome des

évêques orthodoxes, Ipatius Pocej et Cyrille Terletzki, munis
des recommandations et des pleins pouvoirs du roi et du sénat

polonais, les chargeant de « supplier le St-Père de vouloir bien

accepter les évêques avec leur clergé et le peuple russe dans
le giron de l'Eglise catholique-romaine, à titre d'uniates et

conformément aux canons du concile de Florence. » Les deux

évêques ambassadeurs furent reçus par Sa Sainteté Clément

VIII, le 25 décembre 1595, en audience solennelle. Ils lurent
la profession de foi selon le texte du concile de Trente et

prêtèrent serment de fidélité à l'Eglise romaine. La profession
de foi récitée par les deux évêques admettait comme dogmes
le filioque, les théories du purgatoire et la primauté du pape
sur l'univers entier. De fait, ils renièrent l'orthodoxie et

acceptèrent complètement la religion romaine. De son côté,
le pape laissait aux uniates leur cérémoniel et leurs rites

grecs, toutefois ceux-là seulement qui ne seraient pas en
contradiction avec la doctrine catholique et ne constitueraient pas

un empêchement à l'intercommunion entre les deux Eglises A
A peine la nouvelle de la défection des évêques eut-elle

atteint les contrées orthodoxes soumises au gouvernement
polonais, que le peuple, saisi d'un mouvement universel d

indignation (surtout à Vilna), se souleva pour protester contre
les renégats. Ces protestations sont consignées dans les actes

des administrations urbaines de l'époque. Le prince Ostrojsky,
le célèbre homme d'état, se mit à la tête de ceux qui protestaient

contre l'union. L'effervescence atteignit son point cul-

*) On voit que c'est toujours 1a même amorce : Rome nous laisse nos rites,

notre cérémonial. Et le dogme f On tâche de jeter un voile épais sur cette partie

de la question! Note du traducteur.



— 515 —

minant quand on apprit qu'il s'agissait de convoquer un concile,

où l'on confirmerait solennellement et publiquement ce
qui avait été fait par les deux évêques renégats. Ce concile
fut effectivement tenu à Brest-Litofsky, en 1596. Les deux
partis hostiles se trouvèrent en présence, les orthodoxes et
les uniates. On se lança réciproquement l'excommunication et
on déclara les évêques du parti adverse déchus de leurs droits
et de leurs fonctions. Il était évident que ces décisions ne
pouvaient être mises à exécution qu'avec l'assistance du
gouvernement, et nécessairement le roi Sigismond III et son
gouvernement ratifièrent la décision des uniates! Ce fut le
commencement d'une guerre à mort qui dura plus de deux
siècles.

Les persécutions contre tout ce qui était orthodoxe, contre
tout ce qui s'opposait à l'union, commencèrent d'abord dans-
les propriétés et les villes qui appartenaient au roi (même
avant que l'union fût proclamée officiellement). Après 1596,,
elles s'étendirent sur les propriétés et les villes appartenant
aux magnats catholiques, mais elles atteignirent leur apogée
dans celles qui dépendaient des propriétaires orthodoxes
convertis à l'union. On chassait les orthodoxes des églises,,
qu'on mettait au pillage; après quoi, ou bien on les donnait
aux uniates, ou bien on les affermait à des juifs, ou encore on
les transformait en cabarets, en hôtels, en écuries, etc. Beaucoup

de couvents eurent le même sort. Pour forcer les orthodoxes

à accepter l'union, on leur enleva peu à peu leurs
églises, et cela non seulement dans les petites villes éloignées
des centres administratifs, comme par exemple Loutsk, Orscha,
Tourof, mais même dans des villes plus considérables, comme
Brest, Moghilef, Vitebsk, et enfin dans la capitale même, Vilna.
En 1609, conformément à un ordre émané du roi Sigismond,
des gentilshommes catholiques et uniates arrivèrent à Vilna
et s'emparèrent les armes à la main de douze églises
orthodoxes, qu'ils transmirent aux uniates. A la suite d'expropriations

analogues, les orthodoxes de Moghilef, de Vitebsk, privés
de leurs églises, furent forcés d'abriter leurs services divins
dans de pauvres huttes dressées à la hâte, et cela hors des
villes. Ces persécutions, comme on le pense bien, provoquèrent
des troubles tant en Lithuanie qu'en Galicie; les orthodoxes,
quand on leur enlevait leurs églises, ou quand on les forçait.



— 516 —

à accepter l'union (en les menaçant, en cas de refus, des

peines les plus sévères), opposaient la force à la force. Il y
eut des collisions à main armée ; mais les uniates et les
catholiques, forts de la protection matérielle du gouvernement
polonais, finissaient inévitablement par l'emporter. Des hommes
d'état polonais dont l'esprit n'était pas obscurci par le
fanatisme, prévoyaient le danger. Ainsi le chancelier de Lithuanie,
Léon Sapiéga, indigné de ce qui se passait, exhortait les

évêques uniates à la modération. « Les Juifs et les Musulmans
du royaume ont leurs synagogues et leurs mosquées, disait-il,
ils peuvent librement exercer leur culte, et vous faites mettre
les scellés sur les temples chrétiens » Ce fut en vain

Ce fut le clergé orthodoxe qui eut surtout à soutenir le

poids de la lutte et qui fut surtout en butte aux persécutions;
il y eut des prêtres qui souffrirent le martyre: on les mettait
à la torture, on les emprisonnait, on les mettait à mort, on

les jetait à l'eau, comme par exemple Etienne Dobriansky de

Loutsk. Les renégats étaient encore plus cruels que les
catholiques, qui, eux aussi, se mettaient souvent de la partie ; ainsi
les élèves des collèges dirigés par les Jésuites, sous le
commandement de leurs recteurs et appuyés par les bourgeois
catholiques et uniates, attaquaient les écoles, les hospices et

autres institutions de bienfaisance des orthodoxes, les mettaient
au pillage et les détruisaient, en se livrant à toutes sortes de

violences sur leurs victimes. Les persécutions administratives
allaient de pair avec les violences. Les orthodoxes n'étaient

pas admis à occuper des charges officielles ; on chassait les

bourgeois orthodoxes des mairies, des corporations; on leur
interdisait le commerce ; les gentilshommes orthodoxes étaient

exclus du service, dépossédés de leurs starosties (baillages).
Les tribunaux ne faisaient que très rarement justice à un

orthodoxe; on n'admettait généralement pas son témoignage.
Le peuple orthodoxe, privé de ses droits civils, de ses

églises, n'ayant souvent pas la possibilité de recevoir les saints

sacrements, ne voyait d'issue que dans une lutte à mort.

Beaucoup d'enfants mouraient sans baptême, beaucoup d'adultes

sans pénitence, sans le secours de la religion; les morts
restaient sans sépulture chrétienne. Des deux côtés on oublia les

préceptes de l'évangile. Un des nombreux exemples est la

mort de l'évêque uniate Josaphat Kountzevitch : ce fanatique,



-- 517 — •

apprenant qu'on avait enterré des orthodoxes dans l'enclos
de l'une des églises de Polotzk, fit exhumer les cadavres et
les jeta aux chiens. Pendant l'émeute qui s'ensuivit, Kountzevitch

fut massacré. Ce ne fut pas un cas isolé; l'évêque
Mrokhovsky imita, dans l'éparchie de Volhynie, l'exemple de

Kountzevitch.
Une pétition envoyée par les orthodoxes au Roi, pour

protester contre les persécutions exercées par les uniates sur
les orthodoxes, disait entre autres choses : « Dans les villes
de Mohilef, Minsk, Orscha, on a enlevé aux orthodoxes leurs
églises; à Peremychl on a jeté en prison et égorgé vingt-
quatre bourgeois orthodoxes qui ne voulaient pas accepter
l'union; à Jaroslav, Kremenetz, Grodno et Pinsk, on a aussi
enlevé aux orthodoxes leurs églises; à Krasnostav on a tué
beaucoup de monde rassemblé dans l'église orthodoxe; la même
chose s'est passée à Sokal, Belsk, Bousk; on a même tué des
enfants.» Après avoir cité d'autres faits analogues, les pétitionnaires

s'écriaient: «N'est-ce pas une offense à Dieu? Dieu
laissera-t-il ces iniquités sans vengeance »

L'aristocratie orthodoxe non plus ne resta pas muette.
Un descendant de St-Vladimir, le prince Constantin Ostrojsky,
cité plus haut, l'un des plus puissants seigneurs du royaume,
était un défenseur fervent de la religion du pays; il était un
orthodoxe éclairé, et il se rendait un compte très exact des
dangers que courait sa religion; il se mit au premier rang
des défenseurs de son Eglise. Dans sa fameuse réponse au
renégat Ipatius Pocej, il disait entre autres choses: «Voyez
les résultats de l'introduction de votre union dans notre pays.
Il n'y a pas de ville, pas de village, où l'on n'entende
les pleurs et les sanglots de ceux qui tiennent à leur religion ;

vous les persécutez, vous les couvrez d'opprobres, vous leur
prenez leur sang et leur vie, vous profanez leurs maisons,
leurs écoles, leurs églises... vous avez desséché l'amour dans
le cœur des hommes; vous avez semé la discorde entre le
Père et les enfants, entre les frères; vous avez brouillé le
maître et les paysans. Vous êtes des gens sans conscience
N'avez-vous pas osé vous adresser au pape en notre nom,
sans jamais y avoir été autorisés par nous?»

Enthousiasmé par la vérité et la bonté de la cause qu'il
défendait, comprenant qu'il s'agissait de défendre non des biens

"Revue intern, de Théologie. Heft 11,1895. 34



— 518 —

temporels et passagers, mais, comme il s'exprimait, « les biens
de la vie éternelle, du salut de l'âme qui est plus précieuse
que tout au monde», le prince Ostrojsky se mit à l'œuvre..

Il envoya des circulaires à tous ses coreligionnaires, à tous
les orthodoxes du pays, en les exhortant à défendre les droits
les plus sacrés du chrétien, leur religion, leurs croyances, à

ne pas perdre courage au milieu des persécutions dont ils
étaient l'objet, à s'unir pour défendre leur liberté religieuse et
leur foi commune.

Au concile de Brest-Litofsky (1596), l'illustre prince fut le
centre autour duquel vinrent se grouper les orthodoxes; ils
résolurent de se défendre et jurèrent, en leur propre nom et
au nom de leurs descendants, de ne pas se soumettre aux
évêques renégats qui avaient passé à l'union. Ostrojsky et ses
adhérents comprirent que le grand danger pour leur cause
était le manque de connaissances théologiques du peuple et

du bas clergé, auquel on demandait non seulement une vie
vertueuse et une fidélité inébranlable à la foi, mais encore
une science qui pût leur donner les moyens de combattre à

armes égales les catholiques-romains et les uniates. Ostrojsky
dirigea tous ses efforts vers ce but et ne recula devant aucun
sacrifice pour y arriver; il fonda des couvents, des églises et
des écoles ; il organisa des typographies. C'est dans sa
résidence d'Ostrog qu'il fonda une école devenue très célèbre et

une typographie ; il était en rapport avec Constantinople et le

patriarche Jérémie, avec les monastères grecs, bulgares, serbes,

avec Candie, avec Rome même, afin de retrouver des copies

exactes des saintes Ecritures, des œuvres des Pères et des

savants. Il réunit autour de lui des maîtres spécialement versés

dans ces questions, et entama une polémique des plus sérieuses

contre les papistes et leurs adhérents, les uniates, surtout

contre le jésuite Pierre Scarga, qui avait jeté un défi au

monde orthodoxe dans son livre « de l'unité de l'Eglise de

Dieu et des erreurs schismatiques des Grecs». On imprima
à Ostrog des catéchismes, des manuels, des livres scolaires,.

des livres liturgiques, des traductions des Pères de l'Eglise.
On connaît surtout l'édition de la Bible d'Ostrog, qui fut, pour
le monde orthodoxe, un véritable bienfait. L'imprimeur en

chef de cette typographie était le fameux typographe russe

Ivan Féodorof, qui se transporta à Ostrog de Moscou. L'un



— 519 —

des professeurs de l'école d'Ostrog était Cyrille Lucar, plus
tard patriarche de Constantinople.

Heureusement pour les orthodoxes, le prince Ostrojsky
avait trouvé des imitateurs ; beaucoup de grands seigneurs
russes, ainsi que leurs épouses, prirent part à la défense de

la religion orthodoxe, en fondant des couvents, des églises,
des écoles et des typographies ; parmi les plus zélés, il faut
citer Bogdan Oginski, qui fonda dans ses propriétés, près de

Vilna, une typographie célèbre, qui, au commencement du
XVIIe siècle, fit paraître des ouvrages liturgiques et théologiques.

Il faut encore citer parmi les plus zélées les familles
des Zénovitch, des Abramovitch, des Stetkevitch, des Goulé-
vitch. Mais c'est le prince Ostrojsky qui, jusqu'à sa mort (1608),
fut le centre de l'opposition des orthodoxes contre l'union; il
mourut âgé de quatre-vingt-deux ans, sans abandonner l'étendard

qu'il avait levé, méritant le surnom, qui lui avait été
donné par les Russes orthodoxes, du «plus fort pilier et du
plus bel ornement de son Eglise», titres qu'il ne voulut d'ailleurs

jamais accepter. Dans ses lettres, il se considérait
simplement comme l'égal de ses coreligionnaires, de tous ceux
qui, comme lui, étaient dévoués à leur Eglise et qui la
servaient avec abnégation! Ce personnage si célèbre et si
modeste en même temps comprenait qu'un homme qui assume
le rôle de chef, de représentant de son peuple, doit s'appuyer
sur ce même peuple, que ce n'est qu'en union avec les
éléments bons, honnêtes et généreux qu'il y trouve, qu'il peut
créer quelque chose de stable et de fort. Quels sont donc les
éléments et les forces auxquels s'adressèrent Ostrojsky et ses
adhérents pour se soutenir dans leurs luttes contre Rome et
les uniates? Ou trouvèrent-ils un appui? Dans quels centres
de la vie publique du peuple russe orthodoxe trouvèrent-ils
concentrée la force morale de ce peuple, qui était persécuté
dans ce qu'il avait de plus cher au monde par un gouvernement

d'une autre race et d'une autre religion? Toutes les
forces vives du peuple orthodoxe, forces qui lui permirent de
soutenir la lutte jusqu'à ce qu'un secours efficace pût lui arriver

de la Russie orientale et le retirer des griffes de Rome,
étaient concentrées dans les confréries religieuses.

(A continuer.) A. Papkoff.


	Les confréries religieuses dans l'ancienne Russie

