Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Artikel: Rome et l'orthodoxie

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 469

RONE ET L ORIHODOXIE

I

La Revue des Denx Mondes, dans sa livraison du 15 décembre
1894, a publié un article intitulé: «Rome et la Russie», qui
a naturellement attiré notre attention. Ce travail est proba-
blement 'ceuvre d'un membre du clergé romain?. Il traite de
Tunion des Eglises, et spécialement de I'union de I'Eglise russe
avec I'Eglise romaine; mais 'auteur formule aussi des appré-
ciations politiques et religicuses tout au ‘moins hasardées, a
notre avis. Pour ne pas trop nous étendre, nous laisserons
de coté la question politique qui est pour nous d’une impor-
tance secondaire, et nous nous occuperons seulement de la
question religieuse. Nous voulons exposer notre opinion, qui
est certainement 1'opinion méme des Eglises orthodoxes orien-
tales touchant I'union en question; nous tdcherons surtout de
faire ressortir les anciens rapports des Eglises: car ce sont
CEs rapports qui, étant déja antérieurs au schisme, doivent servir
de base & l'union, et non point les conditions illusoires que
Propose le pontife romain. ‘

L'auteur divise son travail en deux parties: l'une théo-
rique dans laquelle sont exposés, au point de vue romain, le
principe de l'unité de I'Eglise, les causes de la séparation et
Iétat de I'Eglise russe; dans la seconde, il suggeére les moyens
par lesquels on peut arriver a la réunion de cette Eglise avec
celle de Rome.

) Ce trés intéressant article nous a été adressé dés le mois de mars dernier,
mais trop tard pour pouvoir étre inséré dans la livraison d’avril. LA DIRECTION.
*) 1 est attribué & M. de Vogiié, auteur du « Roman russe». La DIRECTION.

Revue intern. de Théologie. Heft 11, 1895, 81



— 470 —-.

Tout d’abord, l'auteur cite comme vrai point de départ,
et comme principe de 'unité de 'Eglise chrétienne, une phrase
du symbole de Nicée: «Credo in wnam sanctam, catholicam et
apostolicam Ecclesiam.» Que I'Eglise soit #ne, ajoute-t-il, tous
les chrétiens, tant russes, grecs, syriens, etc. que catholiques
romains, le croient et le professent solennellement. En consé-
quence, il conclut que «!’unité est pour les chrétiens d’'Orient,
comme pour ceux d’Occident, la premieére des marques de la
vraie Eglise du Christ. » Jusqu'ici nous nous trouvons entiére-
ment d'accord; mais aussitét apres, il cherche & savoir quelle
est cette vraie Eglise; et, sans autre explication, il décréte en
toute assurance et avec autorité que «ubi Petrus, ibi Ecclesia. »
Cette citation des anciens Peres latins est aujourd’hui produite
comme une base indiscutable, que le centre de l'unité est
I'Eglise romaine, établie, disent-ils, par l'apotre Pierre. Quant
a nous, nous croyons que les mots «ubi Petrus, ibi Ecclesia »
ont été prononcés pour des motifs et un but tout autres. Si, en
effet, on examine l'esprit et la raison pour lesquels saint Am-
broise prononca ces paroles, on est convaincu qu’elles ont été
prononcées contre les divers et nombreux hérétiques existant
alors en Occident, qui se constituaient en communautés illégi-
times et qui croyaient former la véritable Eglise du Christ. Les
Peres de 1’Eglise latine, en repoussant ces hérétiques et en
raffermissant la foi des fideles, enseignaient que la oul est
Pierre se trouve P'Eglise, et d’autres doctrines semblables, pour
démontrer que la vraie foi et la vraie Eglise se trouvent dans
l'union avec I'Eglise de Rome, oit saint Pierre avait préché la
vérité de la foi et avait été martyrisé.

Dans ce méme but, le deuxiéme concile cecuménique décréta
solennellement et avec une autorité universelle article du
Credo «in unam, sanctam, catholicam et apostolicam Eccle-
siam», ayant en vue les divers fauteurs d’hérésie et leurs
adhérents, qui considéraient leurs assemblées comme la veri-
table Eglise, et croyaient qu'elle était 'Eglise une et vraie du
Christ (canons 1—7).

L’auteur continue ensuite: «En ces mots peut se formuler
toute la tradition écrite tant de 1’Orient que de 1'Occident depuis
les saints Evangiles; etc.» Il est impossible, dans un simple
article de Revue, de prouver, autant que la matiere 'exigerait,
combien est erronée l'opinion de Pauteur en ce qui concerne



= 47 -

la primauté de saint Pierre et des évéques de Rome, comme
ses successeurs; nous pourrions également, en puisant dans
les saints Evangiles, dans les Actes des Apotres, dans les
Epitres des apotres Paul et Pierre, dans les saintes traditions,
dans les ceuvres des premiers Peéres de 1’Eglise, ainsi que
des premiers docteurs de 'Eglise cecuménique, prouver tout
le contraire: que la fameuse primauté et le pouvoir supérieur
accordés a saint Pierre sur les autres apotres, suivant I'Eglise
de Rome, sont absolument faux; qu'il ne s’agit que d'un pri-
vilege d’élection, d'age, d’honneur, de respect, et jamais d'une
primauté de pouvoir, de puissance, de direction supréme. On
ne saurait trouver dans les saints Evangiles aucune trace
du mot «primauté». Le Sauveur du monde, qui a donné
tant de preuves d’humilité¢, avait en grande horreur le sen-
timent de primauté et il 1'a toujours combattu. Il regardait
comme le dernier de tous celui de ses apotres qui voulait étre
le premier, et le plus grand comme le plus infime. Comment
donc pourrait-on s'imaginer que le Sauveur ait déclaré Pierre
chef et prince des apotres? Quand et ol saint Pierre a-t-il
transmis & ses successeurs, les éveéques de Rome, une pri-
mauté et des prérogatives? Quand a-til établi I'évéque de
Rome représentant de J.-C. sur la terve et téte visible de I’ Eglise
Chrétienne? Jamais; nous l'affirmons, parce que ni les saints
Evangiles, ni les vieilles traditions ne contiennent rien de pareil;
et pour s'en convainecre on n’a qu’a consulter les Livres saints,
les Peres de I'Eglise, les grands instituteurs de 'Eglise. Toutes
les prétentions et affirmations de 'Eglise romaine ont été pro-
duites et inventées un millier d’années aprés J.-C. pour pro-
curer a la papauté ce pouvoir autocratique qu'elle ambition-
nait, pour établir sa puissance universelle et son pouvoir tem-
porel. i : :
L’auteur dit: «Pierre fixa son siége définitif & Rome.» Cet
apotre, visitant les diverses nations, et préchant la foi nou-
- velle aux Juifs, alors partout dispersés, n’a, ainsi que les autres
apotres, fixé son siége nulle part; et nous ne voyons affirmé
nulle part qu'il ait &tabli son sidge 3 Rome. A Pexception de
Jacques le Majeur qui fut constitué évéque de Jérusalem par les
apotres mémes, nul d’entre eux n’eut de siege fixe. Le Christ
~envoya ses disciples dans le monde pour devenir pécheurs
d’hommes, pour éclairer I'univers, et nullement pour conquérir



=

des villes, pour gagner des sieges, afin de se partager les
peuples, de devenir des princes temporels, de gouverner poli-
tiquement l'univers, et de se montrer plus autoritaires, plus
despotes que les puissances séculieres établies. Pareilles choses
sont absolument opposées a l'esprit de I’Evangile de J.-C.
Cependant saint Pierre, en sa qualité d’'apdtre cecumé-
nique, comme 1'étaient aussi les apotres Paul, Thomas, Barthé-
lemy, etc., pouvait s’établir ot bon lui semblait; pourtant il
n'est point prouvé qu'il ait fixé son siége a Rome, qu'il ait
préché, lui le premier, le christianisme & Rome, ni qu'il ait été
le premier qui fonda I’Eglise de Rome. Pierre, dit-on, vint a
Rome avec 'apotre Paul, durant la persécution de Néron, en
Pan 64 ou 65, pour soutenir et consoler les fideles. Ces apotres
ne vinrent point & Rome, comme le pense l'écrivain, dans le
but de fonder des sieges; ce n’était pas 1a l'affaire des apotres
de J.-C. L’honorable écrivain, passant & dessein sous silence
I'Apotre des Nations, — bien que saint Paul fit deux fois le
voyage 4 Rome, d’abord comme prisonnier, quand il y précha
I'Evangile durant la période entiere de deux ans (Actes des
Apotres XXVIII, 30. 31), et en second lieu pendant la perse-
cution de Néron, — ne souffle mot sur ces voyages, tandis
qu'il magnifie saint Pierre, qu'il appelle vicaire de J.-C.!
L’auteur, en intronisant l'apdtre Pierre a Rome, suivant
sa propre imagination, c’est-a-dire dans la capitale du monde
romain, prétend que, pour administrer les deux autres conti-
nents, 1’Asie et I'Afrique, saint Pierre établit deux patriarcats,
un & Antioche pour gouverner I’Asie, l'autre a Alexandrie, ol
il envoya son disciple Marc, pour gouverner 1'Afrique. «Ces
deux siéges patriarcaux d’Orient, ajoute notre auteur, qui S€
maintenaient en relations avec Rome par la Méditerranée,
étaient comme des swuccursales du siege supréme, devenu le
centre de I'Eglise. Tandis que les deux patriarcats d'Orient
étaient désormais gouvernés par leurs patriarches respectifs
anw nom duw Ssouverain Powtife, vicaire de J.-C., I'éveque de
Rome, patriarche de 1'Occident, gouvernait directement son
propre patriarcat. — Telle était I'organisation claire et nette de
I'Eglise universelle, dans les premiers siécles de son existence...”
Bien grande est notre surprise en voyant de quelle maniere
on enseigne Ihistoire ecclésiastique dans les séminaires latins;
c’est pourquoi nous avons tenu a faire cette longue citation.



Ils sont vraiment étonnants, 'aplomb avec lequel on y déna-
ture des faits historiques patents, et la méconnaissance de la
constitution et de l'organisation de la primitive Eglise!

En effet, quel écrivain papiste!) ou orthodoxe, ancien ou
moderne, osa jamais avancer que 'apotre Pierre créa et orga-
nisa des succursales? Nous pensons méme que cette idée de
la création de succursales doit peu convenir au pape actuel. 11
nous est facile de prouver par l’histoire et les Livres saints
que les assertions de notre auteur ne sauraient concorder ni
avec l'esprit du fondateur du christianisme, ni avec la parole
écrite ou non écrite de Dieu, ni avec la doctrine des apdtres
et des Peéres apostoliques, qui ont organisé I'Eglise, ni avec
les décrets et les canons des saints conciles cecuméniques.
En conséquence, la doctrine formulée par Vécrivain touchant
les deux patriarcats d’Antioche et d’Alexandrie est historique-
ment fausse: car les apotres, sans en excepter Pierre, lorsqu'ils
voulaient fonder une Eglise, y établissaient des « seniores »
(primats) ou évéques, chargés d’administrer, d’enseigner les
vérités de 'Evangile, de célébrer les divers mystéres ou sacre-
ments. Ces nombreuses et diverses communautés religieuses,
€tablies avec le temps partout, et surtout celles d’Orient, étaient
indépendantes les unes des autres; elles étaient liées entre
elles seulement par la communauté de la foi, par la doctrine
€vangélique, par 'union de la charité chrétienne, par la com-
munion des mysteres, par un culte identique. Ou pourrait-on
trouver qu'une Eglise était la succursale d’une autre? Est-il
possible: de croire et surtout de démontrer que les Eglises
fondées en tant de lieux par les apoétres étaient soumises a
IEglise de Rome et étaient ses succursales?

LD’écrivain de la Revue des Deux Mondes affirmant en peu
de mots que telle était l'organisation de I'Eglise universelle,
ajoute sans donner de preuves: «Clest 1a un fait tellement
facile 2 prouver par les textes qu’'on doit le considérer comme
Un point admis par tout homme sérieux, a quelque Eglise
actuelle qu'il appartienne. » Ce qu'il avance 1a est, pour nous,
€galement erroné; nous n’osons pas ajouter qu'il cherche a

") Puisque les théologiens et écrivains latins donnent au pape le titre de «chef
de ;’EgliSe Catho'lique romaine », nous avons le droit, croyons-nous, de nommer cette
Egh?e Papiste.  Les orfhodoxes, en lui donnant cette appellation, ne font que lui
appliquer son vrai nom et sa véritable signification. : ;



= o e

tromper le lecteur. De fait, cent trente millions d'Orthodoxes,
et quatre-vingt millions de Protestants sont d'une opinion bien
différente, sans compter encore trente millions d'autres sectes
chrétiennes (Arméniens, Coptes, Abyssins, Nestoriens, etc.). Que
croient toutes ces nations, bien que ne professant point le
méme symbole de foi? Elles croient et reconnaissent que les
saints apotres, s'étant répandus par le monde entier, ont attiré
a la foi nouvelle, par leur prédication, un grand nombre de
Juifs et de paiens, et qu’en constituant partout des Eglises,
ils y établissaient des « seniores» ou évéques pour leur admi-
nistration, mais ces Eglises étaient indépendantes les unes des
autres. C’est ainsi qu’ont été fondées, dans les premiers temps,
les Eglises de Jérusalem, d’Antioche, d’Ephése, de Chypre, de
Smyrne, les sept Eglises de I'Apocalypse, celles de la Galatie,
de Philippes, de Thessalonique, de Corinthe, d'Alexandrie, de
Rome, etc...; aucune d’elles n'était la swuccursale d’une autre;
elles étaient indépendantes, ainsi que leurs évéques, aprés la
mort des apotres.

Toutefois, peu a peu, dés le second siecle, apparut une

certaine concentration ecclésiastique; en d’autres termes, les
grandes cités de ’empire romain, soit & cause de leur propre
importance, soit en I'honneur de I'apotre qui avait établi la
premiére Eglise, commencerent a attirer les Eglises des alen-
tours, et ainsi se constituerent de plus larges centres religieux.
De cette maniére et progressivement grandirent et se formerent
les patriarcats d’Alexandrie, d’ Antioche, de Rome, de Chypre,
et en dernier lieu celui de Constantinople, en raison de son
titre de capitale de lempire, et & cause de son fondateur,
lapotre André, et de son disciple Stachys. Ce fait n’est nulle-
ment arbitraire, c’est une coutume et une tradition provenant
du temps des apotres. Saint Pierre n'a pas fondé assurément
des Eglises dans toute I'Italie, ni dans la Gaule; et pourtant
la majesté de I'ancienne Rome et le respect professé pour les
coryphées des apotres ont attiré ces Eglises sous la juridie-
tion de son évéque. Saint Paul précha & Corinthe, et I'Eglise
de cette ville a attiré a elle les Eglises de son voisinage.
Cela survint aussi en Asie pour les Eglises fondées par l'apotre
Jean, et cette coutume persévéra depuis comme une régle trans-
mise oralement, d'aprés laquelle les plus petites communautes
ecclésiastiques se sont réunies a leurs métropoles, et formeérent
ainsi des Eglises d'une juridiction plus étendue.



= A75

Nonobstant - ce fait, notre auteur insiste et dit: « Ce qui
amena la séparation religieuse de I'Orient d'avec I'Occident...»
D’aprés nous, aucune séparation n’est survenue par suite de
la fondation de la nouvelle Rome et de la création d'un nou-
veau patriarcat: car, encore sous le régne de Constantin le
Grand, l'organisation ecclésiastique de toute la chrétienté sub-
sistait telle que nous venons de l'exposer; et déja a cette
époque s'étaient formés les grands centres ecclésiastiques, tels
que les Eglises de Jérusalem, d’Antioche, d’Alexandrie, de
Rome.

Le premier concile cecuménique trouva les Eglises ainsi
constituées, et décréta formellement «qu'il fallait respecter les
anctennes instilutions, que les institutions en Egypte, en Lybie,
dans la Pentapole, devaient étre maintenues, afin que 1'évéque
d’Alexandrie efit le pouvoir sur tous ces pays, de wéme que
I'éveque de Rome avail la coutume de vespecter ces tnstitutions.
Egalement pour I'Eglise d’Antioche et dans les autres épar-
chies, il fallait maintenir les privileges des Eglises » (canon 6°).
Et encore: « Comme ont prévalu la coutume et wwe ancienne
tradition d’honorer 'évéque d’Aelia (Jérusalem), qu’il continue
a comserver ses honneurs» (canon 7°).

L'auteur poursuit ainsi: «Ce fut la rivalité qui naqu:{t dés
le IV® siecle, entre la Rome ancienne, etc., on commengca a diviser
I'Eglise catholique en Eglise d'Occident et Eglise d’Orient. »
— Nous le prions de nous dire qui nourrissait cette rivalité.
Est-ce empereur Constantin? Non, évidemment. L'évéque de
Byzance? Cet éveque a vu subitement et a l'improviste, des la
fin de la persécution sous Dioclétien, la ville de Byzance devenir
la capitale de tout I'empire et y transférer toutes les autorités,
le Sénat, en un mot tous les droits et privileges de I'ancienne
Rome. Par conséquent, il semble évident que cette rivalits,
découverte par notre auteur, est née, dés le commencement,
dans le cceur de I'Eglise de Rome (non pas du temps du pape
saint Sylvestre, mais a I’époque de Nicolas I°* et sous ses stc-
cesseurs). L’Eglise de Rome manifesta alors de la jalousie en
Voyant une Eglise sceur et professant la méme foi, devenir
Son €gale. Du reste, — et cela n’a pas besoin de démonstra-
tion,— g jalousie et la rivalité ne naissent pas dans le cceur
de celui qui est promu en grade. Ainsi, ce n'est point Byzance,
mais b1en Rome qui ressentit de la ]alouSIe C’est ce qui, en



—~ 76

outre, est prouvé amplement par les paroles mémes de I'écri-
vain, qui ajoute: «Byzance, simple évéché jusqu’alors, devint
patriarcat, et certains de ses titulaires se mirent & prendre le
titre de patriarches cecuméniques') ou universels, contre lequel
les papes ne cessérent de protester. »

1T

Nous ne voulons pas insister sur les causes de rivalité et
de division dénaturées par l'auteur; nous allons examiner la
véritable situation de I'Eglise romaine, en nous reportant aux
saints canons du 1°* concile cecuménique. Comme les 318 Péres
de I'Eglise qui ont décrété ces canons avec le consentement
du pontife romain, portaient encore pour la plupart des mat-
ques visibles de leur martyre, nous pensons que I'Eglise romaine
d’aujourd’hui, comme celle des premiers siécles et avant la
séparation, respecte et vénére, de fait et non en paroles seule-
ment, le 1°f concile cecuménique, et qu’elle reconnait encore
la validité et la sainteté de ces canons. Ce concile, en réglant
la juridiction ecclésiastique et les limites administratives des
diverses Eglises, non seulement ne fixe point, mais ne rapporte
point que I’évéque de Rome, comme soi-disant successeur de
Pierre, comme vicaire de J.-C. sur la terre, posséde, de par le
Christ ou par l'apotre Pierre, le droit divin d'étre le maitre
souverain et l'administrateur des trois continents par ses suc-
cursales patriarcales, vu que de pareilles idées, de telles erreurs,
étaient, a cette époque, absolument inconnues des Péres venus
de toutes parts pour former ce concile; mais ils ordonnent,
comme nous venons de le dire, avec toute autorité «que les
anciennes institutions devaient étre respectées; que les institu-
tions en Egypte, en Lybie, dans la Pentapole, devaient €tré
maintenues, afin que 1'évéque d’Alexandrie efit le pouvoir sur
tous ces pays, de méme que I'évéque de Rome avait la coutume
de respecter ces institutions. Egalement pour 'Eglise d’Antioche
et dans les autres Eparchies il fallait maintenir les privileges
des Eglises.» — Ce canon est clair et net,

1) Le titre « Oecuménique» est simplement une dénomination honorifique, Ul

titre de respect, n’impliquant aucun droit ou pouvoir universel supérieur a celui que
les grands conciles cecuméniques ont reconnu au patriarcat de Constantinoplf’: 2
nouvelle Rome. Au surplus, le fait est évident: parmi les Eglises orthodoxe.s .1l-en
est qui sont awuzocéphales et pleinement indépendantes du pouvoir et de la jurldl‘:t_lon
du patriarche de Constantinople. C’est donc sans raison que les pontifes roina’uns,
depuis Grégoire le Grand jusqu’a nos jours, protestent contre ce tilre &’ ecumenique.



-

Nous demandons maintenant & l'auteur quelle opinion, sur
le développement historique de l'organisation, de la juridiction,
de 'administration de 1'Eglise, est la vraie: sa propre opinion
qui est celle que professe de notre temps la curie romaine,
ou bien la doctrine contenue dans les saints canons du 1° con-
cile cecuménique? L'écrivain affirme que saint Pierre établit
son siege a Rome, et que de 1a il administra les chrétiens des
trois continents, «jure divino », droit concédé a l'apotre Pierre
par Notre Seigneur. Cependant nous venons de voir que les
Péres du 1°* concile ignoraient absolument ce fait et n'en
parlent nulle part; pour cette raison ils limitent canoniquement
-I'évéque de Rome pour qu'il n’outrepasse pas les bornes de sa
juridiction; de plus, en se tenant & sa juridiction, il ne doit
administrer et gouverner que les Eglises de 1'Occident, suivant
les anciennes institutions, et comme il en a la coutume. 1.évéque.
d’Alexandrie doit administrer les Eglises d’Egypte, de Lybie
et de la Pentapole; I’évéque d’Antioche, celles de la Syrie;
I'évéque de Jérusalem doit conserver les honneurs dont il jouit,
parce que c'est une coutume et une ancienne tradition.

Nous ignorons quel cas fait notre auteur des saints canons
des grands conciles cecuméniques, vu que I'Eglise papiste, depuis
longtemps, n’en tient plus guére compte; elle a trouvé son
avantage a suivre les fausses décrétales, bien qu’elle en recon-
naisse la fausseté. IL'Eglise orthodoxe respectant, ainsi que
dans les anciens temps, Pautorité et la force des saints canons,
reste fidele a ce qu’ont décrété les conciles. Aussi considérons-
nous comme des hérésies et des erreurs, provenant d'un esprit
orgueilleux et tyrannique, toute théorie contraire aux saints
canons, et enseignant des doctrines en opposition avec l'esprit
de 'Evangile, avec les anciennes traditions, et cachées sous
le voile d'une feinte piété.

Nous croyons superflu d'insister davantage sur la réfuta-
tion des idées de I'auteur a ce sujet. Nous rappelons seulement
deux canons du deuxiéme concile cecuménique, réglant égale-
ment les limites de la juridiction et I'administration des Eglises.
Le deuxiéme canon dit: « que les évéques ne doivent pas outre-
basser leurs limites, s'immiscer dans les affaires des Eglises
hors de leur juridiction, i confondre les Eglises,; mais, suivant
les canons, Pévéque d’Alexandrie doit administrer I'Egypte
Seulement; les évéques de I’Orient doivent administrer seule-



a7s

ment 1’Orient, en respectant les privileges de I'Eglise d’'An-
tioche fixés par les canons du concile de Nicée.» — Le troisieme
canon dit: « que 'evéque de Constantinople ait la primauté hono-
rifique apres celui de Rome, parce que cette ville est la nou-
velle Rome.» _ _

Ces canons n’ont pas besoin de commentaires; ils indiquent
de la maniére la plus éclatante qu’un évéque n'a pas le droit
de dépasser les limites de son diocése. Dans les saints canons
il n'y a pas trace d'une primauté de l'apotre Pierre, d'apres
laquelle il aurait eu le droit de gouverner trois continents.
De méme, il n'est rien dit concernant son successeur, 1’évéque
romain, comme quoi il aurait hérité de la juridiction absolue
sur toute la chrétienté! De pareilles prétentions étaient abso-
lument inconnues avant la séparation des Eglises.

Cependant l'histoire ecclésiastique démontre surabondam-
ment que les cing grands conciles cecuméniques qui suivirent
n'ont fait que confirmer et corroborer les canons des deux pre-
miers; que I'Eglise romaine, professant alors la saine doctrine,
les respectait, ainsi que l'autorité incontestée de 'Eglise uni-
verselle. Alors la juridiction et la puissance ecclésiastiques
étaient si parfaitement délimitées que nulle Eglise n'avait le
droit d’intervenir dans Padministration et l'indépendance des
autres Eglises, indépendantes comme elle. Des apotres de paix
et d'exhortation étaient envoyés et échangés, mais il n'existait
point de subordination d'une Eglise a autre. Les grands con-
ciles avaient eu le soin d'établir et de fixer le rang et les
privileges honorifiques de chaque Eglise. C'est ainsi que le
premier trone épiscopal était celui de Rome, puis venait celui
de Constantinople, ensuite celui d’Alexandrie, celui d’Antioche,
celui de Jérusalem, etc. '

De ces Eglises indépendantes, autocéphales, s’administrant
librement elles-mémes, se composait 'Eglise du Sauveur, Eglise
une, sainte, catholique et apostolique, fortement unie en un.
seul corps par la foi et la charité, ayant le méme symbole, le
méme culte, participant aux mémes mysteres sacrés, inspiree
et éclairée par la grace du Saint Esprit. Cette Eglise catho-
ligue du Christ se maintint jusqu’an IX° siécle environ, €nl
reconnaissant pour son chef J.-C., et comme seule, supréme et
infaillible autorité les décrets, inSpirés par Dieu, des sept pre:
~ miers grands conciles. C'est au jugement, a I'approbation ou



L 479 -

a la condamnation des saints conciles que, le plus souvent,
étaient soumises les opinions et les décisions touchant la foi
des évéques de Rome. |

Clest de cette maniere que U'Eglise était gouvernée et
qu'elle vécut en paix, en parfaite communion, et qu’elle con-
serva de bons rapports jusqu’au pape Nicolas I°f, esprit inquiet
et brouillon, qui, le premier, avec beaucoup daudace et d’or-
gueil, manifesta ses projets autocratiques et tyranniques, en
se basant, contrairement aux canons et a l'esprit de I'Evangile,
sur les fausses décrétales, qui virent alors le jour.

Parlant de la division de l'’empire, qui, sous Dioclétien et
Maximien, se scinda en empire d'Occident et en empire d'Orient,
Pécrivain de la Revue des Deux Mondes ajoute qu'alors «on
commenca & diviser I'Eglise catholique en Eglise d’Occident
et Eglise d’Orient». Et il fait la remarque que «deés lors on
vit certains patriarches de Constantinople prétendre & la direc-
tion de 'Eglise d’Orient en opposition 2 la juridiction du pape
de Rome sur celle de ’Occident». Nous regrettons de devoir
dire que 'auteur n'a pas étudié sans préjugés, parait-il, ’histoire
~de I'Eglise avant le schisme; qu'il n’accorde aucune valeur
aux décrets des conciles cecuméniques, et qu’il tient pour
unique norme les fameuses décrétales. Se croyant solide sur
une telle base, il expose, & sa facon, toute l'organisation de
PEglise, organisation autoritaire et tyrannique, pesant sur toute
la chrétientd. Ces opinions ont, de tout temps, été considérées
par les Eglises orthodoxes d’Orient comme des erreurs graves,
forgées_aprés la scission pour les besoins de la cause romaine.

L’auteur avance une autre opinion erronée en disant que
«l'union a persisté entre les deux Eglises jusqu’au XI® siécle...»
En fait, tant que I'Eglise romaine était catholique orthodoxe,
celle d'Orient demeurait dans I'union, reconnaissait la primauté
d’honneur (mais simplement cette primauté, jamais aucun
droit de juridiction, selon les canons des conciles). L'Eglise
orthodoxe ne lui reconnut jamais ni juridiction universelle, ni
pleins pouvoirs, ni vicariat de J.-C., toutes choses hérétiques,
inventées pendant les temps troublés et obscurs du moyen

age. Enfin 'écrivain dit: «L’Eglise catholique, orthodoxe, s'est
~ divisée en deux troncons »; et il pose cette question: «laquelle
de ces deux Eglises était désormais I'Eglise une, fondée par
J-C. et confessée par tous les Chrétiens?» Nous ne sommes



— 480 —

nullement embarrassé pour répondre que 1’Eglise une et vrai-
ment chrétienne est celle qui posséde le Nouveau Testament,
ainsi que 1'Ancien; celle qui interpréte les paroles du Christ:
«Tu es Pierre, et sur cette pierre!)», comme les ont comprises
et interprétées les Evangélistes et les douze Apotres, qui tous
étaient égaux par la grace, par la puissance, par la juridiction;
qui tous étaient également les prédicateurs de I'Evangile et
les pasteurs universels des fideles, avec la différence que les
apotres Pierre, Jacques, Jean, Paul et André €taient les cory-
phées et supérieurs en honneur. L’Eglise une du Christ est
celle qui conserve les traditions apostoliques, non en paroles
mais par la succession ininterrompue de la grace et de la
puissance apostoliques, et reconnait pour chef son Fondateur
et son Sauveur, et non point wun mortel sujet auw péché; elle
est celle qui conserve l'ancienne organisation apostolique, les
canons apostoliques, les traditions et les régles des sept con-
ciles cecuméniques; celle qui maintient intacte la tradition des
premiers siecles, telle qu'elle a été transmise par les saints
apotres, et conservée dans les écrits des saints Peéres, défenseurs
de l'orthodoxie; celle qui repousse comme des opinions hére-
tiques, que l'apotre Pierre était le chef et le prince des apotres,
— opinion condamnée par le Seigneur méme, — que saint
Pierre était ’égal de J.-C., qu'il était son «vicaire» sur la
terre... Celle-la est I'Eglise #ne du Christ, qui non seulement
ne reconnait point, mais qui de plus rejette et condamne comme
hérétiques ceux qui croient que l'apotre Pierre fonda trois
sieges pour gouverner trois continents, qu'il institua I'évéque
de Rome son successeur et I'établit maitre supréme et chef
absolu du christianisme et des consciences, supréme pontife,
téte visible de 'Eglise chrétienne, vicaire de J.-C. sur la terre!
Voila celle qui est I'Eglise une et vraie du Christ et celle qui
ne l'est pas.

Nous ne nous occupons pas de ce que l'écrivain dit au
sujet des pseudo-conciles de Lyon (1270) et de Florence (1439);

1) Le vénéré et savant archimandrite Grég. Zigavinos, dans sa Revue Reli-
gieuse (’Exégete des Saintes Ecritures), publiée & Marseille, explique surabondam-
ment le vrai sens des phrases: «Tu es Pierre, et sur cette pierre je bAtirai mon
Eglise..,» «Pais mes agneaux, pais mes brebis», et d’autres encore tirées ’des
Saintes Ecritures, et dénaturées par les papistes afin de mieux démontrer la prepo-
tence du pape. Nous renvoyons aux articles de cette intéressante Revue le lecteur
curieux d’approfondir ces délicates questions, et pour cette raison nous nous abs-
tenons ici de répéter ses arguments.



-

car les papes, dans leur prétendue charité chrétienne, exploi-
tant comme d’avides usuriers les malheurs et les besoins des
Grecs et les circonstances critiques ou ils se trouvaient, cher-
chaient & imposer aux empereurs et au clergé byzantins ce
qu’ils voulaient, ce qui leur plaisait, et forcaient ces malheu-
reux & accepter et a signer ce qu’ils leur proposaient. Néan-
moins toute pression fut vaine. La séparation subsista; en
conséquence 1’Eglise romaine persévéra dans ses innovations,
adoptant des opinions hérétiques, contraires a 1'Evangile de
J.-C. et aux canons des saints conciles cecuméniques: de cette
maniere elle-méme se sépara de la vérité chrétienne, ortho-
doxe, tandis que I'Eglise d’Orient demeura en tout fidele et
invariable. Ce qui le prouve, c'est que I'Eglise romaine, méme
apres le schisme, ne peut reprocher a I’Eglise orthodoxe que
son refus de se soumettre au pape; par contre, celle-ci a a lui
reprocher ses diverses hérésies, car la papauté a fait de nom-
breux retranchements, de nombreuses additions au dogme, a
beaucoup innové, a imposé des changements contraires aux
saintes Ecritures, changements qu'il serait facile de mettre en
lumiere en recourant au Nouveau Testament. -

Puis lauteur ajoute: « Nous n'irons pas plus loin... S'il en
est ainsi, toutes les autres Eglises sont évidemment hors du
bercail de J.-C., puisque nous professons tous qu’il n'y a qu'une
vraie Eglise.» — Il aurait bien fait de ne pas aller plus loin,
car il a jusqu'ici avancé beaucoup d’erreurs et des affirmations
anti-canoniques. Habitué, comme tous les vrais papistes, a
Se soumettre aveuglément au pouvoir autoritaire et absolu de
la papauté, il ne peut d’aucune facon comprendre comment
il est possible que 'Eglise orthodoxe, quoique subdivisée en
plusieurs Eglises autocéphales, puisse professer, ou plutét com-
ment toutes professent 'unité de I'Eglise de J.-C. Par conséquent
il demande: «Quelle est donc aujourd’hui cette Eglise wune, la
seule vraie Eglise du Christ? Est-ce I'Eglise du Phanar? est-ce
I'Eglise russe? ou bien encore, serait-ce celle d’Athénes..?» —
Il nous permettra de lui faire observer qu'en posant sérieuse-
ment de pareilles questions, il feint de ne les point comprendre,
ou il sophistique pour tromper, ou enfin, I'esprit obscurci par les
~ arguties de la théologie papale, il ignore les saintes Ecritures
et I'histoire de I'Eglise. Nous ticherons de démontrer ce que
nous avancons aussi brigvement que possible.



e

1L

Il est acquis que J.-C. a établi son Eglise sur la pierre
fondamentale et immuable de la confession de Pierre et sur
sa foi que le Christ «est le fils du Dieu vivant» (Matthieu XVI,
17—18). On sait également que J.-C. priait son Peére céleste
que tous ses disciples fussent un, c'est-a-dire qu'ils conservassent
I'union entre eux, liés par la foi et 'amour (Jean XVII, 11 et
suiv.), comme le Peére et le Fils sont un (21. 23). D’ou il résulte
que 1'Eglise du Christ est #we et que tous ceux qui croient
au Christ en vérité et suivant la tradition orthodoxe forment
un seul corps, le corps mystique du Christ, I'Eglise, dont le
chef est J.-C. lui-méme (Ephésiens V, 23). Clest donc avec
raison que ceux qui croient ainsi, confessent le symbole sacre
de la foi en entier, sans variation ni adultération, y compris
l'article: «Je crois a 'Eglise une, sainte, catholique et aposto-
lique. » : :
Nous dirons en outre que, de méme que le corps humain
est composé de plusieurs membres, mais gouverné par P'esprit
qui est en lui, ainsi le corps mystique du Christ — I'Eglise —
est composé de plusieurs membres (I°¢ Corinthiens XI1I, 12, 27),
c'est-a-dire de diverses Eglises locales, unies en un seul esprit
et en une foi commune dans le corps un du Christ, et gou-
vernées par le Saint Esprit et par son divin Fondateur, qui
est le chef éternel de I'Eglise. '

Les saints apotres, en préchant I'Evangile dans le monde,
fondérent partout des Eglises, les unes en Judée et en Sa-
marie, d’autres a Antioche, 2 Chypre, a Ephese, en Macédoine,
dans I’Asie Mineure, etc. Il nous parait assez évident que du
temps des apotres il existait de wombremses Eglises. Les
« Actes des Apotres» témoignent que «les Eglises se confir-
maient dans la foi, et croissaient en nombre tous les jours
(XVI, 5)». Et ailleurs: «Cependant I'Eglise était en paix daI}S
toute la Judée, la Galilée et la Samarie, et elle prospérait,
marchant dans la crainte du Seigneur, et remplie de la con-
solation de I'Esprit saint (IX, 31).» St-Paul, dans toutes s€s
Epitres, considere I'Eglise de Dieu comme #u#e, mais composée
de plusieurs Eglises. Il dit, en effet: « Toutes les Eglises des
Gentils> (Romains XVI, 4); — «clest ce que jlenseigne dans
toutes les Eglises (I° Corinthiens VII, 17)». Toutes sont appe



. As3

lées les Eglises de Dieu (ibid. XI, 16). Il parle séparément de
«1'Eglise de la Galatie» (ibid. XVI, 1), des Eglises d’Asie (19),
des Eglises de la Macédoine (II° Corinth. VIIL - 1); il dit en
divers endroits de ses Epitres, qu'il s'intéressait & toutes les
Eglises. Or ces diverses Eglises n'étaient-elles pas apostoliques
et cependant indépendantes les unes des autres? n’étaient-elles
pas administrées chacune par l'apodtre, son fondateur, ou par
un de ses disciples? et toutes ne se trouvaient-elles pas sous
l'autorité et la surveillance de leur chef canonique? :
Nous demandons maintenant & notre auteur: ces diverses
Eglises apostoliques, répandues partout, indépendantes, mais
unies par la foi et la charité, ne formaient-elles pas alors
I'Eglise une de Dieu? Pourrait-il nier ce fait? Un pareil exces
d’audace nous semble impossible. Tout au plus peut-étre répé-
terait-il encore que toutes ces Eglises se trouvaient sous la
juridiction de 1'apotre Pierre, qui gouvernait de Rome les trois
continents (!!) comme chef de I’Eglise et vicaire de J.-C., et
que ces Eglises étaient des succursales (!!), qu'il dirigeait de
Rome comme directeur général!l Mais, cependant, puisque
Pierre était 'apotre de la circoncision, en vertu de quel droit
s'appropriait-il les Eglises des Gentils et leur administration,
tandis que le soin de leur administration était dévolu a l'apo-
tre des Nations, St-Paul, qui les avait fondées? Poser seule-
ment cette question serait un blasphéme. St-Pierre, en sa qua-
lit¢ d’'apotre de la circoncision, précha I'Evangile aux Juifs
dans leur dispersion, les administra, leur adressa ses Epitres;
et les Eglises fondées par lui, avec celles qu’établirent les
apotres Paul, André, Barthélenry, Philippe, formaient I'Eglise
une de Dieu, la vraie -et sainte Eglise du Christ. — St-Pierre
Iepousse avec indignation toute idée d’étre le chef et le prince
des apotres, téte visible de I'Eglise chrétienne, vicaire et re-
Présentant de J.-C. sur la terre; aussi, en écrivantaux prétres des
Eglises, il se dit simplement prétre comme eux. (I°'S. Pierre V,1.)
Tous les Peres ont professé également la méme doctrine
sur Punité de I'Eglise. Qui peut ignorer que 1'Eglise de Créte,
administrée par Tite, était absolument indépendante de 'Eglise
de Philippes en Macédome, dirigée par Epaphrodite; qu'elle
etait autre que I'Eglise de Smyrne, ayant pour évéque Poly-
carpe? Néanmoins, ces trois différentes Eglises apostoliques
e formaient, n’e'taz'ent qw'une partie de la véritable Eglise une



a5

du Christ. Clément, évéque de Rome, disciple des apotres, en
s’adressant aux Corinthiens, leur écrit: « L'Eglise de Dieu qui
est établie & Rome a I'Eglise de Dieu établie 4 Corinthe.» —
Voila deux Eglises, également vraies, également apostoliques,
mais faisant partie du corps entier de Eglise u#ne du Christ.

Ce serait assurément ridicule de demander laquelle des
deux Eglises est la vraie. Pour mieux convaincre le théologien
papiste de la véracité de nos assertions, nous nous permettons
de lui recommander la lecture attentive des épitres de St-Ignace,
qui vécut du temps des apotres: il mentionne de nombreuses
Eglises de 1'Asie Mineure, de la Syrie et de Rome, mais il
professe, selon la tradition apostolique, que toutes étaient
réellement de vraies Eglises du Christ, et que toutes ensemble
Sforment I'Eglise une et sainte du Christ. (Ephésiens, § 5. —
Magnés., § 15. — Rom., § 4. — Polycarpe, § 8.)

Si nous voulions invoquer d’autres témoignages, nous de-
vrions écrire un volume; nous citerons cependant encore ce
passage de Tertullien, qui, écrivant contre les hérétiques, dit:
« Aussitot apres, les Apotres... ayant recu avec le Saint Esprit
qui leur avait été promis, le don des langues et des miracles,
précherent la foi en Jésus-Christ, et établirent des Eglises
d’abord dans la Judée; ensuite, s’étant partagé l'univers, ils
annoncerent la méme foi et la méme doctrine aux nations, €t
fonderent des Eglises dans les villes. C'est de ces Eglises que
les autres ont emprunté la semence de la doctrine, et qu’elles
I'empruntent encore tous les jours a mesure qu’elles se for-
ment. Par cette raison, on les compte aussi parmi les Eglises
apostoliques, dont elles sont les filles. Tout se rapporte néces-
sairement & son origine: c’est pourquoi tant et de si nombret-
ses Eglises sont censées la méme Eglise, la premiere de toutes,
fondée par les Apotres, et la mere de toutes les autres ; fouies
sont apostoliques, toutes ensemble ne font quw'une Seule Eglz’se
par la communication de la paix, la dénomination de freres
et les liens de Dhospitalité qui umissent tous les fideles. Et 2
cune autre chose ne protege ces liens sinon /g méme tradition
d’'une méme for.» (Contre les hérésies, § XX.) -

~ Nous avons tenu a citer le témoignage d'un Pere .de
- I'Eglise latine; et nous demandons au lecteur de nous dire,
en conscience, quelles sont les opinions qui se rapprochent le
plus de 'organisation et du gouvernement de I'Eglise tels que



= T

les expose Tertullien, — celles du théologien papiste ou les
notres? :

IV.

Puis1’écrivain papiste entame la seconde partie de la questi'on,
qu’il subdivise en deux: la partie historique depuis la conver-
sion de la Russie au christianisme jusqu’au régne de Pierre
le Grand, et la partie pratique ou il indique les moyens pro-
pres & amener la réunion de I'Eglise russe avec I'Eglise du
pape.

Nous ne voulons pas suivre l'écrivain dans ses apprécia-
tions, d’autant plus qu'il commet de grossiéres erreurs histo-
riques, et qu'il bouleverse entierement l'histoire nationale du
peuple russe et de son Eglise. Il condamne Pierre I®® pour n'avoir
pas «voulu tendre la main au chef de I'Eglise», et il persiste
a répéter que «la seule Eglise une, mére et maitresse de tou-
tes les autres Eglises, est véritablement 1'Eglise romaine »,
avec laquelle elle doit se réunir pour trouver le salut. Il faut
donc subir le joug d'un pape autocrate pour revenir & «un
troupeau et a4 un pasteur »

Remarquez ceci. Tandis que I’Evangile dit: «un troupeau,
un pasteur », appliquant ces paroles a J.-C., & qui toutes les
nations doivent croire comme a 'auteur de notre salut, 'Eglise
de Rome, dénaturant ces paroles et le sens de I'Evangile,
les applique d'une maniére sacrilege a lautorité illimitée et
tyrannique du pape. En conséquence elle fait du pape un Dieu
terrestre, que tous, sans exception, doivent adorer comme le
vicaire du Christ et auquel tous doivent baiser les pieds!
Quelle impiété! quel blaspheme! C'est ainsi que les papistes,
sous le couvert de la vraie foi et du salut de I'ame, cherchent
hypocritement a subjuguer I'Eglise orthodoxe sous un joug
honteux et tyrannique.

Notre auteur, passant ensuite aux moyens pratiques pour
arriver a 1'union, n’hésite point a inviter I'Eglise russe, — c’est-
a-dire le jeune Empereur, sa cour, le clergé et le peuple russe
— 2 renier la religion de ses peres, pour se soumettre & ce-
lui qui s’est constitué chef de 'Eglise chrétienne et vicaire de
J-C., lequel, dans sa généreuse longanimité, daigne leur laisser
leurs rites, leurs usages, leur autonomie, mais en exigeant
~ Qeux qu'ils deviennent ses aveugles serviteurs. Il faut, en vé-
Revue intern, de Théologie, Heft 11, 1895, 32



=

rité, bien mal connaitre I'histoire de la Russie, pour oser pro-
poser & cette nation de transformer complétement son histoire,
son culte, sa foi, d’oublier son passé religieux, d’abandonner
le Christ, le divin chef de 1'Eglise, et d’adorer & sa place un
homme sujet aux passions et aux erreurs humaines. V

Une fois I'Eglise et le peuple russes soumis au pontife
romain, celui-ci reconnaitra I’Empereur, confirmera le patriar-
che, si le gouvernement veut rétablir le patriarcat de Moscou,
ou le Saint-Synode. Apreés la soumission du Saint-Synode au
pape, «il se serait ainsi mis en communion avec le siége
apostolique, et cela suffirait pour rattacher a celui-ci tous les
sieges épiscopaux relevant du Saint-Synode. L'unité serait re-
constituée. » Il ajoute que maintenant I'Eglise russe est asser-
vie a I'Etat, et que, par sa réconciliation avec Rome, elle ob-
tiendra une plus grande liberté.

I1 faut une bien grande audace pour travestir ainsi I'his-
toire d'une grande nation. |

Nous, également, nous souhaitons sincérement et ardem-
ment 'union des Eglises; et si I'Eglise romaine wveut aussi
sincérement sa réunion, en Christ et non dans le pape, avec
les Eglises orthodoxes, elle doit tout d’abord cesser d'étre pa-
~ piste et redevenir orthodoxe, c’est-a-dire redevenir membre de
I’Eglise «une, sainte, catholique et apostolique». Elle aura
beaucoup a travailler, beaucoup & redresser pour revenir a
Porthodoxie. En premier lieu, elle devra retrancher du Credo
I'addition arbitraire du filiogue ; abolir le dogme récent de
Timmaculée conception de la Vierge: rétablir pour tous les
fideles la sainte communion sous les deux espéces; ne plus
torturer et dénaturer les paroles et l'esprit du Sauveur et des
saintes Ecritures. Le pape doit cesser de se considérer comme _'
le chef absolu de I’Eglise chrétienne; il doit se borner, suivant
les canons des conciles cecuméniques, & étre le premier, quant
au rang et a l'honneur, des évéques de I’Eglise universelle;
se confiner strictement dans sa propre juridiction ecclésiastique,
telle qu'il la possédait dans les premiers siécles, suivant 1a._
coutume et les canons; abandonner les titres orgueilleux de
vicaire de J.-C. et de chef de 'Eglise catholique; ne plus s'at-
tribuer Pinfaillibilité «ex cathedra»; reconnaitre l'autorité et
la supériorité absolues des conciles cecuméniques comme dans
le passé; laisser s’établir des Eglises autocéphales .enFrE_mCB:



— 487 —

en Espagne, en Autriche, en Amérique, etc., sans intervenir
dans l'administration intérieure de ces Eglises, de telle sorte
qu’il se conforme aux canons et qu'il ne soit plus regardé
comme «un intrus dans un dioceése étranger», etc., etc. Pour
redevenir orthodoxe, l'Eglise romaine doit redresser tout ce
qu'elle a innové, ajouté et retranché contre les canons et la
tradition pendant de longs siécles.

En résumé, les papes ont €té et sont encore de nos jours
les auteurs du schisme entre I’'Eglise d'Orient et celle d’Occi-
dent. Les papes ont été la cause de Papparition du protestan-
tisme. Les papes, encore aujourd’hui, sont la cause que les
autres communautés chrétiennes regardent d'un ceil indifférent,
sinon hostile, leurs projets absolument illusoires, qui provoquent
l'inimiti¢, P'opposition, la froideur envers les saints enseigne-
ments du Sauveur, dont les représentants sur la terre ont été
établis comme pasteurs de son Eglise. L'orthodoxie, par ses
représentants, a souvent proclamé et hautement manifesté que,
tant que la téte du pape porterait la couronne de I'infaillibi-
lit¢ et de la suprématie, tant qu’il prétendrait & un pouvoir
spirituel sans limites sur toutes les Eglises, et qu’il exigerait
que ce pouvoir fiit de plus uni & un pouvoir temporel, 'union
des Eglises serait tout a fait impossible, et impossible aussi
toute discussion dogmatique, et toute entente sur les droits et
les obligations de chacune des Eglises. Ol ne régne pas la
charité chrétienne, oli prévalent 'orgueil et 'esprit d’arrogance,
oi entrent de misérables mobiles, ot I'histoire n’est point étu-
diée avec impartialité, ot des vérités éclatantes sont dénaturées
en faveur d’intéréts personnels, ot l'on s'efforce de fouler aux
pieds les droits d’autrui, 1a il est impossible que régnent
Pamour, la paix et la concorde; 1a il est impossible de voir
réussir un projet sérieusement étudié, mais établi sur des bases
fragiles. Grands, en vérité, sont les projets de Léon XIIL, nobles
et €levées ses intentions; mais tous ses projets sont batis sur
le sable, comme, du reste, un avenir prochain le démontrera.

Déja méme avant le IX° siecle, les papes ont poursuivi
avec persévérance ce but: asservir 'Eglise orthodoxe orientale
sous le joug de 1’Eg1ise romaine. Mais ce ne sont 12 que des
«gri somnia» et il n’est aucun besoin de crier a nos pas-

teurs: Sentinelles, veillez! .
Ux ORTHODOXE.




	Rome et l'orthodoxie

