
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Artikel: Rome et l'orthodoxie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


469

ROME ET L'ORTHODOXIE.1'

I
La Revue des Deux Mondes, dans sa livraison du 15 décembre

1894, a publié un article intitulé: «Rome et la Russie», qui
a naturellement attiré notre attention. Ce travail est
probablement l'œuvre d'un membre du clergé romain2). Il traite de
l'union des Eglises, et spécialement de l'union de l'Eglise russe
avec l'Eglise romaine; mais l'auteur formule aussi des
appréciations politiques et religieuses tout au moins hasardées, à

notre avis. Pour ne pas trop nous étendre, nous laisserons
de côté la question politique qui est pour nous d'une importance

secondaire, et nous nous occuperons seulement de la
question religieuse. Nous voulons exposer notre opinion, qui
est certainement l'opinion même des Eglises orthodoxes orientales

touchant l'union en question; nous tâcherons surtout de
faire ressortir les anciens rapports des Eglises: car ce sont
ces rapports qui, étant déjà antérieurs au schisme, doivent servir
de base à l'union, et non point les conditions illusoires que
propose le pontife romain.

L'auteur divise son travail en deux parties: l'une
théorique dans laquelle sont exposés, au point de vue romain, le
principe de l'unité de l'Eglise, les causes de la séparation et
l'état de l'Eglise russe ; dans la seconde, il suggère les moyens
par lesquels on peut arriver à la réunion de cette Eglise avec
celle de Rome.

l) Ce très intéressant article nous a été adressé dès le mois de mars dernier,
mais trop tard pour pouvoir être inséré dans la livraison d'avril. La Direction.

') Il est attribué à M. de Vogué, auteur du «Roman russe». La Direction.
Revue intern, de Théologie. Heft 11, 1895. 31



— 470 —

Tout d'abord, l'auteur cite comme vrai point de départ,
et comme principe de l'unité de l'Eglise chrétienne, une phrase
du symbole de Nicée: «Credo in unam sanctam, catholicam et
apostolicam Ecclesiam. » Que l'Eglise soit une, ajoute-t-il, tous
les chrétiens, tant russes, grecs, syriens, etc. que catholiques
romains, le croient et le professent solennellement. En
conséquence, il conclut que « l'unité est pour les chrétiens d'Orient,
comme pour ceux d'Occident, la première des marques de la
vraie Eglise du Christ. » Jusqu'ici nous nous trouvons entièrement

d'accord; mais aussitôt après, il cherche à savoir quelle
est cette vraie Eglise ; et, sans autre explication, il décrète en
toute assurance et avec autorité que « ubi Petrus, ibi Ecclesia. »

Cette citation des anciens Pères latins est aujourd'hui produite
comme une base indiscutable, que le centre de l'unité est

l'Eglise romaine, établie, disent-ils, par l'apôtre Pierre. Quant
à nous, nous croyons que les mots « ubi Petrus, ibi Ecclesia »

ont été prononcés pour des motifs et un but tout autres. Si, en

effet, on examine l'esprit et la raison pour lesquels saint Am-
broise prononça ces paroles, on est convaincu qu'elles ont été

prononcées contre les divers et nombreux hérétiques existant
alors, en Occident, qui se constituaient en communautés
illégitimes et qui croyaient former la véritable Eglise du Christ. Les
Pères de l'Eglise latine, en repoussant ces hérétiques et en

raffermissant la foi des fidèles, enseignaient que la où est

Pierre se trouve l'Eglise, et d'autres doctrines semblables, pour
démontrer que la vraie foi et la vraie Eglise se trouvent dans

l'union avec l'Eglise de Rome, où saint Pierre avait prêché la

vérité de la foi et avait été martyrisé.
Dans ce même but, le deuxième concile œcuménique décréta

solennellement et avec une autorité universelle l'article du

Credo «in unam, sanctam, catholicam et apostolicam
Ecclesiam», ayant en vue les divers fauteurs d'hérésie et leurs

adhérents, qui considéraient leurs assemblées comme la
véritable Eglise, et croyaient qu'elle était l'Eglise une et vraie du

Christ (canons 1—7).
L'auteur continue ensuite: «En ces mots peut se formuler

toute la tradition écrite tant de l'Orient que de l'Occident depuis

les saints Evangiles; etc. » Il est impossible, dans un simple

article de Revue, de prouver, autant que la matière l'exigerait,
combien est erronée l'opinion de l'auteur en ce qui concerne



_ 471 ¦-
la primauté de saint Pierre et des évêques de Rome, comme
ses successeurs; nous pourrions également, en puisant dans
les saints Evangiles, dans les Actes des Apôtres, dans les
Epîtres des apôtres Paul et Pierre, dans les saintes traditions,
dans les œuvres des premiers Pères de l'Eglise, ainsi que
des premiers docteurs de l'Eglise œcuménique, prouver 'tout
le contraire: que la fameuse primauté et le pouvoir supérieur
accordés à saint Pierre sur les autres apôtres, suivant l'Eglise
de Rome, sont absolument faux; qu'il ne s'agit que d'un
privilège d'élection, d'âge, d'honneur, de respect, et jamais d'une
primauté de pouvoir, de puissance, de direction suprême. On
ne saurait trouver dans les saints Evangiles aucune trace
du mot «primauté». Le Sauveur du monde, qui a donné
tant de preuves d'humilité, avait en grande horreur le
sentiment de primauté et il l'a toujours combattu. Il regardait
comme le dernier de tous celui de ses apôtres qui voulait être
le premier, et le plus grand comme le plus infime. Comment
donc pourrait-on s'imaginer que le Sauveur ait déclaré Pierre
chef et prince des apôtres? Quand et où saint Pierre a-tdi
transmis à ses successeurs, les évêques de Rome, une
primauté et des prérogatives? Quand a-t-il établi l'évêque de
Rome représentant de J.-C. sur la terre et tête visible de l'Eglise
chrétienne? Jamais; nous l'affirmons, parce que ni les saints
Evangiles, ni les vieilles traditions ne contiennent rien de pareil;
et pour s'en convaincre on n'a qu'à consulter les Livres saints,
les Pères de l'Eglise, les grands instituteurs de l'Eglise. Toutes
les prétentions et affirmations de l'Eglise romaine ont été
produites et inventées un millier d'années après J.-C. pour
procurer à la papauté ce pouvoir autocratique qu'elle ambitionnait,

pour établir sa puissance universelle et son pouvoir
temporel.

L'auteur dit: «Pierre fixa son siège définitif à Rome. » Cet
apôtre, visitant les diverses nations, et prêchant la foi
nouvelle aux Juifs, alors partout dispersés, n'a, ainsi que les autres
apôtres, fixé son siège nulle part; et nous ne voyons affirmé
nulle part qu'il ait établi son siège à Rome. A l'exception de
Jacques le Majeur qui fut constitué évêque de Jérusalem par les
apôtres mêmes, nul d'entre eux n'eut de siège fixe. Le Christ
envoya ses disciples dans le monde pour devenir pêcheurs
d'hommes, pour éclairer l'univers, et nullement pour conquérir



— 472 —

des villes, pour gagner des sièges, afin de se partager les

peuples, de devenir des princes temporels, de gouverner
politiquement l'univers, et de se montrer plus autoritaires, plus
despotes que les puissances séculières établies. Pareilles choses

sont absolument opposées à l'esprit de l'Evangile de J.-C.
Cependant saint Pierre, en sa qualité d'apôtre œcuménique,

comme l'étaient aussi les apôtres Paul, Thomas, Barthélémy,

etc., pouvait s'établir où bon lui semblait; pourtant il
n'est point prouvé qu'il ait fixé son siège à Rome, qu'il ait
prêché, lui le premier, le christianisme à Rome, ni qu'il ait été

le premier qui fonda l'Eglise de Rome. Pierre, dit-on, vint à

Rome avec l'apôtre Paul, durant la persécution de Néron, en
l'an 64 ou 65, pour soutenir et consoler les fidèles. Ces apôtres
ne vinrent point à Rome, comme le pense l'écrivain, dans le

but de fonder des sièges; ce n'était pas là l'affaire des apôtres
de J.-C. L'honorable écrivain, passant à dessein sous silence

l'Apôtre des Nations, — bien que saint Paul fît deux fois le

voyage à Rome, d'abord comme prisonnier, quand il y prêcha
l'Evangile durant la période entière de deux ans (Actes des

Apôtres XXVIII, 30. 31), et en second lieu pendant la
persécution de Néron, — ne souffle mot sur ces voyages, tandis

qu'il magnifie saint Pierre, qu'il appelle vicaire de J.-C!
L'auteur, en intronisant l'apôtre Pierre à Rome, suivant

sa propre imagination, c'est-à-dire dans la capitale du monde

romain, prétend que, pour administrer les deux autres
continents, l'Asie et l'Afrique, saint Pierre établit deux patriarcats,
un à Antioche pour gouverner l'Asie, l'autre à Alexandrie, où

il envoya son disciple Marc, pour gouverner l'Afrique. «Ces

deux sièges patriarcaux d'Orient, ajoute notre auteur, qui se

maintenaient en relations avec Rome par la Méditerranée,
étaient comme des succursales du. siège suprême, devenu le

centre de l'Eglise. Tandis que les deux patriarcats d'Orient
étaient désormais gouvernés par leurs patriarches respectifs

au nom du souverain Pontife, vicaire de J.-C., l'évêque de

Rome, patriarche de l'Occident, gouvernait directement son

propre patriarcat. — Telle était l'organisation claire et nette de

l'Eglise universelle, dans les premiers siècles de son existence...»

Bien grande est notre surprise en voyant de quelle manière

on enseigne l'histoire ecclésiastique dans les séminaires latins;
c'est pourquoi nous avons tenu à faire cette longue citation.



— 473 —

Ils sont vraiment étonnants, l'aplomb avec lequel on y dénature

des faits historiques patents, et la méconnaissance de la
constitution et de l'organisation de la primitive Eglise

En effet, quel écrivain papistex) ou orthodoxe, ancien ou
moderne, osa jamais avancer que l'apôtre Pierre créa et organisa

des succursales? Nous pensons même que cette idée de
la création de succursales doit peu convenir au pape actuel. Il
nous est facile de prouver par l'histoire et les Livres saints
que les assertions de notre auteur ne sauraient concorder ni
avec l'esprit du fondateur du christianisme, ni avec la parole
écrite ou non écrite de Dieu, ni avec la doctrine des apôtres
et des Pères apostoliques, qui ont organisé l'Eglise, ni avec
les décrets et les canons des saints conciles œcuméniques.
En conséquence, la doctrine formulée par l'écrivain touchant
les deux patriarcats d'Antioche et d'Alexandrie est historiquement

fausse: car les apôtres, sans en excepter Pierre, lorsqu'ils
voulaient fonder une Eglise, y établissaient des « seniores »

(primats) ou évêques, chargés d'administrer, d'enseigner les
vérités de l'Evangile, de célébrer les divers mystères ou
sacrements. Ces nombreuses et diverses communautés religieuses,
établies avec le temps partout, et surtout celles d'Orient, étaient
indépendantes les unes des autres; elles étaient liées entre
elles seulement par la communauté de la foi, par la doctrine
évangélique, par l'union de la charité chrétienne, par la
communion des mystères, par un culte identique. Où pourrait-on
trouver qu'une Eglise était la succursale d'une autre? Est-il
possible de croire et surtout de démontrer que les Eglises
fondées en tant de lieux par les apôtres étaient soumises à
l'Eglise de Rome et étaient ses succursales?

L'écrivain de la Revue des Deux Mondes affirmant en peu
de mots que telle était l'organisation de l'Eglise universelle,
ajoute sans donner de preuves : « C'est là un fait tellement
facile à prouver par les textes qu'on doit le considérer comme
un point admis par tout homme sérieux, à quelque Eglise
actuelle qu'il appartienne. » Ce qu'il avance là est, pour nous,
également erroné; nous n'osons pas ajouter qu'il cherche à

Puisque les théologiens et écrivains latins donnent au pape le titre de « chef
e 1 hglise catholique romaine », nous avons le droit, croyons-nous, de nommer cette
giise papiste. Les orthodoxes, en lui donnant cette appellation, ne font que lui

appliquer son vrai nom et sa véritable signification.



- 474 —

tromper le lecteur. De fait, cent trente millions d'Orthodoxes,
et quatre-vingt millions de Protestants sont d'une opinion bien
différente, sans compter encore trente millions d'autres sectes
chrétiennes (Arméniens, Coptes, Abyssins, Nestoriens, etc.). Que
croient toutes ces nations, bien que ne professant point le
même symbole de foi? Elles croient et reconnaissent que les

saints apôtres, s'étant répandus par le monde entier, ont attiré
à la foi nouvelle, par leur prédication, un grand nombre de

Juifs et de païens, et qu'en constituant partout des Eglises,
ils y établissaient des « seniores » ou évêques pour leur
administration, mais ces Eglises étaient indépendantes les unes des

autres. C'est ainsi qu'ont été fondées, dans les premiers temps,
les Eglises de Jérusalem, d'Antioche, d'Ephèse, de Chypre, de

Smyrne, les sept Eglises de l'Apocalypse, celles de la Galatie,
de PhiHppes, de Thessalonique, de Corinthe, d'Alexandrie, de

Rome, etc.; aucune d'elles n'était la succursale d'une autre;
elles étaient indépendantes, ainsi que leurs évêques, après la

mort des apôtres.
Toutefois, peu à peu, dès le second siècle, apparut une

certaine concentration ecclésiastique; en d'autres termes, les

grandes cités de l'empire romain, soit à cause de leur propre
importance, soit en l'honneur de l'apôtre qui avait établi la

première Eglise, commencèrent à attirer les Eglises des

alentours, et ainsi se constituèrent de plus larges centres religieux.
De cette manière et progressivement grandirent et se formèrent
les patriarcats d'Alexandrie, d'Antioche, de Rome, de Chypre,
et en dernier lieu celui de Constantinople, en raison de son

titre de capitale de l'empire, et à cause de son fondateur,
l'apôtre André, et de son disciple Stachys. Ce fait n'est nullement

arbitraire, c'est une coutume et une tradition provenant
du temps des apôtres. Saint Pierre n'a pas fondé assurément
des Eglises dans toute l'Italie, ni dans la Gaule; et pourtant
la majesté de l'ancienne Rome et le respect professé pour les

coryphées des apôtres ont attiré ces Eglises sous la juridiction

de son évêque. Saint Paul prêcha à Corinthe, et l'Eglise
de cette ville a attiré à elle les Eglises de son voisinage.
Cela survint aussi en Asie pour les Eglises fondées par l'apôtre
Jean, et cette coutume persévéra depuis comme une règle transmise

oralement, d'après laquelle les plus petites communautés

ecclésiastiques se sont réunies à leurs métropoles, et formèrent

ainsi des Eglises d'une juridiction plus étendue.



— 475 —

Nonobstant ce fait, notre auteur insiste et dit : « Ce qui
amena la séparation religieuse de l'Orient d'avec l'Occident...»
D'après nous, aucune séparation n'est survenue par suite de
la fondation de la nouvelle Rome et de la création d'un
nouveau patriarcat: car, encore sous le règne de Constantin le
Grand, l'organisation ecclésiastique de toute la chrétienté
subsistait telle que nous venons de l'exposer; et déjà à cette
époque s'étaient formés les grands centres ecclésiastiques, tels
que les Eglises de Jérusalem, d'Antioche, d'Alexandrie, de
Rome.

Le premier concile œcuménique trouva les Eglises ainsi
constituées, et décréta formellement « qu'il fallait respecter les
anciennes institutions ; que les institutions en Egypte, en Lybie,
dans la Pentapole, devaient être maintenues, afin que l'évêque
d'Alexandrie eût le pouvoir sur tous ces pays, de même que
l'évêque de Rome avait la coutume de respecter ces institutions.
Egalement pour l'Eglise d'Antioche et dans les autres
eparchies, il fallait maintenir les privilèges des Eglises » (canon 6e).

Et encore : « Comme ont prévalu la coutume et une ancienne
tradition d'honorer l'évêque d'Aelia (Jérusalem), qu'il continue
à conserver ses honneurs» (canon 7e).

L'auteur poursuit ainsi: «Ce fut la rivalité qui naquit dès
le IVe siècle, entre la Rome ancienne, etc., on commença à diviser
l'Eglise catholique en Eglise d'Occident et Eglise d'Orient. »

— Nous le prions de nous dire qui nourrissait cette rivalité.
Est-ce l'empereur Constantin? Non, évidemment. L'évêque de
Byzance? Cet évêque a vu subitement et à l'improviste, dès la
fin de la persécution sous Dioclétien, la ville de Byzance devenir
la capitale de tout l'empire et y transférer toutes les autorités,
le Sénat, en un mot tous les droits et privilèges de l'ancienne
Rome. Par conséquent, il semble évident que cette rivalité,
découverte par notre auteur, est née, dès le commencement,
dans le cœur de l'Eglise de Rome (non pas du temps du pape
saint Sylvestre, mais à l'époque de Nicolas Ier et sous ses
successeurs). L'Eglise de Rome manifesta alors de la jalousie en
voyant une Eglise sœur et professant la même foi, devenir
son égale. Du reste, — et cela n'a pas besoin de démonstration,

— la jalousie et la rivalité ne naissent pas dans le cœur
de celui qui est promu en grade. Ainsi, ce n'est point Byzance,
mais bien Rome qui ressentit de la jalousie. C'est ce qui, en



— 476 --
outre, est prouvé amplement par les paroles mêmes de l'écrivain,

qui ajoute: «Byzance, simple évêché jusqu'alors, devint
patriarcat, et certains de ses titulaires se mirent à prendre le
titre de patriarches œcuméniquesl) ou universels, contre lequel
les papes ne cessèrent de protester. »

II
Nous ne voulons pas insister sur les causes de rivalité et

de division dénaturées par l'auteur; nous allons examiner la
véritable situation de l'Eglise romaine, en nous reportant aux
saints canons du 1er concile œcuménique. Comme les 318 Pères
de l'Eglise qui ont décrété ces canons avec le consentement
du pontife romain, portaient encore pour la plupart des

marques visibles de leur martyre, nous pensons que l'Eglise romaine
d'aujourd'hui, comme celle des premiers siècles et avant la
séparation, respecte et vénère, de fait et non en paroles
seulement, le 1er concile œcuménique, et qu'elle reconnaît encore
la validité et la sainteté de ces canons. Ce concile, en réglant
la juridiction ecclésiastique et les limites administratives des

diverses Eglises, non seulement ne fixe point, mais ne rapporte
point que l'évêque de Rome, comme soi-disant successeur de

Pierre, comme vicaire de J.-C. sur la terre, possède, de par le

Christ ou par l'apôtre Pierre, le droit divin d'être le maître
souverain et l'administrateur des trois continents par ses
succursales patriarcales, vu que de pareilles idées, de telles erreurs,
étaient, à cette époque, absolument inconnues des Pères venus
de toutes parts pour former ce concile; mais ils ordonnent,
comme nous venons de le dire, avec toute autorité « que les

anciennes institutions devaient être respectées ; que les institutions

en Egypte, en Lybie, dans la Pentapole, devaient être

maintenues, afin que l'évêque d'Alexandrie eût le pouvoir sur

tous ces pays, de même que l'évêque de Rome avait la coutume

de respecter ces institutions. Egalement pour l'Eglise d'Antioche

et dans les autres Eparchies il fallait maintenir les privilèges
des Eglises. » — Ce canon est clair et net.

') Le titre «Oecuménique» est simplement une dénomination honorifique, un

titre de respect, n'impliquant aucun droit ou pouvoir universel supérieur a celui que

les grands conciles œcuméniques ont reconnu au patriarcat de Constantinople,

nouvelle Rome. Au surplus, le fait est évident: parmi les Eglises orthodoxes il en

est qui sont autocéphales et pleinement indépendantes du pouvoir et de la jundicti
du patriarche de Constantinople. C'est donc sans raison que les pontifes romains,

depuis Grégoire le Grand jusqu'à nos jours, protestent contre ce titre ^œcuménique.



— 477 —

Nous demandons maintenant à l'auteur quelle opinion, sur
le développement historique de l'organisation, de la juridiction,
de l'administration de l'Eglise, est la vraie: sa propre opinion
qui est celle que professe de notre temps la curie romaine,
ou bien la doctrine contenue dans les saints canons du 1er concile

œcuménique? L'écrivain affirme que saint Pierre établit
son siège à Rome, et que de là il administra les chrétiens des
trois continents, «jure divino», droit concédé à l'apôtre Pierre
par Notre Seigneur. Cependant nous venons de voir que les
Pères du 1er concile ignoraient absolument ce fait et n'en
parlent nulle part ; pour cette raison ils limitent canoniquement

• l'évêque de Rome pour qu'il n'outrepasse pas les bornes de sa

juridiction; de plus, en se tenant à sa juridiction, il ne doit
administrer et gouverner que les Eglises de l'Occident, suivant
les anciennes institutions, et comme il en a la coutume. L'évêque
d'Alexandrie doit administrer les Eglises d'Egypte, de Lybie
et de la Pentapole; l'évêque d'Antioche, celles de la Syrie;
l'évêque de Jérusalem doit conserver les honneurs dont il jouit,
parce que c'est une coutume et une ancienne tradition.

Nous ignorons quel cas fait notre auteur des saints canons
des grands conciles œcuméniques, vu que l'Eglise papiste, depuis
longtemps, n'en tient plus guère compte; elle a trouvé son
avantage à suivre les fausses décrétâtes, bien qu'elle en reconnaisse

la fausseté. L'Eglise orthodoxe respectant, ainsi que
dans les anciens temps, l'autorité et la force des saints canons,
reste fidèle à ce qu'ont décrété les conciles. Aussi considérons-
nous comme des hérésies et des erreurs, provenant d'un esprit
orgueilleux et tyrannique, toute théorie contraire aux saints
canons, et enseignant des doctrines en opposition avec l'esprit
de l'Evangile, avec les anciennes traditions, et cachées sous
le voile d'une feinte piété.

Nous croyons superflu d'insister davantage sur la réfutation

des idées de l'auteur à ce sujet. Nous rappelons seulement
deux canons du deuxième concile œcuménique, réglant également

les limites de la juridiction et l'administration des Eglises.
Le deuxième canon dit : « que les évêques ne doivent pas
outrepasser leurs limites, s'immiscer dans les affaires des Eglises
hors de leur juridiction, ni confondre les Eglises ; mais, suivant
les canons, l'évêque d'Alexandrie doit administrer l'Egypte
seulement; les évêques de l'Orient doivent administrer seule-



— 478 --
ment l'Orient, en respectant les privilèges de l'Eglise
d'Antioche fixés par les canons du concile de Nicée.» — Le troisième
canon dit: « que l'évêque de Constantinople ait la primauté
honorifique après celui de Rome, parce que cette ville est la
nouvelle Rome.»

Ces canons n'ont pas besoin de commentaires ; ils indiquent
de la manière la plus éclatante qu'un évêque n'a pas le droit
de dépasser les limites de son diocèse. Dans les saints canons
il n'y a pas trace d'une primauté de l'apôtre Pierre, d'après
laquelle il aurait eu le droit de gouverner trois continents.
De même, il n'est rien dit concernant son successeur, l'évêque
romain, comme quoi il aurait hérité de la juridiction absolue

sur toute la chrétienté! De pareilles prétentions étaient
absolument inconnues avant la séparation des Eglises.

Cependant l'histoire ecclésiastique démontre surabondamment

que les cinq grands conciles œcuméniques qui suivirent
n'ont fait que confirmer et corroborer les canons des deux
premiers; que l'Eglise romaine, professant alors la saine doctrine,
les respectait, ainsi que l'autorité incontestée de l'Eglise
universelle. Alors la juridiction et la puissance ecclésiastiques
étaient si parfaitement délimitées que nulle Eglise n'avait le

droit d'intervenir dans l'administration et l'indépendance des

autres Eglises, indépendantes comme elle. Des apôtres de paix
et d'exhortation étaient envoyés et échangés, mais il n'existait
point de subordination d'une Eglise à l'autre. Les grands
conciles avaient eu le soin d'établir et de fixer le rang et les

privilèges honorifiques de chaque Eglise. C'est ainsi que le

premier trône episcopal était celui de Rome, puis venait celui
de Constantinople, ensuite celui d'Alexandrie, celui d'Antioche,
celui de Jérusalem, etc.

De ces Eglises indépendantes, autocéphales, s'administrant
librement elles-mêmes, se composait l'Eglise du Sauveur, Eglise

une, sainte, catholique et apostolique, fortement unie en un

seul corps par la foi et la charité, ayant le même symbole, le

même culte, participant aux mêmes mystères sacrés, inspirée
et éclairée par la grâce du Saint Esprit. Cette Eglise catholique

du Christ se maintint jusqu'au IXe siècle environ, en

reconnaissant pour son chef J.-C, et comme seule, suprême et

infaillible autorité les décrets, inspirés par Dieu, des sept
premiers grands conciles. C'est au jugement, à l'approbation ou



— 479 —

à la condamnation des saints conciles que, le plus souvent,
étaient soumises les opinions et les décisions touchant la foi
des évêques de Rome.

C'est de cette manière que l'Eglise était gouvernée et
qu'elle vécut en paix, en parfaite communion, et qu'elle
conserva de bons rapports jusqu'au pape Nicolas Ier, esprit inquiet
et brouillon, qui, le premier, avec beaucoup d'audace et
d'orgueil, manifesta ses projets autocratiques et tyranniques, en
se basant, contrairement aux canons et à l'esprit de l'Evangile,
sur les fausses décrétâtes, qui virent alors le jour.

Parlant de la division de l'empire, qui, sous Dioclétien et
Maximien, se scinda en empire d'Occident et en empire d'Orient,
l'écrivain de la Revue des Deux Mondes ajoute qu'alors «on
commença à diviser l'Eglise catholique en Eglise d'Occident
et Eglise d'Orient». Et il fait la remarque que «dès lors on
vit certains patriarches de Constantinople prétendre à la direction

de l'Eglise d'Orient en opposition à la juridiction du pape
de Rome sur celle de l'Occident». Nous regrettons de devoir
dire que l'auteur n'a pas étudié sans préjugés, paraît-il, l'histoire
de l'Eglise avant le schisme; qu'il n'accorde aucune valeur
aux décrets des conciles œcuméniques, et qu'il tient pour
unique norme les fameuses décrétales. Se croyant solide sur
une telle base, il expose, à sa façon, toute l'organisation de
l'Eglise, organisation autoritaire et tyrannique, pesant sur toute
la chrétienté. Ces opinions ont, de tout temps, été considérées
par les Eglises orthodoxes d'Orient comme des erreurs graves,
forgées après la scission pour les besoins de la cause romaine.

L'auteur avance une autre opinion erronée en disant que
«l'union a persisté entre les deux Eglises jusqu'au XIe siècle...»
En fait, tant que l'Eglise romaine était catholique orthodoxe,
celle d'Orient demeurait dans l'union, reconnaissait la primauté
d'honneur (mais simplement cette primauté, jamais aucun
droit de juridiction, selon les canons des conciles). L'Eglise
orthodoxe ne lui reconnut jamais ni juridiction universelle, ni
pleins pouvoirs, ni vicariat de J.-C, toutes choses hérétiques,
inventées pendant les temps troublés et obscurs du moyen
âge. Enfin l'écrivain dit: «L'Eglise catholique, orthodoxe, s'est
divisée en deux tronçons » ; et il pose cette question: «laquelle
de ces deux Eglises était désormais l'Eglise une, fondée par
J--C. et confessée par tous les Chrétiens? » Nous ne sommes



— 480 —

nullement embarrassé pour répondre que l'Eglise une et
vraiment chrétienne est celle qui possède le Nouveau Testament,
ainsi que l'Ancien; celle qui interprète les paroles du Christ:
«Tu es Pierre, et sur cette pierre1)», comme les ont comprises
et interprétées les Evangélistes et les douze Apôtres, qui tous
étaient égaux par la grâce, par la puissance, par la juridiction;
qui tous étaient également les prédicateurs de l'Evangile et
les pasteurs universels des fidèles, avec la différence que les

apôtres Pierre, Jacques, Jean, Paul et André étaient les
coryphées et supérieurs en honneur. L'Eglise une du Christ est
celle qui conserve les traditions apostoliques, non en paroles
mais par la succession ininterrompue de la grâce et de la
puissance apostoliques, et reconnaît pour chef son Fondateur
et son Sauveur, et non point un mortel sujet au péché; elle

est celle qui conserve l'ancienne organisation apostolique, les

canons apostoliques, les traditions et les règles des sept
conciles œcuméniques; celle qui maintient intacte la tradition des

premiers siècles, telle qu'elle a été transmise par les saints

apôtres, et conservée dans les écrits des saints Pères, défenseurs
de l'orthodoxie; celle qui repousse comme des opinions
hérétiques, que l'apôtre Pierre était le chef et le prince des apôtres,
— opinion condamnée par le Seigneur même, — que saint
Pierre était l'égal de J.-C, qu'il était son « vicaire » sur la

terre... Celle-là est l'Eglise une du Christ, qui non seulement

ne reconnaît point, mais qui de plus rejette et condamne comme

hérétiques ceux qui croient que l'apôtre Pierre fonda trois
sièges pour gouverner trois continents, qu'il institua l'évêque
de Rome son successeur et l'établit maître suprême et chef
absolu du christianisme et des consciences, suprême pontife,
tête visible de l'Eglise chrétienne, vicaire de J.-C. sur la terre
Voilà celle qui est l'Eglise une et vraie du Christ et celle qui

ne l'est pas.
Nous ne nous occupons pas de ce que l'écrivain dit au

sujet des pseudo-conciles de Lyon (1270) et de Florence (1439);

') Le vénéré et savant archimandrite Grég. Zigavinos, dans sa Revue
Religieuse (l'Exégète des Saintes Ecritures), publiée à Marseille, explique surabondamment

le vrai sens des phrases: «Tu es Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon

Eglise..,» «Pais mes agneaux, pais mes brebis», et d'autres encore tirées des

Saintes Ecritures, et dénaturées par les papistes afin de mieux démontrer la prepo-

tence du pape. Nous renvoyons aux articles de cette intéressante Revue le lecteur

curieux d'approfondir ces délicates questions, et pour cette raison nous nous

abstenons ici de répéter ses arguments.



— 481 —-

car les papes, dans leur prétendue charité chrétienne, exploitant

comme d'avides usuriers les malheurs et les besoins des
Grecs et les circonstances critiques où ils se trouvaient,
cherchaient à imposer aux empereurs et au clergé byzantins ce

qu'ils voulaient, ce qui leur plaisait, et forçaient ces malheureux

à accepter et à signer ce qu'ils leur proposaient. Néanmoins

toute pression fut vaine. La séparation subsista; en
conséquence l'Eglise romaine persévéra dans ses innovations,
adoptant des opinions hérétiques, contraires à l'Evangile de
J.-C. et aux canons des saints conciles œcuméniques : de cette
manière elle-même se sépara de la vérité chrétienne, orthodoxe,

tandis que l'Eglise d'Orient demeura en tout fidèle et
invariable. Ce qui le prouve, c'est que l'Eglise romaine, même
après le schisme, ne peut reprocher à l'Eglise orthodoxe que
son refus de se soumettre au pape; par contre, celle-ci a à lui
reprocher ses diverses hérésies, car la papauté a fait de
nombreux retranchements, de nombreuses additions au dogme, a
beaucoup innové, a imposé des changements contraires aux
saintes Ecritures, changements qu'il serait facile de mettre en
lumière en recourant au Nouveau Testament.

Puis l'auteur ajoute : « Nous n'irons pas plus loin... S'il en
est ainsi, toutes les autres Eglises sont évidemment hors du
bercail de J.-C, puisque nous professons tous qu'il n'y a qu'une
vraie Eglise. » — Il aurait bien fait de ne pas aller plus loin,
car il a jusqu'ici avancé beaucoup d'erreurs et des affirmations
anti-canoniques. Habitué, comme tous les vrais papistes, à
se soumettre aveuglément au pouvoir autoritaire et absolu de
la papauté, il ne peut d'aucune façon comprendre comment
il est possible que l'Eglise orthodoxe, quoique subdivisée en
plusieurs Eglises autocéphales, puisse professer, ou plutôt
comment toutes professent l'unité de l'Eglise de J.-C. Par conséquent
il demande: «Quelle est donc aujourd'hui cette Eglise une, la
seule vraie Eglise du Christ? Est-ce l'Eglise du Phanar? est-ce
l'Eglise russe? ou bien encore, serait-ce celle d'Athènes..?» —
Il nous permettra de lui faire observer qu'en posant sérieusement

de pareilles questions, il feint de ne les point comprendre,
ou il sophistique pour tromper, ou enfin, l'esprit obscurci par les
arguties de la théologie papale, il ignore les saintes Ecritures
et l'histoire de l'Eglise. Nous tâcherons de démontrer ce que
nous avançons aussi brièvement que possible.



482

III.
Il est acquis que J.-C. a établi son Eglise sur la pierre

fondamentale et immuable de la confession de Pierre et sur
sa foi que le Christ « est le fils du Dieu vivant » (Matthieu XVI,
17—18). On sait également que J.-C. priait son Père céleste

que tous ses disciples fussent un, c'est-à-dire qu'ils conservassent
l'union entre eux, liés par la foi et l'amour (Jean XVII, 11 et

suiv.), comme le Père et le Fils sont un (21. 23). D'où il résulte
que l'Eglise du Christ est une et que tous ceux qui croient
au Christ en vérité et suivant la tradition orthodoxe forment
un seul corps, le corps mystique du Christ, l'Eglise, dont le
chef est J.-C. lui-même (Ephésiens V, 23). C'est donc avec
raison que ceux qui croient ainsi, confessent le symbole sacré
de la foi en entier, sans variation ni adultération, y compris
l'article: «Je crois à l'Eglise une, sainte, catholique et apostolique.

»

Nous dirons en outre que, de même que le corps humain
est composé de plusieurs membres, mais gouverné par l'esprit
qui est en lui, ainsi le corps mystique du Christ — l'Eglise —
est composé de plusieurs membres (Ie Corinthiens XII, 12, 27),

c'est-à-dire de diverses Eglises locales, unies en un seul esprit
et en une foi commune dans le corps un du Christ, et
gouvernées par le Saint Esprit et par son divin Fondateur, qui
est le chef éternel de l'Eglise.

Les saints apôtres, en prêchant l'Evangile dans le monde,

fondèrent partout des Eglises, les unes en Judée et en Sa-

marie, d'autres à Antioche, à Chypre, à Ephèse, en Macédoine,
dans l'Asie Mineure, etc. Il nous paraît assez évident que du

temps des apôtres il existait de nombreuses Eglises. Les

« Actes des Apôtres » témoignent que « les Eglises se

confirmaient dans la foi, et croissaient en nombre tous les jours

(XVI, 5)». Et ailleurs: «Cependant l'Eglise était en paix dans

toute la Judée, la Galilée et la Samarie, et elle prospérait,
marchant dans la crainte du Seigneur, et remplie de la
consolation de l'Esprit saint (IX, 31).» St-Paul, dans toutes ses

Epitres, considère l'Eglise de Dieu comme une, mais composée

de plusieurs Eglises. Il dit, en effet : « Toutes les Eglises des

Gentils» (Romains XVI, 4); — «c'est ce que j'enseigne dans

toutes les Eglises (Ie Corinthiens VII, 17)». Toutes sont appe-



— 483 —

lées les Eglises de Dieu (ibid. XI, 16). Il parle séparément de

c l'Eglise de la Galatie» (ibid. XVI, 1), des Eglises d'Asie (19),
des Eglises de la Macédoine (11° Corinth. VIII, 1); il dit en
divers endroits de ses Epitres, qu'il s'intéressait à toutes les
Eglises. Or ces diverses Eglises n'étaient-elles pas apostoliques
et cependant indépendantes les unes des autres? n'étaient-elles
pas administrées chacune par l'apôtre, son fondateur, ou par
un de ses disciples? et toutes ne se trouvaient-elles pas sous
l'autorité et la surveillance de leur chef canonique?

Nous demandons maintenant à notre auteur: ces diverses
Eglises apostoliques, répandues partout, indépendantes, mais
unies par la foi. et la charité, ne formaient-elles pas alors
l'Eglise une de Dieu? Pourrait-il nier ce fait? Un pareil excès
d'audace nous semble impossible. Tout au plus peut-être
répéterait-il encore que toutes ces Eglises se trouvaient sous la
juridiction de l'apôtre Pierre, qui gouvernait de Rome les trois
continents comme chef de l'Eglise et vicaire de J.-C, et
que ces Eglises étaient des succursales qu'il dirigeait de
Rome comme directeur général! Mais, cependant, puisque
Pierre était l'apôtre de la circoncision, en vertu de quel droit
s'appropriait-il les Eglises des Gentils et leur administration,
tandis que le soin de leur administration était dévolu à l'apôtre

des Nations, St-Paul, qui les avait fondées? Poser seulement

cette question serait un blasphème. St-Pierre, en sa qualité

d'apôtre de la circoncision, prêcha l'Evangile aux Juifs
dans leur dispersion, les administra, leur adressa ses Epîtres;
et les Eglises fondées par lui, avec celles qu'établirent les
apôtres Paul, André, Barthélémy, Philippe, formaient l'Eglise
une de Dieu, la vraie et sainte Eglise du Christ. — St-Pierre
repousse avec indignation toute idée d'être le chef et le prince
des apôtres, tête visible de l'Eglise chrétienne, vicaire et
représentant de J.-C. sur la terre ; aussi, en écrivant aux prêtres des
Eglises, il se dit simplement prêtre comme eux. (Ie S.Pierre V,l.)

Tous les Pères ont professé également la même doctrine
sur l'unité de l'Eglise. Qui peut ignorer que l'Eglise de Crète,
administrée par Tite, était absolument indépendante de l'Eglise
de Philippes en Macédoine, dirigée par Epaphrodite; qu'elle
était autre que l'Eglise de Smyrne, ayant pour évêque Poly-
carpe? Néanmoins, ces trois différentes Eglises apostoliques
«e formaient, n'étaient qu'une partie de la véritable Eglise une



— 484 —

du Christ. Clément, évêque de Rome, disciple des apôtres, en
s'adressant aux Corinthiens, leur écrit : « L'Eglise de Dieu qui
est établie à Rome à l'Eglise de Dieu établie à Corinthe. » —
Voilà deux Eglises, également vraies, également apostoliques,
mais faisant partie du corps entier de Église une du Christ.

Ce serait assurément ridicule de demander laquelle des

deux Eglises est la vraie. Pour mieux convaincre le théologien
papiste de la véracité de nos assertions, nous nous permettons
de lui recommander la lecture attentive des épîtres de St-Ignace,
qui vécut du temps des apôtres: il mentionne de nombreuses
Eglises de l'Asie Mineure, de la Syrie et de Rome, mais il
professe, selon la tradition apostolique, que toutes étaient
réellement de vraies Eglises du Christ, et que toutes ensemble

forment l'Eglise une et sainte du Christ. (Ephésiens, § 5. —
Magnés., § 15. — Rom., § 4. — Polycarpe, § 8.)

Si nous voulions invoquer d'autres témoignages, nous
devrions écrire un volume ; nous citerons cependant encore ce

passage de Tertullien, qui, écrivant contre les hérétiques, dit:
«Aussitôt après, les Apôtres... ayant reçu avec le Saint Esprit
qui leur avait été promis, le don des langues et des miracles,

prêchèrent la foi en Jésus-Christ, et établirent des Eglises
d'abord dans la Judée; ensuite, s'étant partagé l'univers, ils

annoncèrent la même foi et la même doctrine aux nations, et

fondèrent des Eglises dans les villes. C'est de ces Eglises que
les autres ont emprunté la semence de la doctrine, et qu'elles

l'empruntent encore tous les jours à mesure qu'elles se

forment. Par cette raison, on les compte aussi parmi les Eglises

apostoliques, dont elles sont les filles. Tout se rapporte
nécessairement à son origine : c'est pourquoi tant et de si nombreuses

Eglises sont censées la même Eglise, la première de toutes,

fondée par les Apôtres, et la mère de toutes les autres ; toutes

sont apostoliques, toutes ensemble ne font qu'une seule Eglise

par la communication de la paix, la dénomination de frères
et les liens de l'hospitalité qui unissent tous les fidèles. Et
aucune autre chose ne protège ces liens sinon la même tradition
d'une même foi. » (Contre les hérésies, § XX.)

Nous avons tenu à citer le témoignage d'un Père de

l'Eglise latine ; et nous demandons au lecteur de nous dire,

en conscience, quelles sont les opinions qui se rapprochent le

plus de l'organisation et du gouvernement de l'Eglise tels que



— 485 —

les expose Tertullien, — celles du théologien papiste ou les
nôtres

IV.

Puis l'écrivain papiste entame la seconde partie de la question,
qu'il subdivise en deux: la partie historique depuis la conversion

de la Russie au christianisme jusqu'au règne de Pierre
le Grand, et la partie pratique où il indique les moyens
propres à amener la réunion de l'Eglise russe avec l'Eglise du

pape.
Nous ne voulons pas suivre l'écrivain dans ses appréciations,

d'autant plus qu'il commet de grossières erreurs
historiques, et qu'il bouleverse entièrement l'histoire nationale du
peuple russe et de son Eglise. Il condamne Pierre Ier pour n'avoir
pas «voulu tendre la main au chef de l'Eglise», et il persiste
à répéter que « la seule Eglise une, mère et maîtresse de toutes

les autres Eglises, est véritablement l'Eglise romaine»,
avec laquelle elle doit se réunir pour trouver le salut. Il faut
donc subir le joug d'un pape autocrate pour revenir à «un
troupeau et à un pasteur»

Remarquez ceci. Tandis que l'Evangile dit : « un troupeau,
un pasteur», appliquant ces paroles à J.-C, à qui toutes les
nations doivent croire comme à l'auteur de notre salut, l'Eglise
de Rome, dénaturant ces paroles et le sens de l'Evangile,
les applique d'une manière sacrilège à l'autorité illimitée et
tyrannique du pape. En conséquence elle fait du pape un Dieu
terrestre, que tous, sans exception, doivent adorer comme le
vicaire du Christ et auquel tous doivent baiser les pieds!
Quelle impiété! quel blasphème! C'est ainsi que les papistes,
sous le couvert de la vraie foi et du salut de l'âme, cherchent
hypocritement à subjuguer l'Eglise orthodoxe sous un joug
honteux et tyrannique.

Notre auteur, passant ensuite aux moyens pratiques pour
arriver à l'union, n'hésite point à inviter l'Eglise russe, — c'est-
à-dire le jeune Empereur, sa cour, le clergé et le peuple russe
— à renier la religion de ses pères, pour se soumettre à celui

qui s'est constitué chef de l'Eglise chrétienne et vicaire de
J.-C., lequel, dans sa généreuse longanimité, daigne leur laisser
leurs rites, leurs usages, leur autonomie, mais en exigeant
d'eux qu'ils deviennent ses aveugles serviteurs. Il faut, en vé-

Sevne intern, de Théologie. Heft 11, 1895. 32



— 486 —

rite, bien mal connaître l'histoire de la Russie, pour oser
proposer à cette nation de transformer complètement son histoire,
son culte, sa foi, d'oublier son passé religieux, d'abandonner
le Christ, le divin chef de l'Eglise, et d'adorer à sa place un
homme sujet aux passions et aux erreurs humaines.

Une fois l'Eglise et le peuple russes soumis au pontife
romain, celui-ci reconnaîtra l'Empereur, confirmera le patriarche,

si le gouvernement veut rétablir le patriarcat de Moscou,
ou le Saint-Synode. Après la soumission du Saint-Synode au

pape, «il se serait ainsi mis en communion avec le siège
apostolique, et cela suffirait pour rattacher à celui-ci tous les

sièges épiscopaux relevant du Saint-Synode. L'unité serait
reconstituée. » Il ajoute que maintenant l'Eglise russe est asservie

à l'Etat, et »que, par sa réconciliation avec Rome, elle
obtiendra une plus grande liberté.

Il faut une bien grande audace pour travestir ainsi
l'histoire d'une grande nation.

Nous, également, nous souhaitons sincèrement et ardemment

l'union des Eglises; et si l'Eglise romaine veut aussi

sincèrement sa réunion, en Christ et non dans le pape, avec
les Eglises orthodoxes, elle doit tout d'abord cesser d'être
papiste et redevenir orthodoxe, c'est-à-dire redevenir membre de

l'Eglise «une, sainte, catholique et apostolique». Elle aura
beaucoup à travailler, beaucoup à redresser pour revenir à

l'orthodoxie. En premier lieu, elle devra retrancher du Credo

l'addition arbitraire du filioque ; abolir le dogme récent de

l'immaculée conception de la Vierge; rétablir pour tous les

fidèles la sainte communion sous les deux espèces; ne plus

torturer et dénaturer les paroles et l'esprit du Sauveur et des

saintes Ecritures. Le pape doit cesser de se considérer comme

le chef absolu de l'Eglise chrétienne ; il doit se borner, suivant
les. canons des conciles œcuméniques, à être le premier, quant
au rang et à l'honneur, des évêques de l'Eglise universelle;
se confiner strictement dans sa propre juridiction ecclésiastique,
telle qu'il la possédait dans les premiers siècles, suivant la

coutume et les canons; abandonner les titres orgueilleux de

vicaire de J.-C. et de chef de l'Eglise catholique ; ne plus
s'attribuer l'infaillibilité «ex cathedra»; reconnaître l'autorité et

la supériorité absolues des conciles œcuméniques comme dans

le passé ; laisser s'établir des Eglises autocéphales en France,



— 487 —

en Espagne, en Autriche, en Amérique, etc., sans intervenir
dans l'administration intérieure de ces Eglises, de telle sorte
qu'il se conforme aux canons et qu'il ne soit plus regardé
comme «un intrus dans un diocèse étranger», etc., etc. Pour
redevenir orthodoxe, l'Eglise romaine doit redresser tout ce
qu'elle a innové, ajouté et retranché contre les canons et la
tradition pendant de longs siècles.

En résumé, les papes ont été et sont encore de nos jours
les auteurs du schisme entre l'Eglise d'Orient et celle d'Occident.

Les papes ont été la cause de l'apparition du protestantisme.

Les papes, encore aujourd'hui, sont la cause que les
autres communautés chrétiennes regardent d'un œil indifférent,
sinon hostile, leurs projets absolument illusoires, qui provoquent
l'inimitié, l'opposition, la froideur envers les saints enseignements

du Sauveur, dont les représentants sur la terre ont été
établis comme pasteurs de son Eglise. L'orthodoxie, par ses

représentants, a souvent proclamé et hautement manifesté que,
tant que la tête du pape porterait la couronne de l'infaillibilité

et de la suprématie, tant qu'il prétendrait à un pouvoir
spirituel sans limites sur toutes les Eglises, et qu'il exigerait
que ce pouvoir fût de plus uni à un pouvoir temporel, l'union
des Eglises serait tout à fait impossible, et impossible aussi
toute discussion dogmatique, et toute entente sur les droits et
les obligations de chacune des Eglises. Où ne règne pas la
charité chrétienne, où prévalent l'orgueil et l'esprit d'arrogance,
où entrent de misérables mobiles, où l'histoire n'est point
étudiée avec impartialité, où des vérités éclatantes sont dénaturées
en faveur d'intérêts personnels, où l'on s'efforce de fouler aux
pieds les droits d'autrui, là il est impossible que régnent
l'amour, la paix et la concorde; là il est impossible de voir
réussir un projet sérieusement étudié, mais établi sur des bases
fragiles. Grands, en vérité, sont les projets de Léon XIII, nobles
et élevées ses intentions; mais tous ses projets sont bâtis sur
le sable, comme, du reste, un avenir prochain le démontrera.

Déjà même avant le IXe siècle, les papes ont poursuivi
avec persévérance ce but : asservir l'Eglise orthodoxe orientale
sous le joug de l'Eglise romaine. Mais ce ne sont là que des
«segri somnia» et il n'est aucun besoin de crier à nos
pasteurs: Sentinelles, veillez!

Un Orthodoxe.


	Rome et l'orthodoxie

