Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Artikel: Die moderne Weltanschauung in poetischer Beleuchtung
Autor: Weber, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE

MODERNE WELTANSCHAUUNG

IN POETISCHER BELEUCHTUNG.

In der Cottaschen Buchhandlung zu Stuttgart erschien vor
kurzem (1894) ,eine Dichtung“ von KErust Zitelmann, ordent-
lichem Professor der Jurisprudenz an der Universitdt zu Bonn,
die der Verfasser ,dem Andenken seines Vaters® gewidmet und
der er den Titel: ,memento vivere“ gegeben hat. Wozu
machen wir uns mit diesem Schriftchen (170 S. k1. 8°) in der
,Revue internationale“ zu thun ? Etwa wegen der Beispiellosighkei,
dass ein Jurist unter die Poeten geht? Das kann es nicht sein,
wenn wir uns des gleichen Schrittes erinnern, den ein Goethe,
Karl Simrock, Felic Dahn u. a. lingst vor Zitelmann ebenfalls
gethan haben. Oder weil Zitelmann unter den Dichtern wie
ein Sperling unter Nachtigallen erschiene? Auch das ist der
@rund nicht. Denn was die Form seiner Lieder angeht, SO
hat Zitelmann nicht Ursache, sich derselben zu schémen. Zwar
begegnet der Leser hie und da einem schlechten Reim oder sonst
einer Unebenheit, so, wenn in dem Sonett S. 136 ,See® auf
,Ho’%,  Fuss® auf ,Guss® gereimt wird. Aber das sind Kleinig-
keiten und ihrer kommen in dem Biichlein nicht einmal gar
viele vor. Der Jurist Zitelmann darf ohne Anmassung und
Uberhebung in sich das Wort verwirklicht sehen : poeta n&SCim.I: :
Aber warum beschéftigen wir uns denn hier mit seiner Arbeit?
Einzig und allein, um es frisch heraus zu sagen, ihres Inhaltes
wegen, denn der ist ein solcher, welcher die Kritik und den
Widerspruch in gar hohem Masse hervorruft. :

Die Dichtung ist ein wohldurchdachtes Ganze. Ein 5 JPOS
wie man sie in den Bonner Universititskreisen wohl nur scherz



- iy

weise genannt hat, ist sie nicht. Dazu fehlt ihr geradezu alles,
namentlich der historische Hintergrund. Sie ist nicht die Ent-
wickelung eines grossen geschichtlichen Ereignisses, vielmehr
breitet der Held der Dichtung nur seine eigene Subjektivitit
vor den Augen des Lesers aus. Die Arbeit schildert in poe-
tischer Form, mit einem Worte, die von threm Helden geteilte
moderne Weltanschauwung, und diese in einer Ausgestaltung,
durch welche sie — es sei das im voraus schon bemerkt — zu
der des positiven Christentums in allen Punkten in diametralen
Gegensatz tritt. Da wirft nun aber die Frage sich auf, ob
denn auch bei jener Auffassung des Lebens und der Dinge dem
Menschen ein wahrhaftes Glick zu erreichen noch moglich
sei. Die Frage wird bejaht, der Weg zum Gliicke beschrieben
und eben darin erblicken wir den eigentlichen Zweck der
Dichtung. Hiernach mag der Leser selbst beurteilen, welcher
Gattung von Poesie dieselbe am bequemsten sich eingliedern
lasst. 1) :

) Vor Abfassung der folgenden Abhandlung sind uns zwei Besprechungen der

Zitelmannschen Arbeit zu Gesichte gekommen, die eine in Nr.981 (5. Dezember 1894)
der , Kolnischen¥, die andere in Nr. 287 (9. Dezember 1894) der ,Neuen Bonner
Zeitung®. In beiden wird mehr die Form der Dichtung als ihr Inhalt, wenigstens
als der Kern desselben, ins Auge gefasst. Zwar nennt die ,Koln. Zte.“ Zitelmanns
yWerk ein Glaubensbekenninis und sagt ganz richtig, ,die Weltanschauung, die
es predige“, ,sei im wesentlichen die Goethes und Spinozas®. Aber iiber das
 Verhéiltnis dieser Weltanschauung zu der des positiven Christentums wird den
Lesern der Zeitung kein Wort verraten, und noch weniger wird iiber sie ein Wort
des Tadels oder ein Zweifel an ihrer Haltbarkeit und Wahrheit kundgegeben.
Die ,Neue Bonner Zeitung® spricht sogar von ,der Grosse der hier (d.i. in Zitel-
manns Dichtung) vorgetragenen Weltanschauung®; sie ,preist das hohe Lied der
Liebe und des Lebens“, das darin gesungen werde, und meint, ,in den innersten
Gedanken des Helden und des Dichters®, die an dem Leser ,vortiberrauschen®,
sliege eine ganze Lebensphilosophie beschlossen.“ Kurz: Die erwithnten Be-
Sprechungen liefern keine Inhaltsangabe und keine Kritik der Zitelmannschen
Arbeit, aber sie sind reine Panegyriken auf sie. Dem gegeniiber haben wir das gerade
'ﬁﬂtgegengesetzte Ziel uns vorgesetzt. Wir legen alles Gewicht auf eine ausfiihr-
liche und deutliche Inhaltsangabe der Schrift, und das zu dem Zwecke, um unseren
Lesern ein eigenes Urteil iber den sachlichen Wert derselben zu ermoéglichen
“’1"‘_1 dadurch die ihr zu teil gewordenen Anpreisungen in den erwihnten Tages-
blittern anf das rechte Mass zuriiclzufithren. Und wenn unsere Ansicht nach
der angedeuteten Richtung keineswegs eine giinstige ist, so brauchen wir nach
dgn obigen einleitenden Worten doch nicht noch einmal hervorzuheben, dass auch
i nicht weniger als die ,Neue Bonner Zeitung“ Zitelmann ,eine grosse und
reiche dichterische Kraft bereitwilligst zuerkennen.

_ Revue iutern. de Théologie. Heft 11, 1895, 29



435

1. Im FEingange der Dichtung wird dem Leser als ihr
eigentlicher Held ein mit dem Leben in der Gesellschaft vollig
Zerfallener vorgefihrt. Er sieht sich verfolgt, befehdet, aus
hohem Amt verdrdngt und um sich her nichts als Selbstsucht,
Neid und Heuchelei (1). Der einzige Freund, der ihm geblieben,
verriat ihn (7); ein Weib und Kind, seine .,ganze (noch tbrige)
Liebeshabe“, sinken in das Grab (2). Da hélt es ihn nicht
mehr in der Gesellschaft.

In wilde Freiheit flticht’ ich mich hinaus!
Wo stille Pussta grenzt an die Karpathen,
Da such’ ich mir die Stitte fiir mein Haus,

Ich wandre einsam — niemand soll mir raten. (6.)
Und wozu diese Weltflucht? Was in dieser Einsamkeit
beginnen ?

Mich an den Busen der Natur zu legen,
Floh ich hierher — Natur, gieb deinen Segen. (13.)

Doch die Natur giebt keinen Segen; sie erweist sich nicht
als trostende Lehrerin. An sie gerichtet ist der niederschmetternde:
Gesang: |

Auch du bist arm, magst noch so reich du scheinen,
Du lehrst mich nichts, nur eins giebst du aufs neue:
Hier kann zum erstenmal ich wieder weinen. (14.)
- Da beschleichen den Verlassenen Selbstmordgedanken; er

sehnt sich nach dem Grabe.
Von all der griinen Erde ist das Grab
Das einz’ge, was ich fordre mir zu eigen —
Es ist mein Recht, zu schlummern und zu schweigen. (30.)
Indessen dauert dieser Triibsinn nicht lange; nur einen
Augenblick und — er wandelt sich in grimmigen Trotz. Denn
— heimlich mich hinweg vom Kampfplatz schleichen
Gleich einem Siinder vom Gericht,
Demiitic dem brutalen Schicksal weichen
Aus feiger Angst vor seinen Rutenstreichen —
Das will ich nieht!
Der Grimm steigt auf. Ob blutend und zerschlagen,
Grausamer Gott, noch steh’ ich hier!
Ieh bin ein Menseh und kann wie andre tragen,
So will den Kampf ich fiir mein Schicksal wagen
Selbst, Gott, mit dir! (34.)
Selbst, Gott, mit dir? Aber kennt und anerkennt unser
Weltﬁuchtlger Ungliicklicher und fast Verzweifelnder denn noch



g0

einen Glott? Freilich nimmt er den erhabenen Namen oft ge-
nug in den Mund, aber mehr zum Hohne als im Ernste, denn
seine ganze Welt- und Lebensanschauung ist eine ohne Gott,
eine atheistische. Und eben in der poetischen Entfaltung der-
selben liegt der Mittelpunkt der Zitelmannschen Dichtung.
Nicht immer war der Ungliickliche ohne den Glauben an
Gott, und zwar an den wahrhaften, lebendigen, weltschopfe-
rischen Gott des Christentums. Denn auch er ist in der christ-
lichen Religion erzogen, und die Beseligung, die ihm einstens
durch dieselbe in das Herz gestréomt, ist seiner Erinnerung
noch nicht entschwunden.
Wie hiillte Kinderglauben weieh mich ein,
Verkldrte mir die Welt mit frommem Schein! (61.)
Aber die Zeit, in der der Glaube an die Lehren des po-
sitiven Christentums in ihm noch lebendig war, ist langst
dahin. :
Verloren hab’ ich alten Glaubens Heil. (194.)
Oder, wie es anderwérts heisst: ‘
Doch uns, vor deren Blicken lingst verschwand das Nebelland,
Darin einst Kinderglaube sel’ge Stitte fand. — (179.)
Nichtsdestoweniger sieht er auch jetzt noch mit Wehmut
auf seine Kinderjahre zuriick und preist diejenigen gliicklich,
- welche sich, im Unterschiede von und im Gegensatze zu ihm,
den religiosen Glauben ihrer Kindheit bewahrt haben.
Mit solechem Glauben lidsst sich passlich leben ;
Wohl denen, die sich ihm dahingegeben!
In ihrem Frieden sind sie zu beneiden,
Sie leiden nicht von unsern Menschenleiden.
Das Jenseits trostet sie fiir die Beschwerden
Des miihsalreichen Pilgergangs auf Erden.
Der Tod verliert die grause Bitternis — _
Einst glaubt’ auch ich .. .. vorbei! vergiss, vergiss! (58.)

Freilich! soll der religiose Glaube diese Wirkung haben,

S0 darf er nicht der der heutigen hberahmerenden Theologen
sein. Uber sie und ihr Treiben giesst unser Ungliicklicher die
volle Schale seines Zornes aus. '

Dem Christentum freisinnger Theologen

Vom heut'gen Tag, dem bin ich nicht gewogen.

Zu wenig (Glauben, um in Kinderfrieden

Und Jenseitshoffnung froh zu sein hienieden.



Ty

Zu viel, um ganz gestiitzt auf eignes Denken
Nach eignem Kompass ird’sche Fahrt zu lenken.
Ein unnatiirlich ungesund Gemisch,
Mystiseh-verntinftlich, Vogel nicht noch Fisch. (55.)
Und noch einmal miissen die Theologen dieser Sorte von
ihm den strafenden Vorwurf vernehmen:
Ihr seid niehts ganz, und seid nur alles fast —
In tiefster Seele ist mir das verhasst. (56.) _
Diesen Halben gegeniiber ist der Ungliickliche der Zitel-
mannschen Dichtung ein ganzer Mensch. Er hat, fiur seine
Person, den christlichen Glauben ganz und gar prelsgegeben'
Ja mehr als das; er ist auch der Uberzeugung, dass der
letztere den im Laufe der Zeit auf ihn gefiihrten Angriffen ein
fir allemal vollig erlegen ist. Es ist die Stunde gekommen,
in der das Christentum das Leben und Denken der Menschheit
nicht mehr ferner mitbestimmen soll. Es hat von der Biihne
der Weligeschichte abzutreten, um einer ganz andern Auf-
fassung der Welt und des Lebens Platz zu machen und dieser
die vorenthaltene Herrschaft einzurdumen.

Unméglich ist’s, auf iiberlebten Glauben
Das Riaderwerk der Welt zuriickzusehrauben.

Denn rastlos stiirmt die junge Zeit voran,
~ Reisst Schranken nieder, bricht verjahrten Banmn.

Alliiberall schirft man die geist’gen Walffen,

In Sturmeseile Kenntnis einzuraffen

Von dem, was sinnlich in und um uns ist.

Versuch regierf, man wigt und z#hlt und misst

Und dringt, um der Natur in heissem Ringen

Ihr langbewahrt Geheimnis abzuzwingen.

Nicht trdumen will man mehr, nein, man will sc/zcm’_ﬂ;
Um sich ein neues Welthild aufzubau'n. (64.)

Und welches ist der Inhalt der neuen Weltanschauung?

2. In ihr findet in erster Linie der Gott des posmven_
Christentums keine Stelle mehr. Seine Vorstellung ist ein
Wahngebilde vergangener Zeiten, das fir immer zerronnen; inr
Ausdruck ein Wort ohne Gehalt.

O Sehnsucht, die du einen Gott dir schufst,
Dem du vertraust, zu dem du flehend rufst!

Ein. Menschenbild nur ist’s, das du verklért,
Und doch ein Bild, das sel’ges Gliick gewdhrt. (176'_)



o

Oder: -
Gott ist ein Wort; du Seele siehst doch nur
Als Wirkliches die Menschheit, die Natur. (205.)

An die Stelle des christlichen Gottes tritt in der neuen An-
schauung die Natur, die Welt, das All. Es ist daher auch nur
konsequent, dass die Liebe Gottes, die als hochstes und erstes
Gebot das Christentum verlangt, in jener durch die Liebe zur
Natur verdrangt wird. KEhedem wire solche Liebe dem Un-
gliicklichen in der Zitelmannschen Dichtung freilich unver-
standlich gewesen. Als er nach Verlust von allem auf Erden
Begehrungswerten den Schmerzensschrei ausstiess:

Ein blindes Schicksal spielt mit unserm Leben (15.)
und :

Ersehreckend ist mir alles, was ich sehe, ;
Das heitre Licht thut meinen Augen wehe (26.) —
~ da war Liebe zur Natur ihm eine Unméglichkeit; da wandte
er sich mit bitterm Vorwurfe von ihr ab:
Was will dein Jubel umbarmherzig lehren —
Natur, du ritst, dass ich der Welt mich freue?
Umsonst! mir wirst du nimmer Trost gewihren. (14.)

Aber jetzt, da er die Natur mit Gott zu vertauschen und
Jene als die Quelle alles Seienden und die Spenderin alles
Lebens anzusehen entschlossen ist, da glaubt er, & la David
Strauss, auch dieselbe Liebe, welche der christlich Glaubige
seinem Glotte zuwendet, auf die Natur iibertragen zu sollen.
Geschieht dies, so mogen, meint er, fiir die neue Liebe selbst
die alten christlichen Ausdriicke immerhin beibehalten werden.

Und liebst du sie als einer, der da schafft,
Als Mehrer an des Lebens hochster Kraft . . .,
S0 nimm getrost die alten Zeichen hin

Und sprich das alte Wort mit neuem Sinn :
Ich liebe Gott so, wie ich ihn versteh’,

Als hochster Lebenswirklichkeit Idee. (205.)

Der Gott in Zitelmanns Dichtung ist niher betrachtet die
Il}nenseite der Welt, die natura naturans des Spinoza, die Welt
die Aussenseite oder Erscheinung Gottes, die natura naturata
des erwahnten jiidischen Philosophen.

Von einer Wahrheit bin ich tief durchdrungen:
Einheitlich ist die Welt, wie sie auch heisst,
Nenn’ du sie Stoff und Kraft, Natur und Geist —
Sie ist aus emes Gottes Haupt entsprungen. (140.)



o

Aber die Welt oder das All ist ,aus Gottes Haupt ent-
sprungen® nicht mittelst Schopfung im Sinne des positiven
Christentums — denn wie sollte der mit dem Weltwesen oder
dem Wesensgrunde der Erscheinungswelt identische Gott einer
solchen Schopfung auch nur fihig sein! — sondern so, dass
Gott selbst zur Welt sich entwickelt, in dieser sich selbst seine
dussere Erscheinungsform gegeben hat. Daher ist der Gott
des Zitelmannschen Helden denn auch diberall; er ist das eine
Wesen in allen Erscheinungen, welches sich in jeder nur eine
von allen anderen verschiedene individuelle Darstellung giebt;
er ist die einzige Ursache in allen Wirkungen, auch in dem, was
wir sei es als gute, sei es als bose Handlungen bezeichnen.

Beschreiben, was an Korpern man geseh’n,

Aufzeichnen, was im Gang der Welt gescheh’n,

Wohl ist es niitzlich, und ich darf’s nicht schmé&h'n.

Doch Wissenschaft im hdochsten Sinn ist nur,

In allem, in Geschichte wie Natur,

Zu finden die verborgne geist’ge Spur.

Dann wiichst der Lauf der Welt zum Weltgerichte,

‘Mechanik wird zum rhythmischen Gedichte —

Ein Gott lebt in Natur wie in Geschichte. (141.)

Offenbar ist diese Verhaltnisbestimmung von Gott und Welt

und die tiber ihr als ihrer Grundlage errichtete Weltanschau-
ung monistischer Pantheismus, und zwar Pantheismus der Immanenz
okne alle Tramscendenz, wie ihn in ahnlicher, wenn auch in
individuell vielfach verschiedener Weise liangst vor dem Er-
scheinen der Zitelmannschen Dichtung Ludwig Feuerbach, David
Strauss, Avthur Schopenhauer, Eduard von Hartmann und manche
andere vorgetragen und gelehrt haben. Man kann denselben
auch, was wir oben zu thun uns schon erlaubt haben, mit
vollem Rechte Atheismus nennen. Denn ein Gott, der wie der
des Zitelmannschen Helden nur der Wesensgrund der Welt
ist, der also in allem Einzeldasein, in Wasser und Luft, in
Pflanze und Tier seine Selbstverwirklichung besitzt und der
erst im Menschen zur Personlichkeit heranreift, ist kein Gott,
wofern das Wort nur in dem alten, jedermann gelaufigen
Sinne verstanden wird. Doch von solcher Oharakterisierul?g
seiner Weltansicht wie Pantheismus, Monismus oder gar Atheis-
mus will Zitelmanns Held schlechterdings nichts wissen; €L
wehrt sich sehr energisch dagegen. |



- s

Nun hor’ ich schon, da ruft mein frommer Christ
Ganz aufgekliart: also ein Pantheist!

Hat er erst gliicklich solehe Etikette

Mir aufzukleben, stellt er mich, ich wette,

Geruhig in den Sehrank und forscht nicht mehr,

Als ob ich nur ein Ding zum Sammeln wér’.

Das ist so recht das Handwerk unsrer Tage,

Man rubriziert vortrefflich, ohne Frage!

Deist, Theist, Monist, Materialist,

Positivist und Evolutionist.

Man hat das Wort und kann die Miih’ sich schenken,

Auch in des andern Geist sich einzudenken. (142.)

Weniger noch will er selbst sich einen Pantheisten, Mo-

nisten oder wie die —isten sonst heissen mogen, nennen.

Noch schlimmer aber, wer sich selbst so nennt _
Und froh zur Knechtsehaft solches Worts bekennt...

Such’ Wahrheit nur, doch bind’ dich nicht an Worte,
Sei du kein ,—ist”, nein, sei von eigner Sorte. (143)
Und warum verbietet der Held in Zitelmanns Dichtung
sich und anderen, sein neues Weltbild mit einer der vorher
angefiihrten Bezeichnungen zu benennen?
Hier ist die Antwort:
Nicht dass es Gottes wahres Wesen wiire,
Mensch und Natur zu sein, ist’s, was ich meine:
Ich sage nur, dass Gott uns so erscheine;
Verzicht aufs Mehr — nur das ist meine Lehre.

Sein innerst Sein und tiefste Wesensfiille,

Sie auszudenken, fehlt’s uns an Organen;

Nicht Phantasie, nicht Triumen, Dichten, Ahnen,
Kein kiihnster Flug dringt hinter jene Hiille.

Nie kann geschaffner Geist in seinen Schranken

Des Schopfers Wesen wesenhaft erfassen;

S0 mein’ ich denn, dass wir getrost es lassen —
Uns ward so viel zu denken und zu danken! (144.)

Haben wir Zitelmanns Helden, indem wir seinem Be-
fehle oben entgegenhandeln, also Unrecht gethan? Darf
lan seine Weltanschanung, ohne an ihr sich zu versiindigen,
10 der That nicht als monistischen Pantheismus, ja als
_ Atheismus charakterisieren? Wir meinen: wenn hier einmal
von Unrecht die Rede sein soll, so liegt dasselbe augenschein-



= o

_lich nicht auf unserer Seite, sondern auf der des Wortfiihrers in
der Zitelmannschen Dichtung. Denn dieser gebraucht die durch
das Christentum seit mehr als 18 Jahrhunderten in einem ganz
bestimmten Sinne ausgeprigten und so in das allgemeine Be-
wusstsein der Menschen iibergegangenen Worte: Gott, Schopfer,
Gteschopf u. s. w. fort und fort und ohne jeden Anstand, giebt
denselben zugleich aber eine Bedeutung, die von der alten,
ihnen allgemein beigelegten, das gerade Gegenteil ausdriickt.
Das ist im eigentlichen Sinne eine unertriagliche Verfalschung
des Sprachgebrauchs, die nur geeignet ist, den nicht ganz auf-
merksamen und sehr urteilsfihigen Leser der Zitelmannschen
Dichtung irre zu fithren. 1) Haben wir uns dieser gegeniiber
etwa desselben oder eines gleich wiegenden Fehlers schuldig
gemacht? Haben wir durch die Rubrizierung der in Rede
stehenden Weltansicht unter die Systeme des monistischen
(immanenten) Pantheismus oder gar des Atheismus derselben
eine Etikette aufgeklebt, welche ihrer wahren Beschaffenheit
zu nahe tritt und diese vor den Augen unserer Leser in einer
falschen Spiegelung erscheinen liasst? Sicherlich nicht. Oder
ist eine Weltansicht, deren sogenannter Gott nur der immanente
Wesensgrund der Erscheinungswelf, also bei Lichte besehen
kein Gott, sondern die falschlicherweise zur Gottheit erhobene
Natursubstanz ist, nicht eine Weltansicht ohne Gott, also eine

1) ,Schaffen® in christlichem Sinne bedeutet bekanntlich, mit dem Katechis-
mus zu reden, ,Wesen (Substanzen) hervorbringen aus nichts“. Daher bemerkt
der Benediktinerabt Theodor Gangauf schon im Jahre 1852 ganz richtig folgendes:
,Da im Christentum dieses Wort diesen Begriff hat, so ist dieser auch fiir jeden,
welcher im Christentum steht und stehen will, bindend, und es ist nimmer redlich,
wenn man, um sich gewissermassen dem Christentum zu accommodieren, bloss das
Wort nimmt, ihm aber einen ganz andern Begriff unterschiebt, wie z. B. J. H.
Flichte mit dem christlichen Worte ,schaffen® den durch und durch pantheisti-
schen Begriff einer , Aussichselbstentwickelung, einer realen Selbstdarstellung, eines
Heruntersteigens Gottes in die Form des Kreatiwlichen . . . . . verbindet.* (,YoI-
schule der Theologie.“ Stuttg. u. Tiib. 1826.) ,Gegen solche perfide Umdeutung
und Verdeutung, gegen diese Pantheisierung des christlichen Begriffes ,schaffen®,
setzt Gangauf in der Anmerkung zu obiger Stelle hinzu, erklarten sich die christ
lichen Denker mit Nachdruck, und unter diesen namentlich Giinther in semfﬂ‘
Vorschule. (1. Aufl. Wien 1828. S. 25. 2. Aufl. 1848. S. 30.) Aber mfem
Axiom ist: Sefzt Gott seim Selbst, so kreiert er wicht Substanzen; wnd Fkresert
Gott, so setzt er, als Kreator, wicht sein Selbst, — sein Wesen, das wnerschaffene!®
(Gangauf: ,Metaphysische Psychologie des heil. Augustinus.“ Augsburg 1852.
S. 96.) : -



5

atheistische, Atheismus? Will man aber, freilich sehr verkehrter
Weise, die Zitelmanns Helden beliebte Art des Ausdrucks ein-
mal beibehalten und den erwihnten Wesensgrund der Welt-
erscheinungen als Gott bezeichnen, ist dann dieser sogenannte
Gott nicht auch in jedem Einzeldasein, ja ist nicht jedes Einzel-
ding, freilich nicht von seiner erscheinenden Aussenseite, son-
dern von seiner verborgenen Innenseite betrachtet, mit ein
konstitutives Moment der Gottheit? Wenn es aber so ist, was
sich nicht leugnen lisst, wenn also der Gott jenes Helden nichts
als der einheitliche Wesensgrund aller Kinzeldinge ist, verdient
dann dessen Weltansicht nicht auch die Bezeichnung des mo-
nistischen Pantheismus? Freilich sagt man uns, dass wir auch
der in der Zitelmannschen Dichtung verkiindeten und geprie-
senen Gottheit ,tiefste Wesensfiille auszudenken®“ oder dass
wir sie ,wesenhaft zu erfassen“ nicht vermogend seien. Aber
diese Erinnerung trifft ja die von uns gewdihlten Ausdriicke
zur Charakterisierung derselben gar nicht; sie ist eine pszdfuoig
sl &Ado yévoe, die fir die in Rede stehende Verhandlung ohne
allen Wert ist. Dagegen sagen unsere Ausdriicke fiir jeden
nur halbwegs besonnenen Leser das, was sie sagen sollen, ganz
genau; sie sind durchaus zutreffend und damit ist ihre Berech-
tigung sonnenklar bewiesen.

Die Weltansicht von Zitelmanns Helden ist in ihrem Kern
und Centrum eine der christlichen diametral entgegengesetzte.
Wer konnte daran nach den vorhergehenden Erorterungen
poch zweifeln ? Was folgt aber aus dieser Sachlage ? Es folgt, dass
Jener mit allen Lehren und mit allen Institutionen des positiven
Christentums in einen um so ernsthafteren Konflikt geraten
muss, je mehr er aus der Grundlage seines Weltbildes alle in
ihm verborgenen Konsequenzen zu ziehen entschlossen ist. Und
~ Zitelmanns Held hat den Mut hierzu, wie wir nur an einem
einzigen Beispiele darthun wollen. ‘

In den Reimzeilen Seite 31 und 32 sucht derselbe eine Art
von personlicher Unsterblichkeit fiir den Menschen noch zu
retten, aber der Versuch misslingt génzlich und wird sehr bald
als vollig aussichtslos wieder aufgegeben. Ausgehend von
den naturwissenschaftlich fest begriindeten Satzen:

Nichts kann vergeh’n, so klingt gewisse Lehre,
Und wenn es nur ein Haueh, ein Staubkorn wiire.
Was ist, wird sein. Wie Stoff als Stoff bestindig,
Bleibt Kraft als Kraft in Ewigkeit lebendig —



-

ausgehend, sage ich, von diesen Sitzen schwingt der Wort-
flihrer in Zitelmanns Dichtung sich zu den folgenden Ge-
danken auf: '

So kann denn auch mein Fiihlen, Wollen, Denken

Gelost von mir sich nicht ins Nichts versenken.

In welcher Form es sei, es muss doch bleiben,

Mag’s Pflanzen schaffen oder Réder treiben, —

Wie aber wir’s, wenn jede Regung Liebe

Auch grad’ als Liebesmacht lebendig bliebe ?

Wenn Willensenergie, Entsehluss und Streben

Als Wille iiberdauerten das Leben?

Wenn die Gedanken alle ewig wéren,

Das geist’'ge Kapital der Welt zu mehren?

Und all das konnt’ dem Stoff sich wieder einen,

Im Nachgebornen noch einmal erscheinen, "

So dass dann das Geschlecht, das nach uns wandelt,

Mit unsrem geist’gen Nachlass weiterhandelt. '

Dann wiire nichts, was seeliseh war, verloren,

Zu gute kém’ es dem, der nachgeboren.

Und von Jahrtausend zu Jahrtausend mehrten

Das Wissen sich des ewig Wissenswerten,

Der Wille, der zu hochsten Zielen friebe _ _

Und unter Menschen und zu Gott die Liebe. (40.)

Ware diese allerdings wunderliche Art von Unsterblich-
keit denkbar, so wiirde sie immerhin noch weit hinter der-
jenigen zuriickbleiben, die das Christentum jedem Menschen-
geiste als solchem, d. i. als einem persénlichen, selbstbewussten
und freiwollenden Wesen, zuerkennt. Eine Unsterblichkeit wie
‘die in den vorherigen Versen geschilderte wire eine Unsterb-
lichkeit untergeordnetsten Grades, doch sie wére immerhin noch
mehr als gar nichts. Allein wie steht’s mit ihr? Ist sie halt-
bar? Darauf lassen wir dle Zitelmannsche Dichtung selbst
antworten

Ein schoner Traum! Wenn nur nicht Irrtum auch,
Und Liige, Schwachheit, Lust zu schlechtem Brauech,
Und Hass und Eifersucht, Selbstsucht und Neid
Auch bleibend wiichsen bis in Ewigkeit. '

Da denk’ ich doch: ist’s dafiir nur zu haben,
So lasst zusammen beides uns begraben. (41.)



—

3. Zitelmann legt dem Ungliicklichen seiner Dichtung ein-
mal den Ausspruch in den Mund:

Der Leidende allein hat Religion  (81.), |
wahrend es von den im Vollgenusse der Gesundheit und des
Besitzes Befindlichen heisst:

Ihr Glicklichen, was braueht ihr Religion?

Kuch giebt, was ihr nur wiinscht, die Erde schon. (54.)
Allein giebt es in der Weltansicht jenes Ungliicklichen denn
tiberhaupt noch Religion, wenn auch nur mehr fiir den leidenden
Teil der Menschheit? Findet in jener sich irgend ein Pléitzchen,
in das die Religion sich noch fliichten konnte?

Will man in der neuen Weltanschauung von einer solchen
noch sprechen, so ist es jedenfalls nur eine Religion des Dies-
seits, nicht mehr, wie die christliche, des .Jenseits, die in jener
- sich erhalten kann. Das Jenseits mit dem ganzen unermess-
lichen Reichtume, den das Christentum in dasselbe hineinlegt,
ist ja nichts als ,ein frommer Trug“. (54.) Das neue Welt-
bild bietet fiir die Existenz eines personlichen oder gar eines
dreipersonlichen Gottes, wie das Christentum ihn lehrt und, so-
lange es sich selbst versteht, ihn lehren muss, schlechterdings
keinen Raum. Mit der Ausloschung des dreipersonlichen Gottes
sind aber auch die beiden grossen Werke Gottes nach aussen,
die Schopfung der Welt und ihre Evrlosung, in dem alten christ-
lichen Sinne ihrem ganzen Umfange und Inhalte nach preis-
gegeben. Von der ersteren haben wir das schon dargethan,
von letzterer soll es hier, wenn auch nur in moglichster Kiirze,
nachgewiesen werden.

Zwar wird Christus Jesus, in welchem allein das Christen-
tum den Erloser aller Menschen erblickt, auch in der neuen
Weltanschauung noch ,der Heiland* und speciell der Heiland
sder Bedriickten“ genannt. (54.) Selbstverstandlich geschieht
das aber nicht auch in dem Sinne, den das Christentum mit
diesem Ausdrucke verbindet. Nach christlicher Lehre sind
Adam und Christus die beiden Brennpunkte und die einzigen
Brennpunkte des Menschengeschlechts. Wie jener durch seinen
U.ngehorsam gegen Gott sich und alle seine Nachkommen in
die Stinde mit ihren moralischen und physischen Folgen ver-
wickelt hat, so hat der zweite Adam in der Person Christi
flurch seinen Gehorsam gegen denselben Gott bis zum Tode,
~Ja bis zum Tode am Kreuze, jedem die Moglichkeit geboten,



= i1z

von der Sinde und ihren Folgen wieder frei zu werden und '
dadurch die Endbestimmung, die Gott als Schopfer des Menschen-
geschlechts jedem einzelnen in ihm zugewiesen, trotz der in
das Geschlecht eingedrungén_en Stinde dennoch zu erreichen.
So, das ist, in diesem echt christlichen Sinne darf Jesus als yder
Heiland der Bedriickten® in der neuen Weltansicht nicht ver-
standen werden; er ist und kann dieser nur mehr sein, insofern
er durch sein Leiden darauf hingewiesen, dass awuch uns der
Kelch der Bitternis und der Schmerzen nicht erspart bleibe.
Blutstropfen fiarbten unter Dornenzweigen
. Die bleichen Wangen,
Da Christ gegangen,
Um leidend uns des Leidens Weg zu zeigen. (79.)

In dem neuen Weltbilde kann tberhaupt so wenig von
einer Erbsinde, die durch den Stammvater des Geschlechts auf
alle seine Nachkommen tibertragen wird, wie von einem Erb-
verdienste, das Christus fiir alle erworben hat und durch dessen
personliche Aneignung jeder sein Heil wirken kann, mehr eine
verniinftice Rede sein. Daher horen wir den Gesang:

Wie kann mich fremde Liebesthat befrei'n

Aus Schuld und Schwachheit, Fehl und Leid und Not?

Und sei die Liebe noch so tief und rein —

Man stirbt doch immer nur den eignen Tod.

Von unsichtbaren Ufern kam ich her,

Und vor mir dehnt sich unbekanntes Meer ;
Inmitten tritt mein Fuss auf festes Land, -
Hier halt’ ich selbst mein Schicksal in der Hand. (90.)

Und in welchem Sinne halt jedermann ,selbst sein Schick-
sal in der Hand“? Zunachst in dem, dass keiner, und wéare
es auch, wie das positive Christentum den modernen Himmels-
stiirmern gegeniiber nach wie vor mit gutem Rechte behauptet,
der Mensch gewordene Sohn des dreieinigen Gottes, dass, sage
ich, keiner des andern Heiland und Erléser ist noch sein kann.
Wo bist du, Heiland, dem wir leidvoll schmachtend,
Voll Angst und Grau’n,

Der Schwachheit uns bewusst, uns selbstverachtend,
Entgegenschau'n ?

Du Todesiiberwinder, Lebensmeister,
Wir harren dein! :

Horst du es nicht, wie all die tausend Geister
Nach Hiilfe schrei’n?



- Ay

Doch stumm der Himmel, antwortlos die Erde,
Umsonst der Schrei —

Dass je der Menschheit ein Hrloser werde,
Du Traum, vorbei! (88.)

Der seit mehr als 18 Jahrhunderten geglaubte Erloser des
Geschlechtes, Gottes und des Menschen Sohn, Christus Jesus,
ist ein fiir allemal verworfen und abgethan. So weit hat es
die Wissenschatt der gelehrten Titanen in unseren Tagen ge-
bracht! Dagegen kann und muss in der neuen Weltansicht,
- soll anders auch hier von einem Erloser noch die Rede sein,
jeder diese Rolle fiir sich selbst auf seine Schultern nehmen.

Dureh meine Adern rollt mein eignes Blut,

Was ich verdiene, fehle, mein ist’s, mein —

So heb’ denn frei die Stirme, hab’ den Mut

Und wag’ es, selbst Hrloser dir zu sein. (90. Vergl. 204.)

Und wie wird die Selbsterlosung jedes einzelnen sich zu
vollziehen haben? Worin allein wird sie nach der davon zu-
nachst entworfenen allgemeinen Schilderung bestehen konnen ?
- Hier ist die Antwort:

— adle dir dein Los:
Leb’ ein erhohtes Leben, lebe gross!

Sei stark und hart. Nimm mit gelassnem Sinn
Dein cigen Leid gleich dem der andern hin.

Heb’ dich so hoeh, dass auf die Menschen du
Hinab-, hiniibersechaust in stolzer Ruh’.

Du kennst die Welt, ihr Glick und ihren Trug —
Wunschlos und hasslos sei dir selbst genug.

Und wird auch so des Lebens Farbe bleich :

Du bist dein Herr — mach’ deine Armut reich.
Versenk’ dich in Natur; was Geist ersann, :
Was Kunst erdachte, zieh’s an dich heran.
Schaffst du dich selber heilig, ganz und rein,

S0 darfst du sprechen: Welt, der Sieg ist mein. (91.)

Indessen mit dieser Art von Erlosung, zu der der Einzelne
nur sich selbst befreien kann, hat es, so scheint es, denn doch
loch seine guten Wege. thelmann lasst den Ungliicklichen

seiner Dichtung den Erbauern der neuen Weltansicht einmal
die Warnung zurufen :



= sy

Weh! was habt ihr gethan im Dienst des Lichts!

Ihr starken Geister, hort, das Elend spricht’s:

IThr tragt die Schuld — preist nur des Wissens Wert,

Wir hassen all die Wahrheit, die ibhr lehrt —

Ihr nahmt uns alles — ach! und gabt uns nichts. (61.)

Ja! wenn die neue Weltansicht nur wirklich geschaffen
ware ,im Dienst des Lichis, wenn sie nur ,, Wahrheit'‘ ware,
Dann mochte sie fiir nahere oder entferntere Folgen haben,
welche sie wolle, — man miisste sie unter allen Umstidnden
gelten lassen, denn ,der Wahrheit“ allein gebiihrt der Preis

und Sieg. Aber sie ist fir jeden, er sei gelehrt oder ungelehrt,

hoch oder niedrig, First oder Unterthan, wofern er nur Kopf
und Herz auf dem rechten Flecke hat, statt Licht die dickste
Finsternis und statt Wahrheit die grosste von allen Unwahrheiten,
die jemals in der Welt zu Macht und Ansehen gekommen sind.
Sie entzieht recht eigentlich der Menschheit den Boden, auf
dem sie ruht, so dass jedes Volk, in welchem sie ausschliesslich
die Herrschaft fiihrt, unzweifelhaft dem Untergange entgegen-
eilt. Freilich wollen die Grinder und Verteidiger der neuen
Weltansicht das nicht zugeben; auch der Held der Zitelmann-
schen Dichtung striubt sich gegen dergleichen Vorwiirfe. Nichts-
destoweniger sieht auch er als ihre néchsten Folgen ZKnifsetz-
liches voraus. Doch nicht an der neuen Weltansicht als solcher
liege die Schuld davon, sondern an der Masse des Volkes, an
der ungebildeten Menge, die nicht das Ganze fasse, sondern
in dem Einzelnen das Ganze schon zu besitzen wéahne.

In stiller Kammer brennt des Forschers Licht —
Ehrt ihn, der miihsam Stein’ auf Steine bricht.
Doch wehe, wenn die Menge, unbelehrt,

Sich aus den Steinen gleich ein Haus begehrt.
Und mehr noch wehe, wenn ein Zunftphantast
Ihr ligt, die Steine sei'n schon ein Palast.

Zu gern nur glaubt’s die Menge, reisst herab
Das stille Dach, das lange Schutz ihr gab.

Und zieht hinaus und findet keine Stitte —
Nun heisst es: rette! (65.)

Denn — furchtbar, wenn des Volkes Kindergeist
Vom Tisch der Skepsis gift’ge Brocken speist.
Und furchtbar, wenn die Armut, lang ergrimmt,
Mit blinder Wut am Reichtum Rache nimmt.
Bedroht ist alles: Ehre, Heimat, Fhe —
Nun heisst es: wehe! (67.)



= 45l

Aber nicht bloss das! Der Aufruhr des Pobels und die in
seinem Gefolge auftretende Verwiistung durchbrechen alle
Schranken. Da verhiillen ,,Anmut® und ,Schonheit®, ,,der Sitte
zartes Reich* und ,,der Genius“ der Menschheit, ,,Menschenliebe,
ihre Haupter. (69.)

Und sechon braust durch die Luft als Feldgeschrei
Das Schlagwort des Triumphs: der Mensch ist frei!
Von Herren frei und Priestern, frei vom Trug

Und frommen Wahn, der ihn in Fesseln sehlug:
Vom Wahn der Sittlichkeit, vom Wahn der Pflicht,
Vom Wahn der Schatten ,,Gott und Weltgericht.
Ja, frei wird so im Menschen auch das Tier!
Genuss um jeden Preis ist das Panier, :
Und fessellos, wie Flut durchbricht den Damm,
Wizt iiber alles sich ein Strom von Schlamm. (68.)
Der Pobel feiert nun durch Blut und Brand

Sein Schreckensfest, ein taumelnder Bacchant. (70.)

In dieser Schreckensherrschaft mogen selbst manche Mit-
zeichner an dem neuen atheistischen Weltbilde und manche
derer, die es unter der Menge zu verbreiten bemiiht gewesen,
vor ihm erschrecken. Sie, in ihrer Not, wenden sich von neuem
dem alten, langst verlassenen (Glauben zu und erwarten von
dem Gotte, den sie ehedem verabschiedet, wieder Hiilfe.

Da schreit die Angst vor Kerker und Schafott:
Hilf, alter Gott! (71.)

Aber der Wortfiihrer in Zitelmanns Dichtung ist nicht von
dieser Art. Er sieht in den Schrecknissen und Greuelthaten,

die sich begeben, nur die notwendigen Durchgangsstufen zu
hoherem Dasein.

Kleingli#iubige ! ein Wunder braucht es nicht,

Von selbst vollzieht das Schicksal sein Gericht . . . .
Und rastlos treibt, trotz blinden Zufalls Spiel,

Die Menschheit fort zu vorbestimmtem Ziel.

Sie muss durch Elend, grauenvolle Thaten,

Durech eine Flut von Blut und Thrinen waten,

Und ringt dann doch, da alles sie verlor,

Zu hohern Daseins Glorie sich empor. (72.)

Und welches ist das Mittel hierzu? Wie bricht aus dem
Chaos, das die Schreckensherrschaft des Pobels iiberall ge-
Schaffen, neues Licht hervor? Vernimm die Antwort:



Der Pobel, Blutes satt,

Vom Brand versengt, vom langen Wiiten matt,
Am Boden liegt er kraftlos: Brudermord

Nahm mit dem Blut auch seine Stirke fort.
Nach neuen Herren sehnt und sucht und sehreit
Er selber, der sich eben erst befreit.

Nicht kehrt zurtick, was war; nein, vorwarts reisst
Zu neuem Werk empor ein neuer Geist.

In neuen HFormen baut ein neu Geschlecht

Sich neu den Staat und neu sein Recht.

Und Gotterbilder wachsen neu empor,

Die Kunst wagt schiichtern wieder sich hervor;
Sehon lockt auf Wiesen, die noch rot vom Blut,
Zum Reigentanz ein neuer Lebensmut. (75.)

Indessen ist die auf der Hoéhe seiner Greuelthaten einge-
tretene Erschopfung des Pobels und seine Sehnsucht nach neuen
Herren erst das leise dammernde Morgenrot der herannahenden
Erlosung, noch nicht diese selbst. |

— Rettung ist das nicht. Nur dann ist Heil,
Wird, der uns fehlt, ein Glaube uns zu teil . ...
(Denn) — eines wird gescheh’n, '
Soll alles nicht unrettbar untergeh’n.

Greglaubtes wechselt, Glauben bleibt bestindig,
Und nur der Glaube hélt ein Volk lebendig. (76.)

Und welches ist dieser neue, errettende, die Menschheit zu
hoherer Daseinsstufe, ja zu ihrem wahren Gliicke emporhebende
Glaube, da es in dem Rahmen des modernen Weltbildes der
des positiven Christentums nicht ist und nicht sein kann? Ver-
suchen wir, uns denselben in allen seinen Einzelheiten zu einem
vollkommen deutlichen Bewusstsein zu bringen.

4. Nach der einen Seite, nimlich nach der Seite seiner
subjektiven Innerlichkeit, wird der in Rede stehende Glaube also
beschrieben: ‘

Ja gliicklich ist der Mensch, der glaubig ist,
Nenn’ er sich Heide, Moslem, Jude, Christ,
Wenn Glaube wirklich Wahrheit in ihm isf,
Nicht bloss bequem in schonen Worten Kklingt,
Nicht bloss Verdienst ist, das ihm Vorteil bringt,
Nein, sein Gemiit und Innerstes durchdringt,
Sein Herz ausfiillt allmichtig bis zum Rand,
Und, wie der Himmel alles, Meer und Land,
Auch seine ganze inn’re Welt umspannt. (178.)



~ s

Ist der Glaube des Menschen von solcher Beschaffenheit,
so schliesst er, meint Zitelmanns Held, die Liebe zu dem Ge-
glaubten notwendigerweise in sich.

Der Glaube ist die feste Zuversicht,

So sagt die Sehrift, des, das man siehet nicht.

Doeh Zuversicht und wahre Hoffnung giebt :
Es nur zu dem, den man wahrhaftig liebt. (177. Vergl. 160.)

Also nur ein von Liebe erfiillter und durchdrungener Glaube
ist fiir den Einzelnen das Mittel seiner Erlosung, der Weg zu
seinem Gliicke. Und warum das? Weil die Liebe der Kern,
das Tiefste und Wahrste im Wesen des Menschen ist.

Wer liebt, iibt seiner Seele tiefste Kraft,

Die in ihm Leben ist und Leben schafft.

Die Liebe nur, nicht Wille und nicht Meinung,
Ist Wesenheit im Wechsel der Erscheinung.
Das Wahrste unsres Daseins, unser Kern,

Das ewige Verméchtnis Gott des Herrn. (159.)

Hat aber die Liebe eine solche Beziehung zu dem innersten
und wahrhaften Wesen des Menschen, so ist auch natiirlich,
dass durch ihre Ubung alle Vollkommenheiten und Vorziige
des Menschen zur vollen Entwickelung kommen werden. Daher
ruft die Zitelmannsche Dichtung ihren Lesern denn auch zu:

Was ist das Gliick? Dich vollig auszuleben

Mit allem, was dir Eigenstes gegeben;

Die Kraft, die in dir ruht, ganz zu entfalten,

Dein letztes Wesen bildend zu gestalten,

Nieht das, was an dir Zufall, Wahn und Hiille,

Nein, deinen Kern und tiefste Lebensfiille.

Betrachte denn, was in dir ist, o Seele,

Du selbst bist Meister deines Gliicks — so wihle! (155.)

Nun, da wir den den Menschen erlosenden Glauben nach
seiner subjektiven Seite, nach der Seite seiner Innerlichkeit
kennen gelernt, wirft die fiir den Gedankengang des Zitelmann-
schen Helden wichtige Frage sich auf: Welches ist das Objekt
des von der Liebe durchglithten und belebten Glaubens, oder
Wworauf muss dieser gerichtet sein, wofern er das Gliick des Men-
Schen begriinden soll? Nur allmihlich werden den Lesern die
W'ahren Gegenstinde der glickverheissenden und -spendenden
L%ebe vorgefiihrt. Zunéchst wird einzelnes abgewiesen, in dessen
Liebe zahllose Menschen dauerndes, wahrhaftes Gliick fort und

Revue intern, de Théologie. Heft 11, 1895, 30



-

fort, aber stets vergeblich zu finden hoffen. Hierher gehort in
erster Linie die Wissenschaft:

Ja wenn’s das Wissen wir’, das gliicklich macht!
So mancher arme Tropf hat’s schon gedacht. (161. Vergl. 193.

Mehr noch gehoren hierher Wein, Weiber und Wiirfel,
Ein dreifach W, das so viel Weh gebracht. (162.)

Endlich fiuhrt auch selbst das edelste und beseligendste
Familienleben nicht zu dem erwiinschten Ziele, denn auch
dieses ist ohne bleibenden Bestand. Hat es sich so herrlich
auch gestaltet, dass von den Gatten und den Kindern sich
sagen lasst: |

: Sie sind sich selbst genug,
wer weiss, wie bald
Kommt dann ein geistlos blindes Ungefihr —
Vom Dach ein fallender Stein, ein leckes Boot —
Und plotzlieh ruft der finstre Meister Tod
Das Kind, das Weib sich her.
Er aber bleibt mit starrem Aug’ zurtick,
Einsam — er schluchzt, er flucht, er rauft das Haar,
Ausdehnt sieh’s vor ihm, ode, trostesbar — :
Ein Leben ohne Gliick! (163.)

Zwar ist ein schones und erhebendes Familienleben auf dieser
Erde ein hohes, grosses Gut. Denn -
Den Sonnenschein der Liebe, Weib und Kind
Und eignen. Herd — )
O selig, wem das Schicksal hold gesinnt
Dies Gliick gewihrt. (169.)

Aber dauerndes und somit wahrhaftes Gliick kann selb).st
nur Dauerndes und Unsterbliches verleihen. Deshalb ergeht die
Mahnung der Dichtung an ihre Leser:

Und doch, du musst dir Liebesinhalt geben,
Drum lieb’ Unsterbliches, so wirst du leben. (165.)

Oder:

So sehliess’ auch das in deine Liebe ein,
Was ewig wihrt. (169.)

Diesem Unsterblichen und Ewigen, dem wir, Wa,hrhaf'tes
Glick zu erjagen, unsere ganze Liebe schenken soilen,‘WI‘I’d
denn auch folgendes begeisterte Sonett gewidmet:



- 5

Das ist der Reichtum, den kein Rost zerfrisst,
Das ist das ew’ge Leben, das nicht modert,
Das ist die Glut, die unverléschbar lodert
Und heilig ist.

Das ist der Sommer, den kein Herbst vertreibt,
Das ist der Tag, den Kkeine Nacht verdunkelt,
Das ist der Stern, der auch durch Wolken funkelt
Und herrlich bleibt. .

Und mag das Gliick, das also blieb zuriick,

Auch minder jubelnd sein und wonnetrunken

Und minder stiss als jenes, das versunken —
- Es ist doch Gliek. (170.)

Aber — diese Frage wird sich hier jedem nur halbwegs
aufmerksamen Leser unserer Abhandlung ganz unwillkiirlich
entgegenwerfen — giebt es denn in der vor uns ausgebreiteten
monistisch-atheistischen Weltanschauung tiberhaupt noch etwas
Dauerndes, Bleibendes, Unvergangliches und Unsterbliches? Ist
in derselben nicht ahnlich wie in der Philosophie Heraklits von
Fiphesus alles in einen bestindigen Strom des Wechsels und der
Veranderung eingetaucht, dem sich nichts, schlechterdings nichts,
zu entziehen vermag? Der Uber- und ausserweltliche drei-
personliche Gott, dem das Christentum die Fille des Lebens
und eben deshalb auch die Eigenschaft der schlechthinigen
Unverdnderlichkeit mit gutem Rechte zuschreibt, ist geleugnet
und abgethan. Die Wesensverschiedenheit des geschaffenen,
das ist: des durch den blossen (allméchtigen) Willen Gottes und
nicht aus seinem Wesen gesetzten Geistes von der ebenfalls
geschaffenen Natur, welche das Christentum als eine seiner
Grundwahrheiten verktndet, ist zu den Toten geworfen. Da-
gegen ist die Natur selbst, so echt nach Art des antichristlichen
Heidentums, zum Range der Gottheit erhoben, und in dieser
Gestalt wird sie als die allgemeine Gebarmutter vorgestellt,
welche als letztes und hochstes Moment ihrer eigenen Ent-
~ wickelung auch den Geist des Menschen oder das, was in dem
neuen Welthilde noch so heisst, aus sich hervortreibf.

— Natur, du selber weist
Mieh tiber diech hinaus zum Menschengeist,
Dem Geist, den du als hochstes Werk gebierst,
In dem du siegst und deinen Sieg verlierst.
: (@81, Vergl. 156 u. 195,



— s

Das Hinzige, was nach Lehre der neuen Weltanschauung
existiert, ist demnach die Natur; sie und sie allein ist der all-
gemeine Wesens- und Lebensgrund fir alles und jedes Einzel-

dasein, denn ein jedes der letzteren ist nur ein Moment, in

welchem die Natur, sowie in allem tibrigen Einzeldasein, ihren
verborgenen Reichtum zur Offenbarung bringt. Giebt es nun
aber in der Natur auch nur ein einziges Individuum, welches
sich dem in jener herrschenden Wechsel der Veranderlichkeit,
des Entstehens und Vergehens entziehen konnte? Gilt von den
individuellen Daseinsformen der Natur nicht in der That das

Wort, welches Goethe im ,Haust’ dem Mephistopheles in den

Mund legt:
Alles, was entsteht,
Ist wert, dass es zu Grunde geht?

Dieser Uberzeugung kann sich, fast méchte man Ssagen,
widerwillig auch der Wortfiihrer in Zitelmanns Dichtung
nicht entschlagen, und er entschligt sich ihrer in der That
nicht. Man ersieht dies sofort aus den Reimzeilen, in denen er
der Reihe nach die Gegenstinde zum erstenmal auffiihrt, welche
der den Menschen erlosende Glaube mit voller Liebe zu um-
fassen hat. Hier wird ausdriicklich betont, dass nicht aus ihrer
Wahrheit, das ist: aus ihrer objektiven Giiltigkeit und Unver-
ganglichkeit, sondern nur aus dem Glauben des Menschen an
ihre Wahrheit die den letztern beseligende Kraft herfliesse.
Die erwahnten Reimzeilen lauten:

: Und soll ich dir die ew’gen Giiter kiinden,
Die jenes Feuer aller Feuer ziinden ?
Sie pochen an dein Herz — so 6ffne nur!
Der Gottgedanke, Vaterland, Natur,
Kunst, Wahrheit, Freiheit — jedes Ideal,
Das Menschen zwingt — unmessbar ist die Zahl,
Und alle einzeln sind so vielgestaltig
Wie die Gehirne, und stets gleichgewaltig.
Nicht dass sie wahr sind, ist’s, was ihre Kraft,
Des Menschen Seele zu begliicken, schafft;
Doch, dass er wahr sie glanbt und wahr empfindet,
Das ist’s, worin ein Lebensgliick er findet.
~ Selbst ein Phantom, ein Hirnspuk wirr und toll,
Ein Fetisch selbst ist dieses Wunders voll. (174.) :

Das Gerede von Ewigem und Unsterblichem, das der Mensc}i
zur Grimdung seines Gliickes im Glauben ergreifen und i



= 5y

einer zum hochsten Grade gesteigerten Liebe umfassen soll, ist
demzufolge in der von Zitelmann verherrlichten Weltanschauung
nur eine poetische Floskel. Alle Worte, die daran verschwendet
werden, sind im Grunde ohne Sinn. Sie kénnen wohl die Ohren
kitzeln, aber in Herz und Gemiit des aufmerksamen Lesers
dringen sie nichf, denn wie wére das moglich, da sie ohne alle
Wahrheit, ohne alle reelle Bedeutung sind. Oder kann es fiir
den Menschen etwas Unsterbliches geben, wenn er selber, vor
allem der personliche, das ist: der seiner selbst bewusste und
freie Geist in ihm nicht unsterblich ist, wie in dem Rahmen
der neuen Weltanschauung behauptet wird und behauptet werden
muss? Wir sollten meinen, man brauche die Hohe der Wissen-
schaft nicht erklommen zu haben, um dariiber ein gediegenes,
richtiges und abschliessendes Urteil gewinnen zu kénnen! Doch
lassen wir das und wenden wir uns im einzelnen den Gegen-
stinden zu, die in Liebe erfasst den Menschen zu dauerndem
Glicke fithren sollen. -

Als solchen preist der von seiner Weltflucht dem Leben
wieder zugewandte Ungliickliche der Zitelmannschen Dichtung
in erster Linie die Natur, das ist: die den Menschen umgebende
Korperwelt. :

- Wie lieb’ ich dich, unsterbliche Natur,

Die mieh umgiebt mit Wald und Feld und Flur!
Ich horchte, was du noch so leis geraunt,

Und staune dir, wie immer du gelaunt . . ..

Du Wunder, das ich tiglich neu erfuhr —

Ich liebe dich, du ewige Natur. (181.)

Aber die Natur ,fullt das Herz des Menschen nicht ganz*;
sie bleibt ihm ,stets ein ungelostes Rétsel*; ihr ,,Gesetz® wird
durch keine Liebe durchbrochen; der Mensch ist oder gilt ihr
nichts — denn sie kiimmert sich um ihn und sein Geschick
nicht und sie kann es nicht. Daher bleibt der Mensch bei aller
Dur denkbaren Liebe zur Natur doch ,arm*. (181.) Zwar giebt
~die Fahigkeit zu edlem Naturgenuss ihm einen gewissen Reichtum,
aber zur Begriindung seines wollen Glickes muss er seine Liebe
anderen, idealern Giitern, vor allem Kunst und Wissenschaft,

- Zuwenden,

Wohl bist du reich, wenn zu geniessen du verstehst,
Und offnen Aug’s durch dieser Erde Wunder gehst;
Wenn deine Seele du so fein bereitet hast,

Dass sie Natur in jeder Laune liebend fasst;



- s

Wenn heil’ger Kunst du fiihlend Ohr und Auge leibst,

Und tiefer Forschung Friichte in dein Weltbild reihst;

Wenn du bewundernd hochstes Menschentum begreifst,

Und liebend selbst vom Tod die dunklen Schauer streifst.

(184.)

Doch auch die Liebe zu Kunst und Wissenschaft fithrt des
Grluckes Fiille nicht herbei. Denn das aus der Liebe zu diesen
Gitern sprudelnde Gliick besteht, wie das aus der Natur, vor-
wiegend oder ausschliesslich in ihrem Genusse. Der Genuss
aber, auch der angenehmste und beseligendste, ist fir den
Menschen mehr etwas Passives, mehr Leiden, als selbstthétiges
Schaffen. Nur letzteres aber bringt die Liebe zu ihrem ener-
gischsten Ausdrucke, und hochstes Schaffen giebt sich kund in
Erfullung der Pflicht. Daher vernehmen wir von dem Zitel-
mannschen Jiager nach wahrem Glucke:

Nun glaub’ ich zu erkennen, was dem Geist,

Dem suchenden, den Weg des Lebens weist:

Thatlose Liebe ist das Hochste nicht —

Die Liebe sei verschwistert mit der Pflicht.

Nur das ist hochste Liebe, die da schafft:

Dem, was du liebst, gieb deine volle Kraft;

Und was als Pflicht du wihlst, ob gross, ob Klein,
Dem musst du auch die ganze Seele weih’n.

Wenn du in solcher Liebe schaffend strebst,

Dann gilt das stolzeste Wort von dir: du lebst! (185.)

Handeln! Handeln! ist also der Weg Zu Wahrha-ftém, zZum
hochsten Gliicke. Daher werden wir ermahnt:

Lass ab, auf des Gedankens Pfad zu wandeln,

Dir hilft kein Sinnen mehr: es gilt zu handeln.

Die Welt hat Uberfiille an Gedanken,

Doch fehlt die That — das ist’s, woran wir kranken. (186.)

Und was wird dem, der diese Mahnung erfillt, zu teil ? .
Hier ist die allerdings viel, ja sehr viel versprechende Ver-
heissung: -

O selig, dem ein Ziel das Sechicksal giebt,

Ein Ziel, das er von ganzem Herzen liebft,

An das die Seele jede Hoffnung héngt,

In das hinein sie alle Krifte dréngt,

Ein Ziel, mit dem sie triumt, mit dem sie wacht,
Mit dem sie sinnt und spricht und weint und lacht.
Dann liautern alle Feuer seines Ich



50

In einer einz’'gen grossen Flamme sich.
Und ob in soleher Glut er sich verzehrt —
Zum Lichtbild ist das Leben ihm verkldrt. (189.)

Ein solcher Gegenstand, dem vor allen anderen die dazu
befahigte Seele handelnd voll und ganz sich hingeben kann, ist
nun allerdings die Kunst. Der wahre Kiinstler steht demnach
mehr als jeder andere auch auf des Glickes Gipfel.

Den preis’ ich selig, selig ihn vor allen,

Dem aus der Urne mensehlichen Geschicks

Das Los des grossen Kiinstlertums gefallen . . . .
O hochstes Gliick! o Wonne aller Wonnen,

- Von jener Wollust einen Hauch zu spiiren,
Die Gott beseelt, da er die Welt ersonnen! (192.)

Dem Kiinstler zunachst folgt im Besitze wahrhaften Gliickes
der Mann der Wissenschaft, wenn anders |
— ein Liebesdrang

Aus tiefstem Innern ihn zur Forschung zwang ;

So stark ihn zwang, dass er nur eins noch kennt,

Dass einem Ziel nur seine Liebe bremmt:

Im endlos tiefen Dunkel, da wir steh’n,

Kin kleines Stiickehen weiter Licht zu seh’n.

Was er da findet, ob es gross, ob klein,

Ihn kiimmert's nicht: nur Wahrheit muss es sein.

Die Welt mit Lust und Leid weicht blass zuriick —

Er liebt, er hat ein Ziel — er fand sein Glick. (193.)

Schoén! Der Kiinstler und der Forscher haben in Kunst
und Wissenschaft Ziele ihres Strebens, in die sie, ihre Befiihi-
gung zum Betriebe derselben vorausgesetzt, ihre ganze Seele
legen und dadurch das hochste Gliick erreichen kénnen. Aber
wie steht es in dieser Beziehung, etwas trivial gesprochen, mit
den Millionen und Millionen armer Teufel, die entweder die er-
forderliche Anlage zum Betriebe von Kunst und Wissenschaft
oder doch wenigstens die Gelegenheit und Mittel dazu nicht
h&ben? Die mithin einem andern Berufe und einem andern
Pflichtenkreise sich zuwenden miissen? Und wie steht es gar
mit dem bei weitem zahlreichsten aller Stande, dem vierten
Stande, den ,Sklaven der Arbeit“? Sie, die von morgens frith
bis abends spit in des Tages Last und Hitze ibhre schwieligen
Hénde regen miissen, um den Lohn zu verdienen, mit dem sie
sich und ihrer Familie das Leben fristen mogen? Wir erinnern



— 460 —

beispielshalber nur an die Arbeiter in den Bergwerken, in den
Eisen- und Stahlwerkstéitten der heutigen Grossindustrie. Und
wie steht es erst mit dem uniibersehbaren Heere von Siechen
und Kranken, denen die Ausiibung eines jeden Berufs, nicht
selten unter Erduldung furchtbarer Schmerzen, schon eine phy-
sische Unmoglichkeit ist? Werden auch diese auf ihrem

Schmerzenslager oder jene in ihrer Hénde Arbeit ein Ideal er-

blicken konnen, dem ihre Seele mit allen ihren Kréften sich
hingeben und das ihnen trotz der Schmerzen und des Schweisses,
den die FErftillung ihres Berufes ihnen stiindlich von der Stirne
presst, ein hochstes, ungetriibtes Gluck auf Erden bieten mag?
Oder wird das sich diesen darbietende Ideal etwa die ,allge-
meine Menschenliebe“ sein, die der dem Leben Wiedergewonnene
. in Zitelmanns Dichtung zu guter Letzt noch tber alles preist
und durch deren thatkréftige Bethatigung er endlich zur vollen
Erlosung von aller Pein und Qual sich durchringt? Werden
jene mit diesem etwa in den begeisterten Gesang einstimmen:

Wie heiss hab’ ich Erlosung mir erfleht!

Mit unbekanntem Gott rang mein Gebet.

Verzweifelnd sprach ich dann: sei dir genug,

Und du erlost dieh selbst — auch das war Trug.

Und Mitleid kam und Menschenliebe schwoll,

Und neuer Ziele ward mein Dasein voll.

Ieh fiihl’s, das tiefste Lebenswort ward mein:

Erlosung bringt’s Erlésender zu sein, (204.)

: an‘ unsererseits preisen sicherlich nicht weniger als die
uns vorliegende Dichtun_g ebenfalls die durch die That S_1Gh
bewahrende alloemeine Menschenliebe; wir wiinschen auch,
dass jeder, selbst der Armste und Verlassenste, nach dem Masse
seiner Moglichkeit, dieselbe nicht nur im Herzen tragen, sondert,
was mehr ist, im Werke ausiiben moge. Aber den oben er-
wahnten Scharen, den Fabrik-und Grubenarbeitern, den Kriippeln
und Siechen, als Leiter zum hochsten Glucke die allgememe
Menschenliebe vor Augen stellen und auch ihnen mit dem Helden- '
unseres Dichters zurufen : :
| Verheissung hochsten Gliicks tont jedem gleich:
Suchst Gliek du, sei an Menschenliebe reich (197.)

- = ich sage: wer das thun und davon bei den erwahntenr

- Klassen unter Voraussetzung einer atheistischen Weltanschauulls

_in ihnen irgend einen Erfolg fiir seinen Zweck sich Versprechen



6l

kann, der mag in vielen anderen Dingen ein Gelehrter, ja ein
grosser Gelehrter sein, aber von den wahrhaften Bediirfnissen
des Menschen und den Mitteln zu ihrer Befriedigung weiss er
nichts, und er wirde Kkliiger thun, wenn er seine Weltver-
besserungsvorschlige nach der in Rede stehenden Richtung
still fiir sich behielte. Denn was werden jene Klassen auf die
Aufforderung, die allgemeine Menschenliebe in ihren Herzen zu
entziinden, um dadurch ihr eigenes Gliick zu bereiten, ant-
worten? Sie haben ein volles Recht, ihren Ratgebern die furcht-
bar ernsten Worte, die in Zitelmanns Dichtung selbst nieder-
geschrieben und deren Wahrheit durch die antichristliche, ja
atheistische Weltansicht dieser bewiesen ist, entgegenzuhalten :

Ihr nahmt uns alles — ach! und gabt uns nichts. (61.)

5. Wir sind mit der Entwickelung der neuen Weltansicht
zu Ende. Da wiederholen wir das Wort, dem wir vorher schon
einen Ausdruck gegeben haben: ,Der Wahrheit allein gebiihrt
der Preis und Sieg.“ Hs unterliegt fiir den Einsichtigen nicht
dem geringsten Zweifel, dass das gezeichnete monistische Welt-
bild und jedes andere, wie immer es im einzelnen ausgestaltet
sein mag, wofern nur alle aus seiner Grundlage sich ergebenden
Konsequenzen gezogen werden, die Weltanschauung des posi-
tiven Christentums nach L#inge und DBreite, Hohe und Tiefe
negiert und zu dieser auf allen Punkten in den allerschroffsten
Gegensatz tritt. Das Christentum vertrigt sich schlechterdings
nicht mit der Behauptung der Einheit oder Hinerleiheit alles
Existierenden dem Sein oder Wesen nach. Durch seine Schopfungs-
lehre behauptet das Christentum eine zweifache Wesensver-
- Schiedenheit, zunachst die von Gott und Welt in allen ihren
Faktoren und dann innerhalb der Welt die von Geist und Natur.
Diese doppelte Wesensverschiedenheit ist die Grundlage, mit
der alle tibrigen Lehren und alle Institutionen des Christentums
In unloslichster Verbindung stehen. Keiner kann jene antasten,
ohne diese zu erschiittern ; keiner jene preisgeben, ohne diese
iber kurz oder lang ebenfalls verwerfen zu miissen. Und das
st die Signatur der Gegenwart, dass die monistische Welt-
ansicht mit der christlich-dualistischen sich in der That schon
in einem Kampfe auf Leben und Tod befindet. Beide ringen
miteinander um den Sieg und es fragt sich, welcher von
beiden, mit Vernichtung ihres Gegners, dieser zufallen wird.



— 462 —

Freilich ist der Ausgang des grossen Kampfes nicht mehr frag-
lich, wenn man den Vertretern des antichristlichen Monismus
glauben soll. Nach ihrer Meinung ist die christliche Weltansicht
in dem Kampfe schon erlegen, wie die Zitelmannsche Dichtung
ihren Lesern von neuem kund zu thun sucht. Indessen so weit
sind wir denn doch noch nicht. Auch hegen wir das Vertrauen,
dass, je mehr der Kampf in der Zukunft entbrennen wird, alle
diejenigen, die in der Weltanschauung des positiven Christen-
tums nach wie vor volle Wahrheit erblicken, sich immer enger
zusammenscharen und die heisse Geisterschlacht mit denjenigen
Walffen schlagen werden, die allein die sichere Aussicht auf
einen ruhmvollen und endgiiltigen Sieg versprechen ). Als Hin-
weis auf die rechte Waffenriistung wollen die nachfolgenden
Schlussbemerkungen noch angesehen werden. ‘

In der Zitelmannschen Dichtung begegnet der Leser fol-
genden Reimzeilen:
Die Schopfung war vollendet; strahlend lag
Zu Gottes Fuss die Welt am sechsten Tag.
Und zu der Erde sah er prifend nieder
Und schaut’ das Kunstwerk schoner Menschenglieder,
Der Schopfung hochstes! aber tierisch, stumm —

1) Von dem Siegesjubel in den Reihen der Monisten nur noch ein Beispiel.
Friedr. Alb. Lange sagt in seiner ,Geschichte des Materialismus®, 2 Bde., 5. Aufl.
Jserlohn 1877, II, 551: ,Der Geist, von dem in dem neuen Testamente geweis-
sagt wird, dass derselbe die Jinger Christi in alle Wahrheit leiten soll; es ist
kein anderer als der Geist der Wissenschaft, der sich in unseren Tagen offenbart
hat. (?!) Er lehrt uns in unverhillter Erkenntnis die absolute Einheit des mensch-
lichen Daseins mit dem gbttlichen (?1), die von Christus zuerst der Welt im
Gleichnis verkiindigt wurde.® (?!) Nun ist die christliche Religion thatsichlich
aber gerade umgekehrt ither dem Fundamente der Wesensverschiedenhert YO Gott
und Welt (Mensch) errichtet. Wer kann sich daher noch wundern, dass Lange
schon vorher, II, 547, iber jenec die Worte niederschrieb: ,Solange man den
Kern der Religion suchte in gewissen Lehren iiber Gott, die menschliche Seele,
die Schipfung und ihre Ordnung, konnte es nicht fehlen, dass jede Kritik, welche
damit begann, nach logischen Grundsitzen die Spreu vom Weizen zu sondern,
zuletzt zur vollstindigen Negation werden musste. Man sichtete, bis nichts. mehr
iibrig blieb.“ Aber gerade die vollige Negation des Christentums, in die f_iel'
Monismus in unseren Tagen sich ausgewachsen, giebt die Hoffoung auf efﬂe
wiederkehrende Besserung der wissenschaftlichen Zusténde, denn eben durch S?lﬂe
extreme Ausbildung ist jener, mit Guinther zu reden, auch ,der allmahlichen Fal_ﬂ‘
nis anheimgefallen und in dieser Gestalt ganz und gar der Ehre wert: Dem Dualls‘;
mus der Kreationstheorie als Mistbeet zu dienen®. (,KEurystheus und Herakles.
Wien 1843. S. 389.)



- e

Da blickt’ er sich im Kreis der Geister um

Und rief: das letzte fehlt! dem Erdenleben

Will ich ein Stick von meinem Wesen geben.

Und sprach zur Seele: Geh’ in jenen Leib

Und wohne dort und werde Mann und Weib. (156.)

Aber der Gott, von dem hier die Rede isf, ist, so wissen
wir, nur die zur Gottheit erhobene Natur. Wie daher in den
vorhergehenden Versen die Seele (der Geist) des Menschen
,ein Stick von Gottes Wesen“ — statt: ein Entwickelungs-
moment im Leben der Gottheit — genannt wird, so wird sie
anderwérts ganz Kkonsequenterweise auch auf die Natur als ihre
Brzeugerin zuriickgefiihrt. In welcher Art der Wortfiithrer
bei Zitelmann und jeder konsequente Monist mit ihm das Ver-
héltnis von Leib und Seele (Geist und Natur) im Menschen sich
also denkt und denken muss, kann nicht zweifelhaft sein. Der
Leib des Menschen ist sein stofflicher (materieller) Organismus
als solcher, die Seele oder der Geist die Totalitit der subjek-
tiven Erscheinungen oder Lebensidusserungen in ihm, seines
Denkens, Wollens und Fiihlens. Der Mensch ist seinem ganzen
Umfange nach Naturwesen:

Ieh lieb’ den Menschen, weil Natur ihn schafft

Als letztes Werk der hochsten Lebenskraft.

Weil sie in ihm Vollendung sich begehrt,

Dies Ziel ihm setzt und offne Bahn gewihrt (195.)
— der Mensch, sage ich, ist Naturwesen oder Organismus und
das, was der Geist oder die Seele genannt wird, nur das sub-
Jektive Innenleben desselben in Denken, Wollen und Fiihlen.
Und diese Auffassung des Menschen, die in der Wissenschaft
der Gegenwart sehr weit verbreitet und allenthalben als das
gewisse Resultat der griindlichsten Forschung ausposaunt wird,
ist gerade der Punkt, an dem jeder Versuch einsetzen muss,
der die Ehrenrettung der Weltanschauung des positiven Christen-
tums in den ehrwiirdigen Hallen der Wissenschaft unserer Tage
als Aufgabe sich vorsetzt. Denn um das soeben bertihrte hohe
Ziel zu erreichen, ist vor allem andern der Nachweis zu liefern,
dass die vorher erwihnte monistische Auffassung des Menschen
ganzlich falsch ist, dass in ihr der Geist (die Seele) des Menschen
vollig verkannt wird und dass eben hierdurch dem konsequenten
Denker von vornherein die Moglichkeit genommen ist, zu einer
ebenso wahren als allseiticen Erkenntnis der Natur und Gottes



L o

noch vordringen zu konnen. Das yrodr osavrov der Griechen
und das nosce te ipsum des Augustinus ist und bleibt, wofern
es nur von der Selbsterkenntnis des menschlichen Geistes nicht
sowohl in ethischer als in metaphysischer oder ontologischer Be-
ziehung verstanden wird, das Prinzip und der Massstab jeder
andern Erkenntnis. Allein wie die Krkenntnis der wahren Be-
schaffenheit des menschlichen Geistes gewinnen ? Es giebt keinen
andern Weg, als die genaue und griindliche Erforschung des sub-
jektiven Lebens im Menschen, seines Denkens, Wollens und
Fiihlens. Und Gott sei Dank! bei vorurteilsloser Selbstbeob-
achtung und reiner, lauterer Wahrheitsliebe ist die Zuriick-
legung dieses Weges, namentlich unter sorgfilticer Beriick-
sichtigung alles dessen, was zur Ebnung desselben von den
grossen Denkern der Vorzeit schon geleistet worden, in unseren
Tagen nicht allzu schwer. Wir wollen die nachfolgenden Hin-
weise an einen dieser Denker ankniipfen, der in der Theologie
seinen alten Ruhm seit mehr als achtzehnhundert Jahren be-
wahrt hat und durch dessen Licht auch die dornigen Pfade
des Philosophen nicht selten wunderbar erhellt werden — wir
meinen Paulus, den grossen Ap(}stel fir die alte und neue
Heidenwelt.
~ In dem Briefe an die Galater V, 16 f, macht Paulus fol-_
gendes als Resultat seiner Selbstbeobaehtwng geltend. In dem
~ einen Menschen giebt es ein zweifaches Begehren (dmudvpsiv),
ein solches des Fleisches (0cof) und ein solches des Geistes
(mveduer). Beide sind einander entge@en oder stehen mitein-
ander im Widerspruche (sadre dyeixawer gAdijhows). In voller
Ubereinstimmung hiermit spricht er denn auch von ,den Werken
des Fleisches“ (za &oye ¢iis 6aoxds) und setzt ihnen O"egemﬂoer _
die Werke oder, wie er sich ausdriickt, ,die Frucht des Geistes®
(6 xaomog woi mvevuaros). Nun fordert er die Gliaubigen Wleder; '
holt auf ,zu einem Wandel im Geiste® (mveipen eQuTeTEN 1]
ovoiyeiv) und versichert, dass, wer so wandele, ,,dle Begierde .
des Fleisches nicht vollbringe* (émudvuicy Gapxos ov ) TeAe).
Dadurch werde auch die Angehorigkeit an Christus unterhalten
und fester begriindet, denn die diesem angehoren, sagt der
Apostel, ,haben ihr Fleisch gekreuzigt samt seinen Leiden-
schaften und Begierden“ (oi 0¢ zod Xoiowov wny Ocipra doTavowocy
- 0V voic maduaow xed vels émdvuicig). Dem Sinne nach ganz
' glemhe Ausfuhrungen die zum Teil sogar im Wortlaute ither-



455

einstimmen, finden sich bei Paulus, Rom. VIII, 12, Eph. II, 3,
ganz besonders aber Rom. VII, 14 ff. Wie oben von einem zwei-
fachen Begehren, so ist an dieser Stelle von einem zweifachen,
einander widersprechenden Thun (xeveoycle0Sau, modooew, mwotsiv)
als dem Ausflusse eines zweifachen Wollens (Féhew) in dem einen
Menschen die Rede. Beiderlei Thun und beiderlei Wollen wird,
wieder auf Grund der Selbstbeobachiung des Apostels, von diesem
zwar als in einem Subjekte oder in einem Ich vorhanden und
von diesem vollzogen angeschaut; aber dieses eine Subjekt oder
Ich ist nach der Auffassung des Apostels augenscheinlich nicht
auch ein einziges Wesen (eine einzige Substanz), sondern es be-
steht aus zwei Wesen (wesenhaften, substantialen Elementen),
von denen das eine als ,der innere Mensch* (0 #0w avJewmog)
und ,der Geist® (die Vernunft, ¢ vets), das andere als ,die
Glieder* (va uédy wov), ,der Leib* (vo owue) und ,das Fleisch“
(1) 0dof), ja unter Berticksichtigung seines auf das Siindhafte
gerichteten Wollens geradezu als ,die in mir wohnende Stinde*
(1) olxot0e v Zuoi cuwapric) bezeichnet wird. Nun will der Geist
des Menschen als solcher das Gute und hasst das Bose, denn
Jener hat ein (natiirliches) Wohlgefallen an dem Gesetze Gottes
(ovvrdopear ydo =6 véuw Toi Feod xara vov 0w avIowmov). Nichts-
destoweniger thut der Mensch als das eine aus Geist und Fleisch
(Leib) bestehende Subjekt oder Ich nicht das Gute, was der
Geist in ihm will, sondern das Bose, was dieser nicht will. (o2
reo, 0 Yélw, wod dyadov, dAL’, 6 0¥ Fshw, xaxov, totTo mMEEC0.)
Woher kommt das? Weil in dem Fleische (Leibe) des Menschen
das Gute nicht wohnt (0ide, 671 0vx oixel év Suoi, vovrsorw &v wjf
Ooxi pov, ayedor), oder weil in den Gliedern des Menschen ein
dem Gesetze (Wollen) seines Geistes widersprechendes Gesetz
(Wollen) ist, das ihn (auch den Geist) gefangen hilt unter dem
Gesetze der Stinde, das in den Gliedern (des Menschen) ist.
(BAémw 08 Ercoov vouov v woic mehsoiv pov, dveorocrsviusvoy T
WJ}L? Tl v00s pwov, xal alyuchovilovid us év ©@ voup tie dueories,
T ovm v volc uéhsol pov.)

Das sind die Grundlinien zu einer Anthropologie, die, wissen-
7 schaftlich ausgebaut, die dualistische Beschaffenheit des Men-
- Schen vollkommen ins klare bringen und dadurch den Boden
'herstellen wird, von dem aus das tiefste Verstindnis des Christen-
tums ohne Alterierung desselben auf dem Wege empirischer



Forschung sich wird gewinnen lassen. !) Wie Paulus in den obigen
Ausfihrungen auf Grund der Selbstbeobachtung, also empirisch,
in dem einen Menschen ein zweifaches Wollen (Begehren) fest-
stellt, so wird die fortgesetzte Untersuchung des Menschen in
seinem geheimnisvollen subjektiven Innenleben auch ein zwei-
faches Denken und Fliihlen anerkennen miissen. Und beide sind,
wie das beiderseitige Wollen, ebenfalls entgegengesetzter Be-
schaffenheit. Hieraus wird der unbefangene und wahrheits-
liebende Forscher die Uberzeugung gewinnen, dass das subjek-
tive Innenleben des einen Menschen nicht auch aus einer
Lebenswurzel (oder Substanz), sondern aus zweien entspringe, die
von alters her als Geist und Korper, Seele und Leib bezeichnet
werden. Und wie werden die beiden den Menschen Kkonsti-
tuierenden Elemente sich zu einander verhalten? Da ihre
Lebensdusserungen einander entgegengesetzt oder qualitativ ver-
schieden sind, so miissen auch sie selbst dieselbe qualitative
Verschiedenheit gegeneinander aufweisen. So ergiebt sich der
Mensch durch empirische Forschung als eine zusammengesetzte
Griosse, zusammengesetzt aus zwei qualitativ verschiedenen Sub-
stanzen, die in ihm nur zur formalen Einheit, zur Einheit des
Bewusstseins oder zu einem Ich konnen verbunden sein. Und
worin wird sich die qualitative Verschiedenheit von Geist und
Korper, Seele und Leib des Menschen zw erkennen geben? Der
fortschreitenden Forschung wird es nicht allzu schwer fallen,
den Nachweis zu liefern, dass, wahrend der Leib des Menschen
eine Individualitét und als solche ein Bruchteil der allgemeinen
Natursubstanz (der Materie) ist, dagegen der Geist oder die
Seele thre Grundbeschajffenheit darin offenbart, eine Substanz an
wnd fir sich, eine ganzheitliche, ungeteilte und unteilbare substan-
tiale Einheit zu sein. Daher kann der Geist eines jeden Men-
schen, wenn er als solcher tiberhaupt geworden (entstanden)
ist, auch nicht wie der Leib durch Generation (Zeugung), sondern
er muss durch Kreation (Schipfung) in dem altchristlichen Sinne
- zur Existenz gekommen sein. Aber ist denn der Geist des
Menschen tiberhaupt entstanden? Und muss die empirische
Forschung seine Entstehungsweise mittelst Schopfung Zu_ge_beﬂ?

Y Andere Schriftstellen, in denen wber Leib und Seele des Menschen und
ihr Verhiltnis zu einander im wesentlichen dieselben Ansichten wie in den anges
zogenen paulinischen vorgetragen werden, sind Joh. I, 18, Jak. IV, 1, I Petr. I1, 11.



— 467 —

Jene wird festzuhalten haben — und die griindliche Erle-
digung dieser Aufgabe bietet nicht gar grosse Schwierigkeiten —,
dass dem Geiste des Menschen zwar ein Thun, aber kein
reines Thun, eine Aktivitdt, aber keine absolute Aktivitit zu-
kommt. Vielmehr ist der Geist nach Ausweis der Erfahrung
eine Substanz (ein Wesen), die sich entwickelt und die ihre Ent-
wickelung durch ein doppeltes Verhalten, durch die Bethétigung
zweier Krdfte, durch Rezeptivitit und Reaktivitit durchsetzt und
allein durchsetzen kann. Alle Aktivitat des Geistes ist erfah-
rungsgeméss nur Reaktivitdt gegen empfangene Einwirkungen,
weshalb der Geist denn auch vor der Aufnahme der ersten
auf ihn stattgefundenen Hinwirkung weder schon rezeptiv noch
reaktiv gewesen sein kann, sondern in einem noch vollig that-
losen Zustande sich befunden haben muss, den wir im An-
schlusse an den Sprachgebrauch der neuern Philosophie als
dessen wrspringliche Indifferenz oder Unbestimmtheit bezeichnen.
Eine Substanz aber, deren urspriinglicher Zustand thatséchlich
der der Indifferenz oder Unbestimmtheit ist, kann von der Ver-
nunft nicht als eine Substanz schlechthin, d. i. als eine mnicht-
gewordene (immer gewesene), sondern sie muss als eine Substanz
wicht-schlechthin, d. i. als eine einmal noch wicht gewesene und
deshalb gewordene angesehen und behauptet werden. Denn
ware der Geist des Menschen Substanz schlechthin, so miisste er
auch Wirken schlechthin sein, reine (absolute) Aktivitdt ohne alle
und jede Angewiesenheit auf fremde Einwirkungen. Unab-
‘hingigkeit der Huwistenz einer Substanz von jeder andern Sub-
stanz hat Unabhingigkeit des Wirkens (der Bethitigung) jener
von all und jeder fremden Einwirkung zum Nachsatze. Nun
ist der Geist des Menschen fiir sein Wirken aber nicht unab-
héingig, absolut; er kann also auch als Substanz nicht absolute
Substanz, nicht Substanz schlechthin, sondern er muss gewor-
dene Substanz sein und als solche gedacht werden. Aber wie
geworden ?

Das Werden von Substanzen in dem strengen und eigent-
lichen Sinne ist nur denkbar und méglich durch wirkliche Neu-
setzung derselben, welche Art von Setzung das Christentum be-
ziglich der Welt in allen ihren Faktoren, in seiner Schipfungs-
lehre als Offenbarung Gottes verkindet. Hat aber der Geist
des Menschen mittelst empirischer Forschung sich selbst und
seine Beschaffenheit in der vorher angegebenen Weise endlich



. deg

einmal ermittelt, so muss er auf demselben Wege empir’ischer _
Forschung auch sich selbst als Gleschdpf, nicht in dem Sinne der
Zitelmannschen Dichtung — denn die kennt keine Schépfung

in dem wahren Sinne des Wortes —, sondern in dem Sinne

des positiven Christentums, und Gott als seinen Schopffer erken-
nen und feststellen. So fallen zunédchst in diesem Punkte, d. i.
in der Erkenntnis der Geschopflichkeit (Kreatiirlichkeit) des
(Geistes und Gottes als seines Schopfers, flir den Geist Glauben
und Wissen, Offenbarung und Vernunft (empirische Forschung),
Theologie und Philosophie harmonisch in eins zusammen. Aber

dieser eine Punkt ist einem lichten Bergesriicken vergleichbar,
von wo aus dem forschenden Geiste der Einblick sich 6ffnet in
alle Tiefen und Hohen des Wechselverhaltnisses, welches Gott
als Schipfer und Erloser der Welt zwischen sich und dieser
begriindet hat. Es ist hier nicht der Ort, diese Hohen und Tiefen

selbst auszumessen. Aber wir wollen unsere Abhandlung nicht

schliessen, ohne der Erwartung Ausdruck zu geben, dass tiber
‘kurz oder lang die Zeit herannaht, in der die deutsche Wissen-
schaft durch eine ebenso tiefe und allseitige, als richtige und
wahre Erkenntnis des menschlichen Geistes den Standpunkt
gewinnen wird, von dem aus sie die grosste aller wissenschaft-
lichen Leistungen, die Reinigung der Weltanschauung des posi-
tiven Christentums von allem in allen Konfessionen ihr zuge-
fugten unwahren Beiwerke und ihre endgiiltige, ferner nicht
mehr zu bezweifelnde Begriindung zu vollbringen im stande ist.
Die Unkenntnis, die Verkennung und zuletzt die Leugnung des
Menschengeistes hat in der Wissenschaft das Antichristentum
gross gezogen; seine grindliche, erschopfende und wahre Er-
‘kenntnis wird das Christentum zu neuer Verklirung und herr-
lichem Siege fiithren. Ta. WEBER in Bonn.




	Die moderne Weltanschauung in poetischer Beleuchtung

