
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Artikel: Die moderne Weltanschauung in poetischer Beleuchtung

Autor: Weber, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


436

DIE

MODERNE WELTANSCHAUUNG
IN POETISCHER BELEUCHTUNG.

In der Cottaschen Buchhandlung zu Stuttgart erschien vor
kurzem (1894) „eine Dichtung" von Ernst Zitelmann,
ordentlichem Professor der Jurisprudenz an der Universität zu Bonn,
die der Verfasser „dem Andenken seines Vaters" gewidmet und

der er den Titel: „memento vivere" gegeben hat. Wozu

machen wir uns mit diesem Schriftchen (170 S. kl. 8°) in der

„Revue internationale" zu thun Etwa wegen der Beispiellosigkeit,
dass ein Jurist unter die Poeten geht Das kann es nicht sein,

wenn wir uns des gleichen Schrittes erinnern, den ein Goethe,

Karl Simrock, Felix Dahn u. a. längst vor Zitelmann ebenfalls

gethan haben. Oder weil Zitelmann unter den Dichtern wie

ein Sperling unter Nachtigallen erschiene? Auch das ist der

Grund nicht. Denn was die Form seiner Lieder angeht, so

hat Zitelmann nicht Ursache, sich derselben zu schämen. Zwar

begegnet der Leser hie und da einem schlechten Reim oder sonst

einer Unebenheit, so, wenn in dem Sonett S. 136 „See" auf

„Höh"', „Fuss" auf „Guss" gereimt wird. Aber das sind Kleinigkeiten

und ihrer kommen in dem Büchlein nicht einmal gar

viele vor. Der Jurist Zitelmann darf ohne Anmassung und

Überhebung in sich das Wort verwirklicht sehen : poeta nascitur.

Aber warum beschäftigen wir uns denn hier mit seiner Arbeit.

Einzig und allein, um es frisch heraus zu sagen, ihres Inhaltes

wegen, denn der ist ein solcher, welcher die Kritik und den

Widerspruch in gar hohem Masse hervorruft.
Die Dichtung ist ein wohldurchdachtes Ganze. Ein „Epos -,

wie man sie in den Bonner Universitätskreisen wohl nur scherz-



¦— 437 —

weise genannt hat, ist sie nicht. Dazu fehlt ihr geradezu alles,
namentlich der historische Hintergrund. Sie ist nicht die
Entwickelung eines grossen geschichtlichen Ereignisses, vielmehr
breitet der Held der Dichtung nur seine eigene Subjektivität
vor den Augen des Lesers aus. Die Arbeit schildert in
poetischer Form, mit einem Worte, die von ihrem Helden geteilte
moderne Weltanschauung, und diese in einer Ausgestaltung,
durch welche sie — es sei das im voraus schon bemerkt — zu
der des positiven Christentums in allen Punkten in diametralen
Gegensatz tritt. Da wirft nun aber die Frage sich auf, ob
denn auch bei jener Auffassung des Lebens und der Dinge dem
Menschen ein wahrhaftes Glück zu erreichen noch möglich
sei. Die Frage wird bejaht, der Weg zum Glücke beschrieben
und eben darin erblicken wir den eigentlichen Zweck der
Dichtung. Hiernach mag der Leser selbst beurteilen, welcher
Gattung von Poesie dieselbe am bequemsten sich eingliedern
lässt. *)

') Vor Abfassung der folgenden Abhandlung sind uns zwei Besprechungen der
Zitelmannschen Arbeit zu Gesichte gekommen, die eine in Nr. 981 (5. Dezember 1894)
der „Kölnischen", die andere in Nr. 287 (9. Dezember 1894) der „Neuen Bonner
Zeitung". In beiden wird mehr die Form der Dichtung als ihr Inhalt, wenigstens
ala der Kern desselben, ins Auge gefasst. Zwar nennt die „Köln. Ztg." Zitelmanns
„Werk ein Glaubensbekenntnis" und sagt ganz richtig, „die Weltanschauung, die
es predige", „sei im wesentlichen die Goethes und Spinozas". Aber über das
Verhältnis dieser Weltanschauung zu der des positiven Christentums wird den
Lesern der Zeitung kein Wort verraten, und noch weniger wird über sie ein Wort
des Tadels oder ein Zweifel an ihrer Haltbarkeit und Wahrheit kundgegeben.
Die „Neue. Bonner Zeitung" spricht sogar von „der Grösse der hier (d. i. in
Zitelmanns Dichtung) vorgetragenen Weltanschauung" ; sie „preist das hohe Lied der
Liebe und des Lebens", das darin gesungen werde, und meint, „in den innersten
Gedanken des Helden und des Dichters", die an dem Leser „vorüberrauschen",
„liege eine ganze Lebensphilosophie beschlossen." Kurz: Die erwähnten
Besprechungen liefern keine Inhaltsangabe und keine Kritik der Zitelmannschen
Arbeit, aber sie sind reine Panegyriken auf sie. Dem gegenüber haben wir das gerade
entgegengesetzte Ziel uns vorgesetzt. Wir legen alles Gewicht auf eine ausführliche

und deutliche Inhaltsangabe der Schrift, und das zu dem Zwecke, um unseren
Lesern ein eigenes Urteil über den sachlichen Wert derselben zu ermöglichen
lud dadurch die ihr zu teil gewordenen Anpreisungen in den erwähnten
Tagesblättern auf das rechte Mass zurückzuführen. Und wenn unsere Ansicht nach
«er angedeuteten Richtung keineswegs eine günstige ist, so brauchen wir nach
den obigen einleitenden Worten doch nicht noch einmal hervorzuheben, dass auch
wir nicht weniger als die „Neue Bonner Zeitung" Zitelmann „eine grosse und
reiche dichterische Kraft" bereitwilligst zuerkennen.

Revue intern, de Théologie. Heft 11,1895. 29



— 438 —

1. Im Eingange der Dichtung wird dem Leser als ihr
eigentlicher Held ein mit dem Leben in der Gesellschaft völlig
Zerfallener vorgeführt. Er sieht sich verfolgt, befehdet, aus
hohem Amt verdrängt und um sich her nichts als Selbstsucht,
Neid und Heuchelei (1). Der einzige Freund, der ihm geblieben,
verrät ihn (7) ; ein Weib und Kind, seine „ganze (noch übrige)
Liebeshabe", sinken in das Grab (2). Da hält es ihn nicht
mehr in der Gesellschaft.

In wilde Freiheit flucht' ich mich hinaus
Wo stille Pussta grenzt an die Karpathen,
Da such' ich mir die Stätte für mein Haus,
Ich wandre einsam — niemand soll mir raten. (6.)

Und wozu diese Weltflucht? Was in dieser Einsamkeit
beginnen

Mich an den Busen der Natur zu legen,
Floh ich hierher — Natur, gieb deinen Segen. (13.)

Doch die Natur giebt keinen Segen; sie erweist sich nicht
als tröstende Lehrerin. An sie gerichtet ist der niederschmetternde
Gesang :

Auch du bist arm, magst noch so reich du scheinen,
Du lehrst mich nichts, nur eins giebst du aufs neue:
Hier kann zum erstenmal ich wieder weinen. (14.)

Da beschleichen den Verlassenen Selbstmordgedanken ; er
sehnt sich nach dem Grabe.

Von all der grünen Erde ist das Grab
Das einz'ge, was ich fordre mir zu eigen —
Es ist mein Recht, zu schlummern und zu schweigen. (30.)

Indessen dauert dieser Trübsinn nicht lange; nur einen

Augenblick und — er wandelt sich in grimmigen Trotz. Denn

— heimlieh mich hinweg vom Kampfplatz schleichen
Gleich einem Sünder vom Gericht,
Demütig dem brutalen Schicksal weichen
Aus feiger Angst vor seinen Rutenstreichen —

Das will ich nicht
Der Grimm steigt auf. Ob blutend und zerschlagen,
Grausamer Gott, noch steh' ich hier!
Ich bin ein Mensch und kann wie andre tragen,
So will den Kampf ich für mein Schicksal wagen

Selbst, Gott, mit dir! (34.)
Selbst, Gott, mit dir? Aber kennt und anerkennt unser

weltflüchtiger Unglücklicher und fast Verzweifelnder denn noch



— 439 —

einen Gott? Freilich nimmt er den erhabenen Namen oft
genug in den Mund, aber mehr zum Hohne als im Ernste, denn
seine ganze Welt- und Lebensanschauung ist eine ohne Gott,
eine atheistische. Und eben in der poetischen Entfaltung
derselben liegt der Mittelpunkt der Zitelmannschen Dichtung.

Nicht immer war der Unglückliche ohne den Glauben an
Gott, und zwar an den wahrhaften, lebendigen, weltschöpferischen

Gott des Christentums. Denn auch er ist in der christlichen

Religion erzogen, und die Beseligung, die ihm einstens
durch dieselbe in das Herz geströmt, ist seiner Erinnerung
noch nicht entschwunden.

Wie hüllte Kinderglauben weich mich ein,
Verklärte mir die Welt mit frommem Sehein! (61.)

Aber die Zeit, in der der Glaube an die Lehren des
positiven Christentums in ihm noch lebendig war, ist längst
dahin.

Verloren hab' ich alten Glaubens Heil. (194.)
Oder, wie es anderwärts heisst:

Doch uns, vor deren Blicken längst verschwand das Nebelland,
Darin einst Kinderglaube sel'ge Stätte fand. — (179.)

Nichtsdestoweniger sieht er auch jetzt noch mit Wehmut
auf seine Kinderjahre zurück und preist diejenigen glücklich,
welche sich, im Unterschiede von und im Gegensatze zu ihm,
den religiösen Glauben ihrer Kindheit bewahrt haben.

Mit solchem Glauben lässt sich passlich leben ;

Wohl denen, die sieh ihm dahingegeben
In ihrem Frieden sind sie zu beneiden,
Sie leiden nicht von unsern Menschenleiden.
Das Jenseits tröstet sie für die Beschwerden
Des mühsalreichen Pilgergangs auf Erden.
Der Tod verliert die grause Bitternis —
Einst glaubt' auch ich vorbei! vergiss, vergiss! (58.)

Freilieh! soll der religiöse Glaube diese Wirkung haben,
so darf er nicht der der heutigen liberalisierenden Theologen
sein. Über sie und ihr Treiben giesst unser Unglücklicher die
volle Schale seines Zornes aus.

Dem Christentum freisümger Theologen
Vom heut'gen Tag, dem bin ich nicht gewogen.
Zu wenig .Glauben, uni in Kinderfrieden
Und Jenseitshoffnung froh zu sein hienieden.



_ 440 —

Zu viel, um ganz gestützt auf eignes Denken
Nach eignem Kompass ird'sche Fahrt zu lenken.
Ein unnatürlich ungesund Gemisch,
Mystisch-vernünftlieh, Vogel nicht noch,Fisch. (55.)

Und noch einmal müssen die Theologen dieser Sorte von
ihm den strafenden Vorwurf vernehmen:

Ihr seid nichts ganz, und seid nur alles fast —
In tiefster Seele ist mir das verhasst. (56.)

Diesen Halben gegenüber ist der Unglückliche der
Zitelmannschen Dichtung ein ganzer Mensch. Er hat, für seine

Person, den christlichen Glauben ganz und gar preisgegeben.
Ja mehr als das; er ist auch der Überzeugung, dass der
letztere den im Laufe der Zeit auf ihn geführten Angriffen ein

für allemal völlig erlegen ist. Es ist die Stunde gekommen,
in der das Christentum das Leben und Denken der Menschheit
nicht mehr ferner mitbestimmen soll. Es hat von der Bühne
der Weltgeschichte abzutreten, um einer ganz andern
Auffassung der Welt und des Lebens Platz zu machen und dieser

die vorenthaltene Herrschaft einzuräumen.

Unmöglich ist's, auf überlebten Glauben
Das Räderwerk der Welt zurückzusehrauben.

Denn rastlos stürmt die junge Zeit voran,
Reisst Schranken nieder, bricht verjährten Bann.

Allüberall schärft man die geist'gen Waffen,
In Sturmeseile Kenntnis einzuraffen

Von dem, was sinnlich in und um uns ist.
Versuch regiert, man wägt und zählt und misst

Und drängt, um der Natur in heissem Eingen
Ihr langbewahrt Geheimnis abzuzwingen.
Nicht träumen will man mehr, nein, man will schaa'n,

Um sich ein neues Weltbild aufzubau'n. (64.)

Und welches ist der Inhalt der neuen Weltanschauung?

2. In ihr findet in erster Linie der Gott des positiven

Christentums keine Stelle mehr. Seine Vorstellung ist ein

Wahngebilde vergangener Zeiten, das für immer zerronnen; ihr

Ausdruck ein Wort ohne Gehalt.

0 Sehnsucht, die du einen Gott dir schufst,
Dem du vertraust, zu dem du flehend rufst!
Ein. Menschenbild nur ist's, das du verklärt,
Und doch ein Bild, das sel'ges Glück gewährt. (176.)



— 441 —

Oder:
Gott ist ein Wort; du Seele siehst doch nur
Als Wirkliches die Menschheit, die Natur. (205.)

An die Stelle des christlichen Gottes tritt in der neuen
Anschauung die Natur, die Welt, das All. Es ist daher auch nur
konsequent, dass die Liebe Gottes, die als höchstes und erstes
Gebot das Christentum verlangt, in jener durch die Liebe zur
Natur verdrängt wird. Ehedem wäre solche Liebe dem
Unglücklichen in der Zitelmannschen Dichtung freilich
unverständlich gewesen. Als er nach Verlust von allem auf Erden
Begehrungswerten den Schmerzensschrei ausstiess:

Ein blindes Schicksal spielt mit unserm Leben (15.)
und:

Erschreckend ist mir alles, was ich sehe,
Das heitre Licht thut meinen Augen wehe (26.) —

da war Liebe zur Natur ihm eine Unmöglichkeit; da wandte
er sich mit bitterm Vorwurfe von ihr ab:

Was will dein Jubel umbarmherzig lehren —
Natur, du rätst, dass ich der Welt mich freue?
Umsonst! mir wirst du nimmer Trost gewähren. (14.)

Aber jetzt, da er die Natur mit Gott zu vertauschen und
jene als die Quelle alles Seienden und die Spenderin alles
Lebens anzusehen entschlossen ist, da glaubt er, à la David
Strauss, auch dieselbe Liebe, welche der christlich Gläubige
seinem Gotte zuwendet, auf die Natur übertragen zu sollen.
Geschieht dies, so mögen, meint er, für die neue Liebe selbst
die alten christlichen Ausdrücke immerhin beibehalten werden.

Und liebst du sie als einer, der da schafft,
Als Mehrer an des Lebens höchster Kraft
So nimm getrost die alten Zeichen hin
Und sprich das alte Wort mit neuem Sinn:
Ich liebe Gott so, wie ich ihn versteh',
Als höchster Lebenswirklichkeit Idee. (205.)

Der Gott in Zitelmanns Dichtung ist näher betrachtet die
Innenseite der Welt, die natura naturans des Spinoza, die Welt
die Aussenseite oder Erscheinung Gottes, die natura naturata
des erwähnten jüdischen Philosophen.

Von einer Wahrheit bin ich tief durchdrungen:
Einheitlich ist die Welt, wie sie auch heisst,
Nenn' du sie Stoff und Kraft, Natur und Geist —
Sie ist aus eines Gottes Haupt entsprungen. (140.)



— 442 —

Aber die Welt oder das All ist „aus Gottes Haupt
entsprungen" nicht mittelst Schöpfung im Sinne des positiven
Christentums — denn wie sollte der mit dem Weltwesen oder
dem Wesensgrunde der Erscheinungswelt identische Gott einer
solchen Schöpfung auch nur fähig sein — sondern so, dass

Gott selbst zur Welt sich entwickelt, in dieser sich selbst seine

äussere Erscheinungsform gegeben hat. Daher ist der Gott
des Zitelmannschen Helden denn auch überall; er ist das eine

Wesen in allen Erscheinungen, welches sich in jeder nur eine

von allen anderen verschiedene individuelle Darstellung giebt;
er ist die einzige Ursache in allen Wirkungen, auch in dem, was
wir sei es als gute, sei es als böse Handlungen bezeichnen.

Besehreiben, was an Körpern man geseh'n,
Aufzeichnen, was im Gang der Welt gescheh'n,
Wohl ist es nützlich, und ich darf's nicht schmäh'n.

Doch Wissenschaft im höchsten Sinn ist nur,
In allem, in Geschichte wie Natur,
Zu finden die verborgne geist'ge Spur.
Dann wächst der Lauf der Welt zum Weltgerichte,
Mechanik wird zum rhythmischen Gedichte —
Ein Gott lebt in Natur wie in Geschichte. (141.)

Offenbar ist diese Verhältnisbestimmung von Gott und Welt
und die über ihr als ihrer Grundlage errichtete Weltanschauung

monistischer Pantheismus, und zwar Pantheismus der Immanenz
ohne alle Transcendenz, wie ihn in ähnlicher, wenn auch in

individuell vielfach verschiedener Weise längst vor dem
Erscheinen der Zitelmannschen Dichtung Ludwig Feuerbach, David

Strauss, Arthur Schopenhauer, Eduard von Hartmann und manche

andere vorgetragen und gelehrt haben. Man kann denselben

auch, was wir oben zu thun uns schon erlaubt haben, mit
vollem Rechte Atheismus nennen. Denn ein Gott, der wie der

des Zitelmannschen Helden nur der Wesensgrund der Welt

ist, der also in allem Einzeldasein, in Wasser und Luft, m

Pflanze und Tier seine SelbstVerwirklichung besitzt und der

erst im Menschen zur Persönlichkeit heranreift, ist kein Gott,

wofern das Wort nur in dem alten, jedermann geläufigen
Sinne verstanden wird. Doch von solcher Charakterisierung
seiner Weltansicht wie Pantheismus, Monismus oder gar Atheismus

will Zitelmanns Held schlechterdings nichts wissen; er

wehrt sich sehr energisch dagegen.



— 443 —

Nun hör' ich schon, da ruft mein frommer Christ
Ganz aufgeklärt: also ein Pantheist!
Hat er erst glücklich solche Etikette
Mir aufzukleben, stellt er mich, ich wette,

Geruhig in den Schrank und forscht nicht mehr,
Als ob ich nur ein Ding zum Sammeln war'.
Das ist so recht das Handwerk unsrer Tage,
Man rubriziert vortrefflich, ohne Frage!
Deist, Theist, Monist, Materialist,
Positivist und Evolutionist.
Man hat das Wort und kann die Müh' sich schenken,
Auch in des andern Geist sich einzudenken. (142.)

Weniger noch will er selbst sich einen Pantheisten,
Monisten oder wie die —isten sonst heissen mögen, nennen.

Noch schlimmer aber, wer sich selbst so nennt
Und froh zur Knechtschaft solches Worts bekennt...
Such' Wahrheit nur, doch bind' dich nicht an Worte,
Sei du kein „—ist", nein, sei von eigner Sorte. (143.)

Und warum verbietet der Held in Zitelmanns Dichtung
sich und anderen, sein neues Weltbild mit einer der vorher
angeführten Bezeichnungen zu benennen?

Hier ist die Antwort:
Nicht dass es Gottes wahres Wesen wäre,
Mensch und Natur zu sein, ist's, was ich meine:
Ich sage nur, dass Gott uns so erscheine;
Verzicht aufs Mehr — nur das ist meine Lehre.
Sein innerst Sein und tiefste Wesensfülle,
Sie auszudenken, fehlt's uns an Organen ;

Nicht Phantasie, nicht Träumen, Dichten, Almen,
Kein kühnster Flug dringt hinter jene Hülle.
Nie kann geschaffner Geist in seinen Schranken
Des Schöpfers Wesen wesenhaft erfassen ;
So mein' ich denn, dass wir getrost es lassen —
Uns ward so viel zu denken und zu danken! (144.)

Haben wir Zitelmanns Helden, indem wir seinem
Befehle oben entgegenhandeln, also Unrecht gethan Darf
man seine Weltanschauung, ohne an ihr sich zu versündigen,
m der That nicht als monistischen Pantheismus, ja als
Atheismus charakterisieren? Wir meinen: wenn hier einmal
von Unrecht die Rede sein soll, so liegt dasselbe augenschein-



_ 444 —

lieh nicht auf unserer Seite, sondern auf der des Wortführers in
der Zitelmannschen Dichtung. Denn dieser gebraucht die durch
das Christentum seit mehr als 18 Jahrhunderten in einem ganz
bestimmten Sinne ausgeprägten und so in das allgemeine
Bewusstsein der Menschen übergegangenen Worte : Gott, Schöpfer,
Geschöpf u. s. w. fort und fort und ohne jeden Anstand, giebt
denselben zugleich aber eine Bedeutung, die von der alten,
ihnen allgemein beigelegten, das gerade Gegenteil ausdrückt.
Das ist im eigentlichen Sinne eine unerträgliche Verfälschung
des Sprachgebrauchs, die nur geeignet ist, den nicht ganz
aufmerksamen und sehr urteilsfähigen Leser der Zitelmannschen
Dichtung irre zu führen. *) Haben wir uns dieser gegenüber
etwa desselben oder eines gleich wiegenden Fehlers schuldig
gemacht? Haben wir durch die Rubrizierung der in Rede

stehenden Weltansicht unter die Systeme des monistischen
(immanenten) Pantheismus oder gar des Atheismus derselben
eine Etikette aufgeklebt, welche ihrer wahren Beschaffenheit
zu nahe tritt und diese vor den Augen unserer Leser in einer
falschen Spiegelung erscheinen lässt? Sicherlich nicht. Oder

ist eine Weltansicht, deren sogenannter Gott nur der immanente
Wesensgrund der Erscheinungswelt, also bei Lichte besehen

kein Gott, sondern die fälschlicherweise zur Gottheit erhobene

Natursubstanz ist, nicht eine Weltansicht ohne Gott, also eine

') „Schaffen" in christlichem Sinne bedeutet bekanntlich, mit dem Katechismus

zu reden, „Wesen (Substanzen) hervorbringen aus nichts". Daher bemerkt

der Benediktinerabt Theodor Gangauf schon im Jahre 1852 ganz richtig folgendes:

„Da im Christentum dieses Wort diesen Begriff hat, so ist dieser auch für jeden,

welcher im Christentum steht und stehen will, bindend, und es ist nimmer redlich,

wenn man, um sich gewissermassen dem Christentum zu aecommodieren, bloss das

Wort nimmt, ihm aber einen ganz andern Begriff unterschiebt, wie z. B. J. A.

Fichte mit dem christlichen Worte „schaffen" den durch und durch pantheistischen

Begriff einer „Aussichselbstentwictcelung, einer realen SelbstdarateWung, eines

Heruntersteigern Gottes in die Form des Kreatürlichen verbindet."
(„Vorschule der Theologie." Stuttg. u. Tüb. 1826.) „Gegen solche perfide Umdeutung

und Verdeutung, gegen diese Pantheisierung des christlichen Begriffes „schaffen

setzt Gangauf in der Anmerkung zu obiger Stelle hinzu, erklärten sich die

christlichen Denker mit Nachdruck, und unter diesen namentlich Günther in seiner

Vorschule. (1. Aufl. Wien 1828. S. 25. 2. Aufl. 1848. S. 30.) Aber mein

Axiom ist: Setzt Gott sein Selbst, so kreiert er nicht Substanzen; und Jcreiert

Gott, so setzt er, als Kreator, nicht sein Selbst, — sein Wesen, das unersehaffene.

(Gangauf: „Metaphysische Psychologie des heil. Augustinus." Augsburg 1852.

S. 96.)



— 445 —

atheistische, Atheismus? Will man aber, freilich sehr verkehrter
Weise, die Zitelmanns Helden beliebte Art des Ausdrucks einmal

beibehalten und den erwähnten Wesensgrund der
Welterscheinungen als Gott bezeichnen, ist dann dieser sogenannte
Gott nicht auch in jedem Einzeldasein, ja ist nicht jedes Einzelding,

freilich nicht von seiner erscheinenden Aussenseite,
sondern von seiner verborgenen Innenseite betrachtet, mit ein
konstitutives Moment der Gottheit? Wenn es aber so ist, was
sich nicht leugnen lässt, wenn also der Gott jenes Helden nichts
als der einheitliche Wesensgrund aller Einzeldinge ist, verdient
dann dessen Weltansicht nicht auch die Bezeichnung des
monistischen Pantheismus Freilich sagt man uns, dass wir auch
der in der Zitelmannschen Dichtung verkündeten und gepriesenen

Gottheit „tiefste Wesensfülle auszudenken" oder dass
wir sie „wesenhaft zu erfassen" nicht vermögend seien. Aber
diese Erinnerung trifft ja die von uns gewählten Ausdrücke
zur Charakterisierung derselben gar nicht;' sie ist eine {is-tdßaGic
dg allo yëvoç, die für die in Rede stehende Verhandlung ohne
allen Wert ist. Dagegen sagen unsere Ausdrücke für jeden
nur halbwegs besonnenen Leser das, was sie sagen sollen, .ganz
genau; sie sind durchaus zutreffend und damit ist ihre Berechtigung

sonnenklar bewiesen.
Die Weltansicht von Zitelmanns Helden ist in ihrem Kern

und Centrum eine der christlichen diametral entgegengesetzte.
Wer könnte daran nach den vorhergehenden Erörterungen
noch zweifeln Was folgt aber aus dieser Sachlage Es folgt, dass
jener mit allen Lehren und mit allen Institutionen des positiven
Christentums in einen um so ernsthafteren Konflikt geraten
muss, je mehr er aus der Grundlage seines Weltbildes alle in
ihm verborgenen Konsequenzen zu ziehen entschlossen ist. Und
Zitelmanns Held hat den Mut hierzu, wie wir nur an einem
einzigen Beispiele darthun wollen.

In den Reimzeilen Seite 31 und 32 sucht derselbe eine Art
von persönlicher Unsterblichkeit für den Menschen noch zu
retten, aber der Versuch misslingt gänzlich und wird sehr bald
als völlig aussichtslos wieder aufgegeben. Ausgehend von
den naturwissenschaftlich fest begründeten Sätzen:

Nichts kann vergeh'n, so klingt gewisse Lehre,
Und wenn es nur ein Hauch, ein Staubkorn wäre.
Was ist, wird sein. Wie Stoff als Stoff beständig,
Bleibt Kraft als Kraft in Ewigkeit lebendig —



— 446 —

ausgehend, sage ich, von diesen Sätzen schwingt der
Wortführer in Zitelmanns Dichtung sich zu den folgenden
Gedanken auf:

So kann denn auch mein Fühlen, Wollen, Denken
Gelöst von mir sich nicht ins Nichts versenken.

In welcher Form es sei, es muss doch bleiben,
Mag's Pflanzen schaffen oder Räder treiben. —
Wie aber wär's, wenn jede Regung Liebe
Auch grad' als Liebesmacht lebendig bliebe?
Wenn Willensenergie, Entschluss und Streben
Als Wille überdauerten das Leben?

Wenn die Gedanken alle ewig wären,
Das geist'ge Kapital der Welt zu mehren?

Und all das könnt' dem Stoff sieh wieder einen,
Im Naehgebornen noch einmal erscheinen,
So dass dann das Geschlecht, das nach uns wandelt,
Mit unsrem geist'gen Nachlass weiterhandelt.
Dann wäre nichts, was seelisch war, verloren,
Zu gute kam' es dem, der nachgeboren.
Und von Jahrtausend zu Jahrtausend mehrten
Das Wissen sieh des ewig Wissenswerten,
Der Wille, der zu höchsten Zielen triebe
Und unter Menschen und zu Gott die Liebe. (40.)

Wäre diese allerdings wunderliche Art von Unsterblichkeit

denkbar, so würde sie immerhin noch weit hinter
derjenigen zurückbleiben, die das Christentum jedem Menschengeiste

als solchem, d. i. als einem persönlichen, selbstbewussten

und freiwollenden Wesen, zuerkennt. Eine Unsterblichkeit wie

die in den vorherigen Versen geschilderte wäre eine Unsterblichkeit

untergeordnetsten Grades, doch sie wäre immerhin noch

mehr als gar nichts. Allein wie steht's mit ihr? Ist sie

haltbar? Darauf lassen wir die Zitelmannsche Dichtung selbst

antworten :

Ein schöner Traum! Wenn nur nicht Irrtum auch,

Und Lüge, Schwachheit, Lust zu schlechtem Brauch,

Und Hass und Eifersucht, Selbstsucht und Neid
Auch bleibend wüchsen bis in Ewigkeit.
Da denk' ich doch : ist's dafür nur zu haben,
So lasst zusammen beides uns begraben. (41.)



— 447 —

3. Zitelmann legt dem Unglücklichen seiner Dichtung einmal

den Ausspruch in den Mund:
Der Leidende allein hat Religion (81.),

während es von den im Vollgenusse der Gesundheit und des
Besitzes Befindlichen heisst:

Ihr Glücklichen, was braucht ihr Religion?
Euch giebt, was ihr nur wünscht, die Erde schon. (54.)

Allein giebt es in der Weltansicht jenes Unglücklichen denn
überhaupt noch Religion, wenn auch nur mehr für den leidenden
Teil der Menschheit Findet in jener sich irgend ein Plätzchen,
in das die Religion sich noch flüchten könnte?

Will man in der neuen Weltanschauung von einer solchen
noch sprechen, so ist es jedenfalls nur eine Religion des Diesseits,

nicht mehr, wie die christliche, des Jenseits, die in jener
sich erhalten kann. Das Jenseits mit dem ganzen unermess-
lichen Reichtume, den das Christentum in dasselbe hineinlegt,
ist ja nichts als „ein frommer Trug". (54.) Das neue Weltbild

bietet für die Existenz eines persönlichen oder gar eines
dreipersönlichen Gottes, wie das Christentum ihn lehrt und,
solange es sich selbst versteht, ihn lehren muss, schlechterdings
keinen Raum. Mit der Auslöschung des dreipersönlichen Gottes
sind aber auch die beiden grossen Werke Gottes nach aussen,
die Schöpfung der Welt und ihre Erlösung, in dem alten christlichen

Sinne ihrem ganzen Umfange und Inhalte nach
preisgegeben. Von der ersteren haben wir das schon dargethan,
von letzterer soll es hier, wenn auch nur in möglichster Kürze,
nachgewiesen werden.

Zwar wird Christus Jesus, in welchem allein das Christentum

den Erlöser aller Menschen erblickt, auch in der neuen
Weltanschauung noch „der Heiland" und speciell der Heiland
„der Bedrückten" genannt. (54.) Selbstverständlich geschieht
das aber nicht auch in dem Sinne, den das Christentum mit
diesem Ausdrucke verbindet. Nach christlicher Lehre sind
Adam und Christus die beiden Brennpunkte und die einzigen
Brennpunkte des Menschengeschlechts. Wie jener durch seinen
Ungehorsam gegen Gott sich und alle seine Nachkommen in
die Sünde mit ihren moralischen und physischen Folgen
verwickelt hat, so hat der zweite Adam in der Person Christi
durch seinen Gehorsam gegen denselben Gott bis zum Tode,
Ja bis zum Tode am Kreuze, jedem die Möglichkeit geboten,



— 448 —

von der Sünde und ihren Folgen wieder frei zu werden und
dadurch die Endbestimmung, die Gott als Schöpfer des
Menschengeschlechts jedem einzelnen in ihm zugewiesen, trotz der in
das Geschlecht eingedrungenen Sünde dennoch zu erreichen.
So, das ist, in diesem echt christlichen Sinne darf Jesus als „der
Heiland der Bedrückten" in der neuen Weltansicht nicht
verstanden werden ; er ist und kann dieser nur mehr sein, insofern
er durch sein Leiden darauf hingewiesen, dass auch uns der
Kelch der Bitternis und der Schmerzen nicht erspart bleibe.

Blutstropfen färbten unter Dornenzweigen
Die bleichen Wangen,
Da Christ gegangen,

Um leidend uns des Leidens Weg zu zeigen. (79.)

In dem neuen Weltbilde kann überhaupt so wenig von
einer TLrbsünde, die durch den Stammvater des Geschlechts auf
alle seine Nachkommen übertragen wird, wie von einem Erb-

verdienste, das Christus für alle erworben hat und durch dessen

persönliche Aneignung jeder sein Heil wirken kann, mehr eine

vernünftige Rede sein. Daher hören wir den Gesang:
Wie kann mich fremde Liebesthat befrei'n
Aus Schuld und Schwachheit, Fehl und Leid und Not?
Und sei die Liebe noch so tief und rein —
Man stirbt doch immer nur den eignen Tod.
Von unsichtbaren Ufern kam ich her,
Und vor mir dehnt sich unbekanntes Meer ;

Inmitten tritt mein Fuss auf festes Land,
Hier halt' ich selbst mein Schicksal in der Hand. (90.)

Und in welchem Sinne hält jedermann „selbst sein Schicksal

in der Hand"? Zunächst in dem, dass keiner, und wäre

es auch, wie das positive Christentum den modernen
Himmelsstürmern gegenüber nach wie vor mit gutem Rechte behauptet,

der Mensch gewordene Sohn des dreieinigen Gottes, dass, sage

ich, keiner des andern Heiland und Erlöser ist noch sein kann.

Wo bist du, Heiland, dem wir leidvoll schmachtend,
Voll Angst und Grau'n,

Der Schwachheit uns bewusst, uns selbstverachtend,
Entgegenschau'n

Du Todesüberwinder, Lebensmeister,
Wir harren dein

Hörst du es nicht, wie all die tausend Geister
Nach Hülfe schrei'n?



_ 449 —

Doch stumm der Himmel, antwortlos die Erde,
Umsonst der Schrei —

Dass je der Menschheit ein Erlöser werde,
Du Traum, vorbei! (88.)

Der seit mehr als 18 Jahrhunderten geglaubte Erlöser des

Geschlechtes, Gottes und des Menschen Sohn, Christus Jesus,
ist ein für allemal verworfen und abgethan. So weit hat es
die Wissenschaft der gelehrten Titanen in unseren Tagen
gebracht! Dagegen kann und muss in der neuen Weltansicht,
soll anders auch hier von einem Erlöser noch die Rede sein,
jeder diese Rolle für sich selbst auf seine Schultern nehmen.

Durch meine Adern rollt mein eignes Blut,
Was ich verdiene, fehle, mein ist's, mein —
So heb' denn frei die Stirne, hab' den Mut
Und wag' es, selbst Erlöser dir zu sein. (90. Vergi. 204.)

Und wie wird die Selbsterlösung jedes einzelnen sich zu
vollziehen haben? Worin allein wird sie nach der davon
zunächst entworfenen allgemeinen Schilderung bestehen können?
Hier ist die Antwort:

— adle dir dein Los :

Leb' ein erhöhtes Leben, lebe gross
Sei stark und hart. Nimm mit gelassnem Sinn
Dein eigen Leid gleich dem der andern hin.
Heb' dich so hoch, dass auf die Mensehen du
Hinab-, hinüberschaust in stolzer Ruh'.
Du kennst die Welt, ihr Glück und ihren Trug —
Wunschlos und hasslos sei dir selbst genug.
Und wird auch so des Lebens Farbe bleich :

Du bist dein Herr — mach' deine Armut reieh.
Versenk' dich in Natur; was Geist ersann,
Was Kunst erdachte, zieh's an dich heran.
Schaffst du dich selber heilig, ganz und rein,
So darfst du sprechen: Welt, der Sieg ist mein. (91.)

Indessen mit dieser Art von Erlösung, zu der der Einzelne
nur sich selbst befreien kann, hat es, so scheint es, denn doch
noch seine guten Wege. Zitelmann lässt den Unglücklichen
seiner Dichtung den Erbauern der neuen Weltansicht einmal
die Warnung zurufen:



— 450 —

Weh was habt ihr gethan im Dienst des Lichts
Ihr starken Geister, hört, das Elend spricht's :

Ihr tragt die Schuld — preist nur des Wissens Wert,
Wir hassen all die Wahrheit, die ihr lehrt —
Ihr nahmt uns alles — ach! und gabt uns nichts. (61.)

Ja! wenn die neue Weltansicht nur wirklich geschaffen
wäre „im Dienst des Lichts", wenn sie nur „Wahrheit" wäre.
Dann möchte sie für nähere oder entferntere Folgen haben,
welche sie wolle, — man musste sie unter allen Umständen
gelten lassen, denn „der Wahrheit" allein gebührt der Preis
und Sieg. Aber sie ist für jeden, er sei gelehrt oder ungelehrt,
hoch oder niedrig, Fürst oder Unterthan, wofern er nur Kopf
und Herz auf dem rechten Flecke hat, statt Licht die dickste

Finsternis und statt Wahrheit die grösste von allen Unwahrheiten,
die jemals in der Welt zu Macht und Ansehen gekommen sind.

Sie entzieht recht eigentlich der Menschheit den Boden, auf
dem sie ruht, so dass jedes Volk, in welchem sie ausschliesslich
die Herrschaft führt, unzweifelhaft dem Untergange entgegeneilt.

Freilich wollen die Gründer und Verteidiger der neuen

Weltansicht das nicht zugeben ; auch der Held der Zitelmannschen

Dichtung sträubt sich gegen dergleichen Vorwürfe.
Nichtsdestoweniger sieht auch er als ihre nächsten Folgen Entsetzliches

voraus. Doch nicht an der neuen Weltansicht als solcher

liege die Schuld davon, sondern an der Masse des Volkes, an

der ungebildeten Menge, die nicht das Ganze fasse, sondern

in dem Einzelnen das Ganze schon zu besitzen wähne.

In stiller Kammer brennt des Forschers Lieht —
Ehrt ihn, der mühsam Stein' auf Steine bricht.
Doch wehe, wenn die Menge, unbelehrt,
Sich aus den Steinen gleich ein Haus begehrt.
Und mehr noch wehe, wenn ein Zunftphantast
Ihr lügt, die Steine sei'n schon ein Palast.
Zu gern nur glaubt's die Menge, reisst herab
Das stille Dach, das lange Schutz ihr gab.
Und zieht hinaus und findet keine Stätte —
Nun heisst es : rette (65.)

Denn — furchtbar, wenn des Volkes Kindergeist
Vom Tisch der Skepsis gift'ge Brocken speist.
Und furchtbar, wenn die Armut, lang ergrimmt,
Mit blinder Wut am Reichtum Rache nimmt.
Bedroht ist alles : Ehre, Heimat, Ehe —
Nun heisst es: wehe! (67.)



— 451 —

Aber nicht bloss das! Der Aufruhr des Pöbels und die in
seinem Gefolge auftretende Verwüstung durchbrechen alle
Schranken. Da verhüllen „Anmut" und „Schönheit", „der Sitte
zartes Reich" und „der Genius" der Menschheit, „Menschenliebe",
ihre Häupter. (69.)

Und schon braust durch die Luft als Feldgeschrei
Das Schlagwort des Triumphs : der Mensch ist frei
Von Herren frei und Priestern, frei vom Trug
Und frommen Wahn, der ihn in Fesseln schlug:
Vom Wahn der Sittlichkeit, vom Wahn der Pflicht,
Vom Wahn der Schatten „Gott und Weltgericht".
Ja, frei wird so im Menschen auch das Tier
Genuss um jeden Preis ist das Panier,
Und fessellos, wie Flut durchbricht den Damm,
Wälzt über alles sich ein Strom von Schlamm. (68.)
Der Pöbel feiert nun durch Blut und Brand
Sein Schreckensfest, ein taumelnder Bacchant. (70.)

In dieser Schreckensherrschaft mögen selbst manche
Mitzeichner an dem neuen atheistischen Weltbilde und manche
derer, die es unter der Menge zu verbreiten bemüht gewesen,
vor ihm erschrecken. Sie, in ihrer Not, wenden sich von neuem
dem alten, längst verlassenen Glauben zu und erwarten von
dem Gotte, den sie ehedem verabschiedet, wieder Hülfe.

Da schreit die Angst vor Kerker und Schafott:
Hilf, alter Gott! (71.)

Aber der Wortführer in Zitelmanns Dichtung ist nicht von
dieser Art. Er sieht in den Schrecknissen und Greuelthaten,
die sich begeben, nur die notwendigen Durchgangsstufen zu
höherem Dasein.

Kleingläubige! ein Wunder braucht es nicht,
Von selbst vollzieht das Schicksal sein Gericht
Und rastlos treibt, trotz blinden Zufalls Spiel,
Die Menschheit fort zu vorbestimmtem Ziel.
Sie muss durch Elend, grauenvolle Thaten,
Durch eine Flut von Blut und Thränen waten,
Und ringt dann doch, da alles sie verlor,
Zu höhern Daseins Glorie sich empor. (72.)

Und welches ist das Mittel hierzu? Wie bricht aus dem
Chaos, das die Schreckensherrschaft des Pöbels überall
geschaffen, neues Licht hervor? Vernimm die Antwort:



— 452 —

Der Pöbel, Blutes satt,
Vom Brand versengt, vom langen Wüten matt,
Am Boden liegt er kraftlos : Brudermord
Nahm mit dem Blut auch seine Stärke fort.
Nach neuen Herren sehnt und sucht und sehreit
Er selber, der sich eben erst befreit.
Nicht kehrt zurück, was war ; nein, vorwärts reisst
Zu neuem Werk empor ein neuer Geist.
In neuen Formen baut ein neu Geschlecht
Sich neu den Staat und neu sein Recht.
Und Götterbilder wachsen neu empor,
Die Kunst wagt schüchtern wieder sich hervor;
Schon lockt auf Wiesen, die noch rot vom Blut,
Zum Reigentanz ein neuer Lebensmut. (75.)

Indessen ist die auf der Höhe seiner Greuelthaten
eingetretene Erschöpfung des Pöbels und seine Sehnsucht nach neuen
Herren erst das leise dämmernde Morgenrot der herannahenden

Erlösung, noch nicht diese selbst.

— Rettung ist das nicht. Nur dann ist Heil,
Wird, der uns fehlt, ein Glaube uns zu teil
(Denn) — eines wird gescheh'n,
Soll alles nicht unrettbar untergeh'n.
Geglaubtes wechselt, Glauben bleibt beständig,
Und nur der Glaube hält ein Volk lebendig. (76.)

Und welches ist dieser neue, errettende, die Menschheit zu

höherer Daseinsstufe, ja zu ihrem wahren Glücke emporhebende

Glaube, da es in dem Rahmen des modernen Weltbildes der

des positiven Christentums nicht ist und nicht sein kann?
Versuchen wir, uns denselben in allen seinen Einzelheiten zu einem

vollkommen deutlichen Bewusstsein zu bringen.

4. Nach der einen Seite, nämlich nach der Seite seiner

subjektiven Innerlichkeit, wird der in Rede stehende Glaube also

beschrieben :

Ja glücklich ist der Mensch, der gläubig ist,
Nenn' er sich Heide, Moslem, Jude, Christ,
Wenn Glaube wirklieh Wahrheit in ihm ist,
Nicht bloss bequem in schönen Worten klingt,
Nicht bloss Verdienst ist, das ihm Vorteil bringt,
Nein, sein Gemüt und Innerstes durchdringt,
Sein Herz ausfüllt allmächtig bis zum Rand,
Und, wie der Himmel alles, Meer und Land,
Auch seine ganze inn're Welt umspannt. (178.)



— 453 —

Ist der Glaube des Menschen von solcher Beschaffenheit,
so schliesst er, meint Zitelmanns Held, die Liebe zu dem
Geglaubten notwendigerweise in sich.

Der Glaube ist die feste Zuversicht,
So sagt die Sehrift, des, das man siehet nicht.
Doch Zuversicht und wahre Hoffnung giebt
Es nur zu dem, den man wahrhaftig liebt. (177. Vergi. 160.)

Also nur ein von Liebe erfüllter und durchdrungener Glaube
ist für den Einzelnen das Mittel seiner Erlösung, der Weg zu
seinem Glücke. Und warum das? Weil die Liebe der Kern,
das Tiefste und Wahrste im Wesen des Menschen ist.

Wer liebt, übt seiner Seele tiefste Kraft,
Die in ihm Leben ist und Leben schafft.
Die Liebe nur, nicht Wille und nicht Meinung,
Ist Wesenheit im Wechsel der Erscheinung.
Das Wahrste unsres Daseins, unser Kern,
Das ewige Vermächtnis Gott des Herrn. (159.)

Hat aber die Liebe eine solche Beziehung zu dem innersten
und wahrhaften Wesen des Menschen, so ist auch natürlich,
dass durch ihre Übung alle Vollkommenheiten und Vorzüge
des Menschen zur vollen Entwickelung kommen werden. Daher
ruft die Zitelmannsche Dichtung ihren Lesern denn auch zu:

Was ist das Glück? Dich völlig auszuleben
Mit allem, was dir Eigenstes gegeben;
Die Kraft, die in dir ruht, ganz zu entfalten,
Dein letztes Wesen bildend zu gestalten,
Nicht das, was an dir Zufall, Wahn und Hülle,
Nein, deinen Kern und tiefste Lebensfülle.
Betrachte denn, was in dir ist, o Seele,
Du selbst bist Meister deines Glücks — so wähle! (155.)

Nun, da wir den den Menschen erlösenden Glauben nach
seiner subjektiven Seite, nach der Seite seiner Innerlichkeit
kennen gelernt, wirft die für den Gedankengang des Zitelmannschen

Helden wichtige Frage sich auf: Welches ist das Objekt
des von der Liebe durchglühten und belebten Glaubens, oder
worauf muss dieser gerichtet sein, wofern er das Glück des
Menschen begründen soll? Nur allmählich werden den Lesern die
wahren Gegenstände der glückverheissenden und -spendenden
Liebe vorgeführt. Zunächst wird einzelnes abgewiesen, in dessen
hiebe zahllose Menschen dauerndes, wahrhaftes Glück fort und

Kevue intern, de Théologie. Heft 11, 1895. 30



— 454 —

fort, aber stets vergeblich zu finden hoffen. Hierher gehört in
erster Linie die Wissenschaft:

Ja wenn's das Wissen war', das glücklieh macht!
So mancher arme Tropf hat's schon gedacht. (161. Vergi. 193.

Mehr noch gehören hierher Wein, Weiber und Würfel,
Ein dreifach W, das so viel Weh gebracht. (162.)

Endlich führt auch selbst das edelste und beseligendste
Familienleben nicht zu dem erwünschten Ziele, denn auch
dieses ist ohne bleibenden Bestand. Hat es sich so herrlich
auch gestaltet, dass von den Gatten und den Kindern sich

sagen lässt:
Sie sind sich selbst genug,

wer weiss, wie bald
Kommt dann ein geistlos blindes Ungefähr —
Vom Dach ein fallender Stein, ein leckes Boot —
Und plötzlich ruft der finstre Meister Tod
Das Kind, das Weib sich her.
Er aber bleibt mit starrem Aug' zurück,
Einsam — er schluchzt, er flucht, er rauft das Haar,
Ausdehnt sich's vor ihm, öde, trostesbar —
Ein Leben ohne Glück! (163.)

Zwar ist ein schönes und erhebendes Familienleben auf dieser

Erde ein hohes, grosses Gut. Denn

Den Sonnenschein der Liebe, Weib und Kind
Und eignen. Herd —
O selig, wem das Schicksal hold gesinnt
Dies Glück gewährt. (169.)

Aber dauerndes und somit wahrhaftes Glück kann selbst

nur Dauerndes und Unsterbliches verleihen. Deshalb ergeht die

Mahnung der Dichtung an ihre Leser:
Und doch, du musst dir Liebesinhalt geben,
Drum lieb' Unsterbliches, so wirst du leben. (165.)

Oder :

So sehliess' auch das in deine Liebe ein,
Was ewig währt. (169.)

Diesem Unsterblichen und Ewigen, dem wir, wahrhaftes

Glück zu erjagen, unsere ganze Liebe schenken sollen, wird

denn auch folgendes begeisterte Sonett gewidmet:



— 455 —

Das ist der Reichtum, den kein Rost zerfrisst,
Das ist das ew'ge Leben, das nicht modert,
Das ist die Glut, die unverlöschbar lodert
Und heilig ist.

Das ist der Sommer, den kein Herbst vertreibt,
Das ist der Tag, den keine Nacht verdunkelt,
Das ist der Stern, der auch durch Wolken funkelt
Und herrlich bleibt.

Und mag das Glück, das also blieb zurück,
Auch minder jubelnd sein und wonnetrunken
Und minder süss als jenes, das versunken —
Es ist doch Glück. (170.)

Aber — diese Frage wird sich hier jedem nur halbwegs
aufmerksamen Leser unserer Abhandlung ganz unwillkürlich
entgegenwerfen — giebt es denn in der vor uns ausgebreiteten
monistisch-atheistischen Weltanschauung überhaupt noch etwas
Dauerndes, Bleibendes, Unvergängliches und Unsterbliches Ist
in derselben nicht ähnlich wie in der Philosophie Heraklits von
Ephesus alles in einen beständigen Strom des Wechsels und der
Veränderung eingetaucht, dem sich nichts, schlechterdings nichts,
zu entziehen vermag? Der über- und ausserweltliche
dreipersönliche Gott, dem das Christentum die Fülle des Lebens
und eben deshalb auch die Eigenschaft der schlechthinigen
UnVeränderlichkeit mit gutem Rechte zuschreibt, ist geleugnet
und abgethan. Die Wesensverschiedenheit des geschaffenen,
das ist : des durch den blossen (allmächtigen) Willen Gottes und
nicht aus seinem Wesen gesetzten Geistes von der ebenfalls
geschaffenen Natur, welche das Christentum als eine seiner
Grundwahrheiten verkündet, ist zu den Toten geworfen.
Dagegen ist die Natur selbst, so echt nach Art des antichristlichen
Heidentums, zum Range der Gottheit erhoben, und in dieser
Gestalt wird sie als die allgemeine Gebärmutter vorgestellt,
welche als letztes und höchstes Moment ihrer eigenen
Entwickelung auch den Geist des Menschen oder das, was in dem
neuen Weltbilde noch so heisst, aus sich hervortreibt.

— Natur, du selber weist
Mich über dich hinaus zum Menschengeist,
Dem Geist, den du als höchstes Werk gebierst,
In dem du siegst und deinen Sieg verlierst.

(181. Vergi. 156 u. 195.)



__ 456 —

Das Einzige, was nach Lehre der neuen Weltanschauung
existiert, ist demnach die Natur; sie und sie allein ist der
allgemeine Wesens- und Lebensgrund für alles und jedes
Einzeldasein, denn ein jedes der letzteren ist nur ein Moment, in
welchem die Natur, sowie in allem übrigen Einzeldasein, ihren
verborgenen Reichtum zur Offenbarung bringt. Giebt es nun
aber in der Natur auch nur ein einziges Individuum, welches
sich dem in jener herrschenden Wechsel der Veränderlichkeit,
des Entstehens und Vergehens entziehen könnte Gilt von den

individuellen Daseinsformen der Natur nicht in der That das

Wort, welches Goethe im „Faust" dem Mephistopheles in den

Mund legt:
Alles, was entsteht,
Ist wert, dass es zu Grunde geht?

Dieser Überzeugung kann sich, fast möchte man sagen,

widerwillig auch der Wortführer in Zitelmanns Dichtung
nicht entschlagen, und er entschlägt sich ihrer in der That
nicht. Man ersieht dies sofort aus den Reimzeilen, in denen er

der Reihe nach die Gegenstände zum erstenmal aufführt, welche

der den Menschen erlösende Glaube mit voller Liebe zu
umfassen hat. Hier wird ausdrücklich betont, dass nicht aus ihrer

Wahrheit, das ist: aus ihrer objektiven Gültigkeit und Unver-

gänglichkeit, sondern nur aus dem Glauben des Menschen an

ihre Wahrheit die den letztern beseligende Kraft herfliesse.

Die erwähnten Reimzeilen lauten:
Und soll ich dir die ew'gen Güter künden,
Die jenes Feuer aller Feuer zünden?
Sie pochen an dein Herz —- so öffne nur
Der Gottgedanke, Vaterland, Natur,
Kunst, Wahrheit, Freiheit — jedes Ideal,
Das Mensehen zwingt — unmessbar ist die Zahl,
Und alle einzeln sind so vielgestaltig
Wie die Gehirne, und stets gleichgewaltig.
Nicht dass sie wahr sind, ist's, was ihre Kraft,
Des Menschen Seele zu beglücken, schafft ;

Doch, dass er wahr sie glaubt und wahr empfindet,
Das ist's, worin ein Lebensglück er findet.
Selbst ein Phantom, ein Hirnspuk wirr und toll,
Ein Fetisch selbst ist dieses Wunders voll. (174.)

Das Gerede von Ewigem und Unsterblichem, das der Mensch

zur Gründung seines Glückes im Glauben ergreifen und nu



— 457 —

einer zum höchsten Grade gesteigerten Liebe umfassen soll, ist
demzufolge in der von Zitelmann verherrlichten Weltanschauung
nur eine poetische Floskel. Alle Worte, die daran verschwendet
werden, sind im Grunde ohne Sinn. Sie können wohl die Ohren
kitzeln, aber in Herz und Gemüt des aufmerksamen Lesers
dringen sie nicht, denn wie wäre das möglich, da sie ohne alle
Wahrheit, ohne alle reelle Bedeutung sind. Oder kann es für
den Menschen etwas Unsterbliches geben, wenn er selber, vor
allem der persönliche, das ist: der seiner selbst bewusste und
freie Geist in ihm nicht unsterblich ist, wie in dem Rahmen
der neuen Weltanschauung behauptet wird und behauptet werden
muss Wir sollten meinen, man brauche die Höhe der Wissenschaft

nicht erklommen zu haben, um darüber ein gediegenes,
richtiges und abschliessendes Urteil gewinnen zu können Doch
lassen wir das und wenden wir uns im einzelnen den
Gegenständen zu, die in Liebe erfasst den Menschen zu dauerndem
Glücke führen sollen.

Als solchen preist der von seiner Weltflucht dem Leben
wieder zugewandte Unglückliche der Zitelmannschen Dichtung
in erster Linie die Natur, das ist : die den Menschen umgebende
Körperwelt.

Wie lieb' ich dich, unsterbliche Natur,
Die mich umgiebt mit Wald und Feld und Flur
Ich horchte, was du noch so leis geraunt,
Und staune dir, wie immer du gelaunt
Du Wunder, das ich täglich neu erfuhr —
Ich liebe dich, du ewige Natur. (181.)

Aber die Natur „füllt das Herz des Menschen nicht ganz" ;

sie bleibt ihm „stets ein ungelöstes Rätsel" ; ihr „Gesetz" wird
durch keine Liebe durchbrochen; der Mensch ist oder gilt ihr
nichts — denn sie kümmert sich um ihn und sein Geschick
nicht und sie kann es nicht. Daher bleibt der Mensch bei aller
nur denkbaren Liebe zur Natur doch „arm". (181.) Zwar giebt
die Fähigkeit zu edlem Naturgenuss ihm einen gewissen Reichtum,
aber zur Begründung seines vollen Glückes muss er seine Liebe
anderen, idealern Gütern, vor allem Kunst und Wissenschaft,
zuwenden.

Wohl bist du reich, wenn zu gemessen du verstehst,
Und offnen Aug's durch dieser Erde Wunder gehst;
Wenn deine Seele du so fein bereitet hast,
Dass sie Natur in jeder Laune liebend fasst;



— 458 —

Wenn heü'ger Kunst du fühlend Ohr und Auge leihst,
Und tiefer Forschung Früchte in dein Weltbild reihst;
Wenn du bewundernd höchstes Menschentum begreifst,
Und liebend selbst vom Tod die dunklen Schauer streifst.

(184.)
Doch auch die Liebe zu Kunst und Wissenschaft führt des

Glückes Fülle nicht herbei. Denn das aus der Liebe zu diesen

Gütern sprudelnde Glück besteht, wie das aus der Natur,
vorwiegend oder ausschliesslich in ihrem Genüsse. Der Genuss

aber, auch der angenehmste und beseligendste, ist für den

Menschen mehr etwas Passives, mehr Leiden, als selbstthätiges
Schaffen. Nur letzteres aber bringt die Liebe zu ihrem
energischsten Ausdrucke, und höchstes Schaffen giebt sich kund in

Erfüllung der Pflicht. Daher vernehmen wir von dem
Zitelmannschen Jäger nach wahrem Glücke:

Nun glaub' ich zu erkennen, was dem Geist,
Dem suchenden, den Weg des Lebens weist:
Thatlose Liebe ist das Höchste nicht —
Die Liebe sei verschwistert mit der Pflicht.
Nur das ist höchste Liebe, die da schafft:
Dem, was du liebst, gieb deine volle Kraft;
Und was als Pflicht du wählst, ob gross, ob klein,
Dem musst du auch die ganze Seele weih'n.
Wenn du in solcher Liebe schaffend strebst,
Dann gilt das stolzeste Wort von dir: du lebst! (185.)

Handeln Handeln ist also der Weg zu wahrhaftem, zum

höchsten Glücke. Daher werden wir ermahnt:
Lass ab, auf des Gedankens Pfad zu wandeln,
Dir hilft kein Sinnen mehr: es gilt zu handeln.
Die Welt hat Überfülle an Gedanken,
Doch fehlt die That — das ist's, woran wir kranken. (186.)

Und was wird dem, der diese Mahnung erfüllt, zu teil.

Hier ist die allerdings' viel, ja sehr viel versprechende
Verheissung :

0 selig, dem ein Ziel das Schicksal giebt,
Ein Ziel, das er von ganzem Herzen liebt,
An das die Seele jede Hoffnung hängt,
In das hinein sie alle Kräfte drängt,
Ein Ziel, mit dem sie träumt, mit dem sie wacht,

Mit dem sie sinnt und spricht und weint und lacht.

Dann läutern alle Feuer seines Ich



— 459 —

In einer einz'gen grossen Flamme sich.
Und ob in solcher Glut er sich verzehrt —
Zum Lichtbild ist das Leben ihm verklärt. (189.)

Ein solcher Gegenstand, dem vor allen anderen die dazu
befähigte Seele handelnd voll und ganz sich hingeben kann, ist
nun allerdings die Kunst. Der wahre Künstler steht demnach
mehr als jeder andere auch auf des Glückes Gipfel.

Den preis' ich selig, selig ihn vor allen,
Dem aus der Urne menschlichen Geschicks
Das Los des grossen Künstlertums gefallen
0 höchstes Glück! o Wonne aller Wonnen,
Von jener Wollust einen Hauch zu spüren,
Die Gott beseelt, da er die Welt ersonnen! (192.)

Dem Künstler zunächst folgt im Besitze wahrhaften Glückes
der Mann der Wissenschaft, wenn anders

— ein Liebesdrang
Aus tiefstem Innern ihn zur Forschung zwang ;

So stark ihn zwang, dass er nur eins noch kennt,
Dass einem Ziel nur seine Liebe brennt:
Im endlos tiefen Dunkel, da wir steh'n,
Ein kleines Stückehen weiter Licht zu seh'n.
Was er da findet, ob es gross, ob klein,
Ihn kümmert's nicht: nur Wahrheit muss es sein.
Die Welt mit Lust und Leid weicht blass zurück —
Er liebt, er hat ein. Ziel — er fand sein Glück. (193.)

Schön! Der Künstler und der Forscher haben in Kunst
und Wissenschaft Ziele ihres Strebens, in die sie, ihre Befähigung

zum Betriebe derselben vorausgesetzt, ihre ganze Seele
legen und dadurch das höchste Glück erreichen können. Aber
wie steht es in dieser Beziehung, etwas trivial gesprochen, mit
den Millionen und Millionen armer Teufel, die entweder die
erforderliche Anlage zum Betriebe von Kunst und Wissenschaft
oder doch wenigstens die Gelegenheit und Mittel dazu nicht
haben? Die mithin einem andern Berufe und einem andern
Pflichtenkreise sich zuwenden müssen? Und wie steht es gar
mit dem bei weitem zahlreichsten aller Stände, dem vierten
Stande, den „Sklaven der Arbeit" Sie, die von morgens früh
bis abends spät in des Tages Last und Hitze ihre schwieligen
Hände regen müssen, um den Lohn zu verdienen, mit dem sie
sich und ihrer Familie das Leben fristen mögen Wir erinnern



— 460 —

beispielshalber nur an die Arbeiter in den Bergwerken, in den
Eisen- und Stahlwerkstätten der heutigen Grossindustrie. Und
wie steht es erst mit dem unübersehbaren Heere von Siechen
und Kranken, denen die Ausübung eines jeden Berufs, nicht
selten unter Erduldung furchtbarer Schmerzen, schon eine
physische Unmöglichkeit ist? Werden auch diese auf ihrem
Schmerzenslager oder jene in ihrer Hände Arbeit ein Ideal
erblicken können, dem ihre Seele mit allen ihren Kräften sich

hingeben und das ihnen trotz der Sehmerzen und des Schweisses,
den die Erfüllung ihres Berufes ihnen stündlich von der Stirne
presst, ein höchstes, ungetrübtes Glück auf Erden bieten mag?
Oder wird das sich diesen darbietende Ideal etwa die „allgemeine

Menschenliebe" sein, die der dem Leben Wiedergewonnene
in Zitelmanns Dichtung zu guter Letzt noch über alles preist
und durch deren thatkräftige Bethätigung er endlich zur vollen
Erlösung von aller Pein und Qual sich durchringt? Werden
jene mit diesem etwa in den begeisterten Gesang einstimmen:

Wie heiss hab' ich Erlösung mir erfleht
Mit unbekanntem Gott rang mein Gebet.
Verzweifelnd sprach ich dann: sei dir genug,
Und du erlöst dich selbst — auch das war Trug.
Und Mitleid kam und Menschenliebe schwoll,
Und neuer Ziele ward mein Dasein voll.
Ich fühl's, das tiefste Lebenswort ward mein :

Erlösung bringt's Erlösender zu sein. (204.)

Wir unsererseits preisen sicherlich nicht weniger als die

uns vorliegende Dichtung ebenfalls die durch die That sich

bewährende allgemeine Menschenliebe; wir wünschen auch,

dass jeder, selbst der Ärmste und Verlassenste, nach dem Masse

seiner Möglichkeit, dieselbe nicht nur im Herzen tragen, sondern,

was mehr ist, im Werke ausüben möge. Aber den oben

erwähnten Scharen, den Fabrik- und Grubenarbeitern, den Krüppeln
und Siechen, als Leiter zum höchsten Glücke die allgemeine
Menschenliebe vor Augen stellen und auch ihnen mit dem Helden

unseres Dichters zurufen:
Verheissung höchsten Glücks tönt jedem gleich:
Suchst Glück du, sei an Menschenliebe reich (197.)

¦— ich sage: wer das thun und davon bei den erwähnten

Klassen unter Voraussetzung einer atheistischen Weltanschauung

in ihnen irgend einen Erfolg für seinen Zweck sich versprechen



— 461 —

kann, der mag in vielen anderen Dingen ein Gelehrter, ja ein

grosser Gelehrter sein, aber von den wahrhaften Bedürfnissen
des Menschen und den Mitteln zu ihrer Befriedigung weiss er
nichts, und er würde klüger thun, wenn er seine
Weltverbesserungsvorschläge nach der in Rede stehenden Richtung
still für sich behielte. Denn was werden jene Klassen auf die
Aufforderung, die allgemeine Menschenliebe in ihren Herzen zu
entzünden, um dadurch ihr eigenes Glück zu bereiten,
antworten? Sie haben ein volles Recht, ihren Ratgebern die furchtbar

ernsten Worte, die in Zitelmanns Dichtung selbst
niedergeschrieben und deren Wahrheit durch die antichristliche, ja
atheistische Weltansicht dieser bewiesen ist, entgegenzuhalten :

Ihr nahmt uns alles — ach und gabt uns nichts. (61.)

5. Wir sind mit der Entwickelung der neuen Weltansicht
zu Ende. Da wiederholen wir das Wort, dem wir vorher schon
einen Ausdruck gegeben haben : „Der Wahrheit allein gebührt
der Preis und Sieg." Es unterliegt für den Einsichtigen nicht
dem geringsten Zweifel, dass das gezeichnete monistische Weltbild

und jedes andere, wie immer es im einzelnen ausgestaltet
sein mag, wofern nur alle aus seiner Grundlage sich ergebenden
Konsequenzen gezogen werden, die Weltanschauung des
positiven Christentums nach Länge und Breite, Höhe und Tiefe
negiert und zu dieser auf allen Punkten in den allerschroffsten
Gegensatz tritt. Das Christentum verträgt sich schlechterdings
nicht mit der Behauptung der Einheit oder Einerleiheit alles
Existierenden dem Sein oder Wesen nach. Durch seine Schöpfungslehre

behauptet das Christentum eine zweifache
Wesensverschiedenheit, zunächst die von Gott und Welt in allen ihren
Faktoren und dann innerhalb der Welt die von Geist und Natur.
Diese doppelte Wesensverschiedenheit ist die Grundlage, mit
der alle übrigen Lehren und alle Institutionen des Christentums
in unlöslichster Verbindung stehen. Keiner kann jene antasten,
ohne diese zu erschüttern ; keiner jene preisgeben, ohne diese
über kurz oder lang ebenfalls verwerfen zu müssen. Und das
ist die Signatur der Gegenwart, dass die monistische
Weltansicht mit der christlich-dualistischen sich in der That schon
in einem Kampfe auf Leben und Tod befindet. Beide ringen
miteinander um den Sieg und es fragt sich, welcher von
beiden, mit Vernichtung ihres Gegners, dieser zufallen wird.



— 462 —

Freilich ist der Ausgang des grossen Kampfes nicht mehr fraglich,

wenn man den Vertretern des antichristlichen Monismus

glauben soll. Nach ihrer Meinung ist die christliche Weltansicht
in dem Kampfe schon erlegen, wie die Zitelmannsche Dichtung
ihren Lesern von neuem kund zu thun sucht. Indessen so weit
sind wir denn doch noch nicht. Auch hegen wir das Vertrauen,
dass, je mehr der Kampf in der Zukunft entbrennen wird, alle
diejenigen, die in der Weltanschauung des positiven Christentums

nach wie vor volle Wahrheit erblicken, sich immer enger
zusammenscharen und die heisse Geisterschlacht mit denjenigen
Waffen schlagen werden, die allein die sichere Aussicht auf
einen ruhmvollen und endgültigen Sieg versprechen *). Als
Hinweis auf die rechte Waffenrüstung wollen die nachfolgenden
Schlussbemerkungen noch angesehen werden.

In der Zitelmannschen Dichtung begegnet der Leser
folgenden Reimzeilen :

Die Schöpfung war vollendet ; strahlend lag
Zu Gottes Fuss die Welt am sechsten Tag.
Und zu der Erde sah er prüfend nieder
Und schaut' das Kunstwerk schöner .Menschenglieder,
Der Schöpfung höchstes aber tierisch, stumm —

*) Von dem Siegesjubel in den Reihen der Monisten nur noch ein Beispiel.

Friedr. Alb. Lange sagt in seiner „Geschichte des Materialismus", 2 Bde., 3. Aufl.

Iserlohn 1877, II, 551 : „Der Geist, von dem in dem neuen Testamente geweissagt

wird, dass derselbe die Jünger Christi in alle Wahrheit leiten soll; es ist

kein anderer als der Geist der Wissenschaft, der sich in unseren Tagen offenbart

hat. Er lehrt uns in unverhüllter Erkenntnis die absolute Einheit des menschlichen

Daseins mit dem göttlichen die von Christus zuerst der Welt im

Gleichnis verkündigt wurde." Nun ist die christliche Religion thatsächlich

aber gerade umgekehrt über dem Fundamente der Wesensverschiedenheit von Gott

und Welt (Mensch) errichtet. Wer kann sich daher noch wundern, dass Lange

schon vorher, II, 547, über jene die Worte niederschrieb: „Solange man den

Kern der Religion suchte in gewissen Lehren über Gott, die menschliche Seele,

die Schöpfung und ihre Ordnung, konnte es nicht fehlen, dass jede Kritik, welche

damit" begann, nach logischen Grundsätzen die Spreu vom Weizen zu sondern,

zuletzt zur vollständigen Negation werden musste. Man sichtete, bis nichts meni

übrig blieb." Aber gerade die völlige Negation des Christentums, in die der

Monismus in unseren Tagen sich ausgewachsen, giebt die Hoffnung aui ein

wiederkehrende Besserung der wissenschaftlichen Zustände, denn eben durch seine

extreme Ausbildung ist jener, mit Günther zu reden, auch „der allmählichen £ a

nis anheimgefallen und in dieser Gestalt ganz und gar der Ehre wert: Dem Dualismus

der Kreationstheorie als Mistbeet zu dienen". („Eurystheus und Herakles.

Wien 1843. S. 389.)



— 463 —

Da blickt' er sich im Kreis der Geister um
Und rief : das letzte fehlt dem Erdenleben
Will ich ein Stück von meinem Wesen geben.
Und sprach zur Seele: Geh' in jenen Leib
Und wohne dort und werde Mann und Weib. (156.)

Aber der Gott, von dem hier die Rede ist, ist, so wissen

wir, nur die zur Gottheit erhobene Natur. Wie daher in den

vorhergehenden Versen die Seele (der Geist) des Menschen
„ein Stück von Gottes Wesen" — statt: ein Entwickelungs-
moment im Leben der Gottheit — genannt wird, so wird sie
anderwärts ganz konsequenterweise auch auf die Natur als ihre
Erzeugerin zurückgeführt. In welcher Art der Wortführer
bei Zitelmann und jeder konsequente Monist mit ihm das
Verhältnis von Leib und Seele (Geist und Natur) im Menschen sich
also denkt und denken muss, kann nicht zweifelhaft sein. Der
Leib des Menschen ist sein stofflicher (materieller) Organismus
als solcher, die Seele oder der Geist die Totalität der subjektiven

Erscheinungen oder Lebensäusserungen in ihm, seines
Denkens, Wollens und Fühlens. Der Mensch ist seinem ganzen
Umfange nach Naturwesen:

Ich lieb' den Menschen, weil Natur ihn schafft
Als letztes Werk der höchsten Lebenskraft.
Weil sie in ihm Vollendung sich begehrt,
Dies Ziel ihm setzt und offne Bahn gewährt (195.)

— der Mensch, sage ich, ist Naturwesen oder Organismus und
das, was der Geist oder die Seele genannt wird, nur das
subjektive Innenleben desselben in Denken, Wollen und Fühlen.
Und diese Auffassung des Menschen, die in der Wissenschaft
der Gegenwart sehr weit verbreitet und allenthalben als das
gewisse Resultat der gründlichsten Forschung ausposaunt wird,
ist gerade der Punkt, an dem jeder Versuch einsetzen muss,
der die Ehrenrettung der Weltanschauung des positiven Christentums

in den ehrwürdigen Hallen der Wissenschaft unserer Tage
als Aufgabe sich vorsetzt. Denn um das soeben berührte hohe
Ziel zu erreichen, ist vor allem andern der Nachweis zu liefern,
dass die vorher erwähnte monistische Auffassung des Menschen
gänzlich falsch ist, dass in ihr der Geist (die Seele) des Menschen
völlig verkannt wird und dass eben hierdurch dem konsequenten
Denker von vornherein die Möglichkeit genommen ist, zu einer
ebenso wahren als allseitigen Erkenntnis der Natur und Gottes



— 464 —

noch vordringen zu können. Das yvm&i oeavróv der Griechen
und das nosce te ipsum des Augustinus ist und bleibt, wofern
es nur von der Selbsterkenntnis des menschlichen Geistes nicht
sowohl in ethischer als in metaphysischer oder ontologischer
Beziehung verstanden wird, das Prinzip und der Massstab jeder
andern Erkenntnis. Allein wie die Erkenntnis der wahren
Beschaffenheit des menschlichen Geistes gewinnen Es giebt keinen
andern Weg, als die genaue und gründliche Erforschung des

subjektiven Lebens im Menschen, seines Denkens, Wollens und
Fühlens. Und Gott sei Dank! bei vorurteilsloser Selbstbeobachtung

und reiner, lauterer Wahrheitsliebe ist die Zurücklegung

dieses Weges, namentlich unter sorgfältiger
Berücksichtigung alles dessen, was zur Ebnung desselben von den

grossen Denkern der Vorzeit schon geleistet worden, in unseren
Tagen nicht allzu schwer. Wir wollen die nachfolgenden
Hinweise an einen dieser Denker anknüpfen, der in der Theologie
seinen alten Ruhm seit mehr als achtzehnhundert Jahren
bewahrt hat und durch dessen Licht auch die dornigen Pfade
des Philosophen nicht selten wunderbar erhellt werden — wir
meinen Paulus, den grossen Apostel für die alte und neue
Heidenwelt.

In dem Briefe an die Galater V, 16 f., macht Paulus
folgendes als Resultat seiner Selbstbeobachtung geltend. In dem

einen Menschen giebt es ein zweifaches Begehren (smd-vjxsXv),

ein solches des Fleisches (gccq's) und ein solches des Geistes

(nvsvfia). Beide sind einander entgegen oder stehen miteinander

im Widerspruche (xavra ßW»m àXl-rjXoig). In voller
Übereinstimmung hiermit spricht er denn auch von „den Werken

des Fleisches" (tk è'çya %rjç guqxoç) und setzt ihnen gegenüber
die Werke oder, wie er sich ausdrückt, „die Frucht des Geistes"

(6 xccQTvàç tov Tcvev^aTog). Nun fordert er die Gläubigen wiederholt

auf „zu einem Wandel im Geiste" (nvsviiaxi nsqmaxsXv rj

Gi;oi%Av) und versichert, dass, wer so wandele, „die Begierde
des Fleisches nicht vollbringe" (imê-v/M'av Gaçxàç ov /.ir} tsXsXv).

Dadurch werde auch die Angehörigkeit an Christus unterhalten
und fester begründet, denn die diesem angehören, sagt der

Apostel, „haben ihr Fleisch gekreuzigt samt seinen
Leidenschaften und Begierden" (ol âè tov XqiGtov xrjv Gâqxa sGxavQUtöaV

Gvv Totg naArifxaGiv xai tccïç imd-vfii'aiç). Dem Sinne nach ganz

gleiche Ausführungen, die zum Teil sogar im Wortlaute über-



— 465 —

einstimmen, finden sich bei Paulus, Rom. VIII, 12, Eph. II, 3,

ganz besonders aber Rom. VII, 14 ff. Wie oben von einem
zweifachen Begehren, so ist an dieser Stelle von einem zweifachen,
einander widersprechenden Thun (xaxsQydÇsGd-ca, tcqûggeiv, noieXv)

als dem Ausflusse eines zweifachen Wollens (9-sXsiv) in dem einen
Menschen die Rede. Beiderlei Thun und beiderlei Wollen wird,
wieder auf Grund der Selbstbeobachtung des Apostels, von diesem

zwar als in einem Subjekte oder in einem Ich vorhanden und
von diesem vollzogen angeschaut ; aber dieses eine Subjekt oder
Ich ist nach der Auffassung des Apostels augenscheinlich nicht
auch ein einziges Wesen (eine einzige Substanz), sondern es
besteht aus zwei Wesen (wesenhaften, substantialen Elementen),
von denen das eine als „der innere Mensch" (o som ccv-d-Qwnog)

und „der Geist" (die Vernunft, 6 vovg), das andere als „die
Glieder" (xà fislrj (iov), „der Leib" (to Om/i«) und „das Fleisch"
(rj ffao£), ja unter Berücksichtigung seines auf das Sündhafte
gerichteten Wollens geradezu als „die in mir wohnende Sünde"
G] olxovGa sv suol âfiaQxîa) bezeichnet wird. Nun will der Geist
des Menschen als solcher das Gute und hasst das Böse, denn
jener hat ein (natürliches) Wohlgefallen an dem Gesetze Gottes
(ovvfâoftca yâg xm vófiw xov -9-eov xaxd xòv som kvS-qwttov).
Nichtsdestoweniger thut der Mensch als das eine aus Geist und Fleisch
(Leib) bestehende Subjekt oder Ich nicht das Gute, was der
Geist in ihm mil, sondern das Böse, was dieser nicht will, (ov
yccQ, o 9-s'Xm, Tcoiciï dyud-òv, dXX', o ov S-s'Xco, xaxòv, xovxo nqaGGut.)
Woher kommt das Weil in dem Fleische (Leibe) des Menschen
das Gute nicht wohnt (oiôa, oxi ovx oïxsXêv sfioì, xovxëoxiv sv xfj
GccQxl ßov, dyad-óv), oder weil in den Gliedern des Menschen ein
dem Gesetze (Wollen) seines Geistes widersprechendes Gesetz
(Wollen) ist, das ihn (auch den Geist) gefangen hält unter dem
Gesetze der Sünde, das in den Gliedern (des Menschen) ist.
(plénix) âè Exsqov vó/xov sv xoXg fisXsGt'v fiov, dvxiGxcaxsvó/.isvov xrp
vofMjt xov voóg fj,ov, xai al%[AccXwxCÇovxd f.is sv xcg vofiy xfjg d/.iaçxlag,
xrp ovxi sv xoXg /.is'XsGt fiov.)

Das sind die Grundlinien zu einer Anthropologie, die,
wissenschaftlich ausgebaut, die dualistische Beschaffenheit des
Menschen vollkommen ins klare bringen und dadurch den Boden
herstellen wird, von dem aus das tiefste Verständnis des Christentums

ohne Alterierung desselben auf dem Wege empirischer



— 466 —

Forschung sich wird gewinnen lassen. *) Wie Paulus in den obigen
Ausführungen auf Grund der Selbstbeobachtung, also empirisch,
in dem einen Menschen ein zioeifaches Wollen (Begehren)
feststellt, so wird die fortgesetzte Untersuchung des Menschen in
seinem geheimnisvollen subjektiven Innenleben auch ein
zweifaches Denken und Fühlen anerkennen müssen. Und beide sind,
wie das beiderseitige Wollen, ebenfalls entgegengesetzter
Beschaffenheit. Hieraus wird der unbefangene und wahrheitsliebende

Forscher die Überzeugung gewinnen, dass das subjektive

Innenleben des einen Menschen nicht auch aus einer
Lebenswurzel (oder Substanz), sondern aus zweien entspringe, die

von alters her als Geist und Körper, Seele und Leih bezeichnet
wetden. Und wie werden die beiden den Menschen
konstituierenden Elemente sich zu einander verhalten? Da ihre
Lebensäusserungen einander entgegengesetzt oder qualitativ
verschieden sind, so müssen auch sie selbst dieselbe qualitative
Verschiedenheit gegeneinander aufweisen. So ergiebt sich der
Mensch durch empirische Forschung als eine zusammengesetzte

Grösse, zusammengesetzt aus zwei qualitativ verschiedenen

Substanzen, die in ihm nur zur formalen Einheit, zur Einheit des

Bewusstseins oder zu einem Ich können verbunden sein. Und
worin wird sich die qualitative Verschiedenheit von Geist und

Körper, Seele und Leib des Menschen zu erkennen geben? Der
fortschreitenden Forschung wird es nicht allzu schwer fallen,
den Nachweis zu liefern, dass, während der Leib des Menschen
eine Individualität und als solche ein Bruchteil der allgemeinen
Natursubstanz (der Materie) ist, dagegen der Geist oder die

Seele ihre Grundbeschaffenheit darin offenbart, eine Substanz an

und für sich, eine ganzheitliche, ungeteilte und unteilbare substantiate

Einheit zu sein. Daher kann der Geist eines jeden
Menschen, wenn er als solcher überhaupt geworden (entstanden)

ist, auch nicht wie der Leib durch Generation (Zeugung), sondern

er muss durch Kreation (Schöpfung) in dem altchristlichen Sinne

zur Existenz gekommen sein. Aber ist denn der Geist des

Menschen überhaupt entstanden? Und muss die empirische

Forschung seine Entstehungsweise mittelst Schöpfung zugeben?

r) Andere Schriftstellen, in denen über Leib und Seele des Menschen und

ihr Verhältnis zu einander im wesentlichen dieselben Ansichten wie in den

angezogenen paulinischen vorgetragen werden, sind Joh. I, 13, Jak. IV, 1, !• Petr. Il, i



— 467 —

Jene wird festzuhalten haben — und die gründliche
Erledigung dieser Aufgabe bietet nicht gar grosse Schwierigkeiten —,
dass dem Geiste des Menschen zwar ein Thun, aber kein
reines Thun, eine Aktivität, aber keine absolute Aktivität
zukommt. Vielmehr ist der Geist nach Ausweis der Erfahrung
eine Substanz (ein Wesen), die sich entioickelt und die ihre
Entwickelung durch ein doppeltes Verhalten, durch die Bethätigung
zweier Kräfte, durch Rezeptivität und Reaktivität durchsetzt und
allein durchsetzen kann. Alle Aktivität des Geistes ist erfah-
rungsgemäss nur Reaktivität gegen empfangene Einwirkungen,
weshalb der Geist denn auch vor der Aufnahme der ersten
auf ihn stattgefundenen Einwirkung weder schon rezeptiv noch
reaktiv gewesen sein kann, sondern in einem noch völlig that-
losen Zustande sich befunden haben muss, den wir im
Anschlüsse an den Sprachgebrauch der neuern Philosophie als
dessen ursprüngliche Indifferenz oder Unbestimmtheit bezeichnen.
Eine Substanz aber, deren ursprünglicher Zustand thatsächlich
der der Indifferenz oder Unbestimmtheit ist, kann von der
Vernunft nicht als eine Substanz schlechthin, d. i. als eine nicht-
gewordene (immer gewesene), sondern sie muss als eine Substanz
nicht-sehlechthin, d. i. als eine einmal noch nicht gewesene und
deshalb gewordene angesehen und behauptet werden. Denn
wäre der Geist des Menschen Substanz schlechthin, so musste er
auch Wirken schlechthin sein, reine (absolute) Aktivität ohne alle
und jede Angewiesenheit auf fremde Einwirkungen.
Unabhängigkeit der Existenz einer Substanz von jeder andern
Substanz hat Unabhängigkeit des Wirkens (der Bethätigung) jener
von all und jeder fremden Einwirkung zum Nachsatze. Nun
ist der Geist des Menschen für sein Wirken aber nicht
unabhängig, absolut ; er kann also auch als Substanz nicht absolute
Substanz, nicht Substanz schlechthin, sondern er muss gewordene

Substanz sein und als solche gedacht werden. Aber wie
geworden

Das Werden von Substanzen in dem strengen und eigentlichen

Sinne ist nur denkbar und möglich durch wirkliche
Neusetzung derselben, welche Art von Setzung das Christentum
bezüglich der Welt in allen ihren Faktoren, in seiner Schöpfungslehre

als Offenbarung Gottes verkündet. Hat aber der Geist
des Menschen mittelst empirischer Forschung sich selbst und
seine Beschaffenheit in der vorher angegebenen Weise endlich



— 468 -—

einmal ermittelt, so muss er auf demselben Wege empirischer
Forschung auch sich selbst als Geschöpf, nicht in dem Sinne der
Zitelmannschen Dichtung — denn die kennt keine Schöpfung
in dem wahren Sinne des Wortes —, sondern in dem Sinne
des positiven Christentums, und Gott als seinen Schöpfer erkennen

und feststellen. So fallen zunächst in diesem Punkte, d. i.

in der Erkenntnis der Geschöpflichkeit (Kreatürlichkeit) des

Geistes und Gottes als seines Schöpfers, für den Geist Glauben
und Wissen, Offenbarung und Vernunft (empirische Forschung),
Theologie und Philosophie harmonisch in eins zusammen. Aber
dieser eine Punkt ist einem lichten Bergesrücken vergleichbar,
von wo aus dem forschenden Geiste der Einblick sich öffnet in
alle Tiefen und Höhen des Wechselverhältnisses, welches Gott
als Schöpfer und Erlöser der Welt zwischen sich und dieser

begründet hat. Es ist hier nicht der Ort, diese Höhen und Tiefen
selbst auszumessen. Aber wir wollen unsere Abhandlung nicht
schüessen, ohne der Erwartung Ausdruck zu geben, dass über
kurz oder lang die Zeit herannaht, in der die deutsche Wissenschaft

durch eine ebenso tiefe und allseitige, als richtige und

wahre Erkenntnis des menschlichen Geistes den Standpunkt
gewinnen wird, von dem aus sie die grösste aller wissenschaftlichen

Leistungen, die Reinigung der Weltanschauung des
positiven Christentums von allem in allen Konfessionen ihr
zugefügten unwahren Beiwerke und ihre endgültige, ferner nicht
mehr zu bezweifelnde Begründung zu vollbringen im stände ist.

Die Unkenntnis, die Verkennung und zuletzt die Leugnung des

Menschengeistes hat in der Wissenschaft das AntiChristentum

gross gezogen; seine gründliche, erschöpfende und wahre
Erkenntnis wird das Christentum zu neuer Verklärung und
herrlichem Siege führen. Th. Weber in Bonn.


	Die moderne Weltanschauung in poetischer Beleuchtung

