
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 11

Artikel: Die katholische Opposition gegen das unfehlbare Papsttum

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


405

DIE KATHOLISCHE OPPOSITION

GEGEN DAS UNFEHLBARE PAPSTTUM.

Die öffentliche Meinung, welche 1870 dem Protest wider
die päpstliche Unfehlbarkeit zujubelte, ist teilweise verstummt,
teilweise ins Gegenteil verwandelt. Das deutsche Reichsgericht
hat vor mehreren Jahren die Unfehlbarkeitslehre für ein
katholisches Dogma erklärt, und noch kürzlich meinte im deutschen
Reichstage selbst ein Mann wie v. Bennigsen, zu Zeiten habe
Prof. Döllinger eine recht bedenkliche Wirksamkeit entfaltet.
Solche Stimmen fallen natürlich wissenschaftlich nicht ins
Gewicht. Aber auch sachverständige Gelehrte, wie Frommann,
Hinschius, v. Hartmann, De Lagarde, Sohm u. a., bestreiten dem
Katholiken das Recht, das vatikanische Konzil zu verwerfen.
Wie zu Zeiten des Hieronymus der Erdkreis sich verwunderte,
auf einmal arianisch zu sein, so geht heute eine ultramontane
Strömung durch die Welt. Echt ist sie nicht; denn sie steht
in zu starkem Widerspruch zu allen Bildungselementen der
Zeit. Sie setzt sich zusammen aus Servilität gegen die Mächtigen,

aus Furcht vor der Socialdemokratie, aus Übersättigung
mit Unglauben und sog. Kultur. Vorläufig scheint sie
unüberwindlich, aber nicht auf die Dauer. Les opinions publiques,
sagt J. J. Rousseau, quoique si difficiles à gouverner, sont pourtant

par elles-mêmes très mobiles et changeantes. Le hazard,
mille causes fortuites, mille circonstances imprévues font ce
que la force et la raison ne sauraient faire. In der That, das
Hosianna und das Kreuzige ihn haben immer sehr nahe bei
«inander gelegen. •

Revue intern, de Theologie. Heft 11, 1895. 27



— 406 —

Wir beabsichtigen nun nicht, was in den bekannten
gelehrten Büchern seit 1870 vom theologischen und juristischen
Standpunkt ausgeführt wurde, auszugsweise noch einmal zu
sagen, also den Beweis zu liefern, dass die vatikanische Lehre
der Schrift und Überlieferung widerspreche, und darum,
abgesehen von andern Mängeln des Konzils, dasselbe als ein den
Katholiken bindendes nicht anerkannt werden dürfe. Wir
begnügen uns in dieser Hinsicht, nur auf drei jetzt immer wiederholte

grobe Grundirrtümer hinzuweisen, welche auf die Klarheit

und Gründlichkeit unserer Zeit selbst in gelehrten Kreisen
kein sehr günstiges Licht zu werfen geeignet sind.

Erstens wird übersehen, dass der Papst auf dem
vatikanischen Konzil allein definierte und die Bischöfe nur zustimmen
liess, was, die päpstliche Unfehlbarkeit vorausgesetzt, auch das

einzig logisch mögliche war; dass er sich also selbst für
unfehlbar erklärte, und die Zustimmung der Kirche, die er
ausdrücklich für überflüssig ausgab, bei dem neuen Dogma gar
nicht in Betracht kommen kann : der Papst ist unfehlbar, weil
er es selbst behauptet.

Zweitens: Infolgedessen ist die Lehre von den allgemeinen
Konzilien vollständig umgestaltet worden. Zwar wurde die
mechanische Auffassung, als ob die Bischöfe auf einem solchen

Konzil vom hl. Geist erfüllt, unfehlbar würden, erst in neuerer
Zeit erfunden ; aber auch die- echte katholische Idee von der
normativen Bedeutung der Konzilsentscheidungen, sofern sie

mit der Überlieferung übereinstimmten, erscheint durch das

neue Dogma beseitigt: die Konzilien sind höchstens eine
beratende Behörde in Unterordnung unter den allein unfehlbaren
Papst. Selbst liberalisierende Ultramontane gestehen auch
allmählich diesen Sachverhalt ein. Sdralek (Die Strassburger Diö-

zesansynoden, Freiburg, 1894) beginnt sein Vorwort: „Die
Verfassung der katholischen Kirche ist streng monarchisch, ihr
Ideal [im Gegensatz zu der Verfassung?] eine gemässigte
Monarchie. Ständige Einrichtungen und ausserordentliche
Veranstaltungen sollen die Verwirklichung dieses Ideals anstreben.

Dem Papst, als Oberhaupt der Kirche, steht das Kardinals-

Kollegium zur Seite, in ausserordentlichen Fällen das

allgemeine Konzil." Jeder Kenner der Kirchengeschichte sieht, dass

dies eine ganz neue katholische Kirche ist; das allgemeine
Konzil steht mit dem erst im Mittelalter aufgekommenen Kar-



— 407 —

dinalkollegium auf Einer Stufe und gehört zur „Verwirklichung
des Ideals", aber nicht zur Verfassung der Kirche. Dieser
gänzliche Umsturz der katholischen. Kirchenverfassung wird
von den den Ultramontanismus begünstigenden protestantischen
Gelehrten ignoriert.

Drittens erklären diese die neuen Dogmen für eine natur-
gemässe Entwicklung der katholischen Kirche, deren Bau auf
solche Weise durch Pius IX. vollendet worden sei. Sie
übersehen dabei, dass die katholische Kirche des Orientes eine
solche Entwicklung niemals erleben kann, weil sie an der
alten Verfassung unverbrüchlich festhält und des zum grossen
Teil durch die politischen Verhältnisse des Abendlandes
geschaffenen Papsttums entbehrt. Speciell bildet das vatikanische
Konzil nicht eine Ergänzung des tridentinischen, wie man
behauptet, sondern einen Gegensatz zu demselben, indem die
dort zurückgewiesenen Anträge der Jesuiten auf Infallibilisie-
rung des Papstes von Pius IX. nach der Formulierung Bellarmins

wieder aufgegriffen und mit Gewalt durchgesetzt wurden.
An diese drei Grundirrtümer protestantischer Gelehrten

wollten wir zunächst nur erinnern, um die in einer katholischen
Opposition gegen die vatikanischen Dogmen ruhenden
Hoffnungen für die Zukunft zu beleuchten. Augenscheinlich handelt
es sich bei der Anerkennung oder Verwerfung jener Dogmen
um den katholischen Begriff von der Kirche. Dass derselbe
hierarchisch gefasst werden muss, die katholische Kirche, so
lange sie existiert, als Priesterkirche sich darstellt, unterliegt
keinem Zweifel. Desgleichen nicht, dass zunächst die Hierarchie,

welche zwar nicht die Kirche ist, aber sie repräsentiert,
die Lehre zu verkünden und für deren Reinerhaltung zu sorgen
hat. Hier aber teilt sich die Auffassung in die mechanisch-
ultramontane, welche in allen Fällen blinde Unterwerfung
unter die Entscheidungen des unfehlbaren Papstes verlangt,
und die der alten Kirche, welche das Prinzip der Überlieferung
zum obersten Richter in allen Glaubensfragen erhob, der
eventuell auch die Lehrentscheidungen der Hierarchie zu
revidieren zwang. Den energischsten Gebrauch von dieser
Auffassung machten Karl der Grosse und die fränkischen Theologen,
da sie in den Libri Carolini die Dekrete des siebenten
allgemeinen Konzils (nur zum Teil auf Grund thatsächlicher
Missverständnisse) als der Überlieferung widersprechend verwarfen.



— 408 —

Aber auch das ganze Mittelalter hindurch wurde von Theologen
wie Kanonisten die Lehre vertreten, dass Päpste und Konzilien
irren könnten, jedoch nach den nicht diesen, sondern der Kirche
gemachten Verheissungen der rechte Glaube, wenn auch nur
in Einem Individuum, werde erhalten bleiben. Um mich nicht
selbst auszuschreiben, verweise ich zum Belege hierfür auf das

„Das Vatikanische Dogma" II, 107 ff., III, 99 ff., IV, 6 ff.

mitgeteilte Material.
Wie ist es nun gekommen, dass die moderne „öffentliche

Meinung" die echte Katholizität im unbedingten Gehorsam gegen
den Papst erblickt"? „Der abendländische Katholizismus, sagt
Ritschi (Lehre von der Rechtfertigung III, 11), konstituiert sich
nicht bloss als das Institut der Sakramente, welche die Kraft der

Erlösung Christi fortleiten, sondern auch als das gegenwärtige
Reich Gottes, als diejenige Gemeinschaft, in welcher durch den

Gehorsam der Menschen und der Staaten gegen den Papst
vorgeblich die gottgemässe Gerechtigkeit ausgeübt wird." Speciell
mit Bezug auf den Altkatholizismus äussert sich Sohm (Kgesch.
im Grundriss, Leipzig 1890, S. 199): „Das vatikanische Konzil
hatte in allen Stücken die rechtlichen Erfordernisse eines

allgemeinen Konzils erfüllt. Dem Beschluss des Konzils war
dann in allen Teilen der katholischen Welt die Annahme des

neuen Dogmas auf dem Fusse nachgefolgt. Die Kirche hatte
gesprochen, und an die Kirche und an ihre Lehre glauben, das

heisst ein Katholik sein. Vom Boden des Katholizismus aus war
das neue Dogma unangreifbar, weil die Lehre von der
Unfehlbarkeit der Kirche die Grundlehre des Katholizismus ist. Gegen
dieses Dogma hatten die Reformatoren ihren gewaltigen Angriff
gerichtet und die protestantische Welt von der formalen
gesetzgeberischen kirchlichen Lehrgewalt befreit. Jetzt zeigte
sich lediglich, zu welchen Ergebnissen die Unfehlbarkeit der

Kirche führte. Das Vatikanum war die notwendige Folge des

Tridentinum. Hatte der Katholizismus im 16. Jahrhundert die

Reformation abgelehnt, um sich ausschliesslich auf den Grundsatz

der Autorität der Kirche zu stellen, so musste dieses

Autoritätsprinzip, die Seele des modernen Katholizismus, seine

Vollendung und volle Entfaltung fordern. Die päpstliche
Unfehlbarkeit ist diese Vollendung des tridentinischen Katholizismus:

in dem unfehlbaren Papst ist die kirchliche Autorität
Fleisch geworden, damit sie jeden Augenblick gegenwärtig,



— 409 —

jeden Augenblick bereit sei, dem Individuum und seinen Zweifeln,
der Gegenwart und ihrer Kritik mit voller Wirkung gegenüber
zu treten."

Solchen Ausführungen liegt der prinzipielle Irrtum zu
Grunde, dass die augenblicklich in der abendländisch-katholischen

Kirche herrschende Lehre die echte katholische sei.

Politiker mögen so urteilen, aber Theologen sollten es besser
wissen. Die mechanische Auffassung, welche die Unfehlbarkeit
an bestimmte Personen und äussere Bedingungen knüpft, ist
durchaus modern und namentlich durch den Jesuitenorden
aufgebracht worden. Der Geist des Katholizismus, wie er im
Anschluss an das Neue Testament von den Kirchenvätern
entwickelt, das ganze Mittelalter hindurch, wenn auch unter
mannigfachen Veränderungen, sich fortgepflanzt hat, wurde, im
Gegensatz zur Reformation, durch den Jesuitismus in einen hohlen,
aber äusserlich leicht handlichen Mechanismus verwandelt.
Ideen sind besonders der Menge schwer fassbar; Formen
hingegen erscheinen sinnenfällig und begreiflich. Ideen hatten
die Reformation erzeugt und beherrschten den Protestantismus,
Ideen, die, bald Gegenstand heftigsten Streites unter den
Theologen, dem Volke teils nicht verständlich wurden, teils zu
verhängnisvollen Irrtümern führten. Dem gegenüber verlieh der
stets nur nach praktischen Zielen strebende Jesuitenorden, des
Idealismus bar, der katholischen Kirche diejenige Gestalt,
welche im Kampfe gegen die protestantischen Mächte die
besten Dienste zu leisten im stände war. Wie die moderne
katholische Kirche Luther ihre tridentinische Reform verdankt,
so hat sie anderseits zu ihrem Verderben infolge seines Auftretens

von Ignatius Loyola ihre kriegerische, antiprotestantische
Tendenz empfangen. Ihre ruhige positive Entwicklung ward
durch die theologische Gewaltthat der Reformation gestört,
und ihr ganzes Gebiet in einen grossen Waffenplatz verwandelt.
Weder Religion noch Theologie konnte in dem Lärm der
Polemik gewinnen: unter den Waffen schwiegen auch hier nur
zu oft die Musen, wie wir das in den konfessionellen Kämpfen
heute noch erfahren. Rechthaberei und Wissenschaft schüessen
einander aus. Die „Kirche", wie die Alten sie sich vorgestellt,
die grosse Gemeinschaft der Gläubigen, ordnungsmässig gegliedert,

in organischem Wachstum, vom hl. Geist in alle Wahrheit
eingeführt von Geschlecht zu Geschlecht bis zum Ende der



— 410 —

Zeiten, wenn auch nicht ohne Makel und Runzel, war eine
erhabene, tiefsinnige Idee, welche die kämpfenden Dogmatiker
nicht mehr gebrauchen konnten. Aber der Papst, ein in Rom
wohnender Mann als lebendiges, Antworten erteilendes Orakel,
trat nun wie die persönlich gewordene Kirche der protestantischen

Glaubensgemeinde gegenüber, die den Keim der
Zersplitterung in ihrem eigenen Schosse trug. So rief ein Extrem
das andere hervor. In Trient war noch genug von dem
biblisch-idealen, oder, wie Sohm ihn nennt, von dem romantischen
Katholizismus übrig, um den Versuch der Jesuiten zu vereiteln,
an Stelle des alten Kirchenbegriffes den neuen jesuitischen zu
setzen. Erst unter Pius IX. ist die Umwälzung gelungen, so

vollständig im Sinne des Ordens, dass unter den verschiedenen
Theorien der Unfehlbarkeitslehre die von Bellarmin aufgestellte
Doktrin, selbst im Widerspruch zu der mancher Päpste, zum
Dogma erhoben, also für göttliche Offenbarung erklärt wurdel).
Dem Kampfe gegen den Protestantismus, nicht der ruhigen
naturgemässen Entwicklung des katholischen Lehrbegriffs,
verdankt die päpstliche Unfehlbarkeit in der jesuitisch-vatikanischen
Gestalt ihren Ursprung. Und doch geht man noch zu weit,
wenn man den unbedingten Gehorsam gegen den Papst zum
Kennzeichen des wahren (wir sagen: des jesuitischen) Katholiken
macht. Bellarmin, der Erfinder des neuen Dogmas, lehrt (De

Rom. Pont. II, 29), dem Papste dürfe man widerstehen, wenn

er das Seelenheil gefährde, oder wenn er Staat oder Kirche
verwirre. Unbedingter Gehorsam gegen den Papst ist also nicht
einmal nach der Jesuitenlehre die Pflicht des Katholiken.

Eine Ahnung des richtigen Sachverhaltes verrät Prof. Sohm,

indem er das Autoritätsprinzip die Seele des modernen
Katholizismus nennt. Er scheint den neuen von dem alten Katholizismus

zu unterscheiden und damit, freilich unwissentlich, jenem
das Todesurteil zu sprechen. Denn nach der katholischen Lehre

ist jeder neue Katholizismus als Häresie zurückzuweisen. Nichts

kann falscher sein als die Anschauung, welche auch Hinschius

zur Rechtfertigung des vatikanischen Konzils entwickelt hat,

dass die Normen der Vergangenheit bei dessen Beurteilung

nicht anzuwenden seien, sondern das in neuerer Zeit bestehende

Recht. Eine so äusserlich juristische Auffassung ist der katho-

Den von keiner Seite angefochtenen urkundlichen Beweis hierfür habe ich

im 4. Teile meines „Vatikanischen Dogma" geliefert.



— 411 —

tischen Dogmatik fremd. Widerspricht eine Lehre der Schrift
und Überlieferung, so ist sie in katholischen Augen gerichtet
und vermag durch keine äussere Autorität zum Dogma erhoben
zu werden, oder, wie Kahl es ausgedrückt hat, die „Wunderkraft

der Heilung" zu erfahren.
Aber das Autoritätsprinzip selbst, nicht inkarniert, sondern

in der göttlichen Reinheit seiner Idee verbleibend, bildet nicht
bloss die Seele des modernen, sondern des Katholizismus
überhaupt. Dass dieses Prinzip seine Vollendung in der päpstlichen
Unfehlbarkeit gefordert habe, wie Sohm glaubt, ist eine blosse,
oben bereits durch das Beispiel der orientalischen Kirche widerlegte

Behauptung. Auch findet es nicht seinen Ausdruck in einer
nur augenblicklich herrschenden Lehre, selbst wenn sie in
jener angeblichen „Vollendung" bestände. Auffallend erscheint,
dass ein Jurist wie Sohm die gleichfalls früher gerügte petitio
principü begeht, von dem Beschlüsse des Konzils und dessen
Annahme durch die katholische Welt die Gültigkeit des neuen
Dogmas abhängig zu machen, als ob dem einen Unfehlbaren
gegenüber der Konzilsbeschluss, an dem sich bekanntlich ein
ansehnlicher Teil der Bischöfe nicht beteiligte, und die nur in
Stillschweigen bestehende Reception irgend etwas bedeuten
könnte! Hätte Pius IX. sich für unfehlbar erklärt im Widerspruch

zu der ganzen katholischen Kirche, so musste nach der
jesuitisch-vatikanischen Lehre dies als göttliche Offenbarung
anerkannt werden : Die päpstlichen Kathedralsprüche sind
unfehlbar „aus sich, nicht aber aus der Zustimmung der Kirche."
Und wie verhält es sich erst mit der vorgeblichen Reception!
Sohm gesteht, wie 1870 „ein Aufschrei des Schreckens durch
die gebildete katholische Welt ging", und widerspricht damit
eigentlich selbst seiner Angabe von der „auf dem Fusse
folgenden" allgemeinen Anerkennung. Aber wenn man auch heute
noch eine positive Erklärung von allen Katholiken verlangte,
ob sie an die päpstliche Unfehlbarkeit glaubten, was würde
das für ein negatives Ergebnis haben Und wer erst die Wahrheit

erkennen, d. h. Herzen und Nieren durchforschen könnte
Selbst eine beträchtliche Menge ultramontaner Wortführer
würde als ungläubig erscheinen. In den zum grossen Teil vol-
tärianisch gesinnten romanischen Ländern Italien, Frankreich,
Spanien, Belgien sähe es noch weit schlimmer aus als in
Deutschland. Der richtige Begriff der Katholizität, um auf das



_ 412 —

Autoritätsprinzip zurückzukommen, beschränkt sich nicht auf
einen wirklichen oder scheinbaren augenblicklichen Zustand,
sondern umfasst auch das semper im Sinne organischer
Lehrentwicklung bei Vincenz v. Lerin.

Für die protestantische Kirche fürchtet Sohm von dem
jesuitisch umgestalteten Katholizismus nichts. „Mit der
Verkündigung des Unfehlbarkeitsdogmas, meint er S. 203, hat der
Katholizismus einen Höhepunkt seiner Entwicklung erreicht.
Weiter kann das Autoritätsprinzip nicht gesteigert werden.
Nachdem diese äusserste Spitze erreicht worden ist, muss
notwendig ein Rückgang folgen, und gerade die Übertreibung des

Autoritätsprinzips wird die wirkende Kraft zu diesem
Rückgange sein." Wollte Gott, dass dem so wäre! Aber wie man
sich diesen Rückgang vorstellen soll, ist schwer erfindlich.
Auf Grund des jesuitisch-päpstlichen Autoritätsprinzips erscheint
einstweilen doch noch eine Weiterentwicklung denkbar, die

freilich auf einen konsequentem Papst zu warten hat, als

Leo XIII. ist. In Frankreich wird, wie der liberalisierende
ultramontane Abbé Duchesne klagt, in Seminarien (ganz richtig)
als notwendige Ergänzung zu der päpstlichen Unfehlbarkeit die

Sündelosigkeit aller Päpste in ihrer Amtsführung vorgetragen :

was thut man mit ihrer Unfehlbarkeit, wenn man nicht die

Garantie besitzt, dass sie die Welt nicht irreführen wollen?
Weit mehr aber als von solcher Weiterbildung dürfte der
Protestantismus von neuen Anwendungen der Unfehlbarkeitslehre
zu fürchten haben. Warum sollten Erfahrungen, wie die Kurie
sie in unserer Zeit mit Spanien und Frankreich gemacht hat,
nicht etwa einen zukünftigen Papst veranlassen, die
mittelalterlichen Lehren, dass der Papst auch die politische
Herrschaft über die ganze Welt besitze, und dass alle Häretiker,
vom Fürsten bis zum letzten Tagelöhner, in jeder Beziehung
rechtlos und mit allen Mitteln zu vernichten seien, von neuem

ex cathedra zu sanktionieren? Die Unfehlbarkeitslehre ist ja
doch nur die an sich harmlose Pandorabüchse selbst. Wenn
die Welt erst mit ihrem Inhalte einmal wird Bekanntschaft

machen, mag sie erstaunen über den Leichtsinn, mit welchem
das vatikanische Konzil von den Zeitgenossen verlacht und

recipiert worden ist. Ob unter den dann eintretenden Katastrophen

die Sohmsche Zuversicht des Sieges der protestantischen
Kirche auf Grund der „Glaubensgerechtigkeit" sich bewähren

wird, davon wissen vielleicht unsere Nachkommen zu erzählen.



— 413 —

Diese Zuversicht führt unsere Betrachtung von dem
jesuitischen Extrem des Kirchenbegriffs zu dem entgegengesetzten,
dem Prinzip des Protestantismus. Wir müssen dabei mit dem
Bekenntnis beginnen, dass es für einen an bestimmte Begriffe
und eine genaue feststehende Terminologie gewöhnten Katholiken
nicht leicht ist, in der protestantischen Phraseologie sich zurecht
zu finden, in welcher die verschiedenen Richtungen mit
denselben Ausdrücken oft verschiedene Gedanken verbinden. Nicht
selten begegnet man Redensarten ohne einen recht fassbaren
Inhalt oder man wird gar an den vielleicht beherzigenswertesten

Ausspruch erinnert, welchen Pius IX. gethan hat: man
soll den Worten ihre Bedeutung lassen. So dürfte von vorneherein

die Frage nicht leicht zu beantworten sein, was man
eigentlich unter Protestantismus versteht. Eine sichtbar
repräsentierte Kirche ist er nicht und will er nicht sein; einen
allgemein anerkannten Lehrbegriff hat er nicht. Das gemeinsame
Band ist der Gegensatz zum Papste; aber diesen teilt er mit
den zahlreichen Katholiken des Abend- und namentlich des

Morgenlandes, welche auch dem Papste widerstreben. Wollte
man unter Protestanten, im Gegensatz zu den Katholiken,
diejenigen Christen verstehen, welche den Inhalt der kirchlichen
Überlieferung verwerfen, so würde auch das nicht zutreffend
sein, weil, wie wir noch hören werden, dieser von heutigen
protestantischen Theologen als zum Teil unentbehrlich auch für
die protestantische Kirche anerkannt wird. So bleibt immer
die Frage unbeantwortet: was heisst das „protestantisch sein"?
Baur meinte noch 1847 (Theol. Jahrb. S. 376): „Das Prinzip des
Protestantismus ist die Selbstgewissheit des in seinem Selig-
keitsinteresse befriedigten Subjekts." Danach gäbe es viele
einzelne Protestanten — diese Selbstgewissheit bei gesundem
psychischem Zustand als möglich vorausgesetzt — aber eventuell

auch ohne Kirche und alles was dazu gehört. Ritschi
(HI, 11) macht das bemerkenswerte Geständnis: „Nun ist es
für den Protestantismus verhängnisvoll gewesen, class die
Reformatoren nicht die Idee des sittlichen Reiches Gottes oder
Christi von der hierarchischen Korruption gereinigt, sondern
dieselbe in einer nicht praktischen, sondern nur dogmatischen
Auffassung ausgeprägt haben." Die bei dieser dogmatischen
Auffassung später vorgenommene Teilung in das materiale
Prinzip (Rechtfertigung aus dem Glauben allein) und das formale



— 414 —

von der Bibel als der einzigen Glaubensquelle will Ritschi (I,
163) nicht mehr gelten lassen. Bei jenem vermisst er den
Begriff' der Kirche, und dieses findet er unrichtig, weil die Kirche
der Tradition nicht entbehren könne. Demnach wäre auch
auf Grund dieser beiden berühmten Prinzipien der Protestantismus

nicht zu definieren. Dazu kommt, dass die altprotestantische

Lehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben allein
bis heute eine höchst verworrene Geschichte durchlebte (wie
Ritschl in dem 1. Bande seines grossen Werkes sie aufgedeckt
hat), um endlich, wenigstens wissenschaftlich, von den meisten
Theologen als nicht übereinstimmend mit der Lehre Christi in
den Evangelien, und nicht einmal mit der des Apostels Paulus,
dem die Formel in den Mund gelegt wurde, aufgegeben zu
werden. Die diesbezüglichen scharfen Ausführungen Döllingers
(Kirche und Kirchen, München 1861, S. 428 ff.) sind durch die
weitere Entwicklung im Protestantismus nur allzu sehr bestätigt

worden. Gesteht doch selbst Ritschl (III, 144) von der mit
der Glaubensgerechtigkeit unzertrennlich verbundenen „Heils-
gewissheit" : „Der evangelische Grundsatz befremdet nicht bloss

katholische Gegner, sondern er scheint überhaupt in unserer
Theologie und Praxis kein rechtes Zutrauen mehr zu geniessen.
Vielmehr werden sehr gute evangelische Christen die Meinung
Möhlers, dass man die eigene Heilsgewissheit, wenn sie da ist,
sehr zart und schüchtern aufzunehmen habe, als Ausdruck ihrer
eigenen Gesinnung anerkennen." Gegenüber diesen Thatsachen
nimmt sich die Zuversicht Sohms (S. 203) seltsam aus, dass der

Protestantismus mit seiner „Glaubensgerechtigkeit" die päpstliche
Weltkirche überwinden werde. Dazu wird es doch wohl anderer

Waffen bedürfen, als eines so bestrittenen oder gar aufgegebenen
Prinzips. Und wenn er S. 131 pathetisch ausruft: „Wie ist

das Angesicht der ganzen Welt durch die reformatorische Lehre

von der Rechtfertigung allein durch den Glauben verändert

worden", so werden wir später den Versuch machen, die

grossen Umwälzungen in Europa seit dem 15. und 16.

Jahrhundert weit nüchterner zu erklären.
Dadurch, dass Ritschl mit der Glaubensgerechtigkeit den

Begriff der Kirche verbunden wissen will, um das Prinzip des

Protestantismus zu statuieren, wird die Sache nun erst recht

verworren. Wir wollen die teilweise sarkastischen Ausführungen
in dem angeführten Werke Döllingers über die protestantische



— 415 —

Lehre von der Kirche hier nicht wiederholen ; er würde sie

später wohl in der Form, aber schwerlich der Sache nach
gemildert haben. Wir beziehen uns lieber wieder auf die
Expositionen der Reformatoren und ihrer Anhänger selbst. Da müssen
wir denn gestehen, dass gerade dieser Teil der protestantischen
Dogmatik uns am wenigsten klar und fassbar erscheint. Eine
Kirche, sollte man sagen, ist eine religiöse Gemeinschaft mit
bestimmter Organisation, mit feststehendem Glaubensbekenntnisse

und den diesem entsprechenden gottesdienstlichen
Einrichtungen. „Jede gemeinsame Religion, sagt auch Ritschl (III,
189), ist Lehrüberlieferung." Aber nun eine Lehrüberlieferung
ohne bestimmten Inhalt? Viele, denen zum erstenmal die
modern-protestantische Auffassung von dem „Glaubensbekenntnis"
als einer altehrwürdigen Richtschnur entgegentritt, an deren
Inhalt niemand zu glauben brauche, sind geneigt, das für einen
übel angebrachten Scherz zu halten. Heutzutage ist diese
Auffassung gänge und gebe. Ritschl (III, 624) bezeichnet es geradezu

als unmöglich, dass „was von Hause aus nur die Lehrordnung

für die Kirchendiener bildete als das Bekenntnis
aller Kirchenglieder wirksam werde." Also eine gemeinsame
Religion oder Kirche mit einer Lehrüberlieferung ohne gemeinsamen

Inhalt. Wer kann das reimen? Dem entsprechend die
Auffassung der Liturgie. Zwar müssen auch die noch als
Protestanten gelten, welche in neuester Zeit selbst die Einsetzung
der Taufe und des Abendmahls durch Christus bestreiten, also
überhaupt keine liturgischen Handlungen als zum Wesen der
Kirche gehörig betrachten. Doch werden in der Regel
einstweilen noch die beiden Sakramente anerkannt. Aber in
welchem Sinne, darüber kann die Kirche, da sie keine Autorität
besitzt, keinerlei Aufschluss geben. Jeder mag sich dabei
denken, was ihm beliebt. Eine Organisation endlich, welche
über die Ordnung irgend eines privaten Vereins oder einer
weltlichen Behörde hinausginge, und einen andern als formal
administrativen Charakter besässe, ist in der Kirche nicht
vorhanden. Was der Pfarrer verrichtet, könnte auch jeder andere
besorgen, bei grösserer Begabung noch mit wirksamerem
Erfolge. Die Lehre von dem Priestertum aller Christen, also auch
der Frauen (nur scheinbar und äusserlich den alttestamentlichen
Bildern aus 1. Petr. II, 5. 9 entnommen), liess naturgemäss
die „Kirche" zu einem religiösen Vereine herabsinken, denn



— 416 —

sie hatte doch eigentlich keine andere Bedeutung, als das wirkliche

(besondere) Priestertum zu beseitigen. Richtig führt Ritschl
(III, 469) gegen Luther aus: „Hierbei hat er, wie auch sonst,
der Unklarheit nachgegeben, class es bei dem allgemeinen
Priestertum auf die Nachbildung des amtlichen Priestertums
in jedem einzelnen ankomme, was doch nicht der Fall sein
kann. Im Priestertum als gemeinsamem Attribut der Gläubigen
liegt alles Gewicht darauf, dass jeder ohne Vermittlung eines

andern, ausser Christus, in der Nähe oder in der Gemeinschaft
mit Gott steht; dass man dieselbe in der Fürbitte für andere
wirksam macht, ist nur als entferntere Folge zu verstehen",
d. h. mit andern Worten : eines Priesters bedarf es nicht.

Man sollte nun weiter sagen : eine „Kirche" ohne Priestertum

könne auch keine Sakramente haben. In der That hat
auch anfangs Luther eigentlich diesen Schluss nahegelegt.
Erlangt der Mensch durch Imputation der Verdienste Christi
vermittelst des Glaubens allein die Rechtfertigung bei Gott, so

erscheint ja damit alles erledigt. Das aber ist eine so subjektive,

private Angelegenheit, class für sie sogar am besten die
tiefste Einsamkeit sich eignet. Dazu bedarf es, wie keiner Kirche,
so auch keiner Sakramente. Derartige Folgerungen zogen mit
Recht die „Schwarmgeister" und „Sakramentierer", als Luther
lehrte, die Sakramente seien nur Mittel, den Glauben zu stärken.
Da infolgedessen Karlstaclt alle äussern Ceremonien als
unchristlich abschaffte und das Abendmahl als eine ganz
unwesentliche Erinnerung an Christus bezeichnete, gerieth Luther,
wie Baur (Kgsch. IV, 77) sich ausdrückt, in gewaltigen Konflikt

mit sich selbst. „Ehe ich dem seelenmörderischeii Geist,

schrieb er, ein Haarbreit oder einen Augenblick weichen wollte,
ich wollte eher noch vorher so ein gestrenger Mönch werden
und alle Klösterei so festhalten, als ich je gethan habe." Noch

Ritschl (III, 622) hat die richtige Empfindung, die
Glaubensgerechtigkeit werde durch die „Ceremonien" in Gefahr
gebracht. Aber durch die Konsequenz der „Schwarmgeister"
wurde Luther zu einer wesentlichen Modifikation seiner Lehre

veranlasst, bei der er sogar ein ganz neues Sakrament, das

des „Wortes", erfand. Nicht mit Unrecht äussert Baur (IV, 78),

seine Reformation sei dadurch ganz verändert worden, sie

habe „den universellen freien Charakter verloren und eine

ausschliesslich biblische Richtung erhalten." „So Gott sein hl.



— 417 —

Evangelium hat ausgehen lassen, schreibt er gegen jene, handelt

er - mit uns auf zweierlei Weise. Einmal äusserlich, ein
andermal innerlich. Äusserlich handelt er mit uns durchs
mündliche Wort des Evangeliums und durch leibliche Zeichen,
als da ist Taufe und Sakrament. Innerlich handelt er mit uns
durch den hl. Geist und Glauben samt anderen Gaben; aber
das alles der Massen und der Ordnung, dass die äusserlichen
Stücke sollen und müssen vorgehen, und die innerlichen
hernach und durch die äusserlichen kommen, also dass er beschlossen
hat, keinem Menschen die innerlichen Stück zu geben, ohne durch
die äusserlichen Stück ; denn er will niemand den Geist noch
Glauben geben, ohne das äusserliche Wort und Zeichen, so er dazu
eingesetzt hatf

Jetzt sollte also doch wieder das Heil im Glauben nur
durch Predigt und Sakramente vermittelt werden : der Prediger
und Sakramentenspender wurde zum unentbehrlichen Mittler
bei Gott, er wurde zum Priester. Nur der letzte Schritt fehlte
noch, die Übertragung dieses Priestertums auf einen Stand,
statt auf alle Christen, und Luther hatte den Schwarmgeistern
gegenüber das Wesen der katholischen Kirche wieder
hergestellt. Offenbarte sich doch, wie auch Baur (IV, 440)
anerkennt, die mystisch-sakramentale Auffassung, so oft den Katholiken

gegenüber als magisch verschrieen, in der aus der
katholischen Kirche überkommenen Kindertaufe, die ohne jene eine
geradezu sinnlose Cérémonie ist. Zu charakteristisch erscheint
die Umdeutung, welche Bunsen (Hippolytus und seine Zeit, II,
144) derselben giebt, als dass wir sie hier nicht mitteilen sollten

: „Die Reformatoren behielten mit der Kindertaufe zugleich
die augustinische Lehre bei. Allerdings aber sahen sie die
Taufe der Neugeborenen selbst nur als eine Darbringung und
Weihung der Kinder durch die Eltern, als stellvertretende
Handlung an, und als den Anfang einer Handlung, welche erst
durch das in erwachsenen Jahren nach vollendeter christlicher
Erziehung freiwillig gemachte Bekenntnis und Gelöbnis in der
That vollzogen wird. Diese richtige (aber doch wahrlich nicht
augustinische Auffassung ist vorzugsweise das Verdienst
Luthers, und ihre würdige und geistreiche Ausbildung das
segensreichste Werk der evangelischen Kirche der deutschen Nation.
Sie ist noch im gegenwärtigen Augenblicke dasjenige, was
neben dem Prinzip der Geistesfreiheit, nebst der Bibel und den





¦ I i I jV I f

WD®

il7:. '.

P!UI, Ol I '» 1 »,

n

31

ttfl

At1

i
1 A X If

- " \

;M

if A 1( I1

.0083 '.-": Qfll

A; A'-, -Ali _

...:. i * I :i i

Ü fvfc.: S i.

] * sabh iA f i -^

i -£ 1 Al I

¦ A

J

AAl

n.H

<7, t

'ff.C:

;a.:a



— 420 --
mystischen Hintergrund. Wie kann von einer Rechtfertigung
um der Verdienste Christi willen, von einer Erlösung durch
ihn, wie kann von einer göttlichen Gnadenmitteilung auf dieser

Grundlage durch Kirche und Sakramente die Rede sein,
wenn Christus, von Joseph und Maria erzeugt, ein Mensch war
gleich uns allen, mit menschlichem Gehirn und menschlichem
Geiste? Entweder ¦— oder. War er dies, ein religiöses Genie,
welches in seiner Schwärmerei nach der Taufe durch Johannes

von der Wahnidee erfüllt wurde, selbst der Messias zu sein

— wie denn auch seine eigenen Verwandten ihn für irrsinnig
erklärten (Mark. III, 21) —, so konnte eine gewaltige religiöse
Bewegung von ihm ausgehen, ähnlich wie von Buddha und

j Mohamed ; aber der Erlöser der Menschheit im kirchlichen
Sinne kann er dann nicht sein. Wenn die „Halben", wie
Strauss sie nannte, um dieser Konsequenz und zugleich dem

überlieferten Kirchengiauben auszuweichen, Christus die Ehre
des „Idealmenschen" zuerkannten, so ist dies nicht bloss eine

bodenlose, physiologisch wie psychologisch durchaus
unvollziehbare Phantasie, sondern führt auch religiös nicht weiter,
indem durch einen vollkommenen und sündelosen Menschen,
selbst wenn ein solcher nicht die personifizierte contradictio in

adjecto wäre, die Erlösung nicht bewirkt werden könnte. Sehr

richtig hat noch Sohm, S. 44, nach dem Vorgange aller tiefer
blickenden Theologen, Athanasius wegen seines Kampfes gegen
die Arianer als den theologischen Begründer nicht bloss der

Christologie, sondern auch der Erlösungslehre und damit der

ganzen christlichen Religion gepriesen. „Es gehört eine masslose

Illusion dazu, schreibt Frank, Gesch. und Kritik der neuern

Theologie, Erlangen 1894, S. 318, anzunehmen, dass die christliche

Kirche fortexistieren werde, nachdem sie sich dieser

fundamentalen Sätze (des nicänischen Konzils) entäussert.

Das Bedenklichste aber dabei ist dieses, dass man die

altkirchlichen christologischen Formeln missbraucht, um die toto

coelo davon differierende Lehre darunter zu verstecken:
dasselbe Spiel, welches schon einmal von einer ganz andern Seite

her, der monistisch-pantheistischen, unternommen ward, und

dem dann insbesondere Strauss und Feuerbach ein Ende
bereiteten. Man kann sich's nur aus dem grossen Mangel
historisch-dogmatischer Kenntnis erklären, dass diese equilibrisü-
schen Kunststücke jetzt noch jemandem imponieren." „Wo kein



— 421 —

Bekenntnis ist, sagt in gleichem Sinne Zahn (Gesch. d. evang.
Kirche im 19. Jahrh., Stuttgart 1886, S. 171), da sind auch keine
Sakramente mehr haltbar, und der letzte Grund der Kirche stürzt."
In weiten Kreisen, aber, so fügen wir hinzu, ist der Christusglaube
der alten Kirche, wie ihn die Reformatoren noch besassen, in
Verfall geraten oder durch unhaltbare moderne Erfindungen
ersetzt. Da kann von Rechtfertigung, von Kirche und
Sakramenten ehrlicherweise keine Rede mehr sein.

Nach dieser Analyse des Materialprinzips des Protestantismus

gehen wir zum formalen über. Also die Bibel die einzige
Glaubensquelle. Dass dieses Prinzip nicht durchführbar sei,
wird von beteiligter Seite unumwunden eingestanden. Schon
Luther berief sich wiederholt auf die Überlieferung der Kirche.
„Denn es fährlich ist und erschrecklich, schreibt er 1532 an
Albrecht von Preussen, etwas zu hören oder zu glauben wider
das einträchtig Zeugnis, Glauben und Lehre der ganzen h.
christlichen Kirchen, so von Anfang her, nu über 1500 Jahr
in aller Welt einträchtlich gehalten hat wer nu dran zweifelt,

der thut ebenso viel als glaubet er keine christliche Kirche

und verdampf damit nicht allein die ganze h. christliche
Kirche als eine verdampfe Ketzerin, sondern auch Christus
selbst mit allen Aposteln und Propheten, die diesen Artikel da
wir sprechen: ich glaube eine h. christliche Kirche gegründet
haben." Von dem theologischen Erkennen im allgemeinen
äussert Ritschl I, 48, es unterliege „der Einwirkung der von
vorneherein feststehenden, in der christlichen Gemeinde
überlieferten Gottesidee". „Thatsache ist, meint er I, 36, dass die
Reformatoren in der Lehre von Christi Person und von der
Trinität in erster Linie diesen Konsensus (der 5 ersten Jahrh.)
befolgt haben, indem sie ihren Fuss auf dem Boden der
katholischen Kirche des römischen Reiches behielten." I, 172

behauptet er sogar, die Reformatoren hätten ihre Grundgedanken

weder erfunden, noch durch blosse Schriftauslegung
entdeckt, sondern aus innerkirchlicher Überlieferung empfangen

; und I, 164, das sogenannte Formalprinzip sei erst später
durch die protestantische Theologie entwickelt worden, „als
die Aussicht auf Verständigung mit der römischen Kirche sich
zerschlug." „Ich vermag, äusserte von sich selbst de Lagarde
(in der von seiner Gattin herausgegebenen Biographie, Göttingen

1894, S. 68), die hl. Schrift nicht als einen codex juris di-
Revue intern, de Théologie. Heft 11, 1895. 28



— 422 —

vini, sondern nur als eine neben den ältesten Vätern und der
reinen (wissenschaftlich festzustellenden) Tradition geltende
Urkunde der Geschichte anzusehen: mein christliches Leben
kommt nicht aus ihr." Die Grundzüge der Theologie, meint
auch Sohm, S. 40, mit allen orthodoxen Protestanten, wurden im
2. und 3. Jahrhundert für alle Zeiten gelegt. Dass mit der Bibel
allein nicht auszukommen sei, wird in solcher Weise von
allen Unbefangenen seit jeher auch thatsächlich anerkannt.
Wahr und beherzigenswert bleiben darum die Worte Döllingers
(Kirche und Kirchen, S. XXIII): „Die hl. Schrift als die
gemeinsame Grundlage gebrauchen zu wollen, auf welcher
Katholiken und Protestanten eine Verständigung versuchen könnten,

würde rein illusorisch sein, denn einmal ist, so lange es

Christen giebt, noch nie auf diesem Wege eine Einigung
erreicht worden. Als schlagendes Beispiel steht der Streit über
die eucharistischen Einsetzungsworte zwischen Lutheranern
und Reformierten da, der nach unzähligen Kolloquien und in
Tausenden von Büchern in 300 Jahren um keinen Schritt
weiter gebracht worden ist. Zweitens haben die grossen
Fortschritte, die in der Bibelauslegung seit 30 Jahren unleugbar
gemacht worden sind, keineswegs eine grössere Glaubens- und

Lehreinheit auf protestantischer Seite erzeugt, vielmehr ist das

Gegenteil eingetreten." Und wie ist das seit 1861 noch ganz
anders geworden

Aber auch nach einer anderen Seite ist dieses Prinzip im
Protestantismus preisgegeben werden. Die „Bibel" ist wieder

an sich nur ein. Wort. Die Beantwortung zweier Fragen giebt
diesem Worte erst eine Bedeutung: aus welchen Schriften
besteht sie, und welchen Charakter besitzen dieselben? Die Lehren

vom Kanon und der Inspiration bilden also den eigentlichen
Inhalt des Formalprinzips. Wie aber diese Lehren im heutigen
Protestantismus in völliger Auflösung begriffen sind, braucht

nur erinnert zu werden. Zum Masstab für den Inspirationsglauben

erscheint nichts so dienlich, wie die Behandlung, welche

der Kanon erfahren hat. Die Tübinger Schule hatte vom Kanon

des Neuen Testamentes bloss die vier grossen Paulinen und die

Apokalypse übrig gelassen. Heute bestehen auch diese vor vielen

Kritikern die Probe nicht; durch „Quellenscheidung" werden

sie in ihre verschiedenen Bestandteile aufgelöst, aus denen

irgend ein Unbekannter sie zusammenleimte. Wollte man scher-



— 423 —

zen, so könnte man sagen: aus der Hand der katholischen
Kirche empfing der Protestantismus die heilige Schrift, und
hielt schliesslich, wenigstens in einem Teile seiner Vertreter,
nur noch den Einband davon übrig. Wohl kein katholischer
Kontroversist hat sich je die Thatsache entgehen lassen, dass

ein Bibelbeweis für das protestantische Formalprinzip die
vollkommenste petitio principii sein würde. Hier erschien wieder
die Tradition unentbehrlich. Freilich hat schon Luther, im
Gegensatz zu Calvin, mit der- subjektiven Gefährdung des Kanons
begonnen, indem er seinen Christusglauben, resp. seine
Rechtfertigungslehre zum Kriterium der Kanonizität der einzelnen
Schriften machte. Aber auch dieses Kriterium setzte sich wieder
zusammen aus traditionellen und subjektiven Elementen. Nachdem

dann der Christusglaube mit der Rechtfertigungslehre
seinem wesenhaften Inhalte nach aufgegeben war, fiel das Urteil
der kritischen Untersuchung zu, welche zuletzt kein Blatt mehr
unangefochten liess. So hat die Geschichte über das nur in
der Fiktion existierende Formalprinzip gerichtet. Die Folgen
davon liegen offen vor Augen. Hatte schon Rothe (Ethik III, 1015)
die zukünftige „völlige Auflösung" der protestantischen Theologie

vorher verkündet, so gesteht jetzt auf der einen Seite
Zahn, S. 51, es sei „unserem Jahrhundert nicht möglich, die
Wahrheit der Reformation zu erneuern", und auf der anderen
Ritschl I, 16, „die deutsch-evangelische Theologie sei in
zielloser Weise zersplittert und deshalb mit dem Untergang
bedroht". Am schärfsten äussert sich de, Lagarde in einem
Gutachten über die Göttinger Gesellschaft der Wissenschaften :

„Der Protestantismus zehrt von den letzten Resten seiner Kraft ;

meine alte These, dass derselbe nur eine Episode der Geschichte,
keine Epoche ist, wird von Einsichtigen jetzt kaum noch
bestritten, von den Interessierten schon nicht mehr verhöhnt,
sondern totgeschwiegen." Und weiter: „Der Instinkt sagt den
protestantischen Geistlichen, was mir meine Einsicht in die
Sachen sagt, dass die Ergebnisse des Studiums der
Religionsgeschichte noch weit mehr antiprotestantisch als antikatholisch
sind. Kirchen sollten wie Engel durch die Welt ziehen, in die
Erscheinung tretend, um einen bestimmten Auftrag Gottes
auszuführen, und still zurücktauchend, um den Trägern anderer
Aufträge Platz zu machen. Aber so sind die Kirchen nicht
geartet. Das lebt und lebt weiter, nachdem es alle
Veranlassung zu leben verloren hat."



— 424

Da hiernach die beiden früher angenommenen Prinzipien
des Protestantismus nicht Stand gehalten haben, vermögen wir
sein Wesen nur im Gegensatz — nicht zum Papsttum, wie wir
sahen, sondern zum Katholizismus zu erblicken, der Priesterkirche,

deren oberste Lehrautorität die kirchliche Überlieferung
bildet. Mit der Verwerfung des Priestertums, folgerichtig auch
des mystischen Gehaltes der Sakramente, und mit der Aufgabe
der zunächst durch die Hierarchie repräsentierten und
geschützten Tradition, von der man notgedrungen nur einige
Trümmer beibehielt, war die Entstehung einer neuen, nicht in
dem alten Sinne „Kirche" genannten Gesellschaft gegeben. Wie
Baur IV, 1 richtig sagt, „wurde alles, was bisher war, so sehr
etwas ganz anderes, dass an die Stelle der alten Kirche eine

ganz neue trat. Das Prinzip war wesentlich verschieden von
demjenigen, was dem bisherigen Entwicklungsgange der Kirche
zu Grunde lag." Und S. 463: „Der Fortgang der Reformation
war eigentlich die Ausbreitung eines neuen Christentums."
„Nun will ich der Pauke ein Loch machen", hatte Luther nach
Tetzels Predigten gesagt. Allerdings, statt der Pauke bessere

Töne zu entlocken, machte er ihr ein Loch, und dieses Loch
riss immer weiter, bis von der Pauke wenig mehr übrig blieb.

Rothe, welcher der Ansicht ist, dass die Kirche sich in
demselben Masse auflöse, als der Staat seiner sittlichen Vollendung
entgegengehe (Theol. Ethik II, 465), sucht dies namentlich an
dem Beichtinstitut klar zu machen, zu dem der Protestantismus
in prinzipiellen Gegensatz trat (III, 50). „Die Beichte ist für
die Kirche ein ihr unentbehrliches Mittel zur religiösen
Erziehung der ihr angehörenden Individuen, und eben deshalb

eine konstitutive kirchliche Institution. Ebenso aber hat auch

der einzelne, indem er sich von der Kirche religiös erziehen
lassen soll, dieser gegenüber die ausdrückliche Pflicht auf sich,

sich der Beichte zu bedienen, und zwar ihrer Bestimmung
gemäss. Die Kirche kann nämlich nicht auf die richtige Weise

religiös wirken auf den einzelnen, wenn sie. nicht seihen
religiösen Zustand richtig erkannt hat, sie kann dies aber nur,

wenn er sich selbst ihr aufrichtig und rückhaltlos eröffnet.

Dies muss sie also von ihm fordern, indem sie ihn zugleich in

dieser Beziehung ausdrücklich an ihre konstituierten Organe,
die Kleriker, weist ; auf seiner Seite ist es aber die allernächste
Pflicht und die unerlässliche Probe seiner wirklichen Hingebung



--. 425 —

an die Kirche, eben dieser ihrer Forderung nachzukommen.
Natürlich kann dieses Beichtgeständnis nicht ein- für allemal
abgethan werden, sondern es muss, da das Individuum
fortwährend in einer religiösen Entwicklung begriffen ist, sich von
Zeit zu Zeit wiederholen. Den Zeitpunkt für seine Erneuerung
kann aber nicht die Kirche wahrhaft zweckmässig bestimmen,
sondern nur der einzelne selbst, nämlich nach Massgabe des

Eintrittes bestimmter Wendepunkte in der Entwicklung seines

religiösen Lebens. Motiviert sich das Beichtinstitut in der
angegebenen Weise, so liegt es nun auch schon in dem Begriffe
der Beichte selbst, dass sie die besondere, d. h. eine durchaus
individuelle sein muss. Die sogenannte allgemeine oder öffentliche

Beichte, über die wir freilich unter unserer geschichtlichen

Konstellation im grossen und ganzen nicht hinauszukommen

vermögen, ist eine blosse Scheinbeichte und ein
unzweideutiges Symptom einer tiefen Erschlaffung des Lebens der
Kirche. Die Ohrenbeichte, eine so unerträgliche Gewissenstyrannei

sie auch ist, ist nichtsdestoweniger die notwendige
Konsequenz der nach der Strenge ihres Begriffes gefassten
Beichte. Die Reformation hat sie mit Recht abgeschafft, aber
nur sofern es an der Zeit war, überhaupt von der Durchführung
der Idee der Kirche in ihrer vollen Folgerichtigkeit nachzulassen."

Angesichts dieser Thatsachen fragt es sich nun: wie wird
sich die weitere kirchliche Entwicklung zunächst im Abendlande

gestalten? Wir stehen also vor der tragischen Erscheinung,
dass beide Konfessionen in das Stadium einer Entartung
eingetreten sind: die katholische, indem sie unter dem Zwange
des Jesuitismus das Prinzip der Überlieferung mit dem Mechanismus

der Unfehlbarkeit eines Menschen vertauschte; die
protestantische, indem sie ihre Prinzipien bis zu eigener Auflösung-
entwickelte. Kann man sich wundern, dass alle — und deren
Zahl ist Legion unter Katholiken wie Protestanten — welche,
sei es mit Verachtung, sei es mit Gleichgültigkeit, dem Christentum

gegenüberstehen, über dessen nunmehrigen Untergang
keinen Zweifel hegen Sohms (S. 215) sanguinische Hoffnungen
wird nicht mancher teilen: „Der positive Glaube des Christentums

hat aufs neue Scharen von Anhängern unter seinen
Feldzeichen versammelt. Noch kann alles gerettet werden. x\ber
ems ist sicher: Nicht unsere Bildung wird uns retten, sondern
allein das Evangelium." Alle kirchlichen Richtungen sieht er



— 426 —

(S. 205) um diese Feldzeichen versammelt: „auf dem äussersten
rechten Flügel der katholische Ultramontanismus, auf dem
äussersten linken Flügel die liberale protestantische Theologie."
Als ob letzterer das positive Christentum, den Glauben, das

Evangelium im ehrlichen Sinne des Wortes repräsentierte, und
nicht vielmehr den Feind ; und als ob mit ersterem ein Bündnis
zu schüessen und nicht vielmehr ein Kampf auf Leben und
Tod zu führen wäre Da lauten die Ansichten Zahns weit
deprimierender. „Der Kampf mit Rom, meint er S. 49, ist die
wichtigste Aufgabe des Protestantismus: er tritt überall mit
gebrochenem Schilde in denselben ein". Freilich äussert er, die

Frage auf das politische Gebiet überspielend, in auffallendstem
Widerspruch zu Staatsrecht und Geschichte, S. 67, „das Deutsche
Reich und der evangelische Kaiser stehen als leuchtende
Beweise da, class allein das Evangelium der Reformation Staaten
und Kirchen bildet und erhält" — als ob es vordem keinen Staat
und keine Kirche gegeben hätte. Aber dennoch scheint er mit
Besorgnis der Zukunft entgegen zu sehen, S. 82: „Sollte Preussen
den Kampf gegen Rom in einer anderen Form (als in dem

sogenannten Kulturkampf) nicht wieder aufnehmen, so wäre dies

sein Ruin." Da ist von Siegeszuversicht gegen den Unglauben
und von geschlossener Phalanx mit dem Ultramontanismus
in diesem Kampfe keine Rede.

Extreme Gegner der christlichen Theologie, wie v.
Hartmann und de Lagarde, haben sich darum bereits mit Entwürfen
einer „Religion der Zukunft" befasst ; ersterer mit Bezugnahme
auf die indische Philosophie, letzterer allgemein pantheistisch.
Aber, wie in der Regel, bewegen sich diese Projekte in
nebelhaften Vorstellungen und scheitern an ihrer praktischen Un-

durchführbarkeit. Und. hier ist auch die Geschichte wieder die

beste Lehrerin. Die Probe mit einer sogenannten „natürlichen
Religion und Kirche wurde ja bereits in neuerer Zeit gemacht.

Als in Frankreich zur Zeit der grossen Revolution (1792) die

Ausübung des christlichen Kultus mit der Todesstrafe belegt

wurde, war es um den Fortbestand der Kirche geschehen. Allem

man sah bald ein, class auf Grund des Atheismus und

Materialismus nicht zu regieren sei. Da bekannte sich die Republik

schon 1794 auf Antrag Robespierres zum Glauben an das

Dasein eines höheren Wesens wie an die Unsterblichkeit der

Seele und führte zur Erinnerung an diesen Glauben das söge-



— 427 —

nannte Nationalfest ein. Von der schon im folgenden Jahre
proklamierten Religionsfreiheit Gebrauch machend, bildete sich
dann die Sekte der sogenannten Theophilanthropen, welche auf
Grund der „natürlichen Religion", der Liebe zu Gott und den
Menschen in zehn Pariser Kirchen einen neu erfundenen
symbolischen Kultus etablierten. Wegen Mangels an Teilnahme
ging auch dieser Kultus bald wieder ein und man kam — auf die
zerstörte katholische Kirche zurück. Ist es doch höchst
charakteristisch, dass auch de Lagarde bei seinem Entwurf einer neuen
pantheistisch gedachten Kirche unverkennbar Züge des
Katholizismus verwendet (Deutsche Schriften, Göttingen 1886, S. 302):
„Priester sind nichts anderes als die Repräsentanten des
Begriffes Kirche. Diejenigen, welche die Bestimmung der Kirche
ihren Brüdern durch ihr Dasein jeden Augenblick gegenwärtig
halten, nennt man Priester. Sie wandeln in der Welt als die,
welche nicht von der Welt sind. Als Beichtiger und Seelsorger
erleben sie den heissesten Herzschlag irdischen Lebens in nächster

Nähe : sie selbst aber müssen zum Zeichen, dass nicht
zeitliches, sondern ewiges Leben das ist, worauf es ankommt, der
lockenden Wärme widerstehen, einsam dienen, einsam sterben
und über dem Dienste der Pilgerbrüder oft fast die Sehnsucht
nach der Heimat selbst vergessen." Aber die Probe mit der
neuen pantheistischen Kirche kann die Welt sich sparen. Kirchen
verfertigt man nicht am Schreibtisch; es sind historische
Erscheinungen, und eine christliche Kirche ohne objektiv gegebene
Kontinuität bis zu der Apostelzeit zurück ist das aus dem
Evangelium bekannte Haus auf Sand gebaut.

Es gehört zu den aus seinem Ursprünge stammenden
Einseitigkeiten des Protestantismus, dass er, von einzelnen
Gelehrten wie Rimmel, Gass, Kattenbusch und anderen abgesehen,
die griechische Kirche nicht nur nicht näher kennt, sondern
als gar nicht vorhanden betrachtet. Indem er, aus der
abendländischen Kirche sich abzweigend, den Kampf gegen diese zu
seinem Wesen machte, nahm er vom Orient keine Notiz. Die
morgenländische, bis heute noch die lebendige Kirche der
Athanasius und Cyrill, der Basilius und Chrysostomus, und eben
darum mit dem inzwischen entwickelten Papsttum auch zerfallen,
passte gleichwohl als Priesterkirche nicht zu den Konzepten der
Reformatoren. Wie von ultramontanem Bewusstsein getragen,
lautet das von geschichtsphilosophischem Standpunkt von Sohm



— 428 —

gefällte Todesurteil über die Wiege des Christentums, wenn er
von der Zeit, in welcher sich die Rivalität zwischen Rom und
Konstantinopel entwickelte, S. 53 schreibt : „Mächtig erhebt sich der
Baum, welcher aus dem Senfkorn emporgewachsen ist, weithin

Frucht und Nahrung gebend, so dass die Völker kommen
und wohnen unter seinen Zweigen" (wir fügen bei: auf Grund
namentlich der griechischen Theologie, ohne irgend eine Ahnung
der erst von Luther entdeckten „Glaubensgerechtigkeit"). „Die
Spaltung (zwischen Rom und Konstantinopel) war innerlich
notwendig, um die ganze reiche Kirchengeschichte des Mittelalters
zu ermöglichen, um das Abendland zu befreien von dem
nunmehr in Todesschlaf versinkenden Orient." Als ob es nie eine

morgenländische Kirche gegeben hätte, urteilt über eine Specialfrage

selbst ein Mann wie Baur (Kirchengeschichte III, 205):
„Gregor VII. hat (mit dem Cölibatgesetze) nichts gethan, was
die Kirche nicht längst verlangt und zu ihrem Gesetze gemacht
hat, und noch jetzt ist man ja allgemein darüber einverstanden,
dass der Fortbestand der katholischen Kirche wesentlich durch
den Cölibat bedingt sei." Und allgemeiner, S. 205: „Betrachtet
man den Entwicklungsgang, welchen das Christentum in der
katholischen Kirche von Anfang an genommen hat, wozu man
vom protestantischen Standpunkt aus alles Recht hat, als eine

fortgehende Verfälschung des echten Christentums, so ist in der
That die jesuitische Moral das Extrem dieser Richtung."
Abgesehen von der Unrichtigkeit dieser Betrachtung geht dieselbe

ganz unhistorisch wieder nur von der Existenz der abendländischen

Kirche aus. Erklärt Baur darum auch S. 183 infolge
der Tridentiner Beschlüsse die Aussöhnung zwischen Protestanten
und Katholiken „für immer unmöglich", so ist ihm nicht
einmal eingefallen, das Verhältnis der Protestanten zur Kirche der

griechischen Väter in Betracht zu ziehen. Aber ob nicht von
der Vorsehung dieser etwas „in Schlaf versunkenen", aber noch

lange nicht entschlafenen Kirche eine hervorragende Rolle
zugedacht ist für eine Zeit, in welcher die abendländischen Kirchen
hoffnungslos zerrüttet sind? Freilich steht diese Hoffnung
diametral der Perspektive entgegen, die zu unserem Erstaunen
Kattenbusch sich gebildet hat. Im allgemeinen richtig, wenn
auch die ethische Thätigkeit der alten Kirche unterschätzend,
bemerkt er (Vergleichende Konfessionskunde, Freiburg 1892.

I, 336): „Die Weltanschauung der alten Kirche war in der



— 429 —

That auf eine Verwirklichung durch einen Kultus angelegt.
Sie war speciell nicht durchzuführen, wenn ihr nicht „Mysterien"

zur Seite gingen. Der Heilsgedanke wies ebenso wie
der Gottesgedanke hin auf geheimnisvolle Naturkräfte, die im
Christentume erfahren, die durch die Kirche den Menschen
zugänglich gemacht würden." Wenn, er dann aber fortfährt:
„Die mystisch-kultische Betrachtung der „Kirche" ist nach
geschichtlichem oder vielmehr nach christlichem Massstabe eine
inferiore gegenüber derjenigen, welche der Kirche „rechtliche",
„politische" Tendenzen vindiziert", und darum das Papsttum für
„christlicher" erklärt, als die ein solches nicht erzeugende
morgenländische Kirche, so mutet uns dies so fremdartig an, dass

wir uns jeder Kritik darüber enthalten müssen. Es ist, als ob
wir chinesisch reden hörten. Am liebsten möchten wir dem
protestantischen Theologen gegenüber an Luther appellieren.
Was hätte er wohl dazu gesagt, wenn jemand seinen „Endechrist"

für christlicher halten wollte, als die Kirche der
griechischen Väter?

Ehe wir der „Zukunftskirche" näher treten, erlauben wir uns
zur Verhütung von Missverständnissen zu erinnern, dass die
Begriffe Religion, Offenbarungsglaube und Theologie strenge von
einander zu scheiden sind. Religion ist etwas durchaus
Persönliches. Religiös kann jemand sein, ohne irgend einer
religiösen Gemeinschaft anzugehören, auch ohne Dogmatik oder
spekulative Philosophie. Das Bewusstsein eigener Unzulänglichkeit,

der Ungewissheit, mit welcher der Mensch dem Ursprung
und dem Wesen der Dinge gegenübersteht, der Notwendigkeit,
einen geheimnisvollen Hintergrund der Erscheinungen
anzunehmen, kann selbst im Atheisten ein religiöses Gefühl
erzeugen, welches der Anbetung des Deus absconditus ähnlich
sieht. Max Müller hat sich in seinen Essays in ergreifender
Weise hierüber des näheren verbreitet. Den von ihm
vorgeführten Beispielen reihen wir ein uns nahe liegendes an aus der
Biographie de Lagardes (S. 81). Der berühmte Gelehrte erzählt,
wie er im schlesischen Gebirge eine arme, alte Frau mit ihren
Kindern getroffen, mit der er sich in eine Unterhaltung
eingelassen. „Ja, müde bin ich, sagte sie, die Jahre und die Not.
Aber die Frau bettelte nicht. Endlich fragte ich sie, fast
verschämt, einer so vornehmen Natur etwas anzubieten, ob sie
wohl 5 Gr. von mir annehmen wollte. Ich sagte ihr, sie solle



— 430 —

ein Vaterunser für mich beten. ,Ach ja, und ich habe auch
den Rosenkranz bei mir.' Die Jungen sagen ihr „Lohn's Gott"
aus der Ferne, und der Zug geht weiter, als verschlänge, sie

der Wald. Mir war es lieb, dass sie weg waren, mir stürzten
die Thränen aus den Augen. Mit solcher Lumperei so viel
Freude machen zu können, und oft wie so unzufrieden mit dem

grossen Gut, das ich habe. Und mir trat Jesu Wort vor die

Seele: was ihr dem geringsten unter meinen Brüdern gethan,
das habt ihr mir gethan. Das sagt kein anderer Religionsstifter."

Alle Schmähungen, mit denen de Lagarde die gesamte
christliche Theologie, namentlich auch die „sogenannten
Altkatholiken" überschüttet hat, mag man ihm gerne verzeihen,
um dieser schönen Worte willen. Ohne Zweifel war er bei
seinem dogmatischen Radikalismus eine tief religiöse Natur,
religiöser, als mancher Prediger, der mit salbungsvollen Phrasen
auf der Kanzel seine eigene Ehre sucht, oder als ein Dogmatiker,
der, um die Wahrheit ziemlich unbekümmert, seine advokatischen

Künste zu Markte trägt. Aber wenn die Religiosität
nicht bloss in augenblicklichen edlen Empfindungen bestehen,
sondern eine feste, selbst in den heftigsten Stürmen und Kämpfen
unbesiegbare Lebensregel bilden soll, muss sie doch ein solideres,
tiefer gegründetes Fundament besitzen: einer sicheren, den

Menschen immerwährend beherrschenden Welt- und
Lebensanschauung kann sie nicht entraten. Stellen sich aber dann

Gründe für die naheliegende Annahme ein, dass Gott den
Menschen nicht in dem unheimlichen Dunkel gelassen, das er mit
seinen unzulänglichen geistigen Kräften zu erhellen nicht im

stände ist, so erhebt sich das religiöse Gefühl zum Glauben an

göttliche Offenbarung. Nur auf dieser Grundlage, welche eine

bestimmte Lehrüberlieferung ermöglicht, kann sich religiöse
Gemeinschaft bilden, deren die Menge der Menschen zur
Erziehung und zu sittlichem Halt im Leben durchaus bedürftig
ist. Dass göttliche Offenbarung, in menschliche Sprache
gekleidet, ein Erkennen „nur wie im Spiegel", ein Wissen „nur
als Stückwerk" zu stände zu bringen vermag, liegt in der Natur

der Sache. „Eine Mythologie, meint darum Rothe (Ethik II, 399)

in paradoxer Form, gehört wesentlich zum Inventarium der

Kirche." Hieraus ergiebt sich denn die nie zu vollendende
Aufgabe der Theologie, innerhalb der historisch als notwendig
erkannten und durch bewährte Überlieferung gezogenen Schran-



— 431 —

ken fortwährend den Bedürfnissen der Zeit gemäss die religiöse
Wahrheit zu gestalten. „Die Wahrheit ist biegsam, sagt Gioberti
(Della Riforma catt. della Chiesa, Torino 1856, pag. 29), weil
vielseitig und ausgerüstet mit einer unerschöpflichen Kraft."
Nicht in den Extremen — fälschlich Konsequenzen genannt —
dürfte hier das Pleil beruhen, sondern in der richtigen Mitte,
wie die Tugend nach Aristoteles das ix2oov bildet zwischen den

entgegengesetzten Lastern. Ohne feste, autoritative Normen
ist jedes Kirchenwesen rettungslos dem Auflösungsprozesse
preisgegeben ; in dogmatischer Erstarrung aber vermag es nur als
Mumie zu existieren.

Die katholische Kirche, äussert Schelling in seiner
geistvollen Weise, bewahrt die Schätze, aber sie weiss keinen rechten,
Gebrauch davon zu machen. Allerdings hätte der Gebrauch
weit reichlicher ausfallen können, als er thatsächlich gewesen
ist. Aber je mehr in der Geschichte der Theologie geforscht
wird, desto ungerechter erscheinen die auf Unwissenheit und
Seichtigkeit beruhenden unbedingten Verwerfungsurteile der
katholischen Vergangenheit. Mit der Oberflächlichkeit, ohne
„das Bleigewicht" der Kenntnisse, wie Bacon sagt, wächst immer
das Gefühl der eigenen Unfehlbarkeit. Bemerkenswert sind die
Zeugnisse, welche selbst ein Mann wie Ritschl der mittelalterlichen

Scholastik ausgestellt hat. Er giebt zu (I, 83), dass

„Augustinus der direkte Begründer des abendländischen
Katholizismus ist, von ihm namentlich das ganze Material der mittel-
altrigen Lehre von Gnade und Freiheit, von Justiflkation und
Verdienst herrührt, und die Folgerungen, welche die
Reformatoren aus seinen Lehren von der Sünde und der Prädestination

gezogen haben, sowie deren Lehre von der Rechtfertigung

ihm nicht in den Sinn gekommen sind." I, 111: „Welch
wunderlicher Irrtum ist es nur, zu meinen, die scholastische
Theologie begründe eine gesinnungslose Legalität des Lebens,
und die Entwicklung subjektiver Innerlichkeit liege über die
Grenzen dieser Art der Bildung hinaus Ist es doch gerade die
durchgehende Behauptung aller Scholastiker, dass die Gerecht-
machung durch die Gnade in der Eingiessung der Liebe
bestehe!" I, 276: „Auch diejenigen, welche sich durch Bekanntschaft

mit der scholastischen Theologie des Mittelalters
auszeichnen, verraten keine Ahnung von der Wichtigkeit der
Entscheidungen des Thomas und des Duns über den Begriff des



— 432 —

Verdienstes und dessen Anwendung auf Christus. An diesem
Punkte mag man erkennen, dass die protestantischen
sogenannten Scholastiker des 17. Jahrhunderts an den wissenschaftlichen

Geist und Impuls der Scholastiker des Mittelalters nicht
hinanreichen." Und hinsichtlich der Kritik und Exegese im
17. Jahrhundert erklärt auch Baur (Kirchengeschichte IV, 269):
„Die Katholiken hatten sogar den Vorteil vor den Protestanten
voraus, dass sie sie nach ihrem ganzen System mit weit freieren
Grundsätzen behandeln durften." Wie unwissenschaftlich, weil
konfessionell engherzig, die Protestanten damals urteilten,
gesteht Baur S. 416, wenn er sagt: „Die Protestanten konnten
es Blondel lange nicht verzeihen, dass er ihnen in diesem
Märchen (von der Päpstin Johanna) eine Waffe, die so gut zu
gebrauchen war, entrissen hatte und doch hatte der treffliche
Blondel schon früher den falschen Isidor entlarvt." Anderseits
räumen wir unserseits gerne ein, dass die protestantische Theologie

in neuerer Zeit die katholische bei weitem überflügelte,
in dem Masse, als jesuitischer Geist die letztere lähmte und

durch die Entziehung von Luft und Licht ihr das Leben nahm.
Männer wie Jahn, Hug, Movers, Hermes, Günther, Möhler sind

unter der Herrschaft des Jesuitismus nicht mehr möglich. Freilich

darf man bei jener Vergleichung nicht übersehen, dass nicht
das positive Element des Protestantismus, die „Glaubensgerechtigkeit",

seine wissenschaftliche Blüte erzeugte, sondern
umgekehrt das teilweise bis zu völligem Unglauben entwickelte
negative. Als jene Lehre noch ernst genommen wurde, traten
die wissenschaftlichen Zustände des 17. Jahrhunderts ein, wie
Baur und Ritschl sie charakterisieren. Erst als man sich aller
dogmatischen Fesseln entledigte und in der unbeschränktesten
Weise Gebrauch von den menschlichen Geistesgaben machte,
erblühte neues L^ben auf den verödeten Gefilden. Nicht die

frommen Reformatoren, die meist ungläubigen Humanisten waren

es, welche zuerst mit der Fackel der Kritik die Irrgänge
mittelalterlicher Fabelwelt erhellten. An sie knüpfte der spätere
Rationalismus wieder an und entfesselte die rücksichtsloseste Spekulation

auch auf kirchlichem Gebiete. Ist es doch in den
katholischen Ländern nicht anders gewesen als in den protestantischen.

Die französische Kultur wurde zur Zeit getragen von

freier denkenden Katholiken, und dann bis heute von Voltaires
Geist beherrscht. Nicht als wollten wir dem Unglauben das



— 433 —

Wort reden als der Quelle der Wissenschaft. Aber selbst aus
dem „Ärgernis" muss nach göttlicher Fügung Gutes erwachsen.
Thatsache ist es: ohne den Kampf des Unglaubens gäbe es

kein Toleranzprinzip, ohne ihn keine Freiheit des Gewissens
und des Geistes, weder unter Katholiken noch unter
Protestanten.

Nur die Frage bleibt noch zu erwägen, ob nicht auch hier
das Horazische Wort sich bewährt: Stiliti dum vitant vitia in
contraria currunt. Sollte es nicht möglich sein, mit der Festigkeit

der altchristlichen Formeln die fortschreitende Beweglichkeit
menschlicher Auffassung zu vereinen? Das wäre unseres

Erachtens die Lösung des grossen Rätsels der Sphinx für die
Theologen. Die Kirche, meint Gioberti, S. 44, lehrt den
Buchstaben, die Spekulation fügt den Geist hinzu. Zunächst wäre
dazu erforderlich eine weit sorgfältigere Scheidung zwischen
unabänderlicher Glaubensnorm und entwicklungsfähiger Theologie,

als sie bisher gemacht wurde. Dann fielen Missverständnisse

und Vorwürfe, wenigstens bis zu einem gewissen Punkte,
von selbst hinweg, wie man sie z. B. bei Bunsen, Hippolytus I, 233
findet: „Das viel ausposaunte Wort Quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus ist im Sinne dieser Buchstabenanbeter ein
elender Gemeinplatz, und in dem Sinne genommen, in dem es
wahr ist, zerstört es ihr System und ihre Autorität." Es würde
zu weit führen, auf einzelne Beispiele einzugehen. Man musste
dabei zurückgreifen bis auf die Trinitätslehre und Christologie,
bei denen schon in der alten Kirche die philosophischen
Begriffe von Substanz und Person Verwendung fanden, welche
nicht Gegenstand der Offenbarung sind. Aber erst im Gegensatz

zu dem Protestantismus, unter dem Einfluss der Jesuiten
wurde es möglich, ganze theologische Systeme wie einen Landsturm

mit Anathemen gegen die Feinde zu bewaffnen. Das ist
das Verderben der neueren katholischen Theologie gewesen. Im
Namen des Glaubens sollten theologische Kompendien den Katholiken

aufgezwungen werden, als könne man das in jedem
Individuum sich verschieden gestaltende Denken, wie durch
militärische Befehle, einheitlich regulieren. Die aus der Schriftlehre

organisch entwickelten, durch die Überlieferung der
Jahrhunderte bewährten und geheiligten Formeln können gemeinsam

sein dem Kinde wie dem Greis, dem Landmann wie dem
Gelehrten, den Frauen wie den Männern, dem Abendländer



__ 434 ¦—

wie dem Orientalen; aber seine religiöse Auffassung hat jeder
Mensch für sich. Von Gott reden in gleicher Weise alle ; aber
ob es auch nur zwei Menschen auf Erden gegeben hat, die unter
diesem Worte sich vollkommen dasselbe dachten? Je reiner
und schärfer man unterscheidet zwischen dem ewig
unveränderlichen dogmatischen Fundamente und den darauf errichteten

Bauten der Theologen, desto unangreifbarer bleiben jene,
und desto stattlicher und wohnlicher werden diese sich gestalten.

Sollte die katholische Opposition gegen das unfehlbare
Papsttum die Folge haben, dass die Theologie aus den Fesseln
des Jesuitismus erlöst, aber anderseits um so bestimmter auf
die dogmatischen Grundlehren der alten Kirche, als die
unvergänglichen, ewig fruchtbaren Wurzeln ihrer Kraft, zurückgeführt

werde, so dürfte sie eine providentielle Bedeutung
besitzen. Auf diese Weise würde auch der sehr gewöhnliche, an
sich schon seltsam klingende protestantische Einwand seine

Erledigung finden, wie ihn z. B. Schmidt, Die Kirche S. 186, erhoben
hat : „Man mag die Opposition grosser katholischer Kreise gegen
das Vatikanum für noch so berechtigt halten es wird doch

kaum gelingen, zu zeigen, dass im Altkatholizismus wirklich eine

positive neue Entwicklungsstufe im Kirchenleben beschritten ist."
Nicht eine Konservierung verdorrten Stammes wäre das, sondern

eine Reinigung von naturwidrigen Auswüchsen, welche aus den

alten Wurzeln neue Nahrung zöge; nicht eine Rückkehr zu

abgelebten Vorstellungen, sondern ein Fortschreiten zu weiterer,
lebensvoller Verwertung noch lange nicht ausgenutzter Schätze.

Den gähnenden Abgrund des Unglaubens und sichtlich
zunehmender Gewissenlosigkeit füllt man nicht mit seichter Aufklärerei
oder hohlem Phrasengeklingel, sondern nur mit dem ehrlichen

Christenglauben, wie ihn die katholische Kirche des Ostens wie
des Westens durch alle Stürme der Zeiten hindurch gerettet hat,

jene noch treuer, wenn auch zum Teil mit geringerem
Verständnis als diese. Auch unternimmt man keinen soliden Bau,

wenn man sich das Material dazu willkürlich präpariert durch

ein wirres Gemenge von Ideen und Einrichtungen der
verschiedenen Kirchen. Die Verirrungen beider abendländischen

Konfessionen zu vermeiden und ihre Charismen zu verbinden,
das dürfte die der Zukunft gestellte Aufgabe sein : die in ihrer

Reinheit hergestellte dogmatische Überlieferung der alten Kirche



— 435 —

zur Begründung des immer mehr schwindenden religiös-sittlichen
Idealismus auszubeuten nach der besonders in dem modernen
Protestantismus ausgebildeten Methode kritischer Forschung und
Spekulation.

J. Langen in Bonn.


	Die katholische Opposition gegen das unfehlbare Papsttum

