
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


370

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.
* La Bible et le Xe Congrès des Orientalistes. La maladie

nous ayant empêché de terminer notre étude sur ce sujet, nous la

renvoyons au prochain numéro. E. M.

* Mr. Gladstone on the Scriptures and Modem Criticism.
—¦ Mr. Gladstone has just contributed a long article to the
forthcoming "People's Pictorial Bible", shortly to be issued by a New
York firm, and edited by the Rev. G. C. Lorimer, D. D., of Boston.
In the course of this article, which is characterized by much
logical force, Mr. Gladstone speaks of the Scriptures as the centre
of a great conflict now raging, and hereafter to increase. He says:
—"Vast and essential as is the living agency by which the work
of the Gospel is to be carried on, and to which, indeed, it was

first committed by the Saviour, that living agency is for the
present broken up into factions, which seem to maintain, or even to
consolidate themselves on their separate bases, and no one of which
commands the adhesion of so much as one moiety of the entire

body. But there is no division—at least there is no great and vital

division—among Christians even, as to the canon of the older

Testament; as to the testament of the Gospel, or the New Covenant,

there is no division at all." Mr. Gladstone speaks of the
dominance of Christianity and its general application to the human

race thus:—"The religion of Christ is for mankind the greatest of
all phenomena, the greatest of all facts. It is the dominant religion
of the inhabitants of this planet in at least two important respects.
It commands the largest number of professing adherents. If we

estimate the population of the globe at 1,400 millions (and some

would state a higher figure), between 400 and 500 millions of these,

or one-third of the whole, are professing Christians, and at every

point of the circuit the question is not one of losing ground, but



— 371 —.

of gaining it. The fallacy which accepted the vast population of
China as Buddhists in the mass has been exploded, and it is plain
that no other religion approaches the numerical strength of Christianity;

doubtful, indeed, whether there be any which reaches one-
half of it. The second of the particulars now under view is, perhaps,
even more important. Christianity is the religion in the command
of whose professors is lodged a proportion of power far exceeding
its superiority of numbers, and this power is both moral and
material. In the area of controversy it can hardly be said to have a
serious antagonist. Force, secular or physical, is accumulated in
the hands of Christians in a proportion absolutely overwhelming,
and the accumulation of influence is not less remarkable than that
of force. This is not surprising, for all the elements of influence
have their home within the Christian precinct. The art, the literature,

the systematized industry, invention, and commerce—-in one
word, the power of the world, are almost wholly Christian. In
Christendom alone there seems to lie an inexhaustible energy of
world-wide expansion. The nations of Christendom are everywhere
arbiters of the fate of non-Christian nations." In speaking of modern
criticism, after referring with respect to the modern critics, Mr.
Gladstone adds:—"We may still ask whether their tone and temper,
speaking generally, has been such, say, for example, in Germany,
as the Christian community was entitled not only to desire, but to
demand. Have they proceeded under the influence of sentiment
such as would govern one who was endeavouring either to wipe
away external impurities or to efface spurious manipulations from
some great work of a famous artist? Not the mind only, but the
finger also, of such a man is guided by tenderness and reverence
throughout. Has this been the prevailing and dominating spirit of
the critical negations of the last half-century Sweeping judgments
in answer to such a question are not to be delivered without breach
of propriety and of charity, except by students both widely and
accurately versed in the whole matter."

* Evangiles syriaques. L'imprimerie de l'université de
Cambridge vient de publier une reproduction des palimpsestes contenant

la version des Evangiles en vieux syriaque, découverte et
photographiée par MUe Lewis au couvent de Ste-Catherine, au Sinaï,
en 1892. Une édition critique et une traduction anglaise paraîtront
prochainement. On rapporte l'origine de l'ouvrage, au milieu du
IIe siècle, à la secte des Ebionites ou des Nazaréens, laquelle
existait encore en Syrie.au temps de S. Jérôme.

* Une ancienne Version latine de l'Ecclésiastique. M. Douais,
prof, à Toulouse, vient d'attirer l'attention sur un parchemin du



— 372 —

VIIIe ou du IXe siècle, fragment de YEcclésiastique, écrit en caractères

visigoths, déjà découvert en 1846 aux archives de Toulouse
par M. Judicis, puis négligé et oublié. Selon M. Douais, ce manuscrit
viendrait de l'Espagne; l'écriture en serait très semblable à celle
de la première Bible d'Alcala; peut-être ferait-il partie de la
première version africaine du texte grec. Voir, sur cette question,
YAnglican Church Magazine, March 1895, p. 333—334.

* L'Edition Wordsworth-White du N.-T. — Nouum Testa-
mentum Domini Nostri Jesu Christi Latine, secundum Editionem
Sancti Hieronymi. Ad Codicum Manuscriptorum fidem recensuit
Johannes Wordszuorth, S. T. P., Episcopus Sarisburiensis ; in operis
societatem adsumto Henrico Juliano White, A. M. 40. — Fase. I.

Euangelium secundum Mattheum. 12 s. 6 d. — Fase. IL Euange-
lium secundum Marcum. 7 s. 6 d. — Fase. III. Euangelium secundum

Lucam. 12 s. 6 d. — London, H. Frowde, Amen Corner, E. C.

* Liturgies orientales. Les amateurs de grec et d'anglais,
qui veulent dans ces deux langues prendre connaissance des
Divines Liturgies de S. Jean Chrysostome et de S. Basile, trouveront,
chez l'éditeur M. Robertson (Londres, N., Tufnell Park, St. George's
Avenue, 104), pour 10 sch., un superbe volume, admirablement
imprimé, avec tout le charme que les Anglais savent mettre à ces

sortes de publications.
* Livres orthodoxes arabes. M. G. Mourkos signale dans la

Gazette de Moscou les récentes publications en langue arabe faites

par les soins de la Société orthodoxe impériale de Palestine. L'un
des principaux buts de cette société est de veiller à la conservation

de l'orthodoxie en Terre-Sainte. On sait que dans les patriarcats

de Jérusalem et d'Alexandrie, de même que dans le populeux
patriarcat d'Antioche, on ne parle que l'arabe. Les livres arabes

écrits à un point de vue orthodoxe font presque absolument
défaut, quoique la grande masse de la population professe la foi
orthodoxe. On en ressent de plus en plus le besoin, et c'est cette

importante lacune que la Société de Palestine a résolu de combler.
Elle vient de faire paraître des traductions arabes de deux ouvrages
russes de l'archiprêtre Basile Mikhailovsky, l'un traitant de l'Eglise
chrétienne, l'autre portant un caractère de polémique.

* Un ouvrage de M. A.-J. Balfour. Cet ouvrage, qui vient
de paraître à Londres, chez Longmans, est un essai destiné à servir

d'introduction à l'étude de la théologie; il est intitulé: Fonde-

ments de la foi. D'un bref résumé qui nous en est communique, u

résulte que M. Balfour commence par exposer quelques «

consequences», puis quelques «raisons» et enfin quelques «causes» de



— 373 —

croire ; il cherche ensuite à déterminer la place et le rôle de sa foi
dans sa conception métaphysique de l'univers et il s'efforce d'établir
une harmonie entre la science et la théologie: — « Si je me
bornais, dit-il, à affirmer que la foi en un Dieu qui n'est pas seulement

'une «substance» ou un «sujet», mais aussi, selon le langage
biblique, un « Dieu vivant », n'implique aucune contradiction entre
la théologie et la science, je resterais bien en deçà de ma pensée.
Je tiens, au contraire, qu'une telle présupposition n'est pas seulement

tolérée, mais requise par la science actuelle ; que si la science
actuelle l'accepte, elle ne saurait être rejetée du point de vue de

l'éthique, de l'esthétique ou de la théologie; qu'enfin étant adoptée
comme principe général applicable à tout le domaine de la foi,
cette présupposition se trouvera nous apporter une solution efficace
de quelques-unes au moins des difficultés dont le naturalisme est
impuissant à rendre compte.» — M. Balfour conclut en proclamant
le besoin d'une foi «vivante» dans la relation entre Dieu et l'homme,
et il s'arrête, suivant sa propre expression, « au seuil d'une théologie

chrétienne », dont il a démontré la nécessité scientifique et
morale.

* A l'Académie des inscriptions et belles-lettres. — Séance
du 26 août 1894. — Les représentations de IAncien Testament
dans l'art chrétien primitif. — M. Muntz étudie les représentations
de l'Ancien Testament dans l'art chrétien primitif. Il montre
comment, pendant l'ère de persécution, l'élément symbolique régna seul;
comment, au quatrième siècle, l'élément historique entra en scène
et prit possession des sanctuaires. On a cru à tort que la préférence

longtemps accordée aux symboles avait pour mobile le désir
de dérober aux païens fa manifestation de la foi nouvelle. La vérité
est que l'art chrétien suivit une évolution parallèle à celle de l'art
paien. Comme celui-ci, il résuma d'abord ses aspirations dans quelques

figures ou épisodes plus ou moins conventionnels, sauf à
aborder ensuite le récit des événements considérés en eux-mêmes,
a un point de vue rigoureusement objectif, et rangés dans l'ordre
chronologique. Il résulte des recherches de M. Muntz que, dès le
règne de Constantin, les scènes de l'Ancien Testament se
développèrent concurremment avec celles des Evangiles non seulement
sur les façades ou les parois des basiliques, mais encore dans les
baptistères et les mausolées ; seule l'abside était réservée aux
compositions chrétiennes proprement dites. Dès cette époque, également,

on plaçait certains épisodes de l'histoire du peuple d'Israël
en regard d'épisodes de la vie du Christ offrant avec eux des
analogies plus ou moins fortuites. Tel est le point de départ des cycles
connus sous le nom de Bibles des Pauvres, auxquels on avait jus-
qu ici assigné une antiquité beaucoup moins reculée.



— 374 —

— Séance du 2 septembre 1894. — Croyances populaires. —
M. Le Blant lit une note intitulée: « Le premier chapitre de saint
Jean et la croyance à ses vertus secrètes». Il démontre qu'aux
premiers temps du christianisme les magiciens tout aussi bien que
les fidèles attribuaient à ce texte une vertu prophylactique. Il n'était

pas rare de voir des malades se l'appliquer sur la tête pour
obtenir la guérison. On en inscrivait même des passages sur des

talismans pour les rendre plus efficaces. M. Le Blant fait remarquer
qu'il n'y a pas à s'étonner de pareils actes, à une époque où l'on
rencontre tant d'autres preuves du trouble des esprits. Il arrivait
souvent que le nom du Christ était invoqué pour gagner au jeu,
et celui de la croix pour vaincre aux courses du cirque. Il n'était
pas plus surnaturel d'attribuer une vertu merveilleuse aux versets
de saint Jean.

— Assyriologie. — M. Oppert entretient l'Académie de ses

nouvelles découvertes concernant les dates les plus reculées de
l'humanité. En comparant le cycle sothiaque au cycle lunaire, il aurait

pu calculer que leur point de départ commun remontait au mois
d'août de l'année 11,542 avant J.-C, 4,907,246 jours avant le

31 août 1894.
* A l'Académie des sciences morales et politiques. — Séance

du 3 février 1895. Le Directoire et le Concile national de ijçj-
— M. Plenri Welschinger commence la lecture d'une étude
approfondie sur s le Directoire et le Concile national de 1797 "¦ ^ y
examine les actes et les conséquences de ce Concile, ainsi que la

conduite du gouvernement directorial à l'égard de cette assemblée

et dans les questions religieuses.
* Au Collège de France. M. Albert Réville continue son cours

d'Histoire des religions; il étudie spécialement l'histoire extérieure

et intérieure de l'Eglise chrétienne depuis le milieu du second

siècle jusqu'au concile de Nicée (325).
* A l'Ecole pratique des hautes Etudes (section des sciences

religieuses). Cours de cet hiver 1894—95: I. Religions des peuples

non civilisés. M. MariLLIER : les traditions et les mythes relatifs

à un déluge; les rites du mariage. — IL Religions de l'Extrême-
Orient et de l'Amérique indienne. M. Léon de RoSNY: les mythes de

l'antiquité japonaise; l'Amé-no Kami et la Grande Déesse solaire. La

religion des anciens Mayas. Exposé du système graphique des

nations boudhiques de l'Asie orientale; etc. — III. Religions de

l'Inde. M. Sylvain LÉVI: YAbhidharma-Koça; étude du boudhisme

septentrional, étude de documents épigraphiques. — IV. Religions
de l'Egypte. M. AmÉLINEAU: la morale égyptienne, son origine,

ses développements, son importance et son influence en dehors e



— 375 —

l'Egypte; l'établissement du christianisme en Egypte pendant les
trois premiers siècles de notre ère; les Actes des martyrs. —
V. Religions des peuples sémitiques: i° Hébreux et Sémites
occidentaux. M. Maurice Vernes : recherches sur l'origine et la
composition des livres historiques de l'A. T. ; explication de morceaux
choisis des livres prophétiques; — 2° Islamisme et religions de
l'Arabie. M. H. DerenbourG: explication du Coran; explication
de quelques inscriptions sabéennes et himyarites. — VI. Religions
de la Grèce et de Rome. M. A. Berthelot : la religion romaine.
— VIL Littérature chrétienne. M. A. SABATIER : Histoire de la •

littérature apocalyptique, juive et chrétienne; explication de
l'apocalypse de S. Jean. — VIII. Histoire des dogmes. M. A. RÉVILLE :

la demonologie chrétienne. M. PlCAVET : la Physique d'Aristote ;

la scolastique chez Alex, de Halès, S. Bonaventura, Roger Bacon
et leurs contemporains ; — IX. Histoire de l'Eglise chrétienne.
M. Jean Réville : étude critique des plus anciens textes relatifs
aux sacrements du baptême et de l'eucharistie; le réformateur
Ulrich Zwingli ; les anabaptistes. — X. Histoire du droit canon. M.
ESMEIN : la procédure criminelle en droit canonique ; l'appel en
droit canonique, histoire et théorie. — XL Cours libres : M. DERA-
MEY sur l'histoire de l'Eglise syriaque à partir de la ire communauté

chrétienne fondée à Antioche; M. QUENTIN sur la religion
assyro-babylonienne (l'épopée d'Izdubar) ; M. G. RAYNAUD sur les

religions de l'ancien Mexique.
* Thèses théologiques. — A Paris, M. l'abbé Clerval, en

février 1895 : Thèse latine: De Judoci Clichtovei Neoportuensis
doctoris theologi parisiensis et carnotensis canonici, vitâ et operibus
(1472—1543); — These française: Les écoles de Chartres au
moyen âge (du Ve au XVIe siècle).

A Lyon, M. l'abbé MIELLE : thèse latine : De substantias cor-
poralis vi et ratione secundum Aristotelis doctorumque scolasti-
corum sententiam ; 1 vol. gr. in-8°, 431 p.

A Genève, thèse de M. Aug. Gampert sur « la Thora »,
étude historique sur ses origines et son développement; — thèse
de M. Tony ANDRÉ sur « le prophète Aggée », introd., critique et
commentaire. M. T. André a été autorisé à faire un cours, comme
privat-docént, sur ce sujet: «Introduction au Talmud».

A Berne, thèse de M. le Dr W. Küppers sur « John Locke et
la Scolastique.» Voir p. 353—354.

* Concours. — Deutschland. Die Gegensätze zwischen dem
Altkatholizismus und der römischen Kirche sind von altkatholischer Seite
vielfach gründlich behandelt worden. Es fehlt jedoch eine übersichtliche

volkstümliche Schrift darüber. Der altkatholische Press- und



— 376 —

Schriftenverein stellt daher folgende Preisaufgabe: Es wird eine Schrift
gefordert unter dem Titel: Altkatholisch oder Römischkatholisch?
Ein Belehrungsbuch für das katholische Volk. Diese Schrift muss
in deutscher und zwar volkstümlicher Sprache abgefasst sein und
eine aus amtlichen Quellen geschöpfte Darstellung der Hauptunterschiede

zwischen Altkatholizismus und römischem Katholizismus

in der Glaubens- und Sittenlehre, sowie in Verfassung und
Kultus enthalten. Es wird ausdrücklich bemerkt, dass ausser der
sachlichen Richtigkeit haupsächlich die allgemein verständliche,
volkstümliche Darstellung für die Zuerkennung des Preises
entscheidend ist. Die Schrift darf den Umfang von 5—6 Druckbogen
gross Oktav nicht überschreiten. — Für die beste Arbeit ist ein
Preis von 500 Mark festgesetzt. Die Beurteilung der eingelaufenen
Manuskripte hat eine aus den Herren Bischof Dr. Herzog-Bern,
Prof. Dr. Reusck-Üonn, Seminarpräsident van Thiel-Amersîoort,
Justizrat Thönges-Wiesbaden und Pfarrer Gatsenmeyer-MA-aclx&a.
bestehende Kommission übernommen. — Die preisgekrönte Arbeit
wird Eigentum des altkatholischen Press- und Schriftenvereins,
welcher dieselbe zur Verteilung unter seine Mitglieder und zur
Massenverbreitung drucken lässt. Die übrigen Arbeiten werden auf
Verlangen den Verfassern zurückgegeben. Das Manuskript muss
mit einem Motto versehen sein und den Namen des Verfassers in
einem versiegelten Umschlag enthalten, der dasselbe Motto trägt.
Die Arbeiten sind bis zum 31. Dezember 1895 an den Vorsitzenden
des Vorstandes des altkatholischen Press- und Schriftenvereins,
Herrn Pfarrer Demmel in Bonn, Lennéstrasse 30 im Johanneum,
portofrei einzusenden.

Bonn, im Dezember 1894.
Der Vorstand des altkatholischen Press- und Schriftenvereins.

— A Genève, la Faculté de Théologie ouvre un concours
entre ses étudiants sur la question suivante: Exposition et critique
de l'ecclésiologie de Calvin. Le prix de 400 francs sera décerné,

sous le nom de Prix Chenevière, dans la séance solennelle que
l'Université tiendra en janvier 1896. — Un prix Munier sera donné

en 1897. M. Arthur Chenevière ayant exprimé le désir qu'une partie
des intérêts de sa donation de 12,600 francs servît à encourager
la prédication, la Faculté a institué, d'autre part, un prix bisannuel
de 200 francs pour récompenser la meilleure proposition (sermon
d'études) qui sera présentée à l'auditoire.

* En Suisse. — L'état religieux de la Suisse (protestante),
d'après M. Ed. NAVILLE. L'auteur juge ainsi la crise protestante
en Suisse : « Il n'est pas possible de clore ces réflexions, sans dire

un mot de la crise théologique qui règne dans toutes les Eglises,



__ 377 —

et particulièrement dans la Suisse romande. Ces dernières années,
les Eglises de Vaud et de Neuchâtel surtout ont été agitées par
des discussions très graves sur la christologie et sur le principe
de l'autorité. Ces questions sont sorties du cercle restreint des
théologiens et ont été débattues jusque dans la presse populaire. Les
débats ont révélé que la majorité des théologiens marquants et
qui font autorité dans nos Eglises appartiennent à ce qu'on nomme
la nouvelle Ecole et ont par conséquent rejeté plusieurs des points
de vue et surtout des méthodes de l'orthodoxie traditionnelle. Que la
nouvelle Ecole ne nous apporte pas un corps nouveau de doctrines,,
mais une manière nouvelle d'envisager la vérité, c'est ce que nous
croyons volontiers, surtout si cette voie nouvelle que l'on nous montre
nous conduit à faire toujours plus de la personne de Jésus-Christ le-

centre des Ecritures et le fondement de l'autorité que la Parole sainte
doit exercer. Il n'en est pas moins vrai que plusieurs des affirmations

des disciples de la nouvelle Ecole, la facilité, je dirai même
l'empressement avec lequel ils ont adopté les conclusions des
critiques à propos de l'Ancien-Testament, tout cela a produit un
certain ébranlement, non pas peut-être parmi les simples, mais
parmi ceux qui suivent de loin les questions théologiques. Ils ont
pu se demander comment certaines opinions s'alliaient avec la foi
simple, telle que l'Evangile nous la prêche, et aussi comment il se
fait que, bien loin de porter aucune atteinte à la foi, ces nouveaux
points de vue représentent pour elle un progrès en élévation et en
pureté. Voici, ce nous semble, quelle est maintenant la tâche qui
incombe à nos pasteurs. Qu'ils nous montrent comment, dégagée
du vêtement dont l'orthodoxie traditionnelle l'avait couverte, la
vérité apparaît plus riche, plus brillante, et satisfait mieux encore
aux besoins les plus profonds de nos âmes. Nous attendons d'eux"
cette demonstration. » (Genève, broch. 32 p.)

— L'Unification des rites dans les Eglises nationales protestantes

de la Suisse. Cette question a été discutée en des sens
divers par MM. les pasteurs P. Christ etj. Kündig dans le Kirchenblatt.

Voir la Semaine religieuse de Genève du 18 août 1894.

— A la Société pastorale suisse: Rapport de M. Paul Chap-
puis sur « la foi en J.-C. » : quels sont, dans la personnalité de
Jesus, les caractères essentiels qui autorisent et qui expliquent la
foi qu'il réclame. — Rapport de M. Georges Godet sur le même
sujet. Observations de MM. Pétavel-Olliff, P. Chatelanat, F. Barth,
J- Bovon, Ch. Porret, etc. — En août 1895, la Société traitera les
questions suivantes: i° la théologie et les sciences naturelles
(Rapporteurs, MM. A. Steiger et R. Finsler) ; 2° l'Eglise et la mission
intérieure (Rapporteurs, MM. G. Langhans et Kesselring).



— 378 —

— A Berne, discours académique de M.' le prof. Œttli sur
«la politique du prophète Isaie». — Vient de paraître du même

¦auteur un recueil de discours, intitulé: Ideal und Leben, qu'un
critique a ainsi caractérisé : « Litterarische und philosophische
Gedanken sind mit historischen und theologischen verquickt, auch
wissenschaftliche Ausführungen in allgemein verständlicher, leicht
fasslicher Form gegeben. Einzelne dieser Vorträge haben direkt
aktuelles Interesse ; so « die socialen Grundgedanken im Gesetze

Israel», so auch: «Weltschmerz und Christentums. Eine sehr
geschickte Studie ist.die Parallele « Hiob und Faust», in jeder
Beziehung lesenswert erscheint « das Christentum in Lessings Nathan ».

Ob man mit dem Verfasser immer eines Sinnes ist, bleibt sich in
diesem Falle ganz gleich ; er weiss seine Ansichten so beredt
vorzutragen, dass man ihm willig folgt und sich gern durch ihn
anregen-lässt. Mit besonderem Vergnügen wird man seine « Reise-
bilder aus dem Morgenlande » lesen, die nicht nur sehr lebendig
geschrieben sind, sondern auch durch viele Notizen sehr lehrreich
erscheinen. » — Depuis lors, notre eminent collègue a reçu un

appel, qu'il a accepté, à l'université de Greifswald; il emporte
avec lui nos sincères regrets et nos meilleurs vœux de bonheur et
de succès.

— A Zurich, conférences de M. le pasteur et prof. C. Furrer,
sur des Questions religieuses du jour : i° Les sciences naturelles

peuvent-elles donner une réponse suffisante à la question de l'existence

et de la nature de Dieu? — 2° Pourquoi s'est-il formé tant
de religions diverses, puisqu'une seule d'entre elles peut être vraie?

— 3° Le christianisme a-t-il fait son temps, et avons-nous à

attendre un nouvel initiateur religieux, plus parfait que Jésus-

Christ? — 4° Le christianisme doit-il porter la responsabilité des

méfaits des peuples chrétiens? — 5° Y a-t-il des miracles? —
6° L'humanité peut-elle devenir meilleure, ou les descendants restent-
ils semblables à leurs ancêtres? — 70 La majesté de la mort. —
8° La fin du monde. — 90 La foi à une vie éternelle peut-elle
subsister en face de la connaissance que nous avons aujourd'hui de

l'univers? — io0 L'avenir de la religion.

— A Neuchâtel, le synode de l'Eglise nationale a été saisi

d'une « Pétition des Eglises de la chrétienté aux différents
gouvernements des nations chrétiennes du monde » en faveur de l'arbitrage

en cas de conflits internationaux. Le synode a décidé de

soumettre d'abord cette question à la conférence des délégués
officiels des Eglises réformées suisses, qui se réunira en juin à St-Gall,

-afin de connaître l'opinion des autres Eglises nationales sur la

réponse à donner à cette demande.



— 379 —

A Genève, à la Société des sciences théologiques, étude de
M. le Dr PetaveL-Olliff sur « la préexistence et la divinité du
Rédempteur», essai de Christologie reconstructive; — mémoire de
M. L. Thomas sur « l'Histoire du canon de l'A.-T. » ; — étude de
M. César Malan sur « la conscience que tout homme a de sa
survivance et celle que le croyant possède de sa vie éternelle».

Discussion entre MM. J.-Alfred Porret, Fulliquet, etc., sur
la préexistence de J.-C. et sur la critique biblique.

Six discours de M. le prof. Ern. Martin sur la valeur du
N.-T. : i° La foi et la critique. — 2° Jésus (Les Evangiles synoptiques).

— 3° La foi dans son activité extérieure (Les Actes et
l'Apocalypse). — 40 La foi dans ses expériences constitutives (Les
Epîtres). — 50 Le Christ (L'Evangile de Jean). — 6° Le lecteur
actuel du Nouveau Testament.

Conférence de M. L. Choisy sur « les Missions et la Sor-
' cellerie ».

A la conférence du clergé ancien-catholique du canton de
Genève, étude de M. le curé J. Cadiou sur la partie historique de
la bulle Unigenitus ; une seconde étude suivra sur la partie
doctrinale.

— A Lausanne, deux chaires nouvelles à la Faculté de Théologie

(protestante nationale) : l'une, d'histoire de la Théologie
moderne, confiée à M. Paul Chappuis, pasteur à Chexbres ; l'autre,
d'histoire des religions, confiée à M. Aloys Fornerod, pasteur à

Montet.
Conférences apologétiques, organisées par M. le prof. Byse,

et auxquelles ont pris part MM. les prof. Paul CHAPPUIS, Ph. BRIDEL,
Bovon, etc. ; a été étudiée en particulier la question du « surnaturel

biblique ».

— A Fribourg, discours du R. P. Coconnier, recteur, sur
« la nature de la Théologie et de ses rapports avec les autres sciences,
d'après S. Thomas d'Aquin.»

* Chez les Protestants français. — A la Faculté de Théologie
de Paris, en novembre .1894, Rapport de M. le doyen Lichtenberger

sur les travaux de la Faculté : 52 étudiants ont suivi les
cours; 2 thèses de doctorat, 2 de licence et 13 de baccalauréat
ont été soutenues. — Discours de M. le prof. MENEGOZ sur « la
notion du miracle » ; l'orateur s'est élevé contre la conception dite
traditionnelle et aussi contre la conception dite rationaliste du
miracle ; aussi son discours a-t-il été ensuite très attaqué. — Rapport
de M. le prof. E. Stapfer sur la doctrine de la régénération d'après
S. Paul et S. Jean. — Rapport de M. le prof. R. ALLIER sur le
discours de Leibniz touchant la conformité de la foi et de la
raison.



— 380 —

— Aux Conférences nationales évangéliques du Midi de la
France, Rapport de M. le prof. Henri Bois, sur « la valeur du dogme
pour la vie pratique » ; Conférence de M. le prof. DoUMERGUE sur
«la divinité de J.-C».

* Le Cartulaire de l'Université de Paris. — Après les travaux
de du Boulai, de Crevier, de Ch. Thurot, de Ch. Jourdain, de
nouvelles recherches on été faites par un dominicain, le P. Denifle,
archiviste du Vatican, et par M. Em. Châtelain, conservateur-adjoint
de la bibliothèque de l'Université à Paris. Le résultat de ces
nouvelles recherches ayant mérité l'approbation du conseil général des

Facultés et l'appui financier du gouvernement français, la maison
Delalain a pu se charger d'éditer le Cartulaire en question, dont
le troisième volume vient de paraître et qui en aura six, in-40, de

près de 1,000 pages chacun; on espère que le dernier volume

pourra paraître pour le septième centenaire de l'Université de Paris,

qui doit être célébré en 1900. C'est en effet vers l'an 1200 que
MM. Denifle et Châtelain reportent la date approximative de la

création de l'Université de Paris, et le premier mérite du Cartulaire
est d'avoir éclairé l'obscure histoire de ses origines. Les trois
volumes parus contiennent 1713 documents et vont de 1200 à 1394;
ils abondent en anecdotes curieuses et en traits originaux.

* Die Beiträge des Herrn Prof. Dr. Reusch zur Geschichte
des Jesuitenordens sind jüngst von dem Historiker Prof. Dr. H.PrUTZ
in der Beilage der Münchener « Allgem. Ztg. » vom 28. Januar
äusserst günstig beurteilt worden. Prutz schreibt unter Anderem :

« Reusch wendet sich vornehmlich an ein gelehrtes Publikum, dem

er in streng sachlicher, nüchtern wissenschaftlicher Weise eine Reihe

von Specialuntersuchungen vorlegt, die nur darauf ausgehen,
bestimmte Thatsachengruppen als wissenschaftlich erwiesen darzuthun.
Die Natur derselben bestimmt den Charakter des Buches dahin,
dass es mit den Waffen nüchternster kritischer Forschung dem

Jesuitismus eine Reihe von recht empfindlichen Wunden schlägt.
Unter Fernhaltung jeglicher Erregung werden etliche traditionelle

Ableugnungen der Jesuiten in das rechte Licht gesetzt durch eine

Reihe von scharfsinnigen kritischen Untersuchungen. » Es folgen dann

kurze Angaben über den Inhalt und die Bedeutung derselben. Von der

dritten heisst es : « Besonders lehrreich für die vollendete Meisterschaft

der Jesuiten in der Kunst der Geschichtsfälschung ist die an

dritter Stelle gegebene Darstellung von^ dem Lügengewebe,
vermöge dessen eine thatsächlich niemals gehaltene Zusammenkunft

hervorragender «Jansenisten» zu Bourgfontaine, in der 1621 ein

Komplott zur Vernichtung der kath. Kirche geschmiedet sein soll,

als ein nicht zu bezweifelndes historisches Faktum in die Überlieferung

eingeschwärzt worden ist. » {Altkath. Volksblatt, 1. Febr. 1895.)



_ 381 —

* La Révocation de l'Edit de Nantes à Paris. —• M. O.
DOUEN vient de publier 3 vol. de documents inédits (1894), qui
constituent sur la matière un ouvrage de premier ordre ; c'est l'histoire

de l'Eglise protestante de Paris depuis 1620 jusqu'au moment
de sa destruction officielle en 1685. M. Douen est déjà connu par
son Clément Marot, son Psautier, etc. Son érudition est absolument

sûre.
M. A. S., dans le Journal de Genève du 18 novembre 1894,

a montré comment la révocation de l'édit de Nantes a été longuement

préparée par Louis XIV même; puis il s'est demandé d'où
venait ce genre de piété qui a triomphé à partir de 1685 à la
Cour et dans l'Eglise de France. Il répond que c'est le genre de

piété du jésuitisme, et il signale à cette occasion la profonde
transformation morale et religieuse, qui se dessine nettement dans la
seconde moitié du XVIIe siècle, après avoir été activement
préparée dans la première. Il s'exprime ainsi :

« La vraie tradition française représentée surtout par la
bourgeoisie parlementaire des Michel l'Hôpital, des auteurs de la Satire
Ménippée, des Arnauld, des Despréaux, des Pascal, etc., était faite
d'un large bon sens, d'une droite et saine morale, et de pensées
fortes et bien équilibrées. C'est cette tradition loyale et sage,
pratique et libérale, que représente Henri IV signant l'édit de pacification

au lendemain des guerres civiles.

«Jusque vers 1650, cette tradition reste dominante. Mais elle
était déjà fortement battue en brèche, par une inspiration contraire
venue de l'étranger, par la doctrine et les tendances du jésuitisme.
Tous les docteurs jésuites sont étrangers; ils sont espagnols,
flamands, italiens, non français. Vous n'avez qu'à voir la figure de
leurs noms dans les Provinciales. Nous avons le droit de dire,
malgré le succès qu'ils trouvèrent en France, qu'ils y sont une
importation du dehors. Aussi les voit-on dès l'origine en contradiction

et en lutte avec le corps des curés français, avec la
législation française et avec l'esprit traditionnel de notre littérature.
Les Provinciales de Pascal ne sont pas seulement la revanche de
la conscience morale. Leur succès universel a une autre cause;
elles sont tout autant la protestation spirituelle et indignée de la
conscience nationale, froissée et révoltée en toutes ses fibres par
les nouvelles doctrines et les nouveaux docteurs.

« Ce sont les jésuites qui, à l'avance, font la théorie du mode
nouveau de persécution par lequel ils proposent de réduire à néant
l'Eglise réformée. Ce sont eux qui inventent les expédients hypocrites,

les détours légaux, les moyens bénins et d'autant plus
puissants, les excuses, et les raisons par lesquelles ils endorment la



— 382 —

conscience du roi. Remarquez qu'on ne brûle plus, qu'on n'exécute

plus les hérétiques en place de grève. Les bûchers sont désormais

éteints. Des paroles d'évangélique douceur enveloppent
toujours les menaces les plus cruelles. On se sert de la loi pour mieux
la violer ; on met dans la torture physique et morale des raffinements

inconnus. Tout cela, je le répète, est hors du génie français.
« Dans cette forme nouvelle de persécution, moins violente au

dehors, plus diaboliquement cruelle en fait, vous reconnaissez dans
l'ensemble et dans les détails la marque indélébile du génie de la
célèbre compagnie. Louis XIV en a été l'instrument ; il l'a faite
sienne parce qu'elle répondait à sa propre nature. Il y avait en
lui du sang espagnol : tous les scrupules d'une dévotion mesquine
et toute la sécheresse d'un égoïsme absolu. Sa politique à l'égard
des huguenots manque de franchise. L'hypocrisie légale dont elle
se couvre nous révolte plus encore peut-être que sa barbarie, et
nous préférons saint Louis portant sur ses épaules un fagot de
bois au bûcher de quelques hérétiques, à ce prince qui arrive à

se rassurer en se disant ou en se laissant dire, au moment où il
déchire l'édit de Nantes donné par Henri IV son aïeul, qu'il ne
l'abolit que parce qu'il ne sert plus à rien, vu que tous les huguenots

de son royaume ont cessé de l'être.
« Dans les dernières années de Louis XIV, c'est la politique

jésuite qui triomphe en France de tout ce qui lui avait fait obstacle

jusque là : de la bourgeoisie parlementaire gardienne du vieux
droit français, du jansénisme et de Port-Royal, d'où étaient sorties
les Provinciales, du gallicanisme, dont l'assemblée de 1682 avait
été la dernière manifestation, enfin d'un protestantisme en qui le

jésuitisme voyait avec raison le complice secret et la première
racine de toutes les autres oppositions. Le triomphe de l'esprit
jésuitique fut le tombeau de l'ancienne France avec son ancienne
Eglise et son ancienne monarchie. C'est un assez beau titre de

gloire pour les Réformés que d'être morts avec elle et sous le coup
du même ennemi. »

* Banqueroute Renan. M. G. Séailles vient de publier sur

Ernest Renan un essai de biographie psychologique des plus
curieux (1 vol. in-12, Perrin). On y voit que la fascination exercée

par Renan est déjà en train de disparaître parmi les générations
nouvelles ; l'admiration littéraire subsiste encore, mais l'influence

scientifique est ébranlée. Incontestablement, la vie de Renan a fini

par une double banqueroute, banqueroute d'ordre moral et
banqueroute d'ordre intellectuel, et cela en vertu «d'une dialectique
descendante». M. Séailles en découvre la double cause: i° dans

le caractère de l'esprit de Renan, qui lui inspire sa méthode, et



— 383 —

•2° dans cette méthode elle-même, qui ensuite précipite cet esprit
sur la pente où il se trouvait placé. Renan, dans sa méthode
historique, se contredit, d'une part, en niant la valeur de l'idée
philosophique considérée en elle-même, et d'autre part, en cherchant
en même temps à interpréter la série des faits d'après l'idée. Son
exemple doit servir à prouver, d'après son biographe, l'insuffisance
foncière de la méthode historique. La proclamer exclusive et
souveraine, c'est dire que l'homme n'a plus rien à faire sur la terre,
qu'à étudier ce qui a été fait; c'est proclamer que ce qui a été-

sera toujours; c'est abdiquer devant les choses: telle est l'erreur
capitale du renanisme, qui arrive finalement à la négation de
l'autonomie de l'esprit et qui fait consister la suprême sagesse dans
la théorie du divertissement : jouir de tout et se prêter à tout
sans être dupe de rien. M. Séailles et les hommes sérieux
comprennent que l'histoire ne peut être une lumière et une expérience
qu'à la condition d'être éclairée par des principes fixes et des lois-
certaines. Renan n'a connu ni ces principes ni ces lois ; de là la
banqueroute de son œuvre.

* Banqueroute Brunetière. M. Brunetière, directeur de la
Revue des deux Mondes et membre de l'académie française, était
en train de devenir une autorité, malgré les lacunes de son esprit,
malgré ses incroyables paradoxes, malgré les excès et les outrances

qu'il n'a cessé d'imprimer à presque toutes ses thèses. On était
disposé à lui pardonner le mal à cause du bien. Et voilà qu'en
un jour il a renversé de lui-même, comme à plaisir, tout
l'échafaudage de sa réputation; hier, petit grand homme, et aujourd'hui
attaqué comme un objet de dédain par tous les partis, sauf, bien
entendu, le parti ultramontain.

Son article: Après une visite au Vatican (ier janvier 1895),.
fourmille d'à peu près, de fausses équivalences, d'erreurs manifestes,

et montre le cas qu'il faut faire de son procédé de critique.
Au lieu de s'élever contre les faux savants qui ne sauraient tenir
leurs promesses fallacieuses, il s'est élevé contre la science en
général, comme si celle-ci était coupable des erreurs de ceux-là!'
Première méprise, indigne d'un penseur. Au lieu de proclamer la
nécessité de la religion, il a exalté le papisme, comme si la religion

était le papisme ou le papisme la religion Seconde méprise,,
plus colossale encore que la première. Et puis, prêcher la
soumission au siège romain quand il est avéré qu'on passe soi-même
pour n'être pas chrétien, n'est-ce pas pousser le paradoxe par trop
loin? Sur ce troisième point, M. Brunetière n'a plus seulement,
révolté les logiciens de la science et de la religion, il a indigné
les honnêtes gens. Enfin, avec le sans-gêne qui le caractérise, il a.



—- 384 —

-opiné du bonnet en faveur de la supériorité de l'ultramontanisme
.sur le protestantisme, et pour quelles raisons! Il en eût cherché
de puériles, il n'eût pas trouvé mieux. Ce qui fait qu'à ses yeux,
le catholicisme romain est la plus religieuse des religions, c'est,
dit-il, qu'il est tout à la fois un gouvernement, une doctrine et

une société. Oui, mais quel gouvernement! quelle hiérarchie!
quelle doctrine quelle société Le comble, c'est que, selon M.
Brunetière, personne ne songe aujourd'hui à se séparer de l'Eglise
romaine pour des questions d'histoire, de philologie ou d'exégèse!
Voilà le cas qu'un critique littéraire fait de la critique historique,
de la critique d'exégèse, de la critique dogmatique! En écrivant
cette phrase, M. Brunetière s'est suicidé comme critique: il a

parlé, non en homme qui sait, mais en homme qui ne sait pas.
¦On voit en effet l'homme absolument étranger à ces sortes de

matières et qui, pour s'être occupé de Bossuet, hélas! ignore l'a b c

de la théologie.
C'est par douzaines qu'on peut compter les répliques dont il

.a été l'objet, véritables éreintements dont il ne se relèvera pas de

-si tôt. Impopulaire avant sa capucinade, il est depuis en pleine
banqueroute. Nouvelle preuve qu'on peut avoir du talent et de

l'érudition, et manquer néanmoins d'exactitude dans le jugement,
-de tact dans l'appréciation et dans la conduite.

Depuis l'article en question, ni la science n'est plus petite, ni

le pape plus grand; à l'académie seulement siège un immortel déjà

mort, et à la Revue des deux Mondes une direction qui ne dirige
rien; ce n'est plus de la banqueroute de la science qu'il s'agit,
mais seulement de la petite banqueroute de M. Brunetière; il a

cru se rendre intéressant en faisant le plongeon dans le bénitier
du Vatican, il n'a fait qu'étonner et amuser la galerie.

* Correspondance de Montalembert et de Lamennais. On

annonce comme prochaine cette correspondance, qui, si elle est

complète, sera certainement du plus haut intérêt. A quand celle

de Montalembert et de Dœllinger?
* Revues et Journaux théologiques. — En France, fondation

de la Revue du clergé français, par MM. Batiffol, de Beau-

champ, Beurlier, Didon, Lacroix, etc., tous soumis aux dogmes

¦c-afAiolxcpx&s-romains, mais disposés, disent-ils, à accueillir sans
distinction d'école toutes les opinions sérieuses. — On annonce
également la Correspondance catholique, sorte de Revue générale

catholique (romaine) hebdomadaire, rédigée par un comité de

professeurs et écrivains catholiques (romains). Ce même comité publie
la Revue catholique des Revues des deux Mondes (Paris, Lethiel-

leux). Nous saluons avec plaisir ces nouveaux organes de la pensee



— 385 —

théologique, et nous faisons les vœux les plus sincères pour une
restauration sérieuse de la théologie scientifique en France.

Nous devons exprimer tous nos regrets de la disparition de
la Revue de la Science nouvelle, qui était dirigée par un esprit
distingué, M. Faustin-Adolphe Hélie (Voir Nécrologie).

En Suisse, disparition du journal: Evangile et Liberté (Vaud),
par suite de la maladie de son directeur M. le pasteur Paul Chapuis;

— fondation du Signal de Genève, pour la défense du
protestantisme contre le catholicisme romain ; le Signal veut défendre
énergiquement les traditions de l'Eglise protestante genevoise contre

les empiétements de l'ultramontanisme agressif; il fait appel,
dans ce but, à tous les hommes pacifiques, amis de l'ordre et de
la liberté, de l'indépendance nationale et ecclésiastique.

En Autriche, à Vienne, fondation de YAltkatholik, auquel
nous souhaitons fraternellement la bienvenue.

II. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.

* Quelques statistiques. — En Allemagne, on a compté, en
1894, 15,050 pasteurs protestants, 15,200 catholiques, total: 30,250
(V. Deutscher Merkur, 22. Dec. 1894. S. 408).

— En France, d'après Y Annuaire du Protestantisme français
de MM. E. Davaine et A. Lods (2e année, 1894), l'Eglise
réformée de France compte 101 Consistoires, 533 paroisses avec
699 annexes, 926 temples et 256 autres lieux de culte (en tout
1,182), 128 presbytères et 638 pasteurs rétribués par l'Etat; enfin
la population réformée s'élèverait à 540,483 personnes. — L'Eglise
luthérienne compte 6 Consistoires, 49 paroisses, 62 pasteurs,
77)553 fidèles. — L'Algérie a 3 Consistoires, 16 paroisses, 20
pasteurs (11 réformés, 9 luthériens), 10,789 fidèles, dont 4,500 luthériens.

— Les Eglises libres comprennent environ 11,000 personnes
— La population protestante totale serait de 639,825 âmes. Le
Protestant estime que le chiffre réel est plus élevé et doit être
estimé entre 700,000 et 750,000, le nombre des disséminés, qui
échappent facilement aux recherches statistiques, étant très
considérable,

— En Angleterre, le Guardian a publié récemment une notice
statistique sur la marche de l'Eglise anglicane en 1893, notice
extraite de 12,875 bulletins remplis par autant de clergymen
bénéficiaires, 687 seulement de ces messieurs n'ayant pas rempli et

Kevue intern, de Théologie. Heft 10, 1895. 25



— 386 —

renvoyé la feuille qui leur avait été adressée. Il résulte de ces
données que les lieux de culte anglicans de l'Angleterre et du

Pays de Galles renferment à peu près 6,500,000 places assises. Le
revenu net du clergé bénéficiaire a été de 82,149,775 francs. Le
total des contributions volontaires a été de 135,049,550 francs.
Le nombre des communiants est estimé à 1,607,930. Dans les

églises paroissiales, il y a 1,361,800 places louées et 3,925,944 places
libres. Les écoles du dimanche comptent 775,832 garçons et 885,328
filles, plus 514,389 élèves dans les classes enfantines; il y a 55,467
moniteurs et 132,544 monitrices. Le revenu net du clergé paroissial
est en moyenne de 6,000 fr. par bénéficiaire. Le total des
traitements du clergé auxiliaire monte à 6,886,700 francs.

— One read in the Illustr. Church News (24 Nov. 1894) :

British Contributions for foreigne Missions: Canon Scott Robertson's

23rd annual summary of the money contributed by all
sections of Christians in the British Isles in support of Foreign
Missionary work, shows that for the financial year 1893 the total sums

voluntarily given was less than that for any of the five years
immediately preceding. It amounted to £1,288,257. The channels of
contribution selected by the British supporters of Christian
missionary entreprise were as follows : — £

Church of England Societies 518,663
Joint Societies of Churchmen and Nonconformists 211,510
Nonconformist Societies in England and Wales 345,918
Scotch and Irish Presbyterian Societies 203,999
Roman Catholic Societies 8,167

Total voluntary contribution for 1893 1,288,257

— D'après le Catholic Directory de Mgr. Johnson, pour 1895,

les archevêques et évêques sont au nombre de vingt; trois de ceux-ci

ont des sièges titulaires, in partions infidelium. Le nombre des

prêtres est de 2,611, et celui des églises et chapelles est de i,423-
L'année dernière, le nombre des églises et chapelles était de 1,404;

il y a donc eu une augmentation de 19 édifices religieux pendant
l'année 1894.

— Presse religieuse aux Etats- Unis. D'après le Chrétien belge,

on compte actuellement aux Etats-Unis 1,191 journaux religieux.
Les baptistes en ont 191, les méthodistes 173, les catholiques 134.

les protestants épiscopaux76, les presbytériens 73, les «évangéliques»

71, les luthériens 59, les congrégationalistes 33, 216 ne relèvent

d'aucune dénomination spéciale, et le reste se partage entre des

Eglises peu importantes.
* Die Uniaten. Die mit dem Papst verbundenen Kirchen des

Orients sind: — 1. Die unierte Chaldäische Kirche, welche fünf



— 387 —

Erzbistümer (Mosul, Bagdad, Djarbekr, Seerth in Kurdistan und
Kerkuk in Persien) und sechs Bistümer (Mardin, Akra, Amadin,
Zaku, Salmas und Sena in Persien) zählt. Direkt unter zwei
apostolischen Vikaren stehen die 208,500 unierten Chaldäischen Christen
auf der Halbinsel Malabar. — 2. Die Unierten des syrischen Ritus
stehen unter dem Patriarchen von Antiochia. Dieses Patriarchat
zählt vier Erzbistümer (Aleppo, Bagdad, Babylon und Mosul) und
sieben Bistümer (Beirut, Djarbekr, Djesireh, Mardin, Tripolis, Alexandria

und Emesa). — 3. Die Kirche der Maroniten zählt acht
Diöcesen (Aleppo, Beirut, Damaskus, Sidon, Baalbek, Dschebail, Tripolis
und Cypern). — 4. Die unierte Melchitenkirche untersteht dem
griechischen Patriarchen von Antiochia und umfasst sechs
Erzbistümer und acht Bistümer, die sich von Konstantinopel und
Alexandria bis nach Ispahan und Artwin erstrecken. — 5. Die
unierte armenische Kirche ist die bedeutendste. Ihr Oberhaupt ist
der Patriarch von Cilicien, der in Konstantinopel residiert und als
Vertreter sämtlicher unierten orientalischen Christen des osmanischen
Reiches gilt. Es hat daher eine ganz besondere Bedeutung, dass

gerade ihm vom Sultan die Teilnahme an den Konferenzen nicht
gestattet worden ist. In Konstantinopel, Jerusalem, Beirut, Bzommar
und Ispahan giebt es ausser den armenischen Bischöfen auch Vikare
des Patriarchen. Etwa 8000 unierte Armenier leben in Österreich,
etwa 24,000 in Russland (Diöcese Tiraspol). — Etwa 13,000 unierte
Kopten in Ägypten und etwa 25,000 unierte Abessinier stehen unter
einem lateinischen apostolischen Vikar. In Europa zählt der reine
griechisch-unierte Ritus 41,556 Anhänger in Unteritalien und
Sizilien und eine geringe Zahl in Griechenland, Konstantinopel etc.
Die Zahl der unierten Griechisch - Rumänen stellt sich auf cirka
1,100,000. Die unierten Griechisch-Ruthenen in Österreich zählen
über 5,000,000. Unierte Graeco-Bulgaren slavischen Ritus giebt es
etwa 7o,ooo in Macédonien und Thracien (Katholik, Bern, 29.
Dezember 1894, S. 423).

* In Smyrna hat sich vor einigen Monaten eine Bruderschaft
«Eusebeia» konstituiert, unter dem Vorsitze des Metropoliten Ba-
süios von Smyrna, die sich die Aufgabe stellt, das kirchliche Leben
und die religiöse Bildung unter den Angehörigen der
orthodoxkatholischen Kirche daselbst zu befördern und dadurch zugleich
der gefährlichen und verwerflichen Proselytenmacherei des römischen
Katholizismus wie der Protestanten, die dort einen Hauptsitz hat,
wirksam und kräftig entgegenzutreten. (Siehe Anaplasis, Nr. 130
vom 15. Dez. 1894.)

* Ein Hirtenbrief von Herrn Bischof Dr. Herzog. — Auf die
Fastenzeit des Jahres 1895 erliess Bischof Herzog einen Hirtenbrief



— 388 —

über kirchliche Wiedervereinigung nach päpstlicher und nach
christkatholischer Auffassung. Ausgehend von der Thatsache, dass die
Altkatholiken von Anfang an die Sache der kirchlichen
Wiedervereinigung zum Gegenstand ihrer Studien und Bestrebungen
gemacht haben, begrüsste es der Bischof, dass nun (in der Bulle vom
20. Juni 1894) auch der römische Papst der kirchlichen
Wiedervereinigung das Wort rede. Damit anerkenne nämlich auch der

Papst, dass man sich mit dem gegenwärtigen Zustand nicht
zufrieden geben sollte. Aber wie denkt sich Rom die kirchliche
Wiedervereinigung Leo XIII. wendet sich mit seinem Erlass nicht
an die verschiedenen christlichen Gemeinschaften, sondern an die
Fürsten und Völker der verschiedenen Länder, und stellt ihnen die

grossen politischen und socialen Vorteile einer kirchlichen Einigung
vor Augen. Die Altkatholiken hingegen wenden sich an die
verschiedenen Kirchen und kirchlichen Behörden und betonen zunächst
den religiösen Gewinn, der nach Jesu Wort von einer Herstellung
brüderlicher Eintracht unter den Christgläubigen zu hoffen wäre. —
Leo XIII. macht die Autorität geltend, die Pius IX. unter Zustimmung

des vatikanischen Konzils sich, seinen Vorgängern und
Nachfolgern zugesprochen hat, und verlangt daher, dass sich alle
kirchlichen Gemeinschaften, insbesondere aber die morgenländischen
Kirchen, dem römischen Jurisdiktionsprimat unterwerfen. Für die

Altkatholiken hingegen ist Christus das einzige, ewig lebende Haupt
der Kirche ; daher ist ihrer Meinung nach eine kirchliche Einigung
in der Weise anzustreben, dass alle Kirchen aufrichtig das suchen,

was Christi ist, und sich Mühe geben, sich im Glauben und im

gottesdienstlichen und kirchlichen Leben der apostolischen und

ungeteilten Kirche wiederzufinden. — Während eine kirchliche
Einigung, wie sie die Altkatholiken wünschen und hoffen, im Wesen

des Christentums begründet ist, erneuert Leo XIII. umsonst den

Versuch, seine Machtansprüche mit Zeugnissen der alten Kirche

zu rechtfertigen und als notwendige Folgerung aus dem angeblich
wahren Kirchenbegriff (societas perfecta) hinzustellen. — Unter

solchen Umständen wird der päpstliche Ruf nach kirchlicher

Wiedervereinigung wirkungslos verhallen. Sache der Altkatholiken
aber ist' es, unter treuer Bewahrung der ererbten Güter mit allem

Eifer der Mission zu dienen, die ihnen durch Gottes Vorsehung

zugewiesen ist.

* Le Général Kiréeff et le «Parlamentär» de Vienne. Tout le

monde sait qu'il y a en Bohême des catholiques assez nombreux

qui ne croient certainement ni à l'infaillibilité papale, ni à aucun

des nouveaux dogmes papistes, et qui tiennent aux anciennes

traditions catholiques de leur pays. Son Exe. le général Kiréeff a



— 389 —

écrit, à ce sujet, au directeur du Parlamentär, une lettre qui a
été publiée dans YAltkatholik du 25 janvier 1895, et dans laquelle
il fait ressortir l'importance de l'ancien-catholicisme au point de

vue orthodoxe et libéral, et l'utilité qu'il y aurait à favoriser ses

progrès en Bohême contre l'absolutisme papal: car, a-t-il dit,
«l'ancien-catholicisme est la vérité orthodoxe dans sa forme
occidentale» ; il représente l'ancienne Eglise indivisée, en harmonie
avec les sciences actuelles et avec les besoins sociaux contemporains

de l'Occident. Malheureusement, le directeur du Parlamentär
a répondu d'une manière superficielle et evasive, disant que la
Bohême n'a besoin d'aucun combat nouveau. C'est la réponse de
l'indifférentisme. Mais les indifférents auront beau s'enfermer dans leur
indifférentisme ; le propagandisme papiste est là, toujours actif,
qui les mettra tôt ou tard dans la nécessité ou de se soumettre ou
de lutter. Les indifférents ne font que retarder la lutte et la rendre

plus difficile, à leur propre détriment. Le général Kiréeff a
répondu au Parlamentär une lettre publiée par YAltkatholik du
Ier février, et dans laquelle l'auteur dit: «Notre devise est: Pas de

guerres, pas de luttes, mais des explications et de l'union. » YJAlt-
katholik approuve entièrement le général Kiréeff et réfute
péremptoirement le Parlamentär. Nous avons confiance dans la force de
la vérité, et la patrie de Jean Huss parlera un jour autrement que
le Parlamentär.

* Le Général Kiréeff et le «Journal de Genève». — Dans son
numéro du 3 novembre 1894, le Journal de Genève avait attaqué
Alexandre III, dont l'éducation aurait été faite « par le prêtre
Pobédonoszeff.>, qui lui aurait « appris à identifier la religion orthodoxe

à la Sainte Russie.» A en croire ce journal, Alexandre III,
«ne sachant à qui se fier, fit dans sa détresse de ce prêtre intraitable

le procureur du saint-synode et son conseiller intime... Et
ce choix a fixé la destinée du règne. Ainsi s'explique cette
propagande religieuse poussée jusqu'à la dureté, jusqu'à la persécution...

C'est à ce travail de russification qu'Alexandre III a consacre

sa vie... Les protestants des provinces baltiques ont perdu
jusqu à leur langue, jusqu'aux noms de leurs villes et de leurs
rues... Les Raskolniks se maintiennent sous le fouet des persécutions,

et plus on les poursuit, plus ils se propagent... Une partie
des Juifs, traqués comme des bêtes fauves, a été déversée," en dépit
°u droit des gens, sur les pays voisins, mais beaucoup et même
te plus grand nombre, achèvent de pourrir sur le fumier natal.» Etc.

En réponse à ces accusations, Son Exe. le général Kiréeff
nous adresse la lettre suivante:



— 390 —

«On dit avec raison que l'exception confirme la règle ; cela

peut s'appliquer en tous points à l'article du Journal de Genève

(3 novembre 94) sur l'empereur Alexandre III. Cet article fait
réellement exception à l'énorme majorité de tous les autres, si
sympathiques à la mémoire de notre défunt empereur. Cette sympathie

universelle est un fait remarquable, exceptionnel. Quel est le

souverain qui a été regretté du monde entier, de tous les peuples
indifféremment? Aucun L'exemple le plus frappant, dans ce genre,
est sans doute celui de Gustave-Adolphe, l'héroïque champion du

monde protestant. Oui, tout ce monde a pleuré sa mort, mais

tout le monde catholique s'en est réjoui Envers Alexandre III, les

regrets ont été unanimes : toute l'Europe, les pays protestants,
les grands rabbins de France et d'Angleterre, les pays catholiques,
le pape lui-même, ont eu des paroles de sympathie pour notre
souverain. Je m'empresse de dire que l'article du Journal de
Genève n'est pas hostile, au fond, à la mémoire de l'empereur, mais

il dénote une ignorance absolue du sujet qu'il traite, cela se voit
aux détails qu'il donne et qui prouvent qu'il parle par ouï-dire.
Un historien, un publiciste, après avoir étudié les faits, après être

remonté aux sources, peut en faire des déductions erronées, peut
se tromper de bonne foi, peut avoir mal apprécié des faits authentiques

; cela se voit tous les jours; mais que dirait-on, par exemple,
d'un historien qui, en décrivant la jeunesse de Louis XIV,
affirmerait que son conseiller le plus intime était un certain Mazarin,

Capitaine dans les Mousquetaires du Roir L'historien en question

pourrait avoir tous les mérites possibles, mais on aurait certainement

le droit de dire qu'il n'a aucune idée des faits qu'il décrit,

que son étude biographique n'est basée que sur des anecdotes,

des potins recueillis on ne sait où. Quelle confiance pourrait-on
lui accorder? Eh bien, tel est exactement le cas de l'auteur de

l'article du Journal de Genève sur Alexandre III. Il dit, par exemple,

que Pobédonoszeff est un prêtre, auquel on avait confié 1

education du jeune Alexandre III. Or, M. Pobédonoszeff est un
savant professeur de droit; il n'a jamais été prêtre, et on ne lui a

jamais confié l'éducation du jeune prince (cette éducation se trouvait

d'abord entre les mains du général Zinovieff, puis du général

comte Péroffsky) ; quant à son professeur de religion, c'était 1 ar-

chiprêtre J. Yanyscheff connu en Allemagne, en Suisse et en

Hollande pour la part active qu'il a prise aux congrès des anciens-

catholiques.

M. Pobédonoszeff, dans les leçons de droit qu'il a données

au futur empereur, lui a certainement parlé du lien intime et

indissoluble qui unit la Russie à l'Eglise orthodoxe, et il a eu rai-



—- 391 —

son, car tel est le fait. L'auteur de l'article parle ironiquement de
la «Sainte» Russie. Cet adjectif peut paraître étrange à un
Occidental, il est absolument juste et à sa place aux yeux d'un Russe.
L'Etat russe et l'Eglise orthodoxe sont unis, et c'est l'Eglise qui
sanctifie l'Etat, qui lui donne son autorité, sa force, son prestige,
aux yeux de ses cent millions de sujets orthodoxes; de là «la
Sainte Russie».

Appeler le Tsar {Csar n'a aucun sens, ni en russe, ni en
aucune autre langue slave) «vice-Dieu» terrestre est aussi une preuve
de grande ignorance: c'est le confondre avec le pape, ce qui est
inepte. Je ne saurais entrer ici dans des détails de droit canon,
cela rendrait ma petite remarque aussi longue que l'article même
qu'il s'agit de rectifier.

Voici encore quelques autres erreurs contenues dans cet article.

Je prends au hasard. L'auteur attribue au synode les persécutions

des dissidents; or, les affaires politico-religieuses des catholiques

et des protestants sont du ressort du Ministère de l'Intérieur.
Les Raskolniks (schismatiques) ne sont pas fouettés, et de plus
ils ne se propagent pas ; ils décroissent au contraire. A mesure
que la civilisation augmente, ils deviennent plus éclairés et ils
s'unissent peu à peu à l'Eglise orthodoxe, tout en conservant leurs
rites particuliers. La noblesse protestante des provinces baltiques
a effectivement perdu des privilèges politiques et financiers, par
exemple ses droits de juridiction sur les paysans ; mais c'est fort
heureux, car quelques seigneurs en abusaient et faisaient même de
la propagande pan-germanique.

L'auteur de l'article en question déplore le changement des
noms de certaines villes dans les provinces baltiques; cela prouve
son ignorance en histoire. Avant de parler, il aurait dû savoir que
ces villes ont simplement repris leurs noms russes. Ainsi Dorpat
a repris son nom primitif de Yourief; cette ville a été fondée par
le grand-duc Yaroslav, dont le nom chrétien était Georges, ou Youriy,
de là Yourieff, ville de Youriy ; elle fut conquise par les Allemands
et nommée Dorpat ; dernièrement on lui a rendu son nom primitif.
L'auteur ne sait-il pas que cela se fait partout? Les Allemands
n ont-ils pas changé les noms des villes conquises sur les Polonais
Królevetz n'est-il pas devenu Kcenigsberg Gdansk, Danzig et en

ran ce, Mumpelgard n'est-il pas devenu Montbéliard Les Italiens
n'ont-ils pas fait Fiume de Réka?

Puis arrivent nécessairement les Juifs «chassés» des provinces
qu ils n'ont pas le droit d'habiter, i. traqués comme des bêtes fauves-»,
obligés de pourrir sur leur a-fumier natah. L'auteur, évidemment,
ne sait pas que le territoire où sont tentasses» ces malheureux,



— 392 —

est plus grand que la France. Il remarque avec raison que le
gouvernement de l'empereur Alexandre III était tolérant vis-à-vis
des musulmans et des payens; mais son étonnement prouve
encore une fois son ignorance des faits, car les musulmans sont
tolérants, ils n'ont pas de congrégation «de propaganda fide» ; ils
nous laissent tranquilles et nous les laissons tranquilles ; tout
s'explique. A en croire certains publicistes, qui parlent avec indignation

de la tyrannie qu'exercent sur leurs malheureux sujets les

souverains de Russie, on devrait s'étonner du calme politique qui
règne en Russie (les nihilistes sont des assassins et non un parti).
On se demande comment il se fait que le gouvernement russe ne
soit pas renversé au moins une fois par an. Comment expliquer
cette contradiction, ce mystère? L'explication est pourtant bien

simple : c'est précisément que l'énorme, l'écrasante majorité des

Russes ne songe pas à avoir et à demander un autre gouvernement

que le gouvernement actuel, le gouvernement de cet affreux

tyran! Si on l'avait soumis à l'épreuve du vote universel, ce
critérium si cher à l'Europe occidentale, le gouvernement actuel
aurait incontestablement obtenu une majorité écrasante, une majorité
infiniment plus grande que celles qu'auraient obtenues les
gouvernements de toutes les autres grandes puissances de l'Europe,
soumises à la même épreuve... Mais ma lettre est déjà trop longue.

A. Kiréeff.
* Russia and England. — One read in the Anglican Church

Magazine, February 1895, p. 328—329: «Rome. On Christmas Day
the English Church of All Saints was the scene of an act of
fraternal intercourse between the Anglo-Catholic Church and the

Orthodox Church of Russia, which was especially noteworthy at

a time when the schismatical Easterns—i.e., the so-called 'Uniats'—
were holding conferences at the Vatican, and displaying their breach

with the Orthodox Eastern Churches and their subjection to the

Pope. The venerable Archimandrite of the Orthodox Church, who

is attached to the Russian Embassy, was present at Matins, and

during the late Mass which followed he occupied one of the seats

within the altar rails. It should be added that he had previously
invited the English Chaplain to be present, "as he was a priest,

within the Holy Doors of the Greek Church, at the requiem Mass

for the late Emperor of Russia. These acts of fraternal intercourse

between the Orthodox and the Anglican portions of the Catholic

Church appear to be full of promise, and they certainly exhibit

a spirit on the part of our Eastern brethren wich contrasts strikingly

with that shown by Cardinal Vaughan and other narrow ultramontanes

in the Roman Church.»



— 393 —

* The Laud Commemoration. «... Laud was a man of his age,
and his faults, and they were not a few, belonged to a century
that, with all its splendid virtues, shown by Churchman and Puritan,

Cavalier and Roundhead, was coarse and cruel. As a politician,

and he was too much of that ilk for a true Churchman of
the highest type, he was dictatorial, hasty, unsympathetic and
bigoted. But the political side of Laud's character was the product
largely of his age and environment. As a man he was devout,
earnest, and saintly, with the most beautiful love of the poor—a
love that in the present day would have made him the most powerful

man of the times. But the greatness of Laud was not in himself,

or even in his character, but in his Churchmanship and in
his work for the English nation, not politically, but ecclesiastically
and religiously.

Laud's ideals were in the best sense Anglo-Catholic. The
Bishop of Peterborough, in his fine address, brought this out with
his usual lucidity and force. The work done by English Churchmen

and statesmen in the sixteenth century was not wrought for
mere national convenience, but with the truest insight into the
needs and possibilities of the case. It retained the framework of
the historic Church, it removed mediaeval accretions, it remedied
abuses and made the services simple and intelligible, allowing for
large liberty of opinion and individual freedom. It was in this
sense thoroughly English. All through the great centuries of the
past that had been England's role in Europe—the mediator—and
the sixteenth-century Reformation followed those wise lines of
English statesmanship. But this policy had its bitter opponents.
Rome and Geneva would not let the English Church alone. The
result was seen in the conflicts of the reigns of Edward VI and
Mary. For years the Church of England was the victim of Papa-
lism and Puritanism. But in the end she restored herself to the
true Catholic and national position, and for that we have largely
to thank Laud. But not to Laud alone, but to such men as Bishop
Andrews, George Herbert, and Nicholas Ferrar. It is impossible
to justify all Laud's methods ; yet it is equally difficult not to
appreciate his ideal. He was neither for Papalism nor Puritanism,
but for definite Anglo-Catholicism. He realised the positive side
of the Anglican Church, and he did his best, not always in the
wisest way, to bring in some sort of uniformity, order, and
reverence, for the better cherishing of religion and for the wider appreciation

of truth. He believed that the best way to teach what he-
esteemed to be primitive and apostolic doctrine was by restoring
the simple, beautiful, and Catholic worship of the Church. It is-



— 394 —

quite possible that the Archbishop made too much of points of
ritual. But he had to face irreverence in worship, and slovenliness
in the Church services with the admixture of the odds and ends
of puritanical individualism. We may forgive him for his ritualism,
-and be thankful that he had higher ideals than mere forms and
ceremonies. With all his faults, his work, whether consciously or
not, was great and lasting. Presbyterianism had its turn at creating

a national Church. Independency had also its chance in the

story of the seventeenth century. But both failed to win the
sympathy or the assent of the nation. Both did good, mixed with
harm. The Restoration was not a time of which we can be very
proud ; but all that was best in it, so far as the Church of England

was concerned, was the work of Laud Leaving the question

of Laud's personal character apart, and while admitting the
faultiness of some of his methods, we cannot refuse to call his

work great. And we are glad to know that most impartial historians

now recognise that fact. The narrow-minded "Whig legend" that
has blurred with splendid rhetoric so many of the facts of English
history in the seventeenth century is yielding, happily, to the more
just judgment of such learned historians as Gardiner and Creighton.
With dawn of fuller light Laud and his work were bound to be

rejudged, with the result that the verdict of the past has been

largely revised, and that in the interest of one of the most remarkable

men of a remarkable age. The moral of this commemoration
does not, we venture to think, lie upon the surface. It is not

something over which partisans can rejoice or bigots be glad. No

one party in the Church can claim all the glory of the rehabilitation

of an historic character. As we read the whole matter, it
takes the shape and form of a needful warning. Let us all beware

of prejudice—of judgment before the time. Let us equally guard
ourselves against party spirit in the Church. The strength and

endurance of Laud's work was not in those matters over which
he was inclined to be fussy and even hard—matters of method

and ritual. But the greatness of Laud's episcopate lay in the fact

that he saw the true call, and the splendid task of the English
Church—neither Papal nor Puritan, but primitive, Catholic and

Evangelical. But he saw more than even that. He realised that

the Church was national, not for the convenience of the State, nor

or the aggrandisement of the few, but for the blessing, happiness,
and salvation of the many. »

{Illustr. Church News, January 19, 1895, P- 277)

* L'Eglise anglicane et les autres Eglises. — Dans une

lettre publiée dans les Illustr. Church News du 26 janvier 1895,



— 395 —

sous le titre : The Church in other Lands, M. le Rev. Anthony
Bathe s'est exprimé ainsi : «... Whether we like Russia or not,
no thinking man can doubt that she is destined to play a large
part in the history, not only of the world, but of the Church.
Some, and myself among the number, suppose that the work of
evangelising Asia belongs most properly to her. But of all the
doings of her Church we know next to nothing, and those pieces
of information, which we do acquire, are picked up at haphazard.
What is the truth about the Russian Church Is she really a slave
to the State What are the movements within her bosom What
about the Stundists and other sects, or about the Armenian Church?
When I spent a short time in the East I heard enough to show
me there is a movement within her, that she is not the fossil
generally supposed ; but since I returned to England no tithe of
information has reached me. Amongst the Copts I heard lately
from Professor Sayce that there is an agitation for a less despotic
government than the exclusive rule of the Patriarch which has

prevailed lately. How interesting it would be to know more of
this, and of the prospects of reunion between the Orthodox and
the Coptic Churches! I hope I have said enough, Sir, to induce

you to confer the benefit upon the Church of regular information
concerning the Oriental Churches. So long as we are in ignorance,
we shall make little progress towards reunion. If, as I believe,
there is far more life and vital Christianity in those millions of
Christians than Protestant writers imply, then you will be helping
on the cause of the Church, by enlightening the public as to the
truth. — Fridaythorpe Vicarage, York, January 21st, 1895.»

Dans le numéro du 2 février, un correspondant a approuvé
la lettre de M. Bathe et a ajouté: «A good many of us English
Churchmen are far too self-satisfied, or, shall I say, conceited. We
think too much about ourselves and our Church and too little
¦about others. You hit the nail on the head last week, when, in
reference to a certain unauthorised scheme for Disestablishment
without Disendowment, you said :—"There is already far too much
-self-seeking in the Church, both parochial, district, and diocesan.
What the Church needs now is closer union, not more division."
But, more than this, we also need a better knowledge of and
•closer acquaintance with the Church abroad. What do the vast
majority of Englishmen—nay, even of Churchmen—know of the
Church, say in Russia, or in many European kingdoms nearer
home? What do they know of the Church in places barely in
touch with Western civilisation Again, we often hear of the Old
Catholics, but how very few of us know anything about that body,



— 396 —

apart from the vague knowledge of the fact that they are "on
the Continent" »

Puisque les anciens-catholiques sont mis en cause par l'honorable

correspondant, qu'il nous soit permis de manifester notre
étonnement sur le peu de sympathie réelle qu'excite, en Angleterre

(je ne dis pas les Etats-Unis), l'idée de l'union des Eglises
chrétiennes. En voyant et en entendant dans nos Congrès et
ailleurs quelques ecclésiastiques anglicans manifester un vif désir que
cette union se réalisât enfin, nous nous persuadions que ces quelques

ecclésiastiques étaient les interprètes d'une quantité de

collègues et de compatriotes partageant leur désir. Hélas! il semble
n'en être rien. La fondation de la Revue internationale de

théologie dans le but de favoriser pratiquement cette union, devait
trouver d'autant plus d'écho en Angleterre, en Ecosse et en Irlande,
qu'elle a été, dès son début, largement ouverte aux travaux des

théologiens anglicans. Or, si elle compte en Angleterre quelques
amis dévoués et quelques savants collaborateurs, ils sont
malheureusement beaucoup trop rares, et le nombre de ses abonnés beaucoup

trop restreint. La publication de ce chiffre serait une
humiliation pour l'Angleterre, pour ce grand pays dont les discours en
faveur de l'union sont quelquefois si retentissants, et dont les actes

sont, il faut le dire, au-dessous du médiocre. Nous voulons espérer

que cette apathie ne durera pas, mais il est temps que les endormis

se réveillent.
* La Consécration de M. Cabrera en Espagne. Les

Illustrated Church News ont publié les documents suivants, qu'on
nous prie de reproduire à cause de leur vif intérêt. Nous les

reproduisons donc simplement et sans commentaire, en attendant la
suite des explications et des événements.

i° Numéro du 22 décembre 1894: The Dean of Lichfield
(Dr Luckock) is soliciting signatures among the diocesan clergy to
a petition to Dr Legge, protesting against the action of Archbishop
Plunket in consecrating Seöor Cabrera as a Bishop of the Reformed

Community in Spain. Stress is laid in the petition upon the

fact that the Liturgical forms of the community are in the opinion
of one of our most eminent theological professors, "seriously
defective in important doctrines." The Dean thinks the Spanish

Prayerbook is unsound, and wishes every clergyman and every

rightlyinstructed layman could see a copy. The memorial urges
the Archbishops and Bishops to take "some action which will

relieve the anxieties of the faithful laity and clergy of the English
Church".



— 397 —

2° Numéro du 19 janvier 1895 : The following memorial has
been presented to the Right Rev. the Lord Bishop of Gloucester
and Bristol.

The undersigned clergy of your lordship's diocese have
observed with grave anxiety that his Grace the Archbishop of Dublin
has consecrated Sefior Cabrera as a bishop of the reformed
communion in Spain.

Their anxiety is based upon—
i° The ambiguous position of this reformed body, and the

want of evidence as to the soundness of their liturgical forms.
2° The absence of any clear justification for such an irregular

proceeding.
30 The apparent inconsistency of such action with the

express wishes of the Lambeth Conference of 1888.

[Resolution 15 {d). That with regard to the Reformers in Italy,
France, Spain, and Portugal, struggling to free themselves from
the burdens of unlawful terms of communion, we trust that they
may be able to adopt such sound forms of doctrine and discipline,

and to secure such Catholic organisation as will permit us
to give them a fuller recognition.

(e). That without desiring to interfere with the rights of
Bishops of the Catholic Church to interpose in cases of extreme
necessity, we deprecate any action which does not regard
primitive and established principles of jurisdiction, and the interests
of the whole Anglican Communion.]

4° The grave inconvenience which may arise if the clergy of
the reformed Spanish body should claim the status of the clergy
in England.

For these and other reasons we desire to approach your lordship,

and to express our bumble and earnest hope that full inquiry
will be made by their lordships the Archbishops and Bishops, and
such action be taken as may seem necessary for the satisfaction
of the Church in such exceptional circumstances.

The memorial was signed by 243 of the clergy, amongst them
being the Archdeacons of Gloucester, Bristol, and Cirencester, four
Canons Residentiary of Gloucester, two Canons Residentiary of
Bristol, nine Honorary Canons of Gloucester, eight Honorary Canons
of Bristol, eighteen Rural Deans, and many of the leading Parochial
Clergy. The Archdeacon of Gloucester, who presented the memorial

on behalf of the Archdeacons of the diocese, has received the
following reply from the Lord Bishop:—



— 398 —

Palace, Gloucester, January 7th, 1895.
My Dear Archdeacon,—I hasten to acknowledge the very

numerously-signed memorial relative to the consecration of Sefior
Cabrera, and note with interest that it includes the names of nearly
all the most influential clergy in the diocese. I feel with you all
very grave anxiety as to the action of the Archbishop of Dublin
and the consequences that may flow from it. I do not at present
see what steps can be taken to mitigate the injurious effects arising
from the irregular and unauthorised proceeding, but I can readily
assure you that I shall heartily co-operate in any action that may
be devised for the satisfaction of the Church under the exceptional
circumstances to which you invite my attention. Please present
my kind regards to your brothers Archdeacons, and to all the
friends who have signed the important document, and believe me,

very sincerely yours, C. J. GLOUCESTER AND BRISTOL.

The Ven. the Archdeacon of Gloucester.

30 Numéro du 9 février 1895 : The Bishop ofLichfield (Dr. Legge)
has replied to a memorial signed by 360 of his clergy (including
the Dean) protesting against the Archbishop of Dublin's recent
consecration of Sefior Cabrera as a Bishop of the Reformed
Community in Spain. Dr. Legge says it would be inexpedient for an

individual Bishop to pronounce upon the grave questions involved,

seeing that the whole matter will be submitted to the Bishops of
the Anglican Communion collectively, and he adds :—"I fail to
see how the Church of England can be held responsible for the

action of an Archbishop and Bishops of a National Church, which
is beyond the jurisdiction of her own Archbishops. But this we

can all do, and this I would earnestly invite all our clergy to do,

that in the words of the Lambeth Conference, the reformers in

Italy, France, Spain and Portugal, struggling to free themselves

from the burden of unlawful terms of communion, may be enabled

to adopt such sound forms of doctrine and discipline and to secure

such catholic organisation as will permit us to give them a fuller

recognition."
Nous avons annoncé (v. p. 369) le discours de M. John E. B.

Mayor sur «l'Eglise réformée d'Espagne».

* Anglicans et Catholiques-romains. — Quelques théologiens

catholiques-romains ayant fait des avances, en ces derniers temps,

aux anglicans, au sujet des « ordres anglicans », YAnglican Churcii

Magazine de janvier dernier leur a répondu (p. 208) : « As to the

Roman flirtation with the question of Anglican Orders, all we have

to say about it is—It is flirtation. »



— 399 —

— Il paraîtrait que quelques anglicans d'un ritualisme
ultramontain très ardent se présenteraient d'eux-mêmes à la communion
eucharistique dans les églises romaines du continent, comme s'ils

y étaient dans leurs propres églises. La Liberté de Fribourg (journal

très papiste) les rappelle ainsi à l'ordre (numéro du 4 janvier
1895; lettre de Londres): «Ces brigands spirituels, dit le cardinal
Vaughan, osent se flatter dans leurs journaux et dans leurs réunions
de l'horrible sacrilège qu'ils commettent dans des églises catholiques

du continent. » Voici, du reste, un paragraphe qui a paru
l'autre jour dans l'organe officiel du ritualisme en Angleterre:
« One effectual way of displaying the credentials of the Church
of England to the world, and asserting the rights those credentials

bestow upon her, is for the thousands of Anglo-Catholics who
visit countries owing allegiance to the Pope to go as members of
the Catholic Church for Holy Communion in the land in which
they are sojourning. Such an open and collective movement would
do more for the Anglican Communion abroad than building chapels

has done. » (Un moyen efficace au monde pour le développement

de l'Eglise anglicane, et pour affirmer les droits qui sont
dus à ses croyances, consiste, pour les milliers d'anglo-catholiques
qui visitent les pays fidèles au Pape, d'aller recevoir la sainte
communion avec ceux qui appartiennent à l'Eglise catholique dans le

pays où ils sont en séjour. Un tel mouvement public et collectif
serait plus avantageux à la communion anglicane à l'étranger que
de bâtir des chapelles.) Peut-on concevoir un plus audacieux
sacrilège? — En Portugal, on trouve un usage bien simple et bien
efficace: aucun étranger n'est admis à recevoir la sainte communion
sans produire un certificat du prêtre auquel il a fait sa confession.
Ne pourrait-on pas adopter cette simple méthode vis-à-vis des-

etrangers dans les autres pays catholiques Ce serait, j'en suis
convaincu, un moyen sûr d'empêcher les protestants anglicans de
profaner nos autels et nos Tables Saintes. »

* La prétendue conversion de l'Angleterre au papisme.
Maitenant que Léon XIII, sous l'influence des renseignements du
cardinal Vaughan, a renoncé à son projet d'encyclique, sinon à

son projet d'une conversion en masse de l'Angleterre au papisme,
u n'est pas sans intérêt de rappeler tous les espoirs, toutes les
prophéties, tous les triomphes, que le parti ultramontain a chantés
- un peu trop tôt — dans ses correspondances privées et

publiques. Dans une lettre de Londres, publiée par la Liberté de
fribourg du 17 janvier dernier, on lisait textuellement:

« L'affaire anglicane est tenue secrète sur la demande expresse
des pétitionnaires, parce que des révélations prématurées seraient



— 400 —

préjudiciables à la cause même, comme aussi aux promoteurs.
Parmi ceux-ci est un évêque anglican et un évêque de l'Eglise
episcopale américaine. Si l'on fait entrer en compte plusieurs
ecclésiastiques des colonies, il y a, dit-on, plus de 400 adhérents au

plan de la confraternité d'unité catholique. Plusieurs de nos ministres
estiment que les ordinations anglicanes sont en réalité bien
douteuses, et ils sont, par conséquent, prêts a recevoir une nouvelle
ordination sous condition tacite. Si un rapprochement avec Rome

pouvait être prévu à bref délai, Léon XIII ordonnerait la réouverture

du Collegio Pio Inglese, qui a été l'Académie de tant de

convertis de l'anglicanisme, maintenant prêtres de l'Eglise
catholique-romaine. » — Avis aux intéressés

* The Satolli Letters. The Jesuit party in American politics
•exposed and expounded by A. CLEVELAND COXE, bishop. Boston 1894.

Der allen Teilnehmern an dem 1888 in Heidelberg abgehaltenen
Altkatholikenkongress wohlbekannte Herr Bischof Cleveland Coxe

hat eine schneidige und treffliche Schrift über die Einmischung
des päpstlichen Nuntius Satolli in die Angelegenheiten Amerikas
herausgegeben, deren Titel oben verzeichnet ist. Gern empfehlen
wir dieselbe der Beachtung der Leser unserer Zeitschrift.

*. Divisions papistes. — En Belgique, certains prêtres socialistes

ont réussi à diviser le parti papiste en deux fractions très

hostiles, non seulement dans les questions sociales, mais encore
dans les questions politiques. Tels sont les premiers résultats du

règne (je n'ose dire, du pontificat) de Léon XIII: il n'a fait que de

la politique, et ses prêtres l'ont imité, mais quelle politique et quel

gâchis! Tout royaume divisé périra; une Eglise qui n'est plus

qu'un parti politique, n'est plus une Eglise ; elle trouvera dans la

politique sa gloriole d'un jour et son châtiment d'un siècle.

En France, mêmes divisions, auxquelles il faut ajouter la lutte

retentissante de 1' Univers et de la Vérité, ces deux frères ennemis,

qui se disent l'un et l'autre l'objet des prédilections de leur saint

Père. Attendons la fin. Naturellement la faute en est, non plus a

Voltaire, mais au cardinal Rampolla, qui, reconnaissons-le, a la
délicatesse de ne pas découvrir son maître.

Aux Etats-Unis, les papistes forment aussi deux camps: les

partisans de l'évêque Ireland, qui ont été d'abord favorisés par

Rome, puis ses adversaires qui semblent avoir aujourd'hui gain de

cause auprès du pape, pape très impressionnable, changeant
suivant les circonstances, et se tournant toujours du côté du plus

fort; c'est toute son infaillibilité! «L'encyclique Longinqua Oceani

spatia, dit à ce sujet un publiciste, si elle n'est pas un désaveu,

ni un blâme, est au moins un avertissement et non pas seulemen



— 401 —

un ordre de s'arrêter, mais de revenir en arrière. Après cela, il
ne reste plus à Mgr. Ireland que deux alternatives : celle de
renoncer à sa politique ecclésiastique et aux perspectives qu'elle
ouvrait devant lui, ou celle de sortir du giron de l'Eglise pour
devenir à son tour un réformateur. Ceux qui croient le connaître assurent
qu'il ne prendra ni l'un ni l'autre parti; qu'il tiendra compte en une
certaine mesure des avis du pape, c'est-à-dire qu'il modérera son
zèle, mais qu'il ne renoncera pas à l'œuvre qu'il a entreprise de

dépouiller l'Eglise du lourd costume et des oripeaux du moyen-
âge, pour la mettre à la mode du nouveau monde, à celle des

peuples jeunes, peu formalistes et pleins de vie, qui l'habitent.
L'œuvre est trop séduisante et trop avancée aussi pour qu'il puisse
l'abandonner. Il est donc assez probable qu'il louvoiera et s'efforcera

d'en appeler du pape prévenu par ses ennemis au pape mieux
avisé et mieux informé. »

En Hongrie et en Italie plus encore qu'ailleurs, la politique est
une chose qui divise et non une chose qui unit. Léon XIII, ne vivant
que de politique et de revendications politiques, sera emporté par la
politique. Il sera puni par où il a péché. Il a délaissé le royaume
du Christ pour les royaumes de ce monde ; la pierre angulaire
qui aurait dû être sa base et sa force, sera son châtiment, en le
réduisant en poussière. Ses propres disciples ne l'écoutent déjà
plus, et «tournent» ses décisions au lieu de les suivre.

* Léon XIII et l'Œuvre de la Propagation de la Foi.
Léon XIII ayant besoin d'argent pour fortifier les uniates et les
œuvres uniates en Orient, s'est adressé à l'Œuvre de la propagation
de la foi, qui lui a promis un secours annuel de 500,000 francs.
Mais donnant donnant. Le pape, pour récompenser le Conseil de
Lyon, a adressé à ses évêques une encyclique dans le but de

provoquer de nouvelles générosités en faveur de cette Œuvre
internationale; c'est prêcher pour son Saint. On lit, à ce sujet, dans
une lettre du Vatican, publiée par le Mémorial diplomatique du
26 janvier dernier: «Avant tout, le Pape désire fortifier la situation
des Orientaux-unis, mettre à leur disposition des moyens nouveaux
pour relever leur clergé et leurs chrétientés. A cet effet, on étudie
la façon de développer les études sérieuses parmi le clergé oriental.
Le Pape voudrait que l'Université des jésuites de Beyrouth fût
comme le noyau de cette réforme, et que l'on pût ériger en cette
ville des collèges des divers rites, où les Orientaux trouveraient
un abri en suivant les cours de l'Université qui prendrait ainsi un
développement extraordinaire. Ce serait la répétition de ce qui se
fait depuis trois siècles environ à Rome, où les diverses nations
entretiennent des collèges cléricaux dont les clercs et prêtres suivent
les cours des Universités romaines. En outre, il est question d'ou-

Revue intern, de Théologie. Heft 10, 1895. 26



— 402 —

vrir un nouveau centre d'études historiques, archéologiques, etc., à

Constantinople, pour y attirer le clergé oriental-uni et l'habituer
à une vie de sérieuses études. Cet institut serait créé sur le modèle
de l'école des Dominicains à Jérusalem, où ces religieux ont
obtenu en peu d'années des succès brillants et sérieux. Le choix
des professeurs pour cet institut n'est pas encore arrêté ; quelques-
uns croient qu'on y placera les Bénédictins de la congrégation
allemande. Mais il est plus probable que l'on fera un choix de
professeurs parmi les divers ordres religieux. »

* Nécrologie. — Le professeur Dr Joseph Berchtold, professeur
de droit et recteur de l'Université de Munich, mort le 22 octobre
1894. Il était né le 20 septembre 1833, et il était membre de la

paroisse ancienne-catholique de Munich. Il avait publié, en 1871,

un écrit sur l'impossibilité de concilier les nouveaux dogmes du

Vatican avec la Constitution bavaroise. Sa science était très
estimée. V. pour plus de détails le Deutscher Merkur du 27 octobre
au 17 novembre 1894.

—¦ Augustin Challamel, publiciste, mort en octobre 1894. Il
était né à Paris en 1818, avait été bibliothécaire à Ste-Geneviève
en 1844, avait publié: St-Vincent de Paul, 1841 ; Histoire populaire

des papes, 1859; Histoire de la liberté en France depuis 1789

jusqu'à nos jours, 1886; etc.

— James Darmesteter, philologue et historien, mort en octobre

1894. Il était né en 1849, était frère d'Arsène D. ; fut élève

de MM. Bréal et Bergaigne, professeur de langue et de littérature

persanes au Collège de France en 1885, directeur de la i?*»«*
de Paris en 1893. On a de lui: Harvatât et Ameretât (essai sur

la mythologie de l'Avesta), 1875 ; Ormazd et Ahriman; Essais orientaux

(l'orientalisme en France, le Dieu suprême des Aryens), 1883;

Etudes iraniennes, 1883, 2 vol.; Chants populaires des Afghans;
Origines de la poésie persane, traduction française des Poésies de

miss Mary Robinson (i 888) qui devint Mme James Darmesteter ; les

Prophètes d'Israël, 1892. Il fut un philologue eminent et un israëlite

ardent. Il a traduit en français le volume de Max Millier sur
l'origine et le développement de la religion, 1879.

— Ernest Dhombres, pasteur protestant, mort en décembre

1894. Né au Vigan en 1824, fils d'un pasteur, il étudia la

théologie à Genève, à Strasbourg, fut pasteur à Alais en 1847, à

Montpellier en 1857, à Paris en l86°- 0n a de lui une thèse Sf le

Quiétisme, de nombreux articles dans les Revues protestantes
françaises, et plusieurs volumes de Sermons et Homélies. Il fut attein

vers la fin, d'une complète cécité. Il mourut honoré de tous.

— Victor Duruy, mort en novembre 1894. Il était né à Paris

en 1811, fut un eminent professeur d'histoire à Paris, devint un



— 403 —

des plus illustres ministres de l'instruction publique de ce siècle,
opéra de nombreuses et utiles réformes. Il publia : une Histoire
des Romains, 1870—74; une Histoire des Grecs, 1887—89; une.
Introduction générale à l'Histoire de France, 1865 ; etc. Il
succéda à Mignet à l'Académie française, en 1884.

— Faustin-Adolphe Hélie, mort en décembre 1894. Il était fils
de l'éminent jurisconsulte dont le nom est célèbre dans l'histoire du
droit; il était né à Paris en 1819, et il fut juge au tribunal de la
Seine. Il a publié de 1875 à 1879 les Constitutions de la France,
ouvrage dans lequel, tout en se déclarant monarchiste et catholique,

il repoussa la doctrine de l'infaillibilité papale et représenta
le concile du Vatican comme illégal et irrégulier. Disciple du P.

Gratry, il resta, même après 1870, catholique libéral, très hostile
à l'ultramontanisme et au jésuitisme, exposa ses doctrines antisco-
lastiques dans la Revue de la Science nouvelle, qui a malheureusement

cessé de vivre avec lui. Ce fut un homme de caractère et
de foi, un penseur original, un chrétien convaincu.

—¦ Le Rev. Ivantzoff-Platonoff, mort en novembre 1894. Il
était né en 1835 et était professeur d'histoire ecclésiastique à
l'Université de Moscou. La Revue a publié une analyse de son savant
ouvrage sur Photius.

— Le D* T.-F.-D. Kliefoth, né à Kœrchow en 1810, mort en
janvier 1895 -, fut président du Consistoire supérieur du grand-duché
de Mecklenbourg-Schwérin. Il fut du parti ultra-luthérien qui
combattit toujours toute union avec les réformés. Il dirigea la Revue
ecclésiastique de Rostock. On a de lui une théorie du culte, des études
liturgiques, un ouvrage sur l'Eglise, des commentaires sur Zacharie,
Ezéchiel, Daniel et l'Apocalypse, et plusieurs recueils de sermons.

— Le Dr Robert Kübel, mort en décembre 1894. Né à Kirch-
heim en 1838, il étudia la théologie à Tubingue, fut en 1870
directeur du Séminaire pastoral de Herborn, en 1879 professeur de
théologie à Tubingue. On a de lui: Introduction à la Bible, 1870;
Doctrine chrétienne suivant l'Ecriture sainte, 1878 ; la Tendance positive

et la Tendance libérale en théologie, 1881 ; Catéchétique, 1877 ;

Apologétique, 1881; Scrupules chrétiens d'un esprit anxieux-, etc.
Le Dr James MacCosh, mort en novembre 1894. Né en

Ecosse en 1811, il fut pasteur à partir de 1835; en 1843, il prit
part à la fondation de l'Eglise-libre d'Ecosse: en 1851, il fut
professeur de logique et de métaphysique à Belfast; en 1868, il fut
président du Collège presbytérien de Princeton (Etats-Unis); en
I°76, il travailla à fonder l'Alliance presbytérienne universelle. On
a de lui : Philosophie stoïcienne ; la Méthode du gouvernement
divin, 1850; les Intuitions de l'esprit humain, i860; Histoire de
a philosophie écossaise, la philosophie réaliste, la psychologie, etc.



— 404 —

— Le D1' Salomon-César Malan, orientaliste distingué, mort en
novembre 1894. Il était le fils aîné du D1' César Malan-, né à
Genève en 1812, il étudia surtout les langues orientales, fut professeur

au Bishop's collège à Calcutta, puis à Oxford en 1843, fut
vicaire de Broadwindsor pendant 40 ans ; docteur en théologie
d'Edimbourg. On a de lui des Notes originales sur le livre des

Proverbes, qui contiennent près de 16,000 citations tirées des Pères
de l'Orient. La bibliothèque Brodleian à Oxford contient un psaume
écrit par lui en plus de quatre-vingt langues.

— Le D1' Edouard de Murait, mort en janvier 1895 ; né en

1808 en Thurgovie, étudia à Zurich et à léna, alla en 1834 à St-
Pétersbourg, où il aida son oncle Jean de Murait, pasteur réformé
et pédagogue pestalozzien ; il fut bibliothécaire de l'Ermitage en

1840, rentra en Suisse en 1868, fut professeur d'exégèse de l'A. T.
à Lausanne pendant 5 ans. On a de lui : Essai de Chronographie
byzantine, i1'0 partie 1855; 2me partie 1871—73; Histoire chrono-

graphique de la Suisse, le Ier volume seul a paru.
— François Puaux, né en France (Ardèche) en 1806, mort à

Paris en février 1895. Pasteur de l'Eglise réformée à Luneray,
Rochefort, Mulhouse, etc., il publia: Les Peines éternelles (thèse),

1843; Petits écrits pour le temps; Anatomie du papisme ; Histoire
de la Réformation française, 7 vol., 1859-64; Histoire des Cami-

sards, Galerie des protestants, Vie de Calvin, Histoire populaire du

protestantisme français, etc. M. Fr. Puaux était le père de M. Franck
Puaux, directeur de la Revue chrétienne.

— Le prof. Bernard Riggenbach, né à Carlsruhe en 1848, mort
à Bâle en mars 1895. Pasteur à Arisdorf en 1872, privatdocent
à Bâle en 1882, prof. extr. en 1890, il publia: Figures de femmes

chrétiennes; J.-T. Beck, 1888; etc.

— Charles Secrétan, mort en janvier 1895. Il était né à

Lausanne en 1815. En 1834, il suppléa Vinet à Bâle comme professeur

de littérature française; étudia en 1836 à Munich, fut en 1838

prof. extr. de philosophie à Lausanne; il enseigna à Genève, a

Neuchâtel, et en 1862 fut nommé professeur de droit naturel a

Lausanne ; en 1887 il fut nommé correspondant de l'Institut de

France. On a de lui: la philosophie de la liberté, 1849; la Raison

et le Christianisme, 1863; Discours laïques, 1877; Théologie et

religion, 1883; le principe de la morale, 1884, la civilisation et la

croyance, 1887; études sociales, 1889; mon Utopie, 1892; etc. Il
fut un écrivain peu clair, mais un penseur original; il fit ecole.^

— John Robert Seeley, mort en janvier 1895. Il était né a

Londres en 1834; il professa le latin, puis l'histoire moderne.

Comme théologien, il publia deux ouvrages anonymes qui firent

grand bruit: Ecce Homo, 1865; Natural Religion, 1882.

o-^S^c


	Chronique

