Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 10
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- 3

'CORRESPONDANCES.

I. — Prof. Dr. Beyschlag an den Herausgeber.
Halle, den 31. Dezember 1894.

Hochverehrter Herr Kollege!

Ich danke Ihnen fiir die giitige Zusendung des Januar-
heftes der Revue internationale, in der mein Aufsatz ,Zur Ver-
stéindigung zwischen Altkatholizismus und Protestantismus® und
die Entgegnung des Herrn Prof. Dr. Langen enthalten ist. Ich
- bedaure, dass meine durchaus freundschaftlich gemeinte protes-
tantische Mitarbeit an der Revue internationale de Théologie
zu einem Streite mit einem von mir hochgeachteten altkatho-
lischen Gelehrten gefiihrt hat, einem Streite, der — nach einigen
Wendungen der ,Antwort® zu schliessen — auf jener Seite
nicht ganz ohne personliche Bitterkeit geblieben ist. Ich brauche
nicht zu sagen, dass meine Erorterung von Matth. 16, 17—19
in keiner Weise als eine Herausforderung des Herrn Dr. Langen
gedacht war; auch nicht als ein Produkt ,protestantischen In-
fallibilismus®. | | '

Es wiirde unbescheiden sein, wenn ich, der ich mich im
Kreise der Mitarbeiter der Revue internationale nur als ein-
geladenen Gast betrachte, um jener Bitterkeiten willen den
nicht von mir ausgegangenen Streit in diesen Spalten noch
einmal aufnehmen wollte. Die Sache selbst, um die es mir zu
thun ist, scheint es mir nicht zu erheischen. Denn vieles, wWas
ich in beiden Aufsitzen ausgefiihrt, hat Herr Dr. Langen ul-
- berithrt, also auch unwiderlegt gelassen. Die zwischen uns
streitigen Punkte aber unterliegen dem Urteil des Lesers, der
meinerseits dabei keine Nachhiilfe bedarf, wenn er meine be-



— e

anstandeten Ausserungen im Zusammenhang nachliest. Manche
Ausfibrungen Dr. Langens beruhen auch auf Missverstindnis,
wie namentlich die Beschwerde tiber den ,prinzipiellen Protes-
tantismus“ der Altkatholiken und tber die Qualifizierung des
altkatholischen Kirchenbegriffs als eines protestantischen. Wenn
ich denjenigen, der aus Grinden personlicher Uberzeugung und
personlichen Gewissens (allerdings nicht bloss aus gelehrten,
exegetischen, kanonistischen u. s. w. Grinden, wie Herr Dr.
Langen will, sondern aus religidsen) der romisch-katholischen
Autoritatskirche absagt, einen prinzipiellen Protestanten nenne,
so wirde — glaube ich — auch Dcllinger das verstanden
und nicht gemeint haben, man wolle ihm damit seinen Katho-
lizismus absprechen. Und wenn ich die Idee der Kirche als
der Gemeinschaft der Glaubigen im Gegensatz zu der Idee der
Kirche als hierarchischer Heilsanstalt specifisch protestantisch
finde, so wird das nicht damit widerlegt, dass auch Kirchen-
vater die Kirche als Gemeinschaft der Glaubigen bezeichnet
haben; denn — das behaupten wir Kinder der Reformation
nicht ins Blaue hinein — die Kirchenviter stehen in vielem,
was nachher zwischen Katholizismus und Protestantismus kon-
trovers geworden ist, auf unserer Seite. : |

In einem Punkte dagegen; und zwar einem sehr erheblichen,
habe ich Herrn Dr. Langen missverstanden und bin ihm daher
In diesen Spalten eine Ehrenerklirung schuldig. Wer freilich
von uns beiden das betreffende Missverstdndnis zu verantworten
hat, ist eine andere Frage.

Ich habe Herrn Dr. Langen dahin verstanden, dass er die
in seiner Abhandlung vorangestellte Deellingersche Deutung der
Stelle Matth. 16, 17—19 billige und gegen mich verteidigen
wolle. Von dieser Voraussetzung aus habe ich mein Befremden
dariiber gesussert, dass Dr. Langen auf den rémischen Primat
als die in Matth. 16 begrindete Rechtsnachfolge Petri zuriick-
kKomme. Zu meinem grossten Erstaunen lese ich jetzt: ,Die
Deellingersche Deutung der Stelle habe ich als die gewohnliche
katholische der protestantischen Beyschlag’s gegentibergestellt,
mir dieselbe aber, wie die ganze Abhandlung zeigt, nicht an-
geergnet, sondern im Gegensatz dazu die altkirchliche Deutung
auf das Kirchenamt (den Episkopat) enfwickelt. Es liegt mir
ferne, den Wahrheitssinn des Herrn Prof. B. zu bestreiten, aber
Wie er zu einem so schweren, den Inhalt meines Aufsatzes



=

ganzlich entstellenden Irrtum kommen konnte, ist mir unver-
standlich. Bei einem anderen Manne wéire ich gezwungen, an
verblendenden konfessionellen Fanatismus zu glauben.“

Ich muss mich allerdings zu diesem ,schweren Irrtum® be-
kennen, rufe aber jeden Leser, der nicht von anderswoher
wusste, dass Herr Dr. Langen tiber Matth. 16 anders denke
als Deellinger, zum Schiedsrichter dariiber auf, ob dieser Irrtum
vermeidbar war. Der Langensche Aufsatz war tiberschrieben:
nKatholisch und Protestantisch.“ Als protestantische Deutung
der in Rede stehenden Stelle wurde die meine bezeichnet.
,Dieser Deutung, hiess es weiter, stellen wir die gewohnliche
katholische gegeniiber, welche wir aus dem Munde des 61jahrigen
Deellinger vernehmen wollen.* Und nun wird, ohne jede An-
deutung, dass diese Deellingersche Auffassung nicht die des
Verfassers sei, in die ausschliessliche Polemik gegen meine
,,protestantische Deutung eingetreten. Ich will kein Gewicht
darauf legen, dass Dr. Langen Seite 416 mit demselben ,Dem
stellen wir die Auffassung des wissenschaftlichen Katholizismus
gegeniiber’ ebenfalls Deellingersche Sitze einfiihrt, die er voll-
standig billigt. Aber war er denn nicht, wenn er die Deellinger-
- sche Deutung der Matthéusstelle verwarf, verpflichtet, das mit
“einem einzigen Worte zu sagen? Noch mehr, war er dann nicht
verpflichtet, wenn er einmal in eine Erorterung der Stelle
Matth. 16 einging, nicht nur meine, sondern auch die Deellinger-
sche Auffassung zu widerlegen? Verpflichtet, uns das Rétsel zu
losen, wie es moglich sei, aus einem Ausspruch, der von An
fang bis zu Ende auf den Petrus allein und den Petrus per-
sonlich lautet, die Anwendung nicht bloss auf einen person-
lichen, monarchischen Nachfolger, sondern auf ein ganzes
gleichzeitiges Kollegium, auf das mit keiner Silbe hier beriihrte
Apostelkollegium herauszulesen! Nichts von alledem: denn dass
Dr. Langen die Zusagen Jesu sich an Petrus ,und den iibrigen
Aposteln“ erfillen lasst, das ist ja weiter nichts als jene auf
Matth. 18, 18 gestiitzte Erweiterung, welche Deellinger und alle
Anhénger der Primatsidee bei ihren Erklirungen der Stelle sich
auch erlauben. Wie Herr Dr. Langen unter solchen Umstanden
sagen kann, er ,habe im Gegensatz dazu (d. h. zu Deellingers
Auffassung) die altkirchliche Deutung entwickelt®, ist mir rein
unbegreiflich,



= 35

Statt sich mit Deellinger auseinanderzusetzen, hat Dr. Langen
vielmehr alles gethan, um den Leser in dem Glauben zu er-
halten, er habe in jener vorausgeschickten Dcellingerschen Er-
kldrung seine eigene These aufgestellt. Er konstatiert Seite 408,
dass Deellinger noch als er den Janus schrieb, an jener Auf-
fassung festgehalten. Er nennt sie (ibid.) schlechthin ,,die ka-
tholische Deutung‘ und unterscheidet von ihr eine ,streng péapst-
liche Erklarung®. Er redet Seite 412—413 von einem unleug-
baren Hervorragen, einem Vorrang des Petrus unter den Aposteln.
Und er hebt es Seite 417 als eine providentielle Fiigung hervor,
~dass nach dem Untergang der Mutterkirche zu Jerusalem die
romische Kirche immer sichtbarer an die Spitze der ganzen
éxxdnoic getreten sei und dass man ¢hr als der Schopferin von
Ordnung und Recht die Anerkennung nicht versagen diirfe.
Ja, wie sollte man denn aus alledem herausmerken, dass der
Verfasser im Unterschied von Deellinger, der Matth. 16 auf
den romischen Primat bezogen, dies wicht thue, nicht den ro-
mischen Primat, sondern den okumenischen Episkopat in der-
selben begriindet finde? Allerdings wird ebendies ganz am
Iinde des Aufsatzes, im letzten Alinea, deutlich erst in den drei
letzten Zeilen zu erkennen gegeben; aber kann denn der Leser,
der bis dahin tiber die Ansicht des Verfassers konsequent im
Dunkel gelassen, ja irregefiihrt ist, hier nun etwas anderes
finden, als ich in der That gefunden habe, dasselbe Schwanken,
in welchem sich schon die Kirchenviter hinsichtlich jener Stelle
bewegen, in derselben einmal den Primat im Unterschiede von
den Amtsgenossen zu sehen und dann doch wieder diesen Primat
als Symbol des gesamten Episkopates, als den Reprasentanten
der auf den Bischofen beruhenden unitas ecclesiae zu nehmen ?
Auch der althatholische ,,Deutsche Merkur hat bei seiner Wieder-
gabe des Langenschen Gedankenganges (1894, Nr. 43) denselben
wicht anders zu wverstehen vermocht als ich.

Hier war also bei meinem Verstéindnis des Aufsatzes von
keinem etwa anzuzweifelnden ,, Wahrheitssinne* oder keiner,,Ver-
blendung durch konfessionellen Fanatismus® zu reden, sondern
der Verfasser hatte lediglich sich selbst nach den Méingeln einer
Darlegung zu fragen, in der er, sich selbst seiner Ansicht be-
Wusst, wie es scheint einfach vergessen hatte, dieselbe auch
anderen zu verraten. Ich bin iberzeugt, dass, wenn Herr Dr.
Langen heute seinen Aufsatz noch einmal ruhig darauf ansieht,



— 36—

ob aus demselben ein Unterschied zwischen seiner und Deellingers
Auffassung von Matth. 16 herausgelesen werden konnte, er be-
dauern wird, so, wie er Seite 75 thut, wider mich geredet zu
haben. Wenn anders, so mége er einen unparteiischen Freund
dariiber horen.

Immerhin freue ich mich, dass Herr Dr. Langen seinen
altkatholischen Glaubensgenossen nicht, wie ich annehmen
musste, zumutet, an einen von Christus aufgerichteten Stuhl
Petri in Rom zu glauben. Ob sie freilich bei verstindigem
Nachdenken iiber die Stelle Matth. 16, 17—19 finden werden,
dass in der ersten Hélfte derselben dem Petrus ein rein per-
sonliches Glaubenslob erteilt, in der zweiten dagegen ein durch
Handauflegung sich vererbendes Amt iibertragen sei, und zwar
kein singulares und singular zu vererbehdes, sondern das
kollegiale und langst vorher gestiftete Apostelamt, — das bleibt
mir zweifelhaft.

Indem ich Sie, hochwiirdiger Herr, bitte, diese Zuschrift
den ILesern der internationalen Revue mitteilen zu wollen,
bin ich ‘ ‘

Thr hochachtungsvoll ergebener
Dr. WILLIBALD BEYSCHLAG.

II1. Antwort an Herrn | Professor Dr. BEYSCHLAG.

1. Herrn Prof. Beyschlag danke ich fir die Erklarung;
dass er mir mit Unrecht die Verteidigung der Inferpretation
der fraglichen Stelle, wie sie Dollinger 1860 gab, zugeschrieben
habe. Aber er verbindet nun damit die neue, ebenso unbe-
griindete Anklage, dass ich die Leser bis zu dem Schlusse
meines Aufsatzes ,irregefiihrt“ und so das Missverstandnis ,durch
die Mingel meiner Darlegung¥ selbst veranlasst hitte. Ich sei
»verpflichtet® gewesen, gegen die Dollingersche Auffassung zu
polemisieren und ausdriicklich zu sagen, dass ich mit ihr nicht
einverstanden sei. Ob und gegen wen ich polemisieren oder
wie weitliufig ich mich ausdriicken soll, wird mir doch wohl
Hr. Prof. B. nicht vorzuschreiben haben. Im allgemeinen bin
ich kein Freund von Polemik, weil selten etwas Gutes dadurch
erzielt wird.” Ausdriicklich zu sagen, dass ich mit der Dollin-
gerschen Erklarung nicht einverstanden sei, war darum durch-



— 317 —

aus Uberfliissig, weil thatsichlich meine eigene Deutung der-
selben widersprach. Thatsachen reden doch wohl noch deut-
licher als Worte. Trotzdem erklart nun Hr. Prof. B. meine
Ausserung fiir rein unbegreiflich, dass ich, im Gegensatz: zu
der Dollingerschen Auffassung, die. altkirchliche entwickelt
‘hatte. Thatsache ist wieder, dass Hr. Prof. B. dies selbst sehr
gut begriffen und mich durchaus nicht missverstanden hat. Ey
sprach seine Ireude dariber aus, dass ich in der Deutung der
ersten Hilfte der Stelle mit ihm iibereinstimme, was er iibrigens
schon seit 1871 aus dem 1. Hefte meines ,Vat. Dogma* hétte
wissen konnen, fand ganz richtig, ich erkennte mit dem christ-
lichen Altertum in der zweiten Hélfte der Stelle die Urkunde
nicht der pdpstlichen, sondern der bischiflichen Gewalt, und sagt
Jetzt, im Widerspruch hierzu, meine ,Irreftihrung® der Leser
dauere bis zum letzten Alinea meines Aufsatzes, in welchem
ich mich in unzweideutiger Weise ausspreche. Eine seltsame
Irrefithrung, welche durch den letzten Absatz vollig unmoglich
gemacht wird! Aber nicht bloss hinsichtlich des Bildes vom
nbelsen*, sondern auch hinsichtlich des von der ,Schliissel-
gewalt“ ist jene Angabe unwahr. Schon S. 414 lasse ich keinen
Zweifel dartiber aufkommen, dass ich die Petrus in Aussicht
gestellte Schliisselgewalt im Widerspruch zu Déllinger mit der
Binde- und Losegewalt, die auch die andern Apostel erhalten
sollten, durchaus identifiziere. So war auch mit wenigen Worten
das furchtbar schwierige ,Ratsel* gelost, wie eine zuerst an
Petrus allein und dann an alle gerichtete Rede dem Inhalte nach
identisch genommen werden kann. Ich konstatiere also, dass Herr
Prof. B. meine Deutung ganz richtig aufgefasst hat, und von
Keinem Missverstandnis die Rede sein kann. Meine Deutung
des Felsen auf den Apostel personlich, welche er selbst teilt,
Vgrbunden mit der der folgenden Bilder auf die bischifliche,
nicht die papstliche Gewalt, soll aber nun keinen Gegensatz
Pﬂden zu der Dollingerschen Deutung der Worte auf den allein
In Besitze der Schlisselgewalt befindlichen romischen Stuhl
als ,die Statte der Wahrheit und die Burg des festen Glaubens® ?
Djmn ist die Sprache erfunden, um die Menschen zu téuschen.
Hier kann es niemandem zweifelhaft sein, auf welcher Seite
die , Trrefiihrung* liegt. Um sein (nachgewiesenermassen nicht
Vorhandenes) Missverstindnis zu rechtfertigen, will nun nach-
131"5%‘11(311Hr. Prof. B. bei mir ein ,Schwanken“ vorausgesetzt



haben. Dieses mit keinem Wort verratene Schwanken konnte
natirlich nur in der HErklarung der zweiten Halfte der Stelle
gefunden werden. Dass er es auch hier in Wirklichkeit nicht
fand, hat Hr. Prof. B. ausdriicklich bezeugt durch seine ganz
bestimmte Mitteilung, ich deute die Stelle auf die bischofliche,
nicht auf die péapstliche Gewalt. Dabei war von keinem
Schwanken die Rede. ,Missversténdnis® und vorausgesetztes
»Schwanken sind also nur nachtragliche Verlegenheits-Erfin-
dungen und bilden eine Protestatio facto contraria, wie die
romischen Juristen sagten, die selbstverstandlich in sich null
und nichtig ist. Wenn Hr. Prof. B. den deutschen Merkur als
Eideshelfer fir das Missverstandliche meiner Deutung aufrutt,
so ist das wieder thatséchlich unrichtig. Herr Dr. Zirngiebl,
mit dessen Ausflihrungen ich mich nur zum Teil einverstanden er-
kléren kann, unterscheidet nach meiner Darlegung ganz richtig
zwischen der protestantischen, altkatholischen und papistischen
Deutung, und lasst dann selbstverstindlich die erste durch
Hrn. Prof. B., die zweite durch mich und die dritte durch
Déllinger in jenem Buche vertreten sein. Im ubrigen bedarf
es keiner Eideshelfer oder Schiedsrichter. ‘Die einzig unfehl-
baren Schiedsrichter sind notorische Thatsachen und die uner-
bittlichen Gesetze der Logik. Verworrene Vorstellungen einer
konfessionell aufgeregten Phantasie kommen dagegen nicht in
Betracht. |
Nicht in den ,Mingeln meiner Darlegung®, sondern in
seiner Erregtheit war es begriindet, wenn nun Hr. Prof. B. im
Widerspruch zu der klaren und bestimmten Auffassung meiner
Deutung der Stelle sich zu der gehiissigen Insinuation meiner
beabsichtigten, ,zundchst theoretischen Riickkehr zum romischen
Stuhl als der Stitte der Wahrheit“ fortreissen liess. In seiner
Erregung macht er auch jetzt noch die wieder falsche Angabe;
ich hatte die Dollingersche Erklarung ,schlechthin die katho-
lische“ genannt, im Gegensatz zu der ,streng péapstlichen®,
wahrend ich jene als die ,gewdshnliche katholische“ bezeichnete,
weil sie in ihrer doch etwas allgemeinern Fassung immerhin
noch von der streng infallibilistischen und nattirlich auch
von der altkatholischen zu unterscheiden ist. In dieser Er-
regung meldet er ebenso der Wahrheit widersprechend, ich
konstatiere, dass Dollinger bei Abfassung des Janus an jener
Deutung festgehalten habe. In Wirklichkeit konstatierte ich



— 519

das gerade Gegenteil, namlich, dass Doéllinger die Unterschei-
dung der Schliissel- von der Binde- und Losegewalt, wie er sie
bei jener Deutung im Interesse des Papsttums vorgetragen, im
Janus mit scharfen Worten desavouierfe, und schloss dann
aus der in diesem Buche enthaltenen Ausfithrung tliber den
Primat, dass Dollinger ,im wesentlichen bei der katholischen
Deutung (auf Amtsvollmachten) verharrte“. Die Erregung des
Hrn. Prof. B. wurde vermutlich durch den unerwarteten Wider-
spruch hervorgerufen, der iiberdies fiir ihn zu deutliche Erin-
nerungen an den katholischen Ursprung und Charakter der
Opposition gegen die vatikanischen Lehren enthalten zu haben
scheint. Namentlich gefiel es ihm nicht, dass ich gleich D¢l-
linger den Primat — natiirlich nicht im Sinne des vatikani-
schen Konzils, sondern in dem der alten Kirche und der
Orientalen — als eine providentielle Einrichtung betrachte, der
manches Gute zu verdanken sei. Wenn Hr. Prof. B. deshalb
glaubte, sannehmen zu miissen, ich mute den Altkatholiken zu
— beildufie bemerkt, mute ich keinem Menschen auf Erden zu,
irgend eine meiner Ansichten zu teilen — an einen von Chri-
stus aufgerichteten Stuhl Petri in Rom zu glauben, so war
das nicht bloss sehr unlogisch, sondern gegeniiber meiner Dar-
stellung in der ,Geschichte der romischen Kirche“ und den
ynKlemensromanen“ erscheint dies ganz und gar unglaublich.
Im tbrigen bitte ich Hrn. Prof. B., mich wie mit seinem Schutze,
S0 auch mit seinem Wiéchteramte ferner verschonen zu wollen.
- Aber ich frage: Ist es mit der religivsen Duldsamkeit und der
wissenschaftlichen Unbefangenheit so weit gekommen, dass man
in gewissen Kreisen das Wort ,katholisch® oder ,Primat“ nicht
mehr in den Mund nehmen darf, ohne sich in der umstind-
lichsten Weise gegen mogliche und unmogliche, wirkliche und
erfundene Missverstindnisse zu schiitzen ?

2. Ich hore zu meiner Uberraschung, dass ich meiner-
seits hinsichtlich der dogmatischen Protestantisierung der Alt-
katholiken Hrn. Prof. B. missverstanden haben soll. In seiner
Duplik spricht er den Wunsch aus, dass dieselben im Aistori-
schen und Fkirchenrechtlichen Sinne Katholiken blieben. Daneben
nennt er sie prinzipielle Protestanten und schiebt ihrem Epis-
kopat die protestantisch-antihierarchische Lehre unter. Er hat
63 wieder sehr iibel aufgenommen, dass ich an dem katholi-
schen Dogma von dem besondern Priestertum, dem character



oy

indelebilis festhalte, und gerade dieses (wie es mit Recht all-
gemein geschieht) als die uniiberbriickbare Kluft zwischen
Katholiken und Protestanten bezeichne. Heisst das nun nicht,
die Altkatholiken sollten zwar #&usserlich fortfahren, sich als
Katholiken zu gerieren, dogmatisch sich aber als Protestanten
fiihlen, und sofern diese totale innerliche Verwandlung in der
altkatholischen (Gemeinschaft bereits eingetreten sei, wie Herr
Prof. B. glaubt, sie hitten dogmatisch den Ubertritt zum Pro-
testantismus bereits vollzogen? Halt doch auch jetzt noch
Hr. Prof. B. seine ,Qualifizierung des altkatholischen Kirchen-
begriffes als eines protestantischen® aufrecht. Da ist also von
keinem Missverstandnis meinerseits die Rede: Die Altkatholiken
sind nach seiner Auffassung mit ihrem Kirchenbegriff also
dogmatisch protestantisch. Wenn das wahr wire, wiirde ich
offentlich erklidren, dass échk mit dem Altkatholizismus nicht
das mindeste zu schaffen hé#tte. Den Schein eines Missverstand-
nisses meinerseits erzeugt Hr. Prof. B. dadurch, dass er jefzt
zu der Definition der Kirche als Gemeinschaft der Christglau-
bigen hinzufugt: ém Gegensatz zu der Kirche als hierarchischer
Heilsanstali. Das heisst auf deutsch: im Gegensatz zu dem
katholischen Kirchenbegriff. Da ist es denn nicht auffallend,
dass nun die Berufung auf den altkatholischen Katechismus
rasch, wie in einer Versenkung auf der Schaubiihne,
verschwindet; denn in den altkatholischen Lehrbiichern steht
davon natiirlich das Gegenteil. Uber meinen Hinweis auf die
Orientalen und die mittelalterlichen Theologen hinsichtlich der
katholischen ' Auffassung der Kirche als Gemeinschaft der
Glaubigen geht Hr. Prof. B. schweigend hinweg. Aber die
Kirchenvéter will er sich fir den protestantischen Kirchen-
begriff nicht nehmen lassen. Es wire mir hochst interessant,
die Namen der Kirchenvater zu erfahren, welche die Kirche
im Gegensatz zu der Idee einer hierarchischen Heilsanstalt
definieren sollen. Ich habe bei meinen mehr als 30jahrigen
patristischen Studien solche nicht zu entdecken vermocht, Aber
da nach den gemachten Erfahrungen Hr. Prof. B. den Resul
taten meiner Studien kein allzu grosses Gewicht beizulegen
scheint, will ich beriihmte protestantische Gelehrte fiir mich
reden lassen, die noch weit weniger als ich in dem Verdachte
einer Riickkehr zu der romischen ,Stitte der Wahrheit® standen.
In dem Protestantismus, sagt F. Ch. Baur (Kgesch. 1V, Dz



oy

wurde alles, was bisher war, so sehr etwas ganz anderes, dass an
die Stelle der alten Kirche eine ganz neue trat ... Das Prinzip war
wesentlich verschieden wvon demjenigen, was dem bisherigen Ent-
wicklungsgange der Kirche zu Grunde lag. Und S. 463 ebenso
richtig: ,Der Fortecang der Reformation war eigentlich die
Ausbreitung eines neuen Christentums. Wenn es sich so verhalt
— und dies thut es in Wirklichkeit — dann kann natirlich
von Protestantismus der Kirchenvater keine Rede sein. Speciell
von Augustin, den unter den Kirchenvétern die Protestanten
aus leicht begreiflichen Griinden am liebsten fiir sich in Anspruch
nehmen mochten, meint 4. Ritschl (Die christliche Lehre von
der Rechtfertigung I, 83), mit gleichem Recht, dass er ,der
direkte Begriinder des abendldndischen Katholizismus (ich
wiirde sagen der katholischen Theologie) ist, von ihm namentlich
das ganze Material der mittelaltrigen Lehre von Gnade und
Freiheit, von Justifikation und Verdienst herriihrt, und die
Folgerungen, welche die Reformatoren aus seinen Lehren von
der Siinde und der Pridestination gezogen haben, sowie deren
Lehre von der Rechtfertigung ihm nicht in den Sinn gekommen
sind.“ :

Ein weiteres Missverstandnis soll ich mir haben zu Schulden
kommen lassen hinsichtlich des ,prinzipiellen Protestantismus*
der Altkatholiken, welchen Hr. Prof. B. jedem Katholiken zu-
schreiben will, welcher der ,romischen Autoritdtskirche“ ab-
sage, allerdings nicht bloss aus gelehrten Griunden, wie ich
wolle, sondern auch aus religiosen, aus personlichen Griinden der
Uberzeuguno und des Gewissens. Ich wéare hiernach kein
»Prinzipieller Pr otestant", wohl aber andere Altkatholiken. Auch
hier liegt meinerseits kem Mlssversta,ndlm vor; aber es ist
sehr leicht zu zeigen, dass es auch mit diesem ,prinzipiellen
Protestantismus* nichts ist. Was die Autoritatskirche betrifft,
80 begniige ich mich einstweilen damit, zu sagen, dass eine
Kirche ohne Autoritit einem Hause gleicht, welches kein
Funda,me-nt, keine Winde und auch kein Dach besitzt. Der
romischen Kirche aber hat noch niemand, der Kkatholisch
bleiben wollte, in unbedingter Weise abgesagt. Selbst die Orien-
talen sind jeden Tag bereit, den Papst als den ersten Patriar-
chen der Gesamtkirche zu verehren, sobald er seine dogma-
tischen Irrtimer widerruft. Jene Unterscheidung endlich zwischen
gelehrten und religiosen oder Gewissensgriinden in dem vor-

Revue intern, de Théologie. Heft 10, 1895, 21



-

liegenden Falle ist durchaus unzuléssig, weil verwirrend. Wer als
glaubiger Katholik die unkatholischen Lehren des vatikanischen
Konzils ablehnt, thut dies, weil er sich von der Unrichtigkeit
derselben iiberzeugt hat. Seine Uberzeugung, sein Gewissen,
seine Wahrheitsliebe zwingen ihn dazu. Wenn das nicht reli-
gios ist in einer religiosen Frage, dann besitze ich kein Ver-
standnis fiir Religion. Diese Religiositat aber ist durchaus in-
konfessionell, weder katholisch noch protestantisch, nicht einmal
spezifisch christlich, sondern allgemein menschlich. Sie hat
mit dem Protestantismus absolut nichts zu thun, oder man
miisste denn thorichter und fanatisch aufdringlicher Weise alle
Religiositdt ohne weiteres fiir protestantisch erkliren.

3. Endlich noch die bekannte Frage, wer angefangen hat.
Um einer Verwirrung des Thatbestandes vorzubeugen, stelle
ich folgendes fest. Hr. Prof. B. erklart, sein erster Artikel sel
nicht als eine Herausforderung meiner Person gedacht ge-
wesen. Das glaube ich ihm aufs Wort. Héatte er die protestan-
tische Deutung und Verwertung der Matth.-Stelle gegen
katholische Lehren als eine mogliche, ihm personlich richtig
erscheinende dargelegt, so wiirde ich kein Wort dartber ver-
loren haben. Ich bin weitherzig genug, jedem mit Freuden
~ seine Uberzeugung zu lassen, der andern die ihrige génnt. Aber
er entwickelte sie mit dem ausdriicklichen Angpruch auf Evi-
denz und Alleinberechtigung, und zwar in einer nichtprote-
stantischen, aus altkatholischen Kreisen hervorgegangenen Zeit-
schrift. Dass da Widerspruch erfolgen werde, durfte er doch
wohl erwarten. Ich hielt mich zu solchem fiir zunichst berufen
als Professor der neutestamentlichen Exegese an hiesiger katho-
lisch-theologischer Fakultit und als Verfasser des nach demx
Wunsche Dollingers 1871 begonnenen Werkes: ,Das vatika-
nische Dogma in seinem Verhiltnisse zum Neuen Testament
und der kirchlichen Uberlieferung. Um so mehr glaubte ich
dadurch eine Pflicht zu erfiillen, als bei der durch die Zeit-
verhéltnisse bedingten, immer mehr um sich greifenden reli-
giosen und kirchlichen Verwirrung besonders fiir die jungern
Ménner, welche in der Zeit des Kampfes und der Opposition
gegen die dussern kirchlichen Autorititen aufgewachsen sind,
die Gefahr einer verderblichen destruktiven Tendenz unleughar
vorhanden ist. Schon seit 1870 sah ich es fiir schwierig an,
die Bestreitung des vatikanischen Konzils vom katholischen



Standpunkte aus aufrecht zu halten, und war darum der Mei-
nung, dass von den Opponenten alles vermieden werden miisse,
was auch nur den Verdacht eines Verlassens des katholischen
Bodens erwecken konnte. Seitdem haben sich die Stimmen

gemehrt — aus welchen Grinden, lasse ich einstweilen uner-
ortert — dass eine katholische Opposition gegen die vatika-

nischen Liehren ganz unmoglich sei. Ich werde bald Gelegen-
heit finden, mich tber diese und alle damit zusammenhangenden
Fragen eingehend auszusprechen. Vorldufig hielt ich es, nament-
lich bei dem grossen Ansehen des Hrn. Prof. B. in altkatho-
lischen Kreisen, fiir Pflicht, der Einfithrung des protestantischen
Kirchenbegriffs, als des allein berechtigten, in diese altkatholische
Zeitschrift so schonend wie moglich entgegenzutreten. Ich
vermied jedes Wort, welches nur entfernt geeignet sein konnte,
Hrn. Prof. B. zu krianken. Von seiner Deutung der Matth.-
Stelle ausgehend, der ich ohne Polemik (wovon mein Gegner
talschlicher Weise wieder das Gegenteil behauptet) die wvon
mir seit 1871 vertretene nur in méglichster Kiirze gegentiber-
stellte, erorterte ich die tiefste, nach dem Einverstéindnis aller
Sachverstindigen unausgleichbare Differenz zwischen Katholi-
zismus und Protestantismus, weil diese in der heutigen Ver-
wirrung einzelnen nicht mehr recht bewusst zu sein scheint, in
Sachen der Religion und Theologie aber nichts so verderblich
wirkt, wie Unklarheit, Vertuschung oder gar absichtlicher Betrug.
Ich hatte dabei Hrn. Prof. B. nicht erklirt, ich wolle ihn gegen
ihn selbst in Schutz nehmen, oder in der Grundfrage der ganzen
Theologie begreife er die Tragweite seiner eigenen Worte nicht
(als ob er unmindig oder halb unzurechnungsfihig wére),
noch auch in verdchtlichem Ton von ihm gemeldet: nun
Komme er und sage dies und das, wonach ich ihm spater eine
(freilich mit neuen, ungerechten Invektiven ausgertstete) , Ehren-
erklarung® zu leisten mich verpflichtet fiihlte. Solche Beleidi-
gungen hatte ich Hrn. Prof. B. nicht zugefiigt. Aber in der
_Zureehtweisung, die er mir dann erteilte, waren solche gegen
mich enthalten. Und da ich mich dagegen wehrte, ich denke
doch in moglichst hoflicher Form — ich hétte eine weit schar-
fere Tonart anschlagen konnen — beschuldigt er mich nun
personlicher Bitterkeit und unprovozierten Streitens. Diesen
notorischen Thatsachen habe ich nichts weiter hinzuzufiigen,
als den Ausdruck des tiefsten Bedauerns, dass Hr. Prof. B.



= 324 —

mich zu diesen, meiner Natur so durchaus widerstrebenden
unerquicklichen Erorterungen gezwungen hat.

Nun noch ein kurzes Schlusswort. Wenn Hr. Prof. B. wirklich
meinen sollte, ich hétte viele seiner Ausfihrungen unbeant-
wortet gelassen, weil vom katholischen Standpunkte darauf
nichts zu erwidern wire, so befinde er sich in einem grossen
Irrtum. Ich gedachte nur mit moglichster Vermeidung aller
personlichen Polemik einer durch Hrn. Prof. B. in altkatholi-
schen Kreisen anzurichtenden Verwirrung zu begegnen. Hin-
sichtlich der Matth.-Stelle will ich nun nichf unterlassen anzu-
deuten, wo ich in einer Polemik gegen die angeblich unfehlbare
und alleinberechtigte protestantische Deutung einsetzen wiirde.
Das Bild vom Binden und Losen ist so enge mit dem von den
Schlisseln verbunden, dass eine so verschiedenartige Deutung,
wie sie Hr. Prof. B. aufstellt, ausgeschlossen erscheint. In der
an alle Apostel gerichteten Rede steht es in einem Zusammen-
hange, dass man an die Entscheidung tiber die Zugehorigkeit
zur christlichen Gemeinschaft denken muss und dadurch
veranlasst wird, das Bild von den Schliisseln in der Rede an
Petrus in demselben Sinne zu deuten. Dass jenem Bilde der
bei Rabbinen vorkommende Sprachgebrauch zu Grunde liege,
ist nicht zu beweisen. Andere Erklirer haben dabei an die
Einrichtung der Schlésser im Altertum gedacht. Noch zweifel-
hafter erscheint die Deutung der Rede nach sonst im Neuen
Testament in ganz anderm Zusammenhange vorkommenden
Bildern. ' - -

Die verehrliche Redaktion muss ich sehr um Entschuldi-
gung bitten, dass ich mit diesen mir aufgenotigten personlichen
Bemerkungen so weitliufig und so deutlich geworden bin.
Hr. Prof. B., der sich tiber meine Undeutlichkeit beklagte,
hat es nicht anders gewollt. Ich hoffe, durch weitere, rein
sachlich gebaltene Ausfilhrungen, zunéchst tiber das angedeu-
tete Thema, IThren Lesern die wiinschenswerte Satisfaktion
zu leisten, — wofern sie, um doch mit einem Scherze zu schliessen,
mich noch weiter horen und nicht als romischen Ketzer in den
Bann thun wollen.

J. LANGEN in Bonn.



IIT. — The Rev. J. J. LIAS on the Discussion between
the Canon MEYRICK and the General KIREEFF.

To the Kditor of the Revue internationale de T'héologie.

May I be allowed a word of comment on the controversy
conducted in so excellent a spirit by General Kiréeff and my
friend Canon Meyrick? My reason for wishing to add a word
is that all English Churchman do not exactly take Canon
Meyrick’s view of the question. Many of us, myself included,
hold that the Scriptures, though they contain it, are not them-
selves the necessary basis of faith in the Christian Church.
For (1), the Christian faith existed before the Christian Scrip-
tures, and (2), our Lord Jesus Christ neither himself propounded
a book as containing the faith He taught nor commanded ITis
Apostles to do so. The evil of regarding the Scriptures as
being themselves the deposit of the faith appears to some of us
to be this; that in that case we are bound (1) to attach equal
importance to every portion of their contents, and (2) we are
bound to understand and satisfactorily to explain every
sentence in them-—a very serious undertaking indeed, and one
which has been the principal cause of the controversies which
have so long desolated Christendom. The truth would appear
- to be that Christ communicated to His disciples a certain norm
or germ of belief, ultimately formulated in the Creeds, and
Specially in that of Niceea. This norm or germ of Christian
belief was explained and applied to the needs of the Churches
in_their own day by the Apostles and those under their
immediate influence. Their utterances, being those of men
specially inspired by the Spirit of Christ, and sent forth by
Him to found His Church, have been carefully preserved in
the Church, and regarded by her members with the deepest
respect. They are moreover the only possible witnesses to us
of the nature of the message which Christ commissioned
His followers to proclaim. The Church has always, therefore,
attached inestimable value to the Sacred Scriptures. But
she has never declared that all the statements contained in
- them are equally necessary to salvation, nor that it is even
necessary to our salvation that we should be able categorically
to explain each one of them. Moreover, on our admission to



— 326 —

the Christian Church we are called upon to express belief, not
in the Bible as being God’s Revelation of Himself, but in the
Blessed Trinity, and in the results of Christ’s coming to' us,
His redeemed flock. While, therefore, we reverence the Bible,
as our appointed instructor in the counsels of the Most High,
we do not look upon it as the ground of our belief. We believe
in the Revelation of God in the Person of Jesus Christ, as
handed down from the very first in His Church. ‘
But where we should be disposed, I think, to differ from
(teneral Kiréeff would be in regarding the norm or germ of
the faith so handed down, as unchanged and unchangeable. It
may be defined; we believe that it has been defined; but we
think that no man has a right to add or diminish aught from
its substance. The (Kcumenical Councils accepted by the Angli-
can Church did not presume to decree anything but that which
had been taught from the beginning. General Kiréeff appears
to think that the whole Church at any given moment of time
is the Catholic Church, and that to her infallibility has been
promised. But for many English Churchmen the only Church
of which infallibility can be predicated is the whole body of
believers from the Apostles’ times to our own. Only that which
has been handed down from the first in and by that body is
regarded by us as necessary doctrine for the salvation of a
Christian man. If it be objected that this opinion deprives the
Church at any given moment of the power of decreeing what
is to be believed, we readily admit that this is the case. For
we contend that the Church of any given age has no power
to decree what is to be believed, but only power to guard what
has been believed and taught from the first. That in the end
the Spirit of Christ will lead His Church into all the truth we
most firmly believe. But we also believe that this development
will be a very gradual one, and that it will rather be hindered
than helped by claiming infallibility for the Church of any
particular age. J. J. LS.




	Correspondances

