
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


312

CORRESPONDANCES.

I. — Prof. Dr. Beyschlag an den Herausgeber.

Halle, den 31. Dezember 1894.

Hochverehrter Herr Kollege!
Ich danke Ihnen für die gütige Zusendung des Januarheftes

der Revue internationale, in der mein Aufsatz „Zur
Verständigung zwischen Altkatholizismus und Protestantismus" und
die Entgegnung des Herrn Prof. Dr. Langen enthalten ist. Ich
bedaure, dass meine durchaus freundschaftlich gemeinte
protestantische Mitarbeit an der Revue internationale de Théologie
zu einem Streite mit einem von mir hochgeachteten altkatholischen

Gelehrten geführt hat, einem Streite, der — nach einigen
Wendungen der „Antwort" zu schüessen — auf jener Seite

nicht ganz ohne persönliche Bitterkeit geblieben ist. Ich brauche
nicht zu sagen, dass meine Erörterung von Matth. 16, 17—1$

in keiner Weise als eine Herausforderung des Herrn Dr. Langen
gedacht war ; auch nicht als ein Produkt „protestantischen In-
fallibilismus".

Es würde unbescheiden sein, wenn ich, der ich mich im

Kreise der Mitarbeiter der Revue internationale nur als

eingeladenen Gast betrachte, um jener Bitterkeiten willen den

nicht von mir ausgegangenen Streit in diesen Spalten noch

einmal aufnehmen wollte. Die Sache selbst, um die es mir zu

thun ist, scheint es mir nicht zu erheischen. Denn vieles, was

ich in beiden Aufsätzen ausgeführt, hat Herr Dr. Langen
unberührt, also auch unwiderlegt gelassen. Die zwischen uns

streitigen Punkte aber unterliegen dem Urteil des Lesers, der

meinerseits dabei keine Nachhülfe bedarf, wenn er meine be-



— 313 —

anstandeten Äusserungen im Zusammenhang nachliest. Manche
Ausführungen Dr. Langens beruhen auch auf Missverständnis,
wie namentlich die Beschwerde über den „prinzipiellen
Protestantismus" der Altkatholiken und über die Qualifizierung des

altkatholischen Kirchenbegriffs als eines protestantischen. Wenn
ich denjenigen, der aus Gründen persönlicher Überzeugung und
persönlichen Gewissens (allerdings nicht bloss aus gelehrten,,
exegetischen, kanonistischen u. s. w. Gründen, wie Herr Dr.
Langen will, sondern aus religiösen) der römisch-katholischen
Autoritätskirche absagt, einen prinzipiellen Protestanten nenne,,
so würde — glaube ich — auch Dœllinger das verstanden
und nicht gemeint haben, man wolle ihm damit seinen
Katholizismus absprechen. Und wenn ich die Idee der Kirche als
der Gemeinschaft der Gläubigen im Gegensatz zu der Idee der
Kirche als hierarchischer Heilsanstalt specifisch protestantisch
finde, so wird das nicht damit widerlegt, dass auch Kirchenväter

die Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen bezeichnet
haben; denn — das behaupten wir Kinder der Reformation
nicht ins Blaue hinein — die Kirchenväter stehen in vielem,
was nachher zwischen Katholizismus und Protestantismus
kontrovers geworden ist, auf unserer Seite.

In einem Punkte dagegen, und zwar einem sehr erheblichen,
habe ich Herrn Dr. Langen missverstanden und bin ihm daher
in diesen Spalten eine Ehrenerklärung schuldig. Wer freilich
von uns beiden das betreffende Missverständnis zu verantworten
hat, ist eine andere Frage.

Ich habe Herrn Dr. Langen dahin verstanden, dass er die
in seiner Abhandlung vorangestellte Dœllingersche Deutung der
Stelle Matth. 16, 17—19 billige und gegen mich verteidigen
wolle. Von dieser Voraussetzung aus habe ich mein Befremden
darüber geäussert, dass Dr. Langen auf den römischen Primat
als die in Matth. 16 begründete Rechtsnachfolge Petri zurückkomme.

Zu meinem grössten Erstaunen lese ich jetzt: „Die
Dœllingersche Deutung der Stelle habe ich als die gewöhnliche
katholische der protestantischen Beyschlag's gegenübergestellt,
mir dieselbe aber, wie die ganze Abhandlung zeigt, nicht
angeeignet, sondern im Gegensatz dazu die altkirchliche Deutung
auf das Kirchenamt (den Episkopat) entwickelt. Es liegt mir
ferne, den Wahrheitssinn des Herrn Prof. B. zu bestreiten, aber
wie er zu einem so schweren, den Inhalt meines Aufsatzes



— 314 —

gänzlich entstellenden Irrtum kommen konnte, ist mir
unverständlich. Bei einem anderen Manne wäre ich gezwungen, an
verblendenden konfessionellen Fanatismus zu glauben."

Ich muss mich allerdings zu diesem „schweren Irrtum"
bekennen, rufe aber jeden Leser, der nicht von anderswoher
wusste, dass Herr Dr. Langen über Matth. 16 anders denke
als Dœllinger, zum Schiedsrichter darüber auf, ob dieser Irrtum
vermeidbar war. Der Langensche Aufsatz war überschrieben :

„Katholisch und Protestantisch." Als protestantische Deutung
der in Rede stehenden Stelle wurde die meine bezeichnet.
„Dieser Deutung, hiess es weiter, stellen wir die gewöhnliche
katholische gegenüber, welche wir aus dem Munde des 61jährigen
Dœllinger vernehmen wollen." Und nun wird, ohne jede
Andeutung, dass diese Dœllingersche Auffassung nicht die • des

Verfassers sei, in die ausschliessliche Polemik gegen meine

„protestantische" Deutung eingetreten. Ich will kein Gewicht
darauf legen, dass Dr. Langen Seite 416 mit demselben „Dem
stellen wir die Auffassung des wissenschaftlichen Katholizismus
gegenüber" ebenfalls Dœllingersche Sätze einführt, die er
vollständig billigt. Aber war er denn nicht, wenn er die Dœllingersche

Deutung der Matthäusstelle verwarf, verpflichtet, das mit
einem einzigen Worte zu sagen Noch mehr, war er dann nicht
verpflichtet, wenn er einmal in eine Erörterung der Stelle
Matth. 16 einging, nicht nur meine, sondern auch die Dœllingersche

Auffassung zu widerlegen Verpflichtet, uns das Rätsel zu

lösen, wie es möglich sei, aus einem Ausspruch, der von
Anfang bis zu Ende auf den Petrus allein und den Petrus
persönlich lautet, die Anwendung nicht bloss auf einen persönlichen,

monarchischen Nachfolger, sondern auf ein ganzes
gleichzeitiges Kollegium, auf das mit keiner Silbe hier berührte
Apostelkollegium herauszulesen Nichts von alledem : denn dass

Dr. Langen die Zusagen Jesu sich an Petrus „und den übrigen
Aposteln" erfüllen lässt, das ist ja weiter nichts als jene auf
Matth. 18, 18 gestützte Erweiterung, welche Dœllinger und alle

Anhänger der Primatsidee bei ihren Erklärungen der Stelle sich

auch erlauben. Wie Herr Dr. Langen unter solchen Umständen

sagen kann, er „habe im Gegensatz dazu (d. h. zu Dcellingers
Auffassung) die altkirchliche Deutung entwickelt", ist mir rein

unbegreiflich.



— 315 —

Statt sich mit Dœllinger auseinanderzusetzen, hat Dr. Langen
vielmehr alles gethan, um den Leser in dem Glauben zu
erhalten, er habe in jener vorausgeschickten Dœllingerschen
Erklärung seine eigene These aufgestellt. Er konstatiert Seite 408,
dass Dœllinger noch als er den Janus schrieb, an jener
Auffassung festgehalten. Er nennt sie (ibid.) schlechthin „die
katholische Deutung" und unterscheidet von ihr eine „streng päpstliche

Erklärung". Er redet Seite 412—413 von einem unleugbaren

Hervorragen, einem Vorrang des Petrus unter den Aposteln.
Und er hebt es Seite 417 als eine providentielle Fügung hervor,
dass nach dem Untergang der Mutterkirche zu Jerusalem die
römische Kirche immer sichtbarer an die Spitze der ganzen
fixxkujoia getreten sei und dass man ihr als der Schöpferin von
Ordnung und Recht die Anerkennung nicht versagen dürfe.
Ja, wie sollte man denn aus alledem herausmerken, dass der
Verfasser im Unterschied von Dœllinger, der Matth. 16 auf
den römischen Primat bezogen, dies nicht thue, nicht den
römischen Primat, sondern den ökumenischen Episkopat in
derselben begründet finde? Allerdings wird ebendies ganz am
Ende des Aufsatzes, im letzten Alinea, deutlich erst in den drei
letzten Zeilen zu erkennen gegeben ; aber kann denn der Leser,
der bis dahin über die Ansicht des Verfassers konsequent im
Dunkel gelassen, ja irregeführt ist, hier nun etwas anderes
finden, als ich in der That gefunden habe, dasselbe Schwanken,
in welchem sich schon die Kirchenväter hinsichtlich jener Stelle
bewegen, in derselben einmal den Primat im Unterschiede von
den Amtsgenossen zu sehen und dann doch wieder diesen Primat
als Symbol des gesamten Episkopates, als den Repräsentanten
der auf den Bischöfen beruhenden unitas ecclesiae zu nehmen
Auch der altkatholische „Deutsche Merkur" hat bei seiner Wiedergabe

des Langenschen Gedankenganges (1894, Nr. 43) denselben
nicht anders zu verstehen vermocht als ich.

Hier war also bei meinem Verständnis des Aufsatzes von
keinem etwa anzuzweifelnden „Wahrheitssinne" oder keiner
„Verblendung durch konfessionellen Fanatismus" zu reden, sondern
der Verfasser hatte lediglich sich selbst nach den Mängeln einer
Darlegung zu fragen, in der er, sich selbst seiner Ansicht be-
wusst, wie es scheint einfach vergessen hatte, dieselbe auch
anderen zu verraten. Ich bin überzeugt, dass, wenn Herr Dr.
Langen heute seinen Aufsatz noch einmal ruhig darauf ansieht,



- 316 —

ob aus demselben ein Unterschied zwischen seiner und Dœllingers
Auffassung von Matth. 16 herausgelesen werden konnte, er
bedauern wird, so, wie er Seite 75 thut, wider mich geredet zu
haben. Wenn anders, so möge er einen unparteiischen Freund
darüber hören.

Immerhin freue ich mich, dass Herr Dr. Langen seinen
altkatholischen Glaubensgenossen nicht, wie ich annehmen
musste, zumutet, an einen von Christus aufgerichteten Stuhl
Petri in Rom zu glauben. Ob sie freilich bei verständigem
Nachdenken über die Stelle Matth. 16, 17—19 finden werden,
dass in der ersten Hälfte derselben dem Petrus ein rein
persönliches Glaubenslob erteilt, in der zweiten dagegen ein durch
Handauflegung sich vererbendes Amt übertragen sei, und zwar
kein singulares und singular zu vererbendes, sondern das

kollegiale und längst vorher gestiftete Apostelamt, — das bleibt
mir zweifelhaft.

Indem ich Sie, hochwürdiger Herr, bitte, diese Zuschrift
den Lesern der internationalen Revue mitteilen zu wollen,
bin ich

Ihr hochachtungsvoll ergebener
Dr. Willibald Beyschlag.

II. — Antwort an Herrn Professor Dr. BEYSCHLAG.

1. Herrn Prof. Beyschlag danke ich für die Erklärung,
dass er mir mit Unrecht die Verteidigung der Interpretation
der fraglichen Stelle, wie sie Döllinger 1860 gab, zugeschrieben
habe. Aber er verbindet nun damit die neue, ebenso

unbegründete Anklage, dass ich die Leser bis zu dem Schlüsse

meines Aufsatzes „irregeführt" und so das Missverständnis „durch
die Mängel meiner Darlegung" selbst veranlasst hätte. Ich sei

„verpflichtet" gewesen, gegen die Döllingersche Auffassung zu

polemisieren und ausdrücklich zu sagen, dass ich mit ihr nicht
einverstanden sei. Ob und gegen wen ich polemisieren oder

wie weitläufig ich mich ausdrücken soll, wird mir doch wohl

Hr. Prof. B. nicht vorzuschreiben haben. Im allgemeinen bin

ich kein Freund von Polemik, wreil selten etwas Gutes dadurch

erzielt wird. Ausdrücklich zu sagen, dass ich mit der Döllin-

gerschen Erklärung nicht einverstanden sei, war darum durch-



— 317 —

aus überflüssig, weil thatsächlich meine eigene Deutung
derselben widersprach. Thatsachen reden doch wohl noch
deutlicher als Worte. Trotzdem erklärt nun Hr. Prof. B. meine
Äusserung für rein unbegreiflich, dass ich, im Gegensatz'zu
der Döllingerschen Auffassung, die. altkirchliche entwickelt
hätte. Thatsache ist wieder, dass Hr. Prof. B. dies selbst sehr
gut begriffen und mich durchaus nicht missverstanden hat. Er
sprach seine Freude darüber aus, dass ich in der Deutung der
ersten Hälfte der Stelle mit ihm übereinstimme, was er übrigens
schon seit 1871 aus dem 1. Hefte meines „Vat. Dogma" hätte
wissen können, fand ganz richtig, ich erkennte mit dem christlichen

Altertum in der zweiten Hälfte der Stelle die Urkunde
nicht der päpstlichen, sondern der bischöflichen Gewalt, und sagt
jetzt, im Widerspruch hierzu, meine „Irreführung" der Leser
dauere bis zum letzten Alinea meines Aufsatzes, in welchem
ich mich in unzweideutiger Weise ausspreche. Eine seltsame
Irreführung, welche durch den letzten Absatz völlig unmöglich
gemacht wird Aber nicht bloss hinsichtlich des Bildes vom
„Felsen", sondern auch hinsichtlich des von der „Schlüsselgewalt"

ist jene Angabe unwahr. Schon S. 414 lasse ich keinen
Zweifel darüber aufkommen, dass ich die Petrus in Aussicht
gestellte Schlüsselgewalt im Widerspruch zu Döllinger mit der
Binde- und Lösegewalt, die auch die andern Apostel erhalten
sollten, durchaus identifiziere. So war auch mit wenigen Worten
das furchtbar schwierige „Rätsel" gelöst, wie eine zuerst an
Petrus allein und dann an alle gerichtete Rede dem Inhalte nach
identisch genommen werden kann. Ich konstatiere also, dass Herr
Prof. B. meine Deutung ganz richtig aufgefasst hat, und von
keinem Missverständnis die Rede sein kann. Meine Deutung
des Felsen auf den Apostel persönlich, welche er selbst teilt,
verbunden mit der der folgenden Bilder auf die bischöfliche,
ntcht die päpstliche Gewalt, soll aber nun keinen Gegensatz
bilden zu der Döllingerschen Deutung der Worte auf den allein
im Besitze der Schlüsselgewalt befindlichen römischen Stuhl
als „die Stätte der Wahrheit und die Burg des festen Glaubens"
Dann ist die Sprache erfunden, um die Menschen zu täuschen.
Bier kann es niemandem zweifelhaft sein, auf welcher Seite
die „Irreführung" liegt. Um sein (nachgewiesenermassen nicht
vorhandenes) Missverständnis zu rechtfertigen, will nun
nachträglich Hr. Prof. B. bei mir ein „Schwanken" vorausgesetzt



— 318 —

haben. Dieses mit keinem Wort verratene Schwanken könnte
natürlich nur in der Erklärung der zweiten Hälfte der Stelle
gefunden werden. Dass er es auch hier in Wirklichkeit nicht
fand, hat Hr. Prof. B. ausdrücklich bezeugt durch seine ganz
bestimmte Mitteilung, ich deute die Stelle auf die bischöfliche,
nicht auf die päpstliche Gewalt. Dabei war von keinem
Schwanken die Rede. „Missverständnis" und vorausgesetztes
„Schwanken" sind also nur nachträgliche Verlegenheits-Erfindungen

und bilden eine Protestatio facto contraria, wie die
römischen Juristen sagten, die selbstverständlich in sich null
und nichtig ist. Wenn Hr. Prof. B. den deutschen Merkur als
Eideshelfer für das Missverständliche meiner Deutung aufruft,
so ist das wieder thatsächlich unrichtig. Herr Dr. Zirngiebl,
mit dessen Ausführungen ich mich nur zum Teil einverstanden
erklären kann, unterscheidet nach meiner Darlegung ganz richtig
zwischen der protestantischen, altkatholischen und papistischen
Deutung, und lässt dann selbstverständlich die erste durch
Hrn. Prof. B., die zweite durch mich und die dritte durch

Döllinger in jenem Buche vertreten sein. Im übrigen bedarf
es keiner Eideshelfer oder Schiedsrichter. Die einzig unfehlbaren

Schiedsrichter sind notorische Thatsachen und die
unerbittlichen Gesetze der Logik. Verworrene Vorstellungen einer
konfessionell aufgeregten Phantasie kommen dagegen nicht in

Betracht.
Nicht in den „Mängeln meiner Darlegung", sondern in

seiner Erregtheit war es begründet, wenn nun Hr. Prof. B. im

Widerspruch zu der klaren und bestimmten Auffassung meiner

Deutung der Stelle sich zu der gehässigen Insinuation meiner
beabsichtigten, „zunächst theoretischen Rückkehr zum römischen
Stuhl als der Stätte der Wahrheit" fortreissen liess. In seiner

Erregung macht er auch jetzt noch die wieder falsche Angabe,
ich hätte die Döllingersche Erklärung „schlechthin die
katholische" genannt, im Gegensatz zu der „streng päpstlichen
während ich jene als die „gewöhnliche katholische" bezeichnete,

weil sie in ihrer doch etwas allgemeinern Fassung immerhin
noch von der streng infallibilistischen und natürlich auch

von der altkatholischen zu unterscheiden ist. In dieser

Erregung meldet er ebenso der Wahrheit widersprechend, ich

konstatiere, dass Döllinger bei Abfassung des Janus an jener
Deutung festgehalten habe. In Wirklichkeit konstatierte ich



— 319 —

das gerade Gegenteil, nämlich, dass Döllinger die Unterscheidung

der Schlüssel- von der Binde- und Lösegewalt, wie er sie
bei jener Deutung im Interesse des Papsttums vorgetragen, im
Janus mit scharfen Worten desavouierte, und schloss dann
aus der in diesem Buche enthaltenen Ausführung über den
Primat, dass Döllinger „im wesentlichen bei der katholischen
Deutung (auf Amtsvollmachten) verharrte". Die Erregung des
Hrn. Prof. B. wurde vermutlich durch den unerwarteten Widerspruch

hervorgerufen, der überdies für ihn zu deutliche
Erinnerungen an den katholischen Ursprung und Charakter der
Opposition gegen die vatikanischen Lehren enthalten zu haben
scheint. Namentlich gefiel es ihm nicht, dass ich gleich
Döllinger den Primat — natürlich nicht im Sinne des vatikanischen

Konzils, sondern in dem der alten Kirche und der
Orientalen — als eine providentielle Einrichtung betrachte, der
manches Gute zu verdanken sei. Wenn Hr. Prof. B. deshalb
glaubte, „annehmen zu müssen, ich mute den Altkatholiken zu
— beiläufig bemerkt, mute ich keinem Menschen auf Erden zu,
irgend eine meiner Ansichten zu teilen — an einen von Christus

aufgerichteten Stuhl Petri in Rom zu glauben", so war
das nicht bloss sehr unlogisch, sondern gegenüber meiner
Darstellung in der „Geschichte der römischen Kirche" und den
„Klemensromanen" erscheint dies ganz und gar unglaublich.
Im übrigen bitte ich Hrn. Prof. B., mich wie mit seinem Schutze,
so auch mit seinem Wächteramte ferner verschonen zu wollen.
Aber ich frage : Ist es mit der religiösen Duldsamkeit und der
wissenschaftlichen Unbefangenheit so weit gekommen, dass man
in gewissen Kreisen das Wort „katholisch" oder „Primat" nicht
mehr in den Mund nehmen darf, ohne sich in der umständlichsten

Weise gegen mögliche und unmögliche, wirkliche und
erfundene Missverständnisse zu schützen?

2. Ich höre zu meiner Überraschung, dass ich meinerseits

hinsichtlich der dogmatischen Protestantisierung der
Altkatholiken Hrn. Prof. B. missverstanden haben soll. In seiner
Duplik spricht er den Wunsch aus, dass dieselben im historischen

und kirchenrechtlichen Sinne Katholiken blieben. Daneben
nennt er sie prinzipielle Protestanten und schiebt ihrem
Episkopat die protestantisch-antihierarchische Lehre unter. Er hat
es wieder sehr übel aufgenommen, dass ich an dem katholischen

Dogma von dem besondern Priestertum, dem character



— 320 —¦

indelebilis festhalte, und gerade dieses (wie es mit Recht
allgemein geschieht) als die unüberbrückbare Kluft zwischen
Katholiken und Protestanten bezeichne. Heisst das nun nicht,
die Altkatholiken sollten zwar äusserlich fortfahren, sich als
Katholiken zu gerieren, dogmatisch sich aber als Protestanten
fühlen, und sofern diese totale innerliche Verwandlung in der
altkatholischen Gemeinschaft bereits eingetreten sei, wie Herr
Prof. B. glaubt, sie hätten dogmatisch den Übertritt zum
Protestantismus bereits vollzogen? Hält doch auch jetzt noch
Hr. Prof. B. seine „Qualifizierung des altkatholischen Kirchen-
begriffes als eines protestantischen" aufrecht. Da ist also von
keinem Missverständnis meinerseits die Rede : Die Altkatholiken
sind nach seiner Auffassung mit ihrem Kirchenbegriff also

dogmatisch protestantisch. Wenn das wahr wäre, würde ich
öffentlich erklären, dass ich mit dem Altkatholizismus nicht
das mindeste zu schaffen hätte. Den Schein eines Missverständnisses

meinerseits erzeugt Hr. Prof. B. dadurch, dass er jetzt
zu der Definition der Kirche als Gemeinschaft der Christgläubigen

hinzufügt : im Gegensatz zu, der Kirche als hierarchischer
Heilsanstalt. Das heisst auf deutsch : im Gegensatz zu dem

katholischen Kirchenbegriff. Da ist es denn nicht auffallend,
dass nun die Berufung auf den altkatholischen Katechismus
rasch, wie in einer Versenkung auf der Schaubühne,

verschwindet; denn in den altkatholischen Lehrbüchern steht
davon natürlich das Gegenteil. Über meinen Hinweis auf die

Orientalen und die mittelalterlichen Theologen hinsichtlich der

katholischen Auffassung der Kirche als Gemeinschaft der

Gläubigen geht Hr. Prof. B. schweigend hinweg. Aber die

Kirchenväter will er sich für den protestantischen Kirchenbegriff

nicht nehmen lassen. Es wäre mir höchst interessant,
die Namen der Kirchenväter zu erfahren, welche die Kirche
im Gegensatz zu der Idee einer hierarchischen Heilsanstalt
definieren sollen. Ich habe bei meinen mehr als 30jährigen
patristischen Studien solche nicht zu entdecken vermocht. Aber
da nach den gemachten Erfahrungen Hr. Prof. B. den Resultaten

meiner Studien kein allzu grosses Gewicht beizulegen

scheint, Will ich berühmte protestantische Gelehrte für mich

reden lassen, die noch weit weniger als ich in dem Verdachte
einer Rückkehr zu der römischen „Stätte der Wahrheit" standen.

In dem Protestantismus, sagt F. Ch. Baur (Kgesch. IV, 1);



— 321 —

wurde alles, was bisher war, so sehr etwas ganz anderes, dass an
die Stelle der alten Kirche eine ganz neue trat. Das Prinzip war
wesentlich verschieden von demjenigen, was dem bisherigen
Entwicklungsgange der Kirche zu Grunde lag. Und S. 463 ebenso

richtig: „Der Fortgang der Reformation war eigentlich die

Ausbreitung eines neuen Christentums." Wenn es sich so verhält
— und dies thut es in Wirklichkeit — dann kann natürlich
von Protestantismus der Kirchenväter keine Rede sein. Speciell
von Augustin, den unter den Kirchenvätern die Protestanten
aus leicht begreiflichen Gründen am liebsten für sich in Anspruch
nehmen möchten, meint A. Ritschi (Die christliche Lehre von
der Rechtfertigung I, 83), mit gleichem Recht, dass er „der
direkte Begründer des abendländischen Katholizismus (ich
würde sagen der katholischen Theologie) ist, von ihm namentlich
das ganze Material der mittelaltrigen Lehre von Gnade und
Freiheit, von Justifikation und Verdienst herrührt, und die
Folgerungen, welche die Reformatoren aus seinen Lehren von
der Sünde und der Prädestination gezogen haben, sowie deren
Lehre von der Rechtfertigung ihm nicht in den Sinn gekommen
sind."

Ein weiteres Missverständnis soll ich mir haben zu Schulden
kommen lassen hinsichtlich des „prinzipiellen Protestantismus"
der Altkatholiken, welchen Hr. Prof. B. jedem Katholiken
zuschreiben will, welcher der „römischen Autoritätskirche"
absage, allerdings nicht bloss aus gelehrten Gründen, wie ich
wolle, sondern auch aus religiösen, aus persönlichen Gründen der
Überzeugung und des Gewissens. Ich wäre hiernach kein
„prinzipieller Protestant", wohl aber andere Altkatholiken. Auch
hier liegt meinerseits kein Missverständnis vor; aber es ist
sehr leicht zu zeigen, dass es auch mit diesem „prinzipiellen
Protestantismus" nichts ist. Was die Autoritätskirche betrifft,
so begnüge ich mich einstweilen damit, zu sagen, dass eine
Kirche ohne Autorität einem Hause gleicht, welches kein
Fundament, keine Wände und auch kein Dach besitzt. Der
römischen Kirche aber hat noch niemand, der katholisch
bleiben wollte, in unbedingter Weise abgesagt. Selbst die Orientalen

sind jeden Tag bereit, den Papst als den ersten Patriarchen

der Gesamtkirche zu verehren, sobald er seine dogmatischen

Irrtümer widerruft. Jene Unterscheidung endlich zwischen
gelehrten und religiösen oder Gewissensgründen in dem VOr-

Revue intern, de Théologie. Heft 10, 1895. 21



— 322 —

liegenden Falle ist durchaus unzulässig, weil verwirrend. Wer als
gläubiger Katholik die unkatholischen Lehren des vatikanischen
Konzils ablehnt, thut dies, weil er sich von der Unrichtigkeit
derselben überzeugt hat. Seine Überzeugung, sein Gewissen,
seine Wahrheitsliebe zwingen ihn dazu. Wenn das nicht religiös

ist in einer religiösen Frage, dann besitze ich kein
Verständnis für Religion. Diese Religiosität aber ist durchaus
inkonfessionell, weder katholisch noch protestantisch, nicht einmal
spezifisch christlich, sondern allgemein menschlich. Sie hat
mit dem Protestantismus absolut nichts zu thun, oder man
musste denn thörichter und fanatisch aufdringlicher Weise alle
Religiosität ohne weiteres für protestantisch erklären.

3. Endlich noch die bekannte Frage, wer angefangen hat.
Um einer Verwirrung des Thatbestandes vorzubeugen, stelle
ich folgendes fest. Hr. Prof. B. erklärt, sein erster Artikel sei

nicht als eine Herausforderung meiner Person gedacht
gewesen. Das glaube ich ihm aufs Wort. Hätte er die protestantische

Deutung und Verwertung der Matth.-Stelle gegen
katholische Lehren als eine mögliche, ihm persönlich richtig
erscheinende dargelegt, so würde ich kein Wort darüber
verloren haben. Ich bin weitherzig genug, jedem mit Freuden
seine Überzeugung zu lassen, der andern die ihrige gönnt. Aber
er entwickelte sie mit dem ausdrücklichen Anspruch auf
Evidenz und Alleinberechtigung, und zwar in einer
nichtprotestantischen, aus altkatholischen Kreisen hervorgegangenen
Zeitschrift. Dass da Widerspruch erfolgen werde, durfte er doch

wohl erwarten. Ich hielt mich zu solchem für zunächst berufen
als Professor der neutestamentlichen Exegese an hiesiger
katholisch-theologischer Fakultät und als Verfasser des nach dem

Wunsche Döllingers 1871 begonnenen Werkes: „Das vatikanische

Dogma in. seinem Verhältnisse zum Neuen Testament
und der kirchlichen Überlieferung." Um so mehr glaubte ich
dadurch eine Pflicht zu erfüllen, als bei der durch die
Zeitverhältnisse bedingten, immer mehr um sich greifenden
religiösen und kirchlichen Verwirrung besonders für die Jüngern

Männer, welche in der Zeit des Kampfes und der Opposition

gegen die äussern kirchlichen Autoritäten aufgewachsen sind,.

die Gefahr einer verderblichen destruktiven Tendenz unleugbar
vorhanden ist. Schon seit 1870 sah ich es für schwierig an,
die Bestreitung des vatikanischen Konzils vom katholischen



— 323 —

Standpunkte aus aufrecht zu halten, und war darum der
Meinung, dass von den Opponenten alles vermieden werden müsse,
was auch nur den Verdacht eines Verlassens des katholischen
Bodens erwecken könnte. Seitdem haben sich die Stimmen
gemehrt — aus welchen Gründen, lasse ich einstweilen uner-
örtert —¦ dass eine katholische Opposition gegen die
vatikanischen Lehren ganz unmöglich sei. Ich werde bald Gelegenheit

finden, mich über diese und alle damit zusammenhangenden
Fragen eingehend auszusprechen. Vorläufig hielt ich es, namentlich

bei dem grossen Ansehen des Hrn. Prof. B. in altkatholischen

Kreisen, für Pflicht, der Einführung des protestantischen
Kirchenbegriffs, als des allein berechtigten, in diese altkatholische
Zeitschrift so schonend wie möglich entgegenzutreten. Ich
vermied jedes Wort, welches nur entfernt geeignet sein konnte,
Hrn. Prof. B. zu kränken. Von seiner Deutung der Matth.-
Stelle ausgehend, der ich ohne Polemik (wovon mein Gegner
fälschlicher Weise wieder das Gegenteil behauptet) die von
mir seit 1871 vertretene nur in möglichster Kürze gegenüberstellte,

erörterte ich die tiefste, nach dem Einverständnis aller
Sachverständigen unausgleichbare Differenz zwischen Katholizismus

und Protestantismus, weil diese in der heutigen
Verwirrung einzelnen nicht mehr recht bewusst zu sein scheint, in
Sachen der Religion und Theologie aber nichts so verderblich
wirkt, wie Unklarheit, Vertuschung oder gar absichtlicher Betrug.
Ich hatte dabei Hrn. Prof. B. nicht erklärt, ich wolle ihn gegen
ihn selbst in Schutz nehmen, oder in der Grundfrage der ganzen
Theologie begreife er die Tragweite seiner eigenen Worte nicht
(als ob er unmündig oder halb unzurechnungsfähig wäre),
noch auch in verächtlichem Ton von ihm gemeldet: nun
komme er und sage dies und das, wonach ich ihm später eine
(freilich mit neuen, ungerechten Invektiven ausgerüstete)
„Ehrenerklärung" zu leisten mich verpflichtet fühlte. Solche Beleidigungen

hatte ich Hrn. Prof. B. nicht zugefügt. Aber in der
Zurechtweisung, die er mir dann erteilte, waren solche gegen
mich enthalten. Und da ich mich dagegen wehrte, ich denke
doch in möglichst höflicher Form — ich hätte eine weit schärfere

Tonart anschlagen können — beschuldigt er mich nun
persönlicher Bitterkeit und unprovozierten Streitens. Diesen
notorischen Thatsachen habe ich nichts weiter hinzuzufügen,

"¦als den Ausdruck des tiefsten Bedauerns, dass Hr. Prof. B.



— 324 —

mich zu diesen, meiner Natur so durchaus widerstrebenden
unerquicklichen Erörterungen gezwungen hat.

Nun noch ein kurzes Schlusswort. Wenn Hr. Prof. B. wirklich
meinen sollte, ich hätte viele seiner Ausführungen unbeantwortet

gelassen, weil vom katholischen Standpunkte darauf
nichts zu erwidern wäre, so befände er sich in einem grossen
Irrtum. Ich gedachte nur mit möglichster Vermeidung aller
persönlichen Polemik einer durch Hrn. Prof. B. in altkatholischen

Kreisen anzurichtenden Verwirrung zu begegnen.
Hinsichtlich der Matth.-Stelle will ich nun nicht unterlassen
anzudeuten, wo ich in einer Polemik gegen die angeblich unfehlbare
und alleinberechtigte protestantische Deutung einsetzen würde.
Das Bild vom Binden und Lösen ist so enge mit dem von den

Schlüsseln verbunden, class eine so verschiedenartige Deutung,
wie sie Hr. Prof. B. aufstellt, ausgeschlossen erscheint. In der

an alle Apostel gerichteten Rede steht es in einem Zusammenhange,

dass man an die Entscheidung über die Zugehörigkeit
zur christlichen Gemeinschaft denken muss und dadurch
veranlasst wird, das Bild von den Schlüsseln in der Rede an

Petrus in demselben Sinne zu deuten. Dass jenem Bilde der
bei Rabbinen vorkommende Sprachgebrauch zu Grunde liege,
ist nicht zu beweisen. Andere Erklärer haben dabei an die

Einrichtung der Schlösser im Altertum gedacht. Noch zweifelhafter

erscheint die Deutung der Rede nach sonst im Neuen

Testament in ganz anderm Zusammenhange vorkommenden
Bildern.

Die verehrliche Redaktion muss ich sehr um Entschuldigung

bitten, dass ich mit diesen mir aufgenötigten persönlichen
Bemerkungen so weitläufig und so deutlich geworden bin.

Hr. Prof. B., der sich über meine Undeutlichkeit beklagte,
hat es nicht anders gewollt. Ich hoffe, durch weitere, rein
sachlich gehaltene Ausführungen, zunächst über das angedeutete

Thema, Ihren Lesern die wünschenswerte Satisfaktion
zu leisten, — wofern sie, um doch mit einem Scherze zu schüessen,

mich noch weiter hören und nicht als römischen Ketzer in den

Bann thun wollen.
J. Langen in Bonn.



325 —

HI. — The Rev. J. J. LIAS on the Discussion between
the Canon MEYRICK and the General KIRÉEFF.

To the Editor of the Revue internationale de Théologie.

May I be allowed a word of comment on the controversy
conducted in so excellent a spirit by General Kiréeff and my
friend Canon Meyrick? My reason for wishing to add a word
is that all English Churchman do not exactly take Canon
Meyrick's view of the question. Many of us, myself included,
hold that the Scriptures, though they contain it, are not
themselves the necessary basis of faith in the Christian Church.
For (1), the Christian faith existed before the Christian Scriptures,

and (2), our Lord Jesus Christ neither himself propounded
a book as containing the faith He taught nor commanded His
Apostles to do so. The evil of regarding the Scriptures as
being themselves the deposit of the faith appears to some of us
to be this; that in that case we are bound (1) to attach equal
importance to every portion of their contents, and (2) we are
bound to understand and satisfactorily to explain every
sentence in them—a very serious undertaking indeed, and one
which has been the principal cause of the controversies which
have so long desolated Christendom. The truth would appear
to be that Christ communicated to His disciples a certain norm
or germ of belief, ultimately formulated in the Creeds, and
specially in that of Nicœa. This norm or germ of Christian
belief was explained and applied to the needs of the Churches
in their own day by the Apostles and those under their
immediate influence. Their utterances, being those of men
specially inspired by the Spirit of Christ, and sent forth by
Him to found His Church, have been carefully preserved in
the Church, and regarded by her members with the deepest
respect. They are moreover the only possible witnesses to us
of the nature of the message which Christ commissioned
His followers to proclaim. The Church has always, therefore,
attached inestimable value to the Sacred Scriptures. But
she has never declared that all the statements contained in
them are equally necessary to salvation, nor that it is even
necessary to our salvation that we should be able categorically
to explain each one of them. Moreover, on our admission to



— 326 —

the Christian Church we are called upon to express belief, not
in the Bible as being God's Revelation of Himself, but in the
Blessed Trinity, and in the results of Christ's coming to us,
His redeemed flock. While, therefore, we reverence the Bible,
as our appointed instructor in the counsels of the Most High,
we do not look upon it as the ground of our belief. We believe
in the Revelation of God in the Person of Jesus Christ, as
handed down from the very first in His Church.

But where we should be disposed, I think, to differ from
General Kiréeff would be in regarding the norm or germ of
the faith so handed down, as unchanged and unchangeable. It
may be defined; we believe that it has been defined; but we
think that no man has a right to add or diminish aught from
its substance. The CEcumenical Councils accepted by the Anglican

Church did not presume to decree anything but that which
had been taught from the beginning. General Kiréeff appears
to think that the whole Church at any given moment of time
is the Catholic Church, and that to her infallibility has been

promised. But for many English Churchmen the only Church
of which infallibility can be predicated is the whole body of
believers from the Apostles' times to our own. Only that which
has been handed down from the first in and by that body is

regarded by us as necessary doctrine for the salvation of a

Christian man. If it be objected that this opinion deprives the

Church at any given moment of the power of decreeing what
is to be believed, we readily admit that this is the case. For

we contend that the Church of any given age has no power
to decree what is to be believed, but only power to guard what
has been believed and taught from the first. That in the end

the Spirit of Christ Will lead His Church into all the truth we
most firmly believe. But we also believe that this development
will be a very gradual one, and that it will rather be hindered

than helped by claiming infallibility for the Church of any

particular age. J. J- Lias.


	Correspondances

