
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Artikel: L'ancien-catholicisme d'après M. le Dr Wladimir Kérensky

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


». t riAi*

* ' AA



— 290 —

entre la vérité religieuse et l'erreur représentée par la curie
romaine, qui finit par transformer le primat en souveraineté
despotique. Importance du concile du Vatican (1869—1870).
Lutte suprême au concile entre les évêques représentant
l'antique vérité et les infaillibilistes. Protestations contre les
décisions du concile. Leurs motifs religieux, scientifiques et
politiques. (K. prouve que ces derniers n'ont pas l'importance que
leur attribuent les ennemis de l'ancien-catholicisme.) Légitimité
des motifs religieux et scientifiques, étudiée au point de vue
de l'Eglise orthodoxe orientale.

Chapitre II : Histoire de l'ancien-catholicisme, en Allemagne
et dans les autres pays. La lenteur du mouvement s'explique
par l'indifférence, en matière de religion, des sphères civilisées
de la société occidentale. Refus des gouvernements allemands
de soutenir le mouvement ancien-catholique. Tactique de la
curie romaine pour écraser l'ancien-catholicisme. Persécutions
dirigées contre les professeurs de Munich. Anathème prononcé
contre Dœllinger et Friedrich. Persécutions contre les professeurs

de Bonn (Reusch, Hilgers, Langen), de Breslau (Baltzer,
Reinkens et autres). Défection des évêques qui, au concile du

Vatican, avaient protesté contre l'infaillibilité du pape. Organisation

de comités et de communautés (Gemeinden) anciennes-
catholiques. Amélioration dans la position de l'ancien-catholicisme.

Défauts de son organisation ecclésiastique (insuffisance
numérique des prêtres et des curés, absence d'évêques).
Progrès: Election de Mgr. Reinkens (1873); il est reconnu par
différents gouvernements allemands. Efforts de la curie romaine
pour combattre les anciens-catholiques. Leurs succès partiels
surtout en Bavière, vers 1890. Le Ministre Lutz. Révocation
des droits précédemment reconnus. En Prusse, retraite de Falk
et arrivée au pouvoir de Puttkamer, hostile à l'ancien-catholicisme.

Dans le grand-duché de Bade, Jolly remplacé par Stösser
et Nokk. Données statistiques sur l'ancien-catholicisme actuel.

Chapitre III : L'ancien-catholicisme en Suisse, en Autriche,
en Italie, en France, etc. Son développement rapide en Suisse.

Faculté de théologie catholique à Berne en 1874 : Friedrich,
Herzog et Hirschwälder; Woker en 1875; Michaud en 1876;

synode d'Olten, déclaration de principes, élection de l'évêque
Herzog, 1876. Autriche, Italie, France, Espagne, Portugal,
Amérique. M. Kérensky porte le chiffre total des anciens-catholiques



— 291 —

à 150,000, et ajoute: «On aurait tort de voir dans ce chiffre
modeste une preuve du peu d'importance de l'ancien-catholicisme

; l'importance, la valeur réelle d'un fait historique ne saurait

dépendre de sa forme extérieure ; il faut encore le juger
d'après son contenu, d'après l'idée qu'il représente et à laquelle
il sert d'enveloppe ; à ce titre l'ancien-catholicisme a certainement

droit à une place importante dans l'histoire. »

IPPARTIE: Développement intérieur de l'ancien-catholicisme.
— Chapitre Ier: Les congrès de Munich et de Cologne.
Principes fondamentaux de l'ancien-catholicisme: rétablissement de

l'ancienne doctrine universelle, de l'ancienne organisation de

l'Eglise, et tendance vers la réunion des Eglises. Ces mêmes
principes raffermis, précisés et développés au congrès de

Cologne en 1872. Fixation du criterium pour définir l'ancienne
doctrine de l'Eglise non divisée : le « Quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus creditum est » de Vincent de Lérins, ainsi
que les décisions dogmatiques des conciles réellement œcuméniques.

Réserves faites à ce sujet par des théologiens protestants

(Beyschlag, Thikötter). Les théologiens orthodoxes trouvent
le criterium ancien-catholique absolument vrai (Lébédeff,Tcheltzof,
l'évêque Sylvestre, surtout Ossinine dans son discours à
l'académie théologique de Pétersbourg). Conformité de cette manière
de voir avec celle des patriarches d'Orient exposée dans leur
réponse aux évêques anglicans sur la réunion des Eglises.

Chapitre II: Organisation de la hiérarchie ancienne-catholique.

Election et consécration des évoques Reinkens et Herzog.
Objections contre leur consécration, basées sur l'absence du
«mandatum apostolicum» et sur ce que la consécration n'a été
faite que par un seul évêque, et que cet évêque était (au dire
des ennemis) hérétique ou du moins schismatique. M. Kérensky
prouve l'inanité de ces accusations. La lecture du « mandat
apostolique » est de date relativement récente, dit M. Kérensky,
puisqu'elle n'est pas antérieure à Grégoire VIL Cette infraction
à la règle occidentale n'est d'aucune importance aux yeux des
orthodoxes orientaux. Les catholiques romains et quelques
orthodoxes s'arrêtent aux difficultés suivantes : La consécration
de Mgr. Reinkens, disent-ils, a été faite par un seul évêque
(Mgr. Heykamp) ; de plus, cet évêque a été accusé d'être
hérétique, ou au moins schismatique; telle est, en partie, l'opinion



— 292 —

de la Church Review, 1873, N° 18. A cela M. Kérensky répond
que, au point de vue catholique-romain, la validité et la légalité
de la consécration par un seul évêque ne saurait être mise en
doute; des papes même l'affirment (Léon XII, la bulle Impensa
de 1824). Il ajoute que, au point de vue orthodoxe, la chose

paraît plus difficile, car l'Eglise orthodoxe s'en tient strictement

à la règle de l'ancienne Eglise (trois ou deux évêques) ;

mais il observe que, même si cette consécration était considérée
comme anticanonique, il faudrait néanmoins admettre sa validité.
Il s'appuie sur les cours de droit canon de l'évêque Jean (1851)
et du professeur N. Sokoloff (1875); ainsi que sur plusieurs
exemples de l'Eglise ancienne et même sur un exemple récent
(cas de nécessité) en 1799. Il en est de même, dit l'auteur, de

l'accusation d'hérésie dirigée contre le consécrateur. L'Eglise
ancienne admettait souvent la consécration faite par des
hérétiques, quand ils possédaient la succession apostolique et quand
l'hérésie ne renversait pas toute la doctrine chrétienne. Ainsi,
dit M. Kérensky, l'Eglise orthodoxe admet les consécrations
faites dans l'Eglise latine. Des consécrations de ce genre sont
en tout cas absolument valides. La succession apostolique dans

l'Eglise d'Utrecht, dit M. Kérensky, ne saurait être mise en

doute; les accusations de Jansénisme, dirigées contre cette
Eglise, ne sont nullement prouvées. M. Kérensky rappelle les

paroles de Bossuet: «Ne sont pas schismatiques ceux qu'on
rejette de l'Eglise sans aucune faute de leur part, mais ceux
qui accusent de schisme des innocents. » Il rappelle que l'Eglise
de Carthage, avec le grand Cyprien à sa tête, a été rejetée
de l'union de l'Eglise par le pape, et que cet anathème n'a
jamais été pris en considération. Les mêmes raisons, ajoute-t-il,
font admettre la validité de la consécration de Mgr. Herzog
par Mgr. Reinkens.

Chapitre III : Principes admis par l'ancien-catholicisme dans

l'organisation de l'Eglise. M. Kérensky trouve que ces
principes sont vrais : car, d'un côté, ils garantissent les droits réels
des pasteurs de l'Eglise, et de l'autre, ils admettent la participation

des laïques dans le gouvernement de l'Eglise. Il observe
toutefois que, dans quelques cas, l'influence de l'élément laïque
paraît peut-être un peu exagérée, par exemple, dans l'organisation

des synodes.



— 293 —

Le chapitre IV traite de la doctrine ancienne-catholique.
L'auteur fait un examen très détaillé des vérités doctrinales
de l'ancien-catholicisme; il les passe toutes en revue et les

compare à celles de l'Eglise ancienne non divisée et de l'Eglise
orthodoxe; il constate, presque partout, leur identité, ou du

moins leur grande similitude. Il étudie surtout les résultats des

conférences de Bonn sur le filioque. Si ces conférences ont
abouti à une entente qui, aux yeux des pessimistes, laissait

trop de liberté aux appréciations personnelles, à des opinions
théologiques qui pouvaient menacer le dogme, les expositions
ultérieures de la doctrine ancienne-catholique ne leur ont pas
donné raison. Le dogme latin du filioque n'existe pas dans la
doctrine ancienne-catholique. Le dogme, dit M. Kérensky, ne
doit en aucune façon être confondu avec l'opinion théologique.
Il trouve que quelques points de détail dans la doctrine ne
sont pas suffisamment déterminés dans les différents catéchismes
anciens-catholiques, et que d'autres sont souvent passés sous
silence, comme, par ex., la vénération des images et des reliques.

Le chapitre V traite de la discipline et du service divin
dans l'ancien-catholicisme. Ici aussi, à quelques exceptions près,
M. Kérensky constate les efforts des anciens-catholiques pour
se replacer sur le terrain de l'ancienne Eglise universelle, et il
trouve que ces efforts ont été couronnés de succès.

Chapitre VI. Développement intérieur de l'ancien-catholicisme

dans sa période actuelle. M. Kérensky parle des rapports
entre les anciens-catholiques et les anglicans; il expose les
difficultés qui pourraient surgir de leur intercommunion, si les
anciens-catholiques pratiquaient l'intercommunion indifféremment

avec tous les anglicans, quelle que soit leur manière de
comprendre les XXXIX Articles, ce qui effectivement rendrait
la position fort compliquée. Il insiste sur la conférence des
évêques anciens-catholiques tenue à Utrecht le 24 septembre
1889, conférence à laquelle il accorde, avec raison, une
importance très grande. Il trouve que les principes qu'elle
proclame sont ceux de l'ancienne Eglise non divisée, et il suppose
qu'elle aura une influence prépondérante sur les destinées
ultérieures de l'ancien-catholicisme. U parle des congrès
internationaux de Cologne et de Lucerne.1) Il considère ce dernier

1) Au moment où.l'auteur écrivait son livre, le congres de Rotterdam n'avait
pas encore eu lieu.



__ 294 —-

comme très important au point de vue de l'union des Eglises.
Pour justifier son opinion, il s'arrête sur les discours prononcés
par MM. Friedrich, Reinkens, Weibel et surtout sur celui de

Mgr. l'évêque Herzog.
Je terminerai ce résumé, en indiquant la conclusion de

l'auteur.
En terminant notre étude sur l'ancien-catholicisme, dit-il,

nous devons répéter ce que nous avons dit au commencement,
à savoir que ce mouvement est l'un des faits les plus
remarquables, les plus consolants, des temps présents. Il est vrai,
l'ancien-catholicisme n'a pas rempli toutes les espérances qu'il
avait fait naître chez quelques-uns de ses adhérents : ainsi il
n'a pas donné une vie nouvelle à l'Eglise catholique-romaine,
il n'a pas tiré l'occident du sommeil religieux où il est plongé.
Mais ce n'est que très naturel. Comme l'a dit un savant
occidental, « pour arriver à un pareil résultat, la voix même de

Dœllinger et de ses compagnons d'armes ne suffit pas; il
faudrait pour cela la voix du Christ même. »

L'ancien-catholicisme n'a pas non plus rempli les espérances
de ceux qui croyaient que, grâce à ses principes si sûrs et si

forts, il pourrait sauver l'occident du socialisme, ce terrible
ennemi de tout ordre social. Il ne l'a pas fait, mais ceci aussi

est parfaitement naturel. L'origine et le développement du

socialisme s'expliquent non pas seulement par l'absence de

principes religieux, mais par la présence en occident de
certaines conditions sociales que l'ancien-catholicisme ne peut pas
écarter; cela n'entre pas et ne saurait entrer dans son
programme. Mais cela n'empêche pas que ce mouvement soit l'un
des plus importants, des plus remarquables de l'histoire
contemporaine de l'occident. Son importance ressort de ce qui a

été dit dans notre étude.
Aux débuts, l'ancien-catholicisme n'a été qu'une protestation

contre le papisme, tel que ce dernier a été défini au concile

du Vatican ; mais peu à peu, en se développant
progressivement et naturellement, il a dû protester contre tout le

système romain, dont le dernier dogme n'est que le résultat
logique. La question primordiale pour les anciens-catholiques
était de bien préciser et de raffermir les principes qui devaient
leur servir de point de départ, qui devaient être la base de

leur existence historique ; tout leur développement ultérieur en



— 295 —

dépendait. Nous avons vu que ce premier problème a été

résolu de la manière la plus satisfaisante; à notre point de

vue (orthodoxe oriental), ces principes doivent être considérés

comme vrais.
Mais la vie de l'ancien-catholicisme ne pouvait pas s'arrêter

à cette solution seulement. Il fallait avancer; il fallait donner
à ces principes leur développement naturel ; c'est ce que fit
l'ancien-catholicisme. L'organisation qu'il donna à son Eglise
doit être considérée comme parfaitement régulière, sinon en

tout point, du moins dans ce qu'elle a de plus important. Cette
organisation est généralement conforme à l'idéal de l'Eglise
ancienne, qui a été fortement modifiée tant dans le catholicisme
romain que dans le protestantisme; d'un côté, l'élément laïque
a de nouveau obtenu dans l'Eglise ancienne-catholique les
droits qu'il possédait dans l'Eglise des premiers siècles; de

l'autre, l'épiscopat, représentant de l'unité ecclésiastique, a

repris la place importante qui lui est due.

Ensuite, l'ancien-catholicisme, conformément aux principes
qu'il avait acceptés, devait développer sa doctrine dans le
sens de l'ancienne Eglise indivisée, doctrine qui, pour nous,
est identique à notre doctrine orthodoxe orientale ; il devait
purifier l'ancienne doctrine des erreurs dont on l'avait entachée.
Si l'ancien-catholicisme n'a pas encore résolu ce problème dans
tous ses détails, il est du moins sur la voie qui doit le mener
à une solution prochaine, définitive et régulière. Il a rétabli
la vraie et ancienne doctrine sur l'Eglise, sur son unité, sur
sa catholicité, sur son autorité et sur ses organes (les conciles
œcuméniques et les synodes), sur l'épiscopat (les évêques en
tant que successeurs des apôtres et représentants de l'unité
de l'Eglise). Puis, il a rétabli la vraie doctrine de la
justification, en acceptant comme sa condition la foi et les œuvres,
autrement dit le concours de la liberté individuelle et de la-

grâce divine; il envisage cette justification comme une
véritable et réelle purification du pécheur, et non seulement comme
un prétendu pardon des péchés. Enfin, l'accord qui règne
entre la doctrine ancienne-catholique et celle de l'ancienne
Eglise est encore confirmé par ses idées sur les saints, sur
l'efficacité des prières pour les morts, sur les sacrements, sur
la vie future; l'auteur trouve que l'on pourrait critiquer dans
la doctrine ancienne-catholique une certaine obscurité dans le



— 296 —

développement de quelques points, qui, espère-t-il, finiront par
s'éclaircir.

L'ancien-catholicisme n'a qu'une existence encore très
courte ; il est en voie de développement non interrompu ; il a
prouvé qu'il suit fidèlement les traces de l'Eglise ancienne
dans la sphère de la discipline et du culte. Il suffit d'indiquer
l'abolition du célibat et de la langue latine, qui a été remplacée
dans le culte par les langues vivantes. La réforme du célibat
est surtout à noter en ce que, en l'accomplissant, l'ancien-
catholicisme s'est privé de l'un des plus sûrs moyens de

développement extérieur, matériel, et d'influence sur le peuple.
De tous les problèmes de l'ancien-catholicisme, dit M.

Kérensky, la réunion des Eglises est celui qui, en pratique,
à été résolu de la manière la moins satisfaisante. Nous avons
vu que, au commencement même de son existence historique,
l'ancien-catholicisme a indiqué d'une façon absolument correcte
la voie qui devait être suivie pour atteindre le résultat voulu ;

plus tard il s'est écarté de cette voie, ce qui lui a valu et lui
vaut encore, dit l'auteur, les reproches de quelques théologiens
(parmi lesquels on doit citer quelques orthodoxes). Nous ne
nous arrêterons pas pour le moment à la critique de ces
reproches, dit l'auteur, nous nous bornerons à énoncer l'opinion
que ces écarts partiels sont dus à des circonstances historiques
dans lesquelles se trouvaient les anciens-catholiques, circonstances

d'un caractère absolument extérieur et matériel.
D'ailleurs, il semble que ces circonstances se sont modifiées. Au
congrès de Lucerne, l'ancien-catholicisme s'est de nouveau
rapproché de la manière de voir de l'orient (dans cette question),
et il a écarté l'obstacle fortuit qui s'élevait contre l'objet à

atteindre (objet indiqué par les anciens-catholiques eux-mêmes
aux débuts de leur activité). L'avenir de l'ancien-catholicisme,
de même que l'avenir de toute l'humanité, se trouve dans la
main du Tout-Puissant. L'ancien-catholicisme fera-t-il les quelques

pas qui lui restent à faire pour atteindre le but désiré,
ou bien se laissera-t-il entraîner dans une autre direction, comme
cela est déjà arrivé à d'autres mouvements similaires dans

l'Eglise occidentale? C'est là une question que l'avenir résoudra.
A nous, chrétiens orthodoxes d'orient, il( ne nous reste

qu'à souhaiter, dit encore M. Kérensky, que cet avenir ne
donne pas de démenti à nos espérances, non plus qu'à celles



— 297 —

des représentants les plus éminents et les meilleurs de l'ancien-
catholicisme lui-même.

A. Kiréeff.

Note de la Direction. — Tous les anciens-catholiques qui
liront le résumé de l'ouvrage de M. le Dr Kérensky, lui seront
profondément reconnaissants de l'impartialité et de la
sympathie avec lesquelles il a bien voulu étudier et caractériser
leur œuvre de réforme ecclésiastique et de reconstruction
religieuse. Quant à l'avenir, il appartient sans doute à Dieu et
nul d'entre nous ne saurait le prédire avec assurance. Mais,
si nous considérons le présent attentivement, nous y trouvons-
déjà des garanties claires et solides de cet avenir. Ces garanties

peuvent se résumer en trois mots:
1° Comme dans l'ancienne Eglise, les anciens-catholiques

distinguent le dogme strict et les opinions théologiques: le
dogme strict, qui est obligatoire pour tous ; les opinions
théologiques, qui peuvent différer entre Eglises et qui ne sauraient
être imposées à aucune. Ce principe admis, il est clair que les
anciens-catholiques d'occident laissent les Eglises orientales
libres d'avoir, dans leur interprétation des dogmes, les opinions
théologiques qui sont plus en harmonie avec leur esprit, leur
caractère, leur tempérament ; et il est clair aussi que les Eglises
orientales doivent laisser aux anciens-catholiques d'occident la
même liberté, tout en exigeant la même unité dans les dogmes
stricts. Ceci a été nettement déclaré dans les congrès de Lucerne
et de Rotterdam.

2° Pour tracer la ligne de démarcation entre les dogmes
stricts et les spéculations théologiques, les anciens-catholiques
et les orientaux admettent tous le criterium catholique de
l'ancienne Eglise, tel que Vincent de Lérins l'a formulé.

3° Quant aux documents qui doivent être étudiés pour
tracer cette ligne de démarcation d'après ce criterium, tous,
anciens-catholiques et orientaux, sont d'accord pour déclarer
que ce sont tous les documents authentiques de l'ancienne
Eglise indivisée et ceux-là seulement. Déjà à la conférence de
Bonn de 1875, ce point a été très nettement précisé.

Or, n'est-il pas évident que, dans de telles conditions,
l'entente finale est inévitable? Que, pendant quelques années
encore, certaines questions, non de dogme, mais de spéculation



t— 298 --
théologique, restent obscures, cela se conçoit aisément, étant
données les confusions que, depuis des siècles, la papauté a
cherché à introduire dans le dogme, soit en occident, soit même
en orient, où elle a su exercer sans relâche une habile
propagande et où ses négociations ne sont malheureusement pas
toujours restées infructueuses. Mais, outre qu'il ne s'agit là
que de spéculations théologiques qui n'atteignent pas le dogme
même et qui par conséquent ne sauraient empêcher l'union
des Eglises vraiment chrétiennes, il est à remarquer que ces
questions encore obscures peuvent être facilement éclaircies
par une discussion objective bien conduite, grâce au criterium
qui s'impose à tous, et grâce aux documents à consulter, qui
sont précis et les mêmes pour tous.

Si les anciens-catholiques n'ont pas mis dans leurs
catéchismes toutes leurs explications théologiques, c'est que des

catéchismes, en occident du moins, ne contiennent que les
choses nécessaires, in necessariis unitas.

Si les anciens-catholiques ne pratiquent pas clans la même
mesure que les orientaux le culte des saints, des images et
des reliques, c'est une simple question de liturgie, et non de

dogme ; question aussi de tempérament national, de traditions
locales, de besoins religieux particuliers. Mais les uns et les

autres acceptent le septième concile œcuménique de 787.
Si les anciens-catholiques ont insisté particulièrement sur

les droits que les simples fidèles ont exercés dans l'ancienne
Eglise, c'est qu'ils devaient réagir énergiquement contre le
Mérarchisme papiste, hiérarchisme qui a causé tant de maux
dans l'Eglise occidentale : c'est lui, en effet, qui a scindé l'Eglise
en deux fractions souvent hostiles, les laïques d'un côté et les

ecclésiastiques de l'autre; c'est lui qui a rendu possible cette
définition de l'Eglise, dans laquelle les simples fidèles ne sont
plus que des choses passives et exploitables : « l'Eglise
enseignante, ou simplement l'Eglise » ; c'est lui qui a créé ce

déplorable cléricalisme, qui, partout où Rome domine, ronge
non seulement l'Eglise, mais la société même politique; c'est
lui qui a produit cet indifférentisme non moins déplorable, en

vertu duquel les laïques se désintéressent des choses religieuses
et ecclésiastiques, au seul profit du clergé qui, dans le système
romaniste, est toute l'Eglise active. Si une réforme était
nécessaire, certes, c'était celle-là; et les anciens-catholiques, en



— 299 —

l'opérant, n'ont fait qu'accomplir un devoir urgent. Ils ont
d'ailleurs la conscience d'être restés fidèles, sur ce point comme
sur les autres, aux principes et aux usages de l'ancienne Eglise.

Si les anciens-catholiques n'ont pas réussi à remédier aux
erreurs et aux abus de l'Eglise romaine, c'est qu'un tel résultat
ne saurait être obtenu qu'après de longs efforts et de longues
années. Mais ce qui paraît évident, c'est qu'ils ont déjà réussi
à remettre en évidence, même aux yeux du pape, l'importance
de la question de l'union des Eglises ; question que Léon XIII
s'efforce de résoudre à son profit pour entraver la solution
vraie et vraiment catholique, mais qu'il ne résoudra pas, on le
voit déjà, par la raison évidente qu'il réduit toute cette question,

essentiellement religieuse et dogmatique, à un simple
compromis, exclusivement gouvernemental et politique, à savoir:
devoir, pour les Eglises, de se soumettre au pape comme au
seul chef absolu et infaillible de toutes les Eglises, et droit,
pour le pape, de permettre à celles-ci tel usage disciplinaire,
liturgique ou autre. Le jeu et la duperie sont manifestes ; donc
Léon XIII ne réussira pas, et la vérité universelle triomphera
tôt ou tard, inévitablement.

Lorsque les anciens-catholiques et les orientaux auront
proclamé officiellement, entre eux, l'union qui est déjà démontrée
par leurs principes, cette union aura certainement pour résultat
de provoquer peu à peu d'autres unions non moins désirables
et non moins nécessaires, suivant cette parole : et fiel unum
ovile, et unus pastor. Et alors le masque prétendu catholique
de Rome tombera forcément, et les yeux s'ouvriront, même
dans l'Eglise romaine (où il y a aussi, heureusement, des âmes
de bonne foi); et l'homme qui depuis des siècles cherche à
s'établir comme Vice-Dieu sur la terre (qui vices Dei
omnipotentis in terris gerimus *), succombera finalement ou dans le
ridicule de ses monstrueuses prétentions, ou dans un retour
loyal à l'humilité et à la vérité chrétiennes ; et c'est alors que
le Christ sera réellement, en fait comme en droit, le vrai chef
de son Eglise. Pater, adveniat regnum tuum!

*) Bulle l'rœclara de Léon XIII.-


	L'ancien-catholicisme d'après M. le Dr Wladimir Kérensky

