
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Artikel: Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


260

JOHANN BAPTIST HIRSCHER
IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER SCHRIFT¬

STELLER DARGESTELLT.

III. Hirschers theologische Schriften auf dem Gebiete
seiner akademischen Lehrfächer seit 1831.

1. Katechetische Schriften.

Von allen Gegenständen, mit denen sich Hirscher als
akademischer Lehrer und theologischer Schriftsteller zu beschäftigen

hatte, lag ihm zu allen Zeiten seines langen Lebens nichts
mehr am Herzen, als der Religionsunterricht. Keine andere

pastorale Aufgabe der Seelsorgsgeistlichen sah er für wichtiger
an, als die religiöse Unterweisung und Erziehung der Jugend;
hier müsse der Grund gelegt werden für ein gesundes religiöses
Leben ; was der Geistliche hier unterlassen und versäumt habe,
das könne er bei den älter gewordenen Gliedern seiner
Gemeinde häufig durch keinen Eifer mehr einholen und wieder

gut machen. Eine wirksame und dauernde Neubelebung des

religiösen Lebens in dem noch vielfach vom Rationalismus
durchseuchten Deutschland müsse von hier aus ihren Ausgang
nehmen: dies stand für Hirscher von Anfang an fest. „Es ist

im allgemeinen viel zu wenig erkannt," schreibt er in der
Vorrede zur 2. und den folgenden Auflagen seiner Katechetik,
„dass alles wahrhaft fromme und gute Leben in der Kirche
komme fast einzig von dem christkatholischen Unterrichte und

der christkatholischen Erziehung der Jugend — einem Unterricht

und einer Erziehung, angefangen von der frühesten Kindheit

an und bis zur erlangten christlichen Volljährigkeit
fortgesetzt." Das Heil der Kirche sei nicht von aussen zu erwarten



— 261 —

und hänge nicht an Äusserlichkeiten, wenn diese auch ihren
Wert haben. „Aber das unverlierbare Ansehen und die
unantastbare Macht der Kirche liegt doch endlich allein in dem
lebendigen Christenglauben und in dem auf diesem Glauben
fussenden kirchlichen Sinn der Gläubigen; und die wahrhaft
geistige Gottesverehrung kommt doch endlich allein von der
christlich erleuchteten und in das innere Leben eingedrungenen
Frömmigkeit der Kirchenglieder; und die Verbesserung und
Verjüngung der öffentlichen und häuslichen Sittlichkeit kann
am Ende doch nur hervorgehen aus dem freien Willen der
Menschen, und einer mutigen Selbstausscheidung der jungen
Generation von dem sträflichen Wesen und Leben der Grosszahl

der Erwachsenen. Und so in allen Stücken." Dieser
lebendige Christenglaube, die geforderte „erleuchtete und
lebenbeherrschende Frömmigkeit" und sittliche Entschiedenheit müsse
aber eben in der Jugend gebildet werden durch entsprechenden

Unterricht und Erziehung der Jugend. „Nehmt uns alles
und gebt oder lasst uns nur das Eine : erleuchtete, tieffromme,
um die ihnen anvertraute Jugend glühend eifernde, an dieselbe
wie heute so morgen mit unermüdbarer Liebe andringende Lehrer
und Hirten der Jugend: und mr haben genug. Gebt uns
dagegen alles, aber versagt uns dieses Eine: und wir haben nichts."

Nachdem schon eine der frühesten litterarischen Arbeiten
Hirschers, die im vorhergehenden Abschnitt besprochen wurde,
sich mit der Katechetik beschäftigt hatte, erschien im Jahre
1831 das erste seiner Hauptwerke: „Katechetik. Oder: der
Beruf des Seelsorgers, die ihm anvertraute Jugend im Christentum
zu unterrichten und zu erziehen."- (4. Aufl. 1840.) Wir haben
schon gehört, was Hirscher von der katechetischen Thätigkeit
der Geistlichen erwartet; dieses Buch soll ihnen die nötige
Anleitung dafür geben; es soll „den Seelsorger unterrichten,
wie er, unter Grundlegung der Kräfte der menschlichen Seele
und ihrer Gesetze, mittelst des Wortes und dessen Übung, die
Christenkinder zu volljährigen Gliedern der Gemeinde
heranbilden, d. i. zu einem Glauben, der in Liebe thätig ist, führen
möge«. (4. Aufl. S. 6.) Hirscher fasst also Inhalt und Aufgabe
der Katechetik in einem weiteren als dem gewöhnlichen Sinne ;

sie hat nicht bloss den Unterricht, sondern auch die christliche
Erziehung der Jugend zum Gegenstand. Der Katechet ist ihm
nicht ein gewöhnlicher Lehrer, der wie ein anderer Lehrer



— 262 —

nur die Aufgabe hätte, dem Schüler ein gewisses Mass von
Kenntnissen in seinem Fache beizubringen; sondern er hat
das höhere Amt eines Erziehers zum christlichen Leben, auf
Grund der lebendig erfassten Kenntnis der christlichen Lehre.
Dem entsprechend wird im 1. Buche der Katechetik von der
„katechetischen Verwaltung des Wortes", d. h. vom eigentlichen
katechetischen Unterricht, im 2. Buche von der „katechetischen
Verwaltung des Kultus und der Disciplin" oder der „durch den
Katecheten vermittelten Vollziehung des Wortes" gehandelt.
Der Gegenstand des katechetischen Unterrichts ist die Lehre
von dem Reiche Gottes (Glaubenslehre) und von seinem Kommen
zu den Menschen (Sittenlehre). Mit dieser Bezeichnung ist es

schon gesagt, dass Hirscher auch in der katechetischen
Behandlung den lebendigen Zusammenhang der gesamten
christlichen Lehre als eines organischen Ganzen durchweg gewahrt
wissen will. Der Unterricht soll sich auf das nach diesem

Gesichtspunkte wirklich Wesentliche beschränken, aber auch
alles Wesentliche gründlich und nach seiner ganzen Bedeutung
für das Reich Gottes darstellen. Da der Stoff also ein objektiv
gegebener ist, so ist auch die Anordnung dieses Stoffes eine

gegebene ; der historische Fortschritt der Offenbarungen Gottes
soll derselben, was die Glaubenslehre betrifft, zu Grunde
gelegt werden, wobei das einzelne in seinem organischen
Zusammenhang seine Stelle findet. Die christliche Sittenlehre
soll ebenso nicht Gebote und Verbote äusserlich aneinanderreihen,

sondern vom Innern aus, von der christlichen Sittlichkeit

als einem Einen und Unteilbaren beginnen, „wodurch
das Äussere allein Leben und Wert hat". Dies wird im einzelnen
dargelegt und ausgeführt. Die weiteren Abschnitte des ersten
Buches handeln davon, wie die Darstellung des katechetischen
Stoffes beschaffen sein müsse, damit derselbe die entsprechende
Frucht bringe und nicht nur dem Verständnis der Katechumenen
nahe gebracht, sondern auch in ihrem Herzen lebendig werde.

Den vier Auflagen des theoretischen Werkes folgte 1842

der „Katechismus der christkatholischen Religion"-, der Hirschers
Grundsätze in Bezug auf die Anordnung des Stoffes zur
praktischen Durchführung brachte. Im Gegensatz zu der mehrfach
wieder aufgenommenen Methode des Canisius behandelte Hirscher
hier den Stoff des Katechismus systematisch nach der Folge
der Glaubensartikel im apostolischen Glaubensbekenntnis; die



— 263 —

Sittenlehre hat dabei als 4. Hauptstück ihre Stelle zwischen
der Lehre von der Rechtfertigung und der Lehre von der
Kirche gefunden. Dabei setzt dieser Katechismus die Kenntnis

der biblischen Geschichte, mit welcher Hirscher den
Religionsunterricht zunächst ohne Katechismus für die unterste
Stufe begonnen wissen will, bereits voraus. — Der Katechismus

wurde sofort in der Erzdiöcese Freiburg eingeführt.
Hirscher hatte dem Erscheinen des Katechismus eine

Broschüre „Zur Verständigung" (1842) vorausgeschickt, welche
als Vorrede die Besonderheiten desselben erklären und
rechtfertigen sollte. Dies hinderte nicht, dass der Katechismus bald
nach seinem Erscheinen vielfach angegriffen wurde. Mit der
Abwehr der erlittenen Angriffe hat es die neue Broschüre:
„Nachtrag zur Verständigung über den von mir herausgegebenen
Katechismus"- (1843), zu thun. Der Hauptvorwurf, den nicht nur
einzelne Recensenten, sondern „sehr viele Seelsorger" gegen
den Katechismus erhoben, lautete, derselbe sei zu umfangreich
und in seiner Fassung zu hoch. Hirscher meint dagegen, dies
sei eben die Schuld der betreffenden Seelsorger, die nur zu
bequem seien und sich nicht die nötige Mühe geben wollten,
die einmal erforderlich sei, um nach diesem Katechismus zu
unterrichten, und die sich deshalb auch nicht fragten, ob denn
nicht die grössere Mühe hier auch durch reichere Frucht
aufgewogen werde. Die gegenwärtige Zeit mit ihren Gefahren
für den Glauben verlange nun einmal eine gute und gründliche

Vorbereitung der jungen Christen, dass sie nicht verloren
gehen. Dazu genüge allerdings die bisher für den
Religionsunterricht aufgewandte Zeit und Mühe nicht ; aber es sei auch
dringend nötig, dass hier bessere Zustände geschaffen werden.
Hirscher geht dann die einzelnen Abschnitte des Katechismus
durch, um zu zeigen, dass er seinem Zwecke nach nicht zu
viel Stoff enthalte, sondern eben gerade das, was er enthalten
müsse. Bezüglich des Vorwurfs, er sei für das Verständnis
der Jugend zu hoch, weist Hirscher allerdings nicht mit Unrecht
darauf hin, dass denselben Schulkindern der Elementarschulen
in andern Unterrichtsfächern, beispielsweise in der deutschen
Sprachlehre, noch viel mehr zugemutet werde in Bezug auf
das Verständnis schwieriger und abstrakter Dinge ; da man es

dort als selbstverständlich betrachte, dass die nötige Mühe
aufgewandt werden müsse, so gehe es auch. Man solle doch



— 264 —

nur nicht vergessen, dass auch der Religionsunterricht nicht'
den Zweck habe, dass bloss für die Schule gelernt werde,
sondern dass er die Jugend „zur christlichen Grossjährigkeit
führen" wolle. Zum Schluss stellt er nochmals die ernste
Forderung, dass man endlich dem Unterricht in der Religion
den ihm gebührenden ersten Rang unter den Unterrichtsgegenständen

anweisen müsse, statt dass er im Ansehen den untersten

Nebenfächern gleichgeachtet sei. Die Religion müsse die
Grundlage der wahren Bildung fürs Leben bilden ; alles andere,
was sonst die Schulzeit ausfülle, gebe doch nicht die wahre
Bildung, sondern höchstens eine mehr oder weniger nützliche
oder zweckmässige Vorbereitung dazu.

1845folgteder „kleinere Katechismus", in welchem nun Hirscher
thatsächlich doch den eben besprochenen Einwänden gegen
den ersten Katechismus nicht unbeträchtliche Zugeständnisse
macht. Dieser neue Katechismus soll nun in der zweiten
(mittleren) Klasse der Elementarschulen, unter Umständen (in
Landschulen) auch in der obersten an Stelle des grösseren
gebraucht werden. Dem entsprechend ist er kürzer und
fasslicher, vermeidet auch die zu langen Antworten des grösseren.
Bei gleicher Methode und Anordnung ist er übrigens nicht
etwa ein Auszug aus dem grösseren, -sondern ein ganz neuer
Katechismus.

Hirscher sollte sich jedoch der Einführung seiner beiden
Katechismen auch fernerhin nicht ruhig freuen dürfen. Trotz
seiner Verteidigung und trotz des trefflichen katechetischen
Kommentars, den sein Freund Alban Stolz zum Katechismus
verfasste,*) hörten die Angriffe nicht auf, und auch der kleinere
Katechismus fand keine Gnade in den Augen der Gegner.2)
— Die Bemerkung, die Katechismen, zumal der grössere, seien

zu umfangreich und zu schwierig zum Lernen, drängt sich

allerdings auch dem ganz unbefangenen Beurteiler auf, und

J) Alban Stolz, Katechetische Auslegung des Freihurger Diöcesan-Katechis-

mus (Hirscher'schen Katechismus) für Geistliche, Lehrer und Eltern. 3 Bände,
1844 ff.

2) Die Gegner, von denen die öffentlichen Anfeindungen gegen Hirscher in
den vierziger Jahren ausgingen, hatten es allerdings nicht bloss auf den Katechismus

abgesehen; sie glaubten jedoch mit Grund, ihn hier, wenn sie dessen

Beseitigung durchsetzen könnten, besonders empfindlich treffen zu können. Von
diesen Angriffen in ihrem ganzen Zusammenhang werde ich im letzten Abschnitt
dieser Studien sprechen.



— 265 —

ganz unbegründet wird es nicht sein, wenn auch heute noch
das allgemeine Urteil darüber dasselbe ist. *)

Die anonyme Broschüre Hirschers vom Jahre 1850,
„Vergleichende Beurteilung neuerer Katechismen", war veranlasst durch
die um jene Zeit gemachten Versuche, die Abschaffung seines
Katechismus durchzusetzen, an dessen Stelle ein in Regensburg
erschienener eingeführt werden sollte. Die beiden Katechismen
werden verglichen, um zu zeigen, dass der Hirscher'sche den
Vorzug verdiene.

Die 1852 erschienenen „Beiträge zur Homiletik und
Katechetik" enthalten an zweiter Stelle einen Aufsatz : „Anschluss
des katechetischen Unterrichts an den Katechismus." (S. 85ff.)
Hirscher verlangt hier, dass der Katechismus dem katechetischen
Unterricht als Text durchaus zu Grund gelegt werde, dass der
Katechet sich streng an denselben halte und ihn Wort für
Wort erkläre. Einmal sei dies zum vollen Verständnis des
Katechismus notwendig; und dann könne nur im engsten
Anschluss an das Wort des Katechismus, das auswendig gelernt
wird, der Unterricht, statt bloss vorübergehend anzuregen, seine
dauernde Wirkung behalten, da die Erklärung des Katecheten
eben nur dann dauernd im Gedächtnis hafte, wenn das

auswendig gelernte Katechismuswort die Erinnerung daran immer
zurückrufe. Die Art, wie Hirscher sich diese Behandlung des

Katechismus denkt, wird durch eine beigefügte Musterkatechese
erläutert. — In der Vorrede zu der „Katechetischen Auslegung
des Freiburger Diöcesan-Katechismus" von Alban Stolz (1844)
hatte Hirscher dieselbe Forderung ebenfalls schon aufgestellt
und das Werk als Anleitung für diesen Zweck empfohlen.

Dem Katechismus wollte Hirscher ein „ausführliches Handbuch

der christkatholischen Religion" an die Seite stellen, zunächst
mit der Bestimmung, „den Seelsorgern bei der Erteilung des

Religionsunterrichts an die Hand zu gehen", aber auch für

*) Vgl. z. B. Schöberl, Die „Narratio" des hl. Augustin und die Kate,
ehetiker der Neuzeit. Diugolfing 1880. S. 30. Hirschers Katechismus sei nicht
populär, nicht fasslich für Kinder. „Das möchte etwa ein Katechismus für Theologen

sein, wenn diese eines solchen bedürften; als Kinderkatechismus ist er nie

lebensfähig geworden." S. 34: Er sei wegen „Überfülle des Organismus" „nicht
lernbar" und deshalb „unbrauchbar und zwecklos trotz aller andern guten
Eigenschaften". — Weniger berechtigt ist das sehr abfällige Urteil von Schmitt in der
2. Aufl. des Kirchenlexikons, VI, 30.



— 266 —

das Volk und die reifere Jugend. Der ersterschienene Teil
dieses Handbuchs, der dem ersten Katechismus noch voranging,

ist die „Geschichte Jesu Christi". (1839. 2. Aufl. 1840.) Der
Plan, nach dem Hirscher dieses Buch anlegte, ging dahin,
„nicht sowohl die verschiedenen Reden, Thaten und Erlebnisse
Jesu vereinzelt nach irgend einer mutmasslichen chronologischen
Abfolge zu erzählen, als vielmehr aus den vorliegenden
evangelischen Berichten das Ziel und Werk Christi zu einer grossen
Übersicht und Gesamtanschauung zusammenzustellen". (S.IV.)
So wmrde dasselbe eine wirkliche Geschichte Jesu1), die das

Ganze seines Lebens auf Erden und seines Erlösungswerkes im
Zusammenhang darstellt. Der erzählende Teil erstreckt sich
auch noch auf die Geschichte der Apostel nach der Himmelfahrt

des Herrn und der Herabkunft des heil. Geistes, und auf
die Bildung der ersten Christengemeinden, jedoch nicht mehr
auf die spätere Wirksamkeit des Apostels Paulus. —• In der
wohlfeilen Ausgabe von 1842 ist nur da und dort ein zu hoch
liegender Gedanke oder Ausdruck etwas fasslicher dargestellt,
um das Buch dem allgemeinen Verständnis, namentlich auch
der reiferen Jugend, näher zu bringen.

Ein zweiter Teil des Religionshandbuches erschien erst
1857, so wie Hirscher damals das seit etwa 20 Jahren schon

fertige Manuskript für den Druck überarbeitete. Es sind die

„Hauptstücke des christkatholischen Glaubens" ; eine Darstellung
der christlichen Glaubenslehre nach dem Zusammenhang des

apostolischen Glaubensbekenntnisses. Die Anordnung ist also

dieselbe wie im Katechismus, wie es in der Idee dieses Buches

lag, ein ergänzendes Hülfsmittel zu demselben zu sein ; dabei
schliesst es sich jedoch nicht dessen Worten im einzelnen als

Kommentar an, und hört nicht auf, ein selbständiges Werk zu
sein. Über Plan und Absicht des Buches sagt Hirscher in der
Vorrede: „Ich bin bei meiner Darstellung von der
Voraussetzung ausgegangen, dass in den Werken Gottes Idee, Plan
und Zusammenhang sei, und habe mich daher bestrebt, die

Idee, deren Ausführung Gott sich mit der Welt, insbesondere

l) Über den Titel des Buches bemerkt Hirscher in seiner Selbstanzeige
desselben in der Freiburger Zeitschrift für Theologie, Vili, S. 245: „Das Buch hat

den Titel: „Die Geschichte Jesu Christi" etc. statt des beliebten: „Das Leben

Jesu." Der Ausdruck: „Das Leben Jesu" fasst viel zuviel Enges und Subjectives

in sich, als dass er für den Sohn Gottes und Weltheiland passte."



— 267 —

mit der Menschheit vorgesetzt hat, und wie er sie im Laufe
der Zeiten durchführte und stethin durchführt, aufzusuchen und
darzulegen. Mein Zweck ist erreicht, wenn es mir in etwas
gelungen sein sollte, jedem schlichten Leser Gott und sein Werk,
insbesondere das Werk der Wiederbringung der Menschheit
in seiner Ganzheit, Grösse, Weisheit und Gnade vorgeführt
und ihn dadurch erbaut zu haben." Der durchweg apologetische

Charakter des Buches ist dieser Bestimmung sehr
angemessen. Dem nach dem Titel „Für Schule und Haus"
bestimmten, im besten Sinne populären Buche scheint nicht die
verdiente Aufmerksamkeit zu teil geworden zu sein ; es ist aber
eines von Hirschers schönsten Werken und dürfte noch heute
seinem Zwecke entsprechen.

Nur ein Stück einer biblischen Geschichte des Alten Testaments

fand sich noch in Hirschers Nachlasse und wmrde in
den von H. Rolfus herausgegebenen „Nachgelassenen kleineren
Schriften" veröffentlicht (S. 233—316) unter dem Titel: „Die
heilige Geschichte. Von der Erschaffung der Welt bis zum Auszuge

des Volkes Israel. Ein Beitrag zur erzählungs- und be-

trachtungsweisen Behandlung der biblischen Geschichte." Im
Gegensatz gegen die beiden zuletzt besprochenen Bücher ist hier
die Darstellung für das Verständnis des Kindesalters berechnet ;

nicht als Lesebuch für die Kinder selbst, sondern als Muster
der Behandlungsweise zu Händen der Religionslehrer für den
Elementarunterricht.

Trotz aller Bemühungen sollte der Katechismus, „Hirschers
Herzenskind", wie Wörter ihn nennt (Gedächtnisrede S.40), kein
Glück haben. Er überlebte seinen Urheber nicht ; und Hirscher
selbst musste sich zuletzt an den Gedanken gewöhnen. Dies
hinderte ihn aber nicht, auch nachher noch der Frage des
katechetischen Unterrichts sein wärmstes Interesse zuzuwenden.
Nochmals erhob er in seinen letzten Lebensjahren seine Stimme
in dieser Sache in der Schrift: „Besorgnisse hinsichtlich der
Zweckmässigkeit unseres Religionsunterrichtes, der gesamten
Geistlichkeit mitgeteilt." (1863.) Der Religionsunterricht entspreche
vielfach den Anforderungen nicht, die man an ihn stellen
müsse, und daran sei nicht immer mangelnder Eifer von seiten
der Religionslehrer, sondern noch mehr die mangelhafte
Beschaffenheit der Katechismen schuld, die dem Unterricht als
Leitfaden zu Grunde gelegt werden. Die vorliegende Schrift



— 268 —

stellt die Grundsätze auf, die bei der Anlage eines Katechismus
und für den Religionsunterricht massgebend sein mussten, und
wirft gelegentlich Streiflichter auf die zur Zeit im Gebrauch
befindlichen Katechismen und ihre Mängel ; besonders wird der
Katechismus von Deharbe öfter in diesem Sinne zur Exemplifikation

beigezogen. Auf seine eigenen Katechismen weist er
hier nicht mehr hin; vielmehr erklärt er ausdrücklich in der
Vorrede, der Umstand, dass er selber seiner Zeit zwei
Katechismen verfasst habe, habe nicht auf die Abfassung dieser
Schrift eingewirkt ; wenn er aber nochmals einen zu schreiben
hätte, so würde er ihn nach den hier dargelegten Grundsätzen
abfassen. Diese Grundsätze rekapitulieren nochmals alles, was
Hirscher schon in seiner Katechetik und allen spätem
katechetischen Schriften angestrebt hatte: 1. „Das vornehmste
Augenmerk des Lehrers ist auf die Grundwahrheiten des
Christentums zu richten. Diese vor allem sind den Kate-
chumenen nach ihrer ganzen Grösse und Gewichtigkeit vor
Augen zu stellen und einzuprägen." Zur Erreichung des letztern
Zweckes, meint Hirscher, sei es erforderlich, dass der
Katechismus auch ¦ Anhaltspunkte für die Gefühle und Gesinnungen
gebe, zu denen der Katechet im Anschluss an die einzelnen
Lehrstücke anleiten solle; er verlangt geradezu (S. 11), der
Katechismus müsse nicht nur ein Lehrbuch, sondern auch ein
Erbauungsbuch sein. *) 2. Bei jeder Glaubenslehre sei das „für
das religiöse und sittliche Leben des Menschen eigentlich
Gewichtige und Fruchtbare" besonders hervorzuheben. 3. „Unser
Unterricht soll nicht bloss lehren, sondern zugleich erziehen."
4. Nicht alle Fragen des Katechismus seien gleichmässig zu
behandeln; „man muss vielmehr einzelne Materien auszeichnen
und immer wieder auf dieselben zurückkommen". 5. „In seinem
Unterricht hat der Religionslehrer besonders auch die religiösen
Bedürfnisse seiner Zeit zu berücksichtigen." Bei dem Über-

') Dagegen bemerkt Linsenmann mit Becht, wie mir scheint (Theol. Quartalschrift

1889, S. 453: „Zum neuen Rottenburger Katechismus"): „Nun wohl, der

Unterricht soll erziehen, aber nicht der Katechismus als Memorierbuch. Ja wir
behaupten auch gegen Hirseher, dessen Verdienste wir im übrigen auch heute

noch anzuerkennen alle Ursachen haben, dass der Katechismus kein Erbauungsbuch

sein soll, ausser insofern als die geistige Beschäftigung mit den religiösen
Wahrheiten schon von selbst Erbauung ist. Das specifisch erbauliche Element
aber möchten wir wieder der freien Thätigkeit des Katecheten zuweisen; das

muss von Herzen kommen und nicht buchstäblich vorgeschrieben sein."



— 269 —

handnehmen des Unglaubens in unserer Zeit sei es höchst
wichtig und notwendig, demselben durch apologetische Behandlung

der Wahrheiten des Christentums entgegenzutreten. Hier
geht Hirscher über die Grenzen seines katechetischen Themas
hinaus und spricht auch von der zweckmässigen Belehrung
der Erwachsenen. Die Hauptsache aber sei es, schon der
Jugend rechtzeitig das Gegenmittel gegen das ansteckende Gift
jener Zeitkrankheit mitzugeben. So müsse besonders der
Religionsunterricht in den obern Gymnasialklassen eine
apologetische Richtung haben (S. 99) ; seine Aufgabe sei es, die
Zöglinge „im Glauben so zu befestigen, dass sie diesen auch in
den Jahren und Gefahren der akademischen Laufbahn behaupten
werden".

2. Moralwissenschaftliche Schriften.

1835 zuerst erschien nach fast zwanzigjähriger Vorbereitung

*) das grosse dreibändige Hauptwerk Hirschers, das in erster
Reihe seine bleibende Bedeutung in der Geschichte der
katholischen Theologie begründet: „Die christliche Moral als Lehre
von der Verwirklichung des göttlichen Reiches in der Menschheit."
(5. Aufl. 1851.) Die Grundidee, auf der sich Hirschers System
der Moral aufbaut, ist schon im Titel des Werkes ausgesprochen;
es ist die Idee des Reiches Gottes und seiner Verwirklichung
in der Menschheit, die ich schon im I. Teil dieser Studien
(Internat, theol. Zeitschrift 1894, S. 636) als die Grundidee seines

ganzen Wirkens und Strebens überhaupt bezeichnet habe, und
die er hier, unter dem Gesichtspunkte der Moral, zur
grossartigsten Darstellung gebracht hat. Diese Art der Auffassung
und Darstellung der christlichen Ethik ist eine ganz Hirscher
eigentümliche. Darin ist sein Werk auch der in verwandtem
Geiste gehaltenen Moral Sailers überlegen; in vollständigen
Gegensatz aber tritt es zu der sonst üblichen kasuistischen
Behandlung der Moral, der Hirscher die Berechtigung zu der
beanspruchten Alleinherrschaft abspricht, wenn er auch ihre
Brauchbarkeit in der Praxis neben seiner Methode nicht in
Abrede stellen will. — „Es war eine der Grundansichten, von
denen ich ausging," führt die Vorrede aus, „dass das sittliche
Leben nichts anderes sei, als die christliche Offenbarungswahrheit,

in dem Menschen wirksam. Demzufolge musste ich diesem

x) Vergi. Wörter, Gedächtnisrede S. 33.



— 270 —

Leben durchweg die christliche Offenbarungswahrheit zu Grund
legen, und dasselbe darstellen, getragen in seinem Ursprünge,
seinem Wachstume und seiner Wirksamkeit von dieser Wahrheit.

Eine andere Grundansicht (von der eben erwähnten
untrennbar) war, dass jene höchste Idee, in welcher sich alle
Wahrheiten und Anstalten Gottes durch Christus konzentrieren,
auch die höchste Idee sei, welche durch das sittliche Leben
verwirklicht oder in Verwirklichung dargestellt werden müsse.

Demzufolge, gleichwie die Idee des Reiches Gottes die höchste
allbegreifende ist für die Gesamtheit der objektiven göttlichen
Offenbarungen und deren Darstellung in der Dogmatik, so

musste dieselbe Idee auch die höchste und allbegreifende sein
für die subjektive Verwirklichung jener Offenbarungen im christlichen

Leben und deren Beschreibung in der Moral." Damit
ist auch das christliche Moralprinzip schon gegeben, von dem
also der christliche Morallehrer als von einem Gegebenen
ausgeht, statt es wie der Darsteller der philosophischen Moral erst
suchen zu müssen. Ferner ist unter diesem Gesichtspunkte das

sittliche Leben ein organisches, von dem einen Prinzip einheitlich

durchdrungen ; demnach wird auch dessen Darstellung keine
äusserliche Aneinanderreihung von Pflichten, sondern eine
Darstellung des sittlichen Lebens in seiner organischen Einheit.
Mit Rücksicht darauf sah Hirscher auch von der gewöhnlichen
Einteilung in einen reinen und einen angewandten Teil der
Moral ab, zwischen denen „ein rechter organischer Zusammenhang

nicht ersichtlich" sei. Er wählte dafür die Einteilung in
einen grundlegenden und einen „das Grundgelegte in seiner

Ausführung darstellenden" Teil, wovon der erste also von
der Idee des Reiches Gottes handelt, der andere (resp. das

2. und 3. Buch der 5. Auflage) von deren Verwirklichung in
der Menschheit.

Der 1. Band enthält, nebst einer allgemeinen Einleitung in
die Moralwissenschaft und ihr Studium, das I. Buch*) : „Die
Grundlegung des göttlichen Reiches in der Menschheit." Es giebt

*) Ich lege meiner Darstellung die 5. Auflage zu Grunde. Die 1. Auflage

hatte eine andere Einteilung, indem das jetzige erste Buch in zwei Bücher geteilt

war, während das jetzige 2. und 3. Buch zusammen das 3. Buch bildeten, in zwei

Teilen. Auch in der Ausführung des einzelnen hat sich mancher Abschnitt durch

die fortlaufeude Umarbeitung in den verschiedenen Auflagen schliesslich in der

Darstellung total verändert.



— 271 —

die Darstellung der dogmatischen Grundlagen und
Voraussetzungen und der daran sich knüpfenden allgemeinen Grundlagen
der Moral : von der Idee des göttlichen Reiches als des Reiches
der Liebe, des Guten, des Erhabenen und Schönen, der Seligkeit

(— der Gegensatz : das Reich des Satans —) und von der
Grundlegung desselben in der Menschheit mit den „zur
Verwirklichung desselben gegebenen natürlichen und positiven
Kräften und Mitteln". Als Resultat ergiebt sich als Bestimmung
des Menschen (S. 456): „Die Menschheit werde und sei durch
Entsündigung und Wiedergeburt hindurch, in dem Einen Alle
erfüllenden Geiste Gottes, unter ihrem Einen Haupte, wie innerlich

so äusserlich, zu einem grossen Ganzen der Liebe
verbunden, darstellend eine unermessliche Einigung von Kräften,
Thätigkeiten und Empfänglichkeiten derLiebe, hindurchkämpfend
unter ihrem Haupte zur allseitigen Vollendung und zum ewigen
Leben, die glorreiche Verherrlichung des Vaters, des Sohnes
und heiligen Geistes jenseits und schon hienieden." Alles läuft
zusammen in dem Worte: „Dein Reich komme!" Auf dieser
Grundlage behandelt das IL Buch „das Werden des göttlichen
Reiches", und zwar 1. „das Werden des göttlichen Reiches in
dem Menschen und der Menschheit nach seinem ordentlichen
Verlauf". Es handelt sich hier um die Genesis des in Liebe
thätigen Glaubens (S. 3). Von der Entfaltung der natürlichen
guten Kräfte des Menschen zu diesem Ziele hin, in den
verschiedenen Lebensaltern, unter der erziehenden und leitenden
Mitwirkung der Kirche und der Unterstützung durch die ihr
anvertrauten übernatürlichen Gnadenmittel. Der Bestimmung
des Buches entsprechend werden dabei überall die Aufgaben
des Seelsorgers gegenüber seinen Gemeindegliedern verschiedenen

Alters besonders hervorgehoben ; dasselbe verbindet also
hierin die Pastoraltheologie mit der Moral. Auch über das
Leben des Klerus selber wird gehandelt, besonders über
einzelne Punkte desselben, Cölibat, Breviergebet etc. 2. „Das
Werden des göttlichen Reiches bei krankhaft gestörtem
Verlauf": Von der Sünde und ihren Arten, von ihrer Entstehung
und ihrem Fortschritt im einzelnen Menschen und von der
Bekehrung des Sünders. „ Das göttliche Reich (auf Erden) in seiner

Herrschaft" bildet den Inhalt des III. Buches, nach den
verschiedenen hier in Betracht kommenden Gesichtspunkten:
1- „Das göttliche Reich nach der Vielgestaltigkeit seiner innern



— 272 —

Erscheinung (die unsichtbare Kirche)." Vereinigung derMenschengeister

mit Gott und der Menschen untereinander. 2. „Das
göttliche Reich nach der Vielgestaltigkeit seiner äusseren
Erscheinung", a. als sichtbare Kirche, b. als Staat. Darstellung
der Pflichten und Tugenden der Christen unter allen diesen

Beziehungen, und der Versündigungen dagegen. Der Schluss
endlich knüpft, zur Vollendung des ganzen Gebäudes, an den

Anfang an, in einem kurzen Hinweis auf den Zusammenhang
des Reiches Gottes auf Erden mit dem Reiche Gottes jenseits.

Angriffe auf das Werk konnten bei dessen Eigenartigkeit
nicht ausbleiben; vgl. darüber Wörter, Gedächtnisrede S. 34;
da dieselben die ganze theologische Richtung Hirschers
überhaupt berühren, so sollen sie später im letzten Teil meiner
Studien zur Sprache kommen. Statt dessen möge hier noch
K. Werners Urteil über das grossartige Werk erwähnt
werden (Gesch. der kath. Theologie, 2. Aufl. 1889, S. 590):

„In der Wechseldurchdringung (des christlichen und nationalen,
theologischen und psychologisch-anthropologischen, wissenschaftlichen

und erbaulich betrachtenden, doktrinären und praktischen
Elements), in der organischen Fülle und Rundung, sowie endlich

in der genetischen Entwickelung und plastischen Gestaltung

des Lehrstoffes bestehen die Vorzüge des Hirscher'schen
Werkes in Hinsicht auf seine wesentliche Form; in der
tiefinnigen Christlichkeit das Verdienst des Werkes in Hinsicht
auf den Geist desselben." *)

Hierher gehört noch Hirschers letzte Schrift:
„Selbsttäuschungen, aufgezeichnet und zur Beförderung der Selbsterkenntnis

ans Licht gestellt", (1865), deren Vorrede er an seinem letzten,
78., Geburtstag schrieb, dem 20. Januar 1865. Hirscher beginnt
mit einer Charakteristik der Pharisäer zur Zeit Jesu, die in
ihrer äusserlichen Selbstgerechtigkeit sich der Selbsttäuschung
hingaben, als ob sie vollkommen wären, und die auch ihre
Hauptmängel, ihren Ehrgeiz und ihre Habsucht, unter frommem
Schein vor dem Volke und vor sich selbst zu bemänteln, und

selbst ihren verblendeten Hass gegen Christus vor sich zu
rechtfertigen wussten. „Und die Folge? Die Folge war, dass jeder
Versuch, sie zu bekehren, scheitern musste. Sie waren in ihren

') In seinem „System der christlichen Ethik", 2. Aufl. (1888), I, S. 289—298,

handelt derselbe Gelehrte ebenfalls ausfuhrlich von Hirschers Moral; neben den

Vorzügen des Werkes betont er hier auch dessen Mängel in spekulativer Hinsicht.



— 273 —

Augen Sehende, darum blieb ihnen ihre Blindheit. Im Gegenteil,

jeder Vorhalt, jeder Tadel erbitterte sie nur noch mehr,
und entfernte sie von dem, der ihnen die Augen zu öffnen
versuchen wollte. Zöllner und öffentliche Sünder weinten reuevoll
zu den Füssen Jesu, nicht aber ein Pharisäer. Ach, das grösste
aller Übel ist nicht die Sünde, sondern die Selbsttäuschung.
Bekehrung kann die Sünde tilgen, aber Selbstverblendung
verewigt sie." (S. 8.) Die Pharisäer mit ihrer Heuchelei vor der
Welt und vor sich selbst sind nicht ausgestorben; ihr Geschlecht
blüht noch heute. Hirschers Schrift soll nun „ein Beitrag zur
Förderung der Selbsterkenntnis" sein, nicht durch Theorie,
sondern durch eine grosse Zahl von Beispielen der mannigfachen,

im Leben vorkommenden Arten von Selbsttäuschung,
wodurch dem Leser ein Spiegel vorgehalten werden soll zur
Erleichterung der Selbsterkenntnis.

3. Homiletische Schriften.

Ein grösseres theoretisches Werk über Homiletik besitzen
wir von Hirscher nicht; doch hat er sich mehrmals über die
dringendsten Aufgaben des Predigers geäussert. Die zwei ältesten
hierher gehörigen Arbeiten, die er in der Theologischen Quartalschrift

1820 und 1825 veröffentlichte, habe ich schon früher
besprochen (Internat, theol. Zeitschrift 1894, S. 650 ff.). Dem
schüessen sich zunächst noch zwei kleinere Arbeiten aus der
Quartalschrift an.

In der ausführlichen Recension der Homilien von F. X. Wildt
(Theol. Quartalschr. 1833) spricht sich Hirscher gegen die
Bevorzugung der sogenannten höhern Homilie vor der sogenannten
niedern aus. Die Art der jeweiligen Behandlung müsse sich
aus dem Texte selbst ergeben. Dabei werden die Prediger
ermahnt, sich von dem, was ein Text in Anregung bringt, vor.
züglich an das am meisten Erspriessliche und wahrhaft Not-
thuende zu halten.

Die „praktisch-exegetische Betrachtung" „ über Apost.-Gesch.
IX, 1—9" (Theol. Quartalschr. 1834) giebt eine Anleitung zur
Behandlung biblischer Abschnitte „nach gewissen
Gesichtspunkten". Der genannte Text wird nach den verschiedenen
Gesichtspunkten, nach denen eine erzählte Begebenheit
betrachtet werden kann, in Predigtskizzen behandelt, um durch

Bevne intern, de Théologie. Heft 10, 1895. 18



— 274 —

dieses Beispiel Jüngern Geistlichen eine praktische Anleitung
zu geben.

Die wichtigste hierher gehörige Arbeit Hirschers ist die
Abhandlung : „Die Glaubenswahrheiten als Gegenstand der
Kanzelvorträge", welche den ersten und grössern Teil der schon oben
(S. 265) erwähnten, 1852 erschienenen „Beiträge zur Homiletik
und Katechetik" bildet. (S. 1—^84.) Hirscher greift hier auf
ein Thema zurück, dem schon sein Aufsatz „über die Pflicht
des Seelsorgers, Glauben zu predigen" (Quartalschr. 1820)
gewidmet war, und das er hier eingehender und allseitiger
entwickelt. Da vielfach von den Geistlichen die Wichtigkeit
dogmatischer Predigten nicht genügend begriffen werde, oder solche
nicht zweckmässig eingerichtet werden, so will er in dieser
Schrift versuchen, darüber die nötige Belehrung zu geben.
Unter einer dogmatischen Predigt versteht er aber nicht eine
solche, die dogmatische Sätze unentwickelt und unverdaulich
aneinanderreiht, sondern er hat folgende zwei Arten von
Predigten im Auge, die er, dem Bedürfnis der Hörer entsprechend,
empfiehlt und verlangt: 1. kann eine solche Predigt die Absicht
haben, „die sittlich erweckende und heiligende Kraft, welche
in der betreffenden Wahrheit oder Thatsache liegt, hervorzuheben

und für das Leben fruchtbar zu machen". (S. 1 f.) Auf
diese Weise wird nebst dem Glauben zugleich Moral gepredigt,
und zwar auf die einzige wirksame und fruchtbare Weise.
Denn eine blosse Moralpredigt kann nie eindringlich und für
das sittliche Leben der Zuhörer fruchtbar sein, „wenn sie ihre
Klarheit und ihren Nachdruck nicht aus den Wahrheiten des

Glaubens empfängt, sonach auf diese gegründet ist". (S. 2 f.)
Wenn der Prediger mit Erfolg Moral predigen will, so muss er
die Zuhörer zuerst durch Erweckung lebendigen Glaubens
dahin bringen, dass sie fragen: „was sollen wir thun?" dann ist
es Zeit, von den moralischen Pflichten zu reden, an die sich
sonst der Mensch so ungern erinnern lässt. So haben Johannes
der Täufer (Luk. 3, 10—14) und der Apostel Petrus (Apostel-
gesch. 2, 14—-39) gepredigt. Einer Tugend, wie sie allenfalls
durch die blosse Moralpredigt erzeugt werden kann, die sich

nur auf natürliche Moralitàtsbegriffe, nicht auf den lebendigen
Glauben stützt, werde es immer an dem Wesentlichsten fehlen,
an der Lauterkeit, welche die wahrhaft christliche Tugend
kennzeichnet. Was es übrigens in der Regel mit einer undogmati-



— 275 —

sehen Moral und ihren Früchten auf sich hat, das wird S. 11 f.
sehr gut charakterisiert (zugleich ein charakteristisches Beispiel
für Hirschers Sprache) : „Hiernach denn was richten wir mit
unserer Moralpredigt aus? Sie scheint zu belehren, sie scheint
den Weg zum Leben zu zeigen, man kann nicht wohl etwas
Schöneres hören: so wohl geordnet alles, so gut gesagt, so

wahr. Dennoch was erwirkt sie Sie ist ein Kleid, in welchem
man Staat machen kann, das aber weder vor Kälte noch Nässe
schützt. Wir ziehen die Wahrheit von dem Himmel, wo unser
Auge sie mit Ehrfurcht hätte sehen müssen, herab zur Erde,
wo sie ihre Majestät und Ewigkeit verliert. Wir bilden moralische

Schwätzer — jenes Gezücht von Menschen, welche alle
Gebote an den Fingern herzählen und geläufig über dieselben
schwatzen, aber nie sie im Herzen tragen ; welche, wenn man
sie handeln sieht, von Religion nichts zu wissen scheinen, und
wenn man sie reden hört, in ihrem Handeln zum Rätsel werden,
welche Gott und Tugend in Missachtimg bringen, weil die Lüge,
welche in dem thatlosen Gerede prunkt und heuchelt, Ekel
erregt." — Im Anschluss an diese prinzipiellen Erörterungen
folgen praktische Anweisungen zu zweckmässiger Anlage und
Ausführung solcher Predigten, mit ausgeführten Beispielen. —
2. Dogmatische Predigten der zweiten Art, an die Hirscher
denkt, sind solche, welche die Absicht haben, „dogmatische
Wahrheiten oder Thatsachen zu erklären, zu begründen und
gegen Zweifel und Einreden zu verteidigen." (S. 70 f.) Hier
ist nicht, wie bei der ersten Klasse, Erbauung der nächste
Zweck, sondern Beförderung der religiösen Erkenntnis und
Überzeugung. Um diesem Bedürfnis zu entsprechen, empfiehlt Hirscher
einmal sogenannte Katechismuspredigten, zur Fortsetzung und
Vertiefung des Unterrichts in den Wahrheiten der Religion;
daneben Behandlung der Religionswahrheiten mit Rücksicht
auf unsere Zeiten und Verhältnisse, in apologetischem Interesse,
zur Abwehr des modernen Unglaubens und der Angriffe
Andersgläubiger; der Katholik soll dahin gebracht werden, dass er
Rechenschaft von seinem Glauben geben kann. Eigentliche
Polemik will aber Hirscher nicht auf der Kanzel haben, sondern
stellt als ersten Grundsatz auf (S. 76) : „Eine wahre und klare
Darlegung der katholischen Wahrheit und eine überzeugende
Begründung derselben ist die beste Polemik."



— 276 —

Ein Aufsatz „ Über den Wert der Homilien im Verhältnis zur
Predigt", den Hirscher 1862 dem 2. Bande der unten noch zu
erwähnenden „Betrachtungen über die sonntäglichen Episteln"
„statt einer Vorrede" vorausschickte, bringt noch einmal
seine Vorliebe für die Homilie zum Ausdruck, die vielfach fruchtbarer

und erspriesslicher wirken könne, als die thematische
Predigt, und die mit Unrecht jetzt vernachlässigt und
geringgeschätzt werde, obwohl auch die Kirchenväter in Homilien zu
den Gläubigen redeten.

Die praktische Ausführung der in diesen Aufsätzen
ausgesprochenen Grundsätze gaben die grossen Homiliensamm-
lungen Hirschers, von denen die erste schon 1829 erschien:
„Betrachtungen über sämtliche Evangelien der Fasten mit Ein-
schluss der Leidensgeschichte." (8. Aufl. 1848.) Das Buch war,
wie der Zusatz zum Titel („für Homileten und Bibelleser";
8. Aufl.: „für Seelsorger und jeden christlichen Leser") schon

ausspricht, ebenso wie die folgenden gleichartigen Werke
einmal für den Gebrauch der Homileten bestimmt, die Anregungen
daraus empfangen und dasselbe in der Weise praktisch
verwenden können, dass sie von den verschiedenen, über einen
biblischen Abschnitt gebotenen Gedanken einen herausgreifen
und speciell ausführen. Andrerseits sollte es aber auch der

privaten Erbauung dienen, als ein Andachtsbuch zur Vorbereitung

auf eine würdige Osterfeier, dem Zweck der Fastenzeit
selbst entsprechend. Im weiteren Sinne auch als Beitrag zur
praktischen Schrifterklärung' für weitere Kreise des Volkes ; mit
vollem Recht bemerkt Hirscher hier, dass die immer
zunehmende Bibelverbreitung unter den Katholiken „nur geringen
Nutzen bringen, öfters sogar schaden werde, wenn man nicht
gleichen Fleiss auch auf ihre Erklärung wende". (Vorrede S. VI.)
Was die Art der Behandlung betrifft, so wandte Hirscher, wie
er auch in der Vorrede erklärt, sein vorzügliches Augenmerk
aufdie Erklärung des wörtlichen Sinnes. MoralischeBetrachtungen
habe er nur insoweit angeknüpft, als sie „der betreffende Text
unmittelbar darzubieten schien", während er mit der Entschiedenheit

seines gesunden religiösen Sinnes erklärt : „Alles gesuchte
Moralisieren ist mir widerlich." In der That weht in Hirschers
Homilienbüchern, im ersten wie im letzten, eine ganz andere
Luft einer wahrhaften tieferen Religiosität, als in der in ihrer
überwiegenden Masse seichten und wässerigen Erbauungslitte-



— 277 —

ratur, die er in der Zeit seines Anfangs vorfand (wobei man
noch nicht einmal an die Ausgeburten des richtigen Rationalismus,

wie an die bekannten „Stunden der Andacht", zu denken
braucht).

1837 und 1843 folgten in zwei Bänden die „Betrachtungen
über die sonntäglichen Evangelien des Kirchenjahrs". (5. Aufl. 1853,

resp. 1862.) Dieses Werk giebt die Ausführung eines Gedankens,
den Hirscher früher einmal den Geistlichen ans Herz gelegt
hatte. (S. im 1. Teil meiner Studien, Internat, theol. Zeitschr.
1894, S. 646.) „Das Ganze der christlichen Religionslehre" sollte
in diesen Betrachtungen im Kreise des Kirchenjahrs zur Sprache
kommen, alle Hauptlehren der Dogmatik und Moral, nicht in
einer von vornherein festgestellten systematischen Ordnung,
sondern in der Folge, wie sich die Gegenstände jeweils
ungezwungen an die kirchlichen Perikopen anknüpfen lassen. Jede

Betrachtung führt ein Thema, das in der Perikope gegeben ist,
homiletisch aus, während sich dann noch kürzere Fingerzeige
über andere, ebenfalls sich daraus ergebende Gegenstände
anknüpfen, zum Nutzen der Prediger, die das Buch gebrauchen.
Auch die schwierigsten dogmatischen Gegenstände, wie das

Weihnachtsevangelium Joh. 1, sind so dargestellt, dass sie auch
dem einfachen Christen von genügender religiöser Vorbildung
in ihrer ganzen Bedeutung verständlich werden müssen, ohne
dass dabei die Verständlichkeit durch Verwässerung erkauft
wäre.

Endlich entschloss sich Hirscher noch in seinem hohen Alter,
den Betrachtungen über die Evangelien zwei Bände „Betrachtungen

über sämtliche sonntägliche Episteln des Kirchenjahres"
(1860 und 1862) an die Seite zu stellen, da diesem Bedürfnis
inzwischen nicht anderweitig entsprochen wurde und das
Verständnis der Episteln doch noch schwieriger sei, als das der
Evangelien. Auch hier hielt er sich in der Auslegung an den
buchstäblichen Sinn. „Ich erachte es für gefährlich und auch
für unstatthaft," sagt er in der Vorrede, „sich ohne besondere
Gründe von dem buchstäblichen Sinn zu entfernen. Der christliche

Religionslehrer ist gesendet, dem Volke das Wort Gottes
einfach in dem Sinn, in welchem es die hl. Verfasser
niedergeschrieben haben, zu erklären. Wendet er sich einmal zu
allegorischen, mystischen, gesuchten, überhaupt subjektiven
Deutungen, so schwebt er in nächster Gefahr, einer ungesunden



— 278 —¦

Originalität zu verfallen, und das ihm anvertraute Wort,
welches er seinem Berufe gemäss predigen sollte, hintanzusetzen."

Ich schliesse die Übersicht über diese homiletischen Werke
mit Anführung des Urteils von Wörter über dieselben
(Gedächtnisrede S. 27) : „In diesen Betrachtungen redete der
Verfasser wie ein Homilet der alten Kirche; sie sind in der That
mustergültige Homilien, und lange Zeit wurden sie, wie jüngst
ein Schriftsteller sich ausdrückte (Wörner-Gams, J. A. Möhler,
S. 127), von den Kanzeln der Residenzen wie der abgelegenen
Dorfkirchen gehört und wiederholt. Ihnen besonders verdankte
der Verfasser sein hohes Ansehen bei dem Kuratklerus."

Hier ist noch ein Erbauungsbuch anderer Art anzuschliessen,
das „Leben der seligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria".
(1853; 5. Aufl. 1865.) Ein Erbauungsbuch bester Art für das

weibliche Geschlecht, dessen Tugenden und Fehler freimütig
besprochen werden. An die Erzählung der einzelnen Ereignisse
aus dem Leben der heiligen Jungfrau nämlich, die in den
Evangelien oder von der Legende berichtet werden, fügt Hirscher
Nutzanwendungen an für alle Altersstufen und Verhältnisse im
weiblichen Leben.

4. Zur Pastoraltheologie.

Ein grösseres systematisches Werk über Pastoral im engern
Sinne hat Hirscher nicht verfasst, und seine Vorlesungen darüber
blieben ungedruckt. Doch enthalten seine grössern Werke auch
dafür sehr nützliche Anleitungen, sowohl die Katechetik als
besonders die Moral, wie ich oben bei der Besprechung des

letztern Werkes bereits erwähnt habe. Hier ist noch ein
kleinerer wenig bekannter Aufsatz Hirschers zu nennen, der manches

Beherzigenswerte enthält, seine Erwägungen über die Frage:

„ Woher es komme, dass der frühere seelsorgliche Eifer bei vielen

Geistlichen in der Folge erkalte? Und icie dem abzuhelfen ?"

(Archiv für die Geistlichkeit der oberrhein. Kirchenprovinz,
III. Band, S. 270—280, 1840.) Er hat es hier insbesondere mit
den rationalistisch angehauchten Aufklärern im Klerus zu thun,
welche die Schuld für ihren mangelnden Eifer auf die herrschenden

Zustände schieben, die ihnen verwehren, ihre Bestrebungen
ins Werk zu setzen, sowie darauf, dass sie für solche Bemühungen

beim Volke auch keinen Dank finden. Durch blosse negative

Aufklärung, betont er hier, werden ganz gewiss keine religiösen



— 279 —

Zustände im Volke geschaffen, in denen es für würdige Priester
eine Freude wäre zu wirken. Die wünschenswerten Reformen
im religiösen Leben müssen von innen heraus geschaffen werden,

diejenige religiöse Aufklärung, die den Weg von dem vielfach

nur äusserlichen Mechanismus der Religionsübung zu einer
echten Religiosität bahnen soll, muss eine positive sein, nicht
eine negative, die dem Volke noch den Rest kirchlichen Sinnes

nimmt, ohne ihm etwas dafür zu geben. (S. 272:) „Ach! der
Mechanismus im Kult wird nimmermehr anders gehoben, als
durch sorgfältige Bildung der Jugend zur Frömmigkeit von
frühester Kindheit an, und nie darf der Seelsorger von dem
Dasein oder Nichtdasein äusserer Formen erwarten, was allein
von einer jahrelangen gewissenstreuen und mühevollen
Einführung der Kinder in christlichen Glauben und christliche
Frömmigkeit kommen kann." „Das Aufräumen" sei nicht der
Weg „zur geistigen Hebung der Menschen" ; vor allem müsse
der Seelsorger ein religiöses Bedürfnis in den Leuten vorfinden,
woran er anknüpfen könne; „aber wo will er jene anderen
anfassen, jene Aufklärlinge, jene um ihres Negierens willen
sich weise Dünkenden, jene Klugen und Satten? Darum nur
Geist gepflanzt! Der Seelsorger ist genau in dem Mass kein
Diener des Geistlosen, als er überhaupt Geist weckt und
verbreitet." (S. 273 f. :) „Es giebt eine Aufklärung zweifacher Art:
1. die Erhellung des Geistes durch die Erkenntnis des wahren
Gottes, durch die Erkenntnis des Menschen und seiner Sünde
und seines Elendes, durch die Erkenntnis Jesu Christi und seines

grossen Erlösungswerkes, durch die Erkenntnis des heiligen
Geistes und unserer geistigen Wiedergeburt aus ihm, durch die
Erkenntnis von dem Leben, dem Kämpfen und Hoffen der
Wiedergeborenen, kurz: die Aufklärung des Geistes durch die
Erkenntnis des Evangeliums Jesu Christi. Man kann diese
Aufklärung die positive nennen, weil sie ist die setzende — setzend
in den Grund der Seelen alles, was diese erheben, leiten, stärken
und trösten kann. Sie ist das Licht, das in die Welt gekommen,
und zu dessen Verbreitung die Geistlichkeit da ist. Aber dass
die Anstrengung für diese Aufklärung von dem Volk mit Widerstand

und Lästerung belohnt werden sollte, ist schlechthin
unmöglich. Dagegen 2. giebt es noch eine zweite Aufklärung —•
die negative: darum so genannt, weil sie nur solches, was sie
für Aberglauben und Missbrauch ansieht, verneint und befehdet.



— 280 —

So wenig wir nun gemeint sein können, die Bekämpfung des

Aberglaubens und der Missbräuche für unnötig zu erachten, so
wissen wir doch, dass es zum Negieren wenig theologische
Kenntnisse, wenig Tiefsinn und wenig seelsorgliche Mühe braucht.
Reiche und tiefe Kenntnisse dagegen und jahrelange Mühe zum
Ponieren." Diese bloss negative Aufklärerei werde allerdings,
wie sie bei den dafür Empfänglichen nur flache Frivolität
erzeuge, bei dem noch religiös gesinnten Teile des Volkes Widerstand

finden, und mit vollem Recht. „Geistliche also, welche
bei ihrem vorherrschend negativen Wirken von seiten des Volkes
Widerstand finden, haben darin keinen Grund zur Entmutigung,
wohl aber zu der Einsicht, dass sie bei ihrer Pastoration von
einer völlig falschen Grundansicht ausgegangen seien und ihrem
Wirken eine durchaus unstatthafte Grundlage gegeben haben."
— Die wahren Gründe des ermattenden Eifers sieht Hirscher
darin, dass entweder auch der anfängliche Eifer nicht lauter
war, sondern auf Selbstsucht, die das Ihrige suchte, beruhte,
und also bei getäuschten Erwartungen nachliess, oder dass das

frühere reine Streben fremdartigen Interessen Platz gemacht
habe. Die Heilung könne also auch nur hier gesucht werden,
in der „Bewahrung jener aufrichtigen und freudigen Liebe zu

Gott, zu Jesus Christus und zu den unsterblichen Seelen, welche

gern still und rastlos an ihrem Orte schafft ; demütig sich
verkennen und zurücksetzen lässt; pflanzt und begiesst und das

Gedeihen Gott anheimstellt; am Lehren und Wehren, am
Mitleiden und Trösten, am Kummer und Sorgen um Irrende und

Unglückliche Interesse findet ohne anderes; im Gebet, in der

Meditation, im Berufsstudium sich gehoben und glücklich fühlt;
willig ein nüchternes und zurückgezogenes Leben führt und

freudig ist in Selbstverleugnung und Entsagung". (S. 280.)

Diese innere Disposition kann allein den rechten und wahren
Pastoral-Eifer bewirken.

Dr. Friedrich Lauchert,
Lie. theol.

(Schluss folgt.)


	Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

