Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Artikel: Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 260 —

JOHANN BAPTIST HIRSCHER

IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER S(,HRIFT
STELLER DARGESTELLT.

ITI. Hirschers theologische Schriften auf dem Gebiete
seiner akademischen Lehrfiacher seit 1831.

1. Katechetische Schriften.

Von allen Gegenstéinden, mit denen sich Hirscher als aka-
demischer Lehrer und theologischer Schriftsteller zu beschéf-
tigen hatte, lag ihm zu allen Zeiten seines langen Lebens nichts
mehr am Herzen, als der Religionsunterricht. Keine andere
pastorale Aufgabe der Seelsorgsgeistlichen sah er fiir wichtiger
an, als die religivse Unterweisung und Erziehung der Jugend;
hier miisse der Grund gelegt werden fiir ein gesundes religioses
Leben; was der Geistliche hier unterlassen und versdumt habe,
das konne er bei den alter gewordenen Gliedern seiner Ge-
meinde hé#ufig durch keinen Eifer mehr einholen und wieder
gut machen. Eine wirksame und dauernde Neubelebung des
religiosen Lebens in dem noch vielfach vom Rationalismus
- durchseuchten Deutschland miisse von hier aus ihren Ausgang
nehmen: dies stand fiir Hirscher von Anfang an fest. ,kHs ist
im allgemeinen viel zu wenig erkannt,“ schreibt er in der Vor-
rede zur 2. und den folgenden Auflagen seiner Katechetik,

,dass alles wahrhaft fromme und gute Leben in der Kirche
komme fast einzig von dem christkatholischen Unterrichte und
der christkatholischen Erziehung der Jugend — einem Unter-
richt und einer Erziehung, angefangen von der frithesten Kind-
heit an und bis zur erlangten christlichen Volljahrigkeit fort-
gesetzt.“ Das Heil der Kirche sei nicht von aussen zu erwarten



— 261 —

und hinge nicht an Ausserlichkeiten, wenn diese auch ihren
Wert haben. ,Aber das wnverlierbare Ansehen und die wnan-
tastbare Macht der Kirche liegt doch endlich allein in dem
lebendigen Christenglauben und in dem auf diesem Glauben
fussenden Kkirchlichen Sinn der Gliubigen; und die wahrhaft
geistige Gottesverehrung kommt doch endlich allein von der
christlich erleuchteten und in das innere Leben eingedrungenen
Frommigkeit der Kirchenglieder; und die Verbesserung und
Verjingung der offentlichen und h&uslichen Sittlichkeit kann
am Ende doch nur hervorgehen aus dem freien Willen der
Menschen, und einer mutigen Selbstausscheidung der jungen
(Gteneration von dem straflichen Wesen und Leben der Gross-
zahl der Erwachsenen. Und so in allen Stiicken.“ Dieser
lebendige Christenglaube, die geforderte ,erleuchtete und leben-
beherrschende Frommigkeit“ und sittliche Entschiedenheit miisse
aber eben in der Jugend gebildet werden durch entsprechen-
den Unterricht und Erziehung der Jugend. ,Nehmt uns alles
und gebt oder lasst uns nur das Eine: erleuchtete, tieffromme,
um die ihnen anvertraute Jugend glihend eifernde, an dieselbe
wie heute so morgen mit unermidbarer Liebe andringende Lehrer
und Hirten der Jugend: wund wir haben genwg. Gebt uns da-
gegen alles, aber versagt uns dieses Eine: wund wir haben nichts.“

Nachdem schon eine der frithesten litterarischen Arbeiten
Hirschers, die im vorhergehenden Abschnitt besprochen wurde,
sich mit der Katechetik beschiftigt hatte, erschien im Jahre
1831 das erste seiner Hauptwerke: , Katechetik. Oder: der Be-
ruf des Seelsorgers, die ihm anvertraute Jugend im Christentum
2w unterrichten- und zu erziehen.* (4. Aufl. 1840.) Wir haben
schon gehort, was Hirscher von der katechetischen Thitigkeit
der Geistlichen erwartet; dieses Buch soll ihnen die nétige
Anleitung dafir geben; es soll ,den Seelsorger unterrichten,
wie er, unter Grundlegung der Krafte der menschlichen Seele
und ihrer Gesetze, mittelst des Wortes und dessen Ubung, die
Christenkinder zu volljahrigen Gliedern der Gemeinde heran-
bilden, d.i. zu einem Glauben, der in Liebe thitig ist, fiihren
moge“. (4, Aufl. S. 6.) Hirscher fasst also Inhalt und Aufgabe
der Katechetik in einem weiteren als dem gewcshnlichen Sinne;
sie hat nicht bloss den Unterricht, sondern auch die christliche
Lirziehung der Jugend zum Gegenstand. Der Katechet ist ihm
nicht ein gewohnlicher Lehrer, der wie ein anderer Lehrer



— 262 —

nur die Aufgabe hétte, dem Schiiler ein gewisses Mass von
Kenntnissen in seinem Fache beizubringen; sondern er hat
das hohere Amt eines Erziehers zum christlichen Leben, auf
Grund der lebendig erfassten Kenntnis der christlichen Lehre.
Dem entsprechend wird im 1. Buche der Katechetik von der
,katechetischen Verwaltung des Wortes, d. h. vom eigentlichen
katechetischen Unterricht, im 2. Buche von der ,katechetischen
Verwaltung des Kultus und der Disciplin“ oder der ,durch den
Katecheten vermittelten Vollziehung des Wortes® gehandelt.
Der Gegenstand des katechetischen Unterrichts ist die Lehre
von dem Reiche Gottes (Glaubenslehre) und von seinem Kommen
zu den Menschen (Sittenlehre). Mit dieser Bezeichnung ist es
schon gesagt, dass Hirscher auch in der katechetischen Be-
handlung den lebendigen Zusammenhang der gesamten christ-
lichen Lehre als eines organischen Ganzen durchweg gewahrt
wissen will. Der Unterricht soll sich auf das nach diesem
Gesichtspunkte wirklich Wesentliche beschrinken, aber auch
alles Wesentliche griindlich und nach seiner ganzen Bedeutung
fir das Reich Gottes darstellen. Da der Stoff also ein objektiv
gegebener ist, so ist auch die Anordnung dieses Stoffes eine
gegebene; der historische Fortschritt der Offenbarungen Gottes
soll derselben, was die Glaubenslehre betrifft, zu Grunde ge-
legt werden, wobei das einzelne in seinem organischen Zu-
sammenhang seine Stelle findet. Die christliche Sittenlehre
soll ebenso nicht Gebote und Verbote #dusserlich aneinander-
reihen, sondern vom Innern aus, von der christlichen Sittlich-
keit als einem Einen und Unteilbaren beginnen, ,wodurch
das Aussere allein Leben und Wert hat. Dies wird im einzelnen
dargelegt und ausgefiihrt. Die weiteren Abschnitte des ersten
Buches handeln davon, wie die Darstellung des katechetischen
Stoffes beschaffen sein miisse, damit derselbe die entsprechende
Frucht bringe und nicht nur dem Verstindnis der Katechumenen
nahe gebracht, sondern auch in ihrem Herzen lebendig werde.
Den vier Auflagen des theoretischen Werkes folgte 1842
der , Katechismus der christkatholischen Religion“, der Hirschers
- Grundsitze in Bezug auf die Anordnung des Stoffes zur prak-
tischen Durchfiihrung brachte. Im Gegensatz zu der mehrfach
wieder aufgenommenen Methode des Canisius behandelte Hirscher
hier den Stoff des Katechismus systematisch nach der Folge
der Glaubensartikel im apostolischen Glaubensbekenntnis; die



— 263 —

Sittenlehre hat dabei als 4. Hauptstiick ihre Stelle zwischen
der Lehre von der Rechtfertigung und der Lehre von der
Kirche gefunden. Dabei setzt dieser Katechismus die Kennt-
nis der biblischen Geschichte, mit welcher Hirscher den Re-
ligionsunterricht zun&chst ohne Katechismus fiir die unterste
Stufe begonnen wissen will, bereits voraus. — Der Katechis-
mus wurde sofort in der Erzdiécese Freiburg eingefiihrt.
Hirscher hatte dem FKrscheinen des Katechismus eine
Broschiire ,Zur Verstindigung“ (1842) vorausgeschickt, welche
als Vorrede die Besonderheiten desselben erkldren und recht-
fertigen sollte. Dies hinderte nicht, dass der Katechismus bald
nach seinem Erscheinen vielfach angegriffen wurde. Mit der
Abwehr der erlittenen Angriffe hat es die neue Broschire:
sNachirag zur Verstindigung idiber den von mir herausgegebenen
Katechismus“ (1843), zu thun. Der Hauptvorwurf, den nicht nur
einzelne Recensenten, sondern ,sehr viele Seelsorger® gegen
den Katechismus erhoben, lautete, derselbe sei zu umfangreich
und in seiner Fassung zu hoch. Hirscher meint dagegen, dies
sei eben die Schuld der betreffenden Seelsorger, die nur zu
bequem seien und sich nicht die notige Mithe geben wollten,
die einmal erforderlich sei, um nach diesem Katechismus zu
unterrichten, und die sich deshalb auch nicht fragten, ob denn
nicht die grossere Miihe hier auch durch reichere Frucht auf-
gewogen werde. Die gegenwirtige Zeit mit ihren Gefahren
fir den Glauben verlange nun einmal eine gute und grind-
liche Vorbereitung der jungen Christen, dass sie nicht verloren
gehen. Dazu gentige allerdings die bisher fiir den Religions-
unterricht aufgewandte Zeit und Miithe nicht; aber es sei auch
dringend notig, dass hier bessere Zustinde geschaffen werden.
Hirscher geht dann die einzelnen Abschnitte des Katechismus
durch, um zu zeigen, dass er seinem Zwecke nach nicht zu
viel Stoff enthalte, sondern eben gerade das, was er enthalten
miisse. Beziiglich des Vorwurfs, er sei fur das Verstindnis
der Jugend zu hoch, weist Hirscher allerdings nicht mit Unrecht
darauf hin, dass denselben Schulkindern der Elementarschulen
in andern Unterrichtsfichern, beispielsweise in der deutschen
Sprachlehre, noch viel mehr zugemutet werde in Bezug auf
das Verstindnis schwieriger und abstrakter Dinge; da man es
dort als selbstverstandlich betrachte, dass die notige Mithe auf-
gewandt werden misse, so gehe es auch. Man solle doch



. os

nur nicht vergessen, dass auch der 'Religionsunterricht niehfl

den Zweck habe, dass bloss fir die Schule gelernt werde,
sondern dass er die Jugend ,zur christlichen Grossjidhrigkeit
flihren“ wolle. Zum Schluss stellt er nochmals die ernste
Forderung, dass man endlich dem Unterricht in der Religion
den ihm gebiihrenden ersten Rang unter den Unterrichtsgegen-
stainden anweisen miisse, statt dass er im Ansehen den unter-
sten Nebenfichern gleichgeachtet sei. Die Religion miisse die

Grundlage der wahren Bildung fiirs Leben bilden; alles andere,

was sonst die Schulzeit ausfiille, gebe doch nicht die wahre
Bildung, sondern hochstens eine mehr oder weniger niitzliche
oder zweckmissige Vorbereitung dazu.

1845 folgteder , kleinere Katechismus®, in welchem nun Hirscher
thatsichlich: doch den eben besprochenen Einwinden gegen
den ersten Katechismus nicht unbetrichtliche Zugestindnisse
macht. Dieser neue Katechismus soll nun in der zweiten
(mittleren) Klasse der Elementarschulen, unter Umstinden (in
‘Landschulen) auch in der obersten an Stelle des grosseren ge-
braucht werden. Dem entsprechend ist er kiirzer und fass-
licher, vermeidet auch die zu langen Antworten des grésseren.
Bei gleicher Methode und Anordnung ist er tbrigens nicht
etwa ein Auszug aus dem grosseren, -sondern ein ganz neuer
Katechismus. : ;

Hirscher sollte sich jedoch der Einftihrung seiner beiden
Katechismen auch fernerhin nicht ruhig freuen dirfen. Trotz
seiner Verteidigung und trotz des trefflichen katechetischen
Kommentars, den sein Freund Alban Stolz zum Katechismus
verfasste, ) horten die Angriffe nicht auf, und auch der kleinere
Katechismus fand keine Gnade in den Augen der Gegner.?)
— Die Bemerkung, die Katechismen, zumal der grossere, seien
zu umfangreich und zu schwierig zum Lernen, dringt sich

allerdings auch dem ganz unbefangenen Beurteiler auf, und

Y Alban Stolz, Katechetische Auslegung des Freiburger Didcesan-Katechis-
mus (Hirscher’schen Katechismus) fir Geistliche, Lehrer und Eltern. 3 Binde,
1844 ft.

%) Die Gegner, von denen die offentlichen Anfeindungen gegen Hirscher in
den vierziger Jahren ausgingen, hatten es allerdings nicht bloss auf den Katechis-
mus abgesehen; sie glaubten jedoch mit Grund, ihn hier, wenn sie dessen Be-
seitigung durchsetzen konnten, besonders empfindlich treffen zu konnen. Von
diesen Angriffen in ihrem ganzen Zusammenhang werde ich im letzten Abschnitt
dieser Studien sprechen.



— 265 —

ganz unbegriindet wird es nicht sein, wenn auch heute noch
das allgemeine Urteil dariiber dasselbe ist. )

Die anonyme Broschiire Hirschers vom Jahre 1850, , Ver-
gleichende Beurteilung neuerer Katechismen“, war veranlasst durch
die um jene Zeit gemachten Versuche, die Abschaffung seines
Katechismus durchzusetzen, an dessen Stelle ein in Regensburg
erschienener eingefiihrt werden sollte. Die beiden Katechismen
werden verglichen, um zu zeigen, dass der Hirscher’sche den
Vorzug verdiene.

Die 1852 erschlenenen wbeitrdge zur Homiletile und Kate-
chetik“ enthalten an zweiter Stelle einen Aufsatz: ,Anschluss
des katechetischen Unterrichts an den Katechismus.“ (S. 851f.)
Hirscher verlangt hier, dass der Katechismus dem katechetischen
Unterricht als Text durchaus zu Grund gelegt werde, dass der
Katechet sich streng an denselben halte und ihn Wort fir
Wort erkldare. FEinmal sei dies zum vollen Verstédndnis des
Katechismus notwendig; und dann konne nur im engsten An-
schluss an das Wort des Katechismus, das auswendig gelernt
wird, der Unterricht, statt bloss voritbergehend anzuregen, seine
dauernde Wirkung behalten, da die Erklirung des Katecheten
eben nur dann dauernd im Gedachtnis hafte, wenn das aus-
wendig gelernte Katechismuswort die Erinnerung daran immer
zurtickrufe. Die Art, wie Hirscher sich diese Behandlung des
Katechismus denkt, wird durch eine beigeftigte Musterkatechese
erlautert. — In der Vorrede zu der ,Katechetischen Auslegung
des Freiburger Diocesan-Katechismus“ von Alban Stolz (1844)
hatte Hirscher dieselbe Forderung ebenfalls schon aufgestellt
und das Werk als Anleitung fiir diesen Zweck empfohlen.

Dem Katechismus wollte Hirscher ein ,ausfilhrliches Hand-
buch der christkatholischen Religion® an die Seite stellen, zunachst
mit der Bestimmung, ,den Seelsorgern bei der Erteilung des
Religionsunterrichts an die Hand zu gehen“, aber auch fir

1) Vgl. z. B. Schoberl, Die ,Narratio® des hl. Augustin und die Kate.
chetiker der Neuzeit. Dingolfing 1880. S. 80. Hirschers Katechismus sei nicht
populir, nicht fasslich fir Kinder. ,Das mochte etwa ein Katechismus fiir Theo-
logen sein, wenn diese eines solchen bedirften; als Kinderkatechismus ist er nie
lebensfahig geworden.® S. 34: Er 'sei wegen ,Uberfille des Organismus® ,nicht
lernbar“ und deshalb ,unbrauchbar und zwecklos trotz aller andern guten Eigen-
schaften. — Weniger berechtigt ist das sehr abfillige Urteil von Schmitt in der
2. Aufl. des Kirchenlexikons, VI, 30.



— 266 —

das Volk und die reifere Jugend. Der ersterschienene Teil
dieses Handbuchs, der dem ersten Katechismus noch voran-
ging, ist die ,Geschichte Jesu Christi“. (1839. 2. Aufl. 1840.) Der
Plan, nach dem Hirscher dieses Buch anlegte, ging dahin,
,hicht sowohl die verschiedenen Reden, Thaten und Erlebnisse
Jesu vereinzelt nach irgend einer mutmasslichen chronologischen
Abfolge zu erzihlen, als vielmehr aus den vorliegenden evan-
- gelischen Berichten das Ziel und Werk Christi zu einer grossen
Ubersicht und Gesamtanschauung zusammenzustellen“. (S.IV.)
So wurde dasselbe eine wirkliche Geschichte Jesu'), die das
Ganze seines Lebens auf Erden und seines Erlosungswerkes im
Zusammenhang darstellt. Der erzihlende Teil erstreckt sich
auch noch auf die Geschichte der Apostel nach der Himmel-
fahrt des Herrn und der Herabkunft des heil. Geistes, und auf
die Bildung der ersten Christengemeinden, jedoch nicht mehr
auf die spitere Wirksamkeit des Apostels Paulus. — In der
wohlfeilen Ausgabe von 1842 ist nur da und dort ein zu hoch
liegender Gedanke oder Ausdruck etwas fasslicher dargestellt,
um das Buch dem allgemeinen Verstindnis, namentlich auch
der reiferen Jugend, nidher zu bringen. |

Ein zweiter Teil des Religionshandbuches erschien erst
1857, so wie Hirscher damals das seit etwa 20 Jahren schon
fertige Manuskript fiir den Druck iiberarbeitete. HKs sind die
o Hauptstiicke des christkatholischen Glaubens“; eine Darstellung
der christlichen Glaubenslehre nach dem Zusammenhang des
apostolischen Glaubensbekenntnisses. Die Anordnung ist also
dieselbe wie im Katechismus, wie es in der Idee dieses Buches
lag, ein ergidnzendes Hulfsmittel zu demselben zu sein; dabei
schliesst es sich jedoch nicht dessen Worten im einzelnen als
- Kommentar an, und hort nicht auf, ein selbstéindiges Werk zu
sein. Uber Plan und Absicht des Buches sagt Hirscher in der
Vorrede: ,Ich bin bei meiner Darstellung von der Voraus-
setzung ausgegangen, dass in den Werken Gottes Idee, Plan
und Zusammenhang sei, und habe mich daher bestrebt, die
Idee, deren Ausfiihrung Gott sich mit der Welt, insbesondere

) Uber den Titel des Buches bemerkt Hirscher in seiuner Selbstanzeige des-
selben in der Freiburger Zeitschrift fiir Theologie, VIII, S.245: ,Das Buch hat
den Titel: ,Die Geschichte Jesu Christi“ etc. statt des beliebten: ,Das Leben
Jesu.“ Der Ausdruck: ,Das Leben Jesu® fasst viel zu viel Enges und Subjectives
in sich, als dass er fiir den Sohn Gottes und Weltheiland passte.” :



= o

mit der Menschheit vorgesetzt hat, und wie er sie im Laufe
der Zeiten durchfiihrte und stethin durchfiihrt, aufzusuchen und
 darzulegen. Mein Zweck ist erreicht, wenn es mir in etwas
gelungen sein sollte, jedem schlichten Leser Gott und sein Werk,
insbesondere das Werk der Wiederbringung der Menschheit
in seiner Ganzheit, Grosse, Weisheit und Gnade vorgefiihrt
und ihn dadurch erbawt zu haben.“ Der durchweg apologe-
tische Charakter des Buches ist dieser Bestimmung sehr an-
gemessen. Dem nach dem Titel ,Fir Schule und Haus“ be-
stimmten, im besten Sinne populdren Buche scheint nicht die
verdiente Aufmerksamkeit zu teil geworden zu sein; es ist aber
eines von Hirschers schonsten Werken und diirfte noch heute
seinem Zwecke entsprechen.

Nur ein Stiick einer biblischen Geschichte des Alten Testa-
ments fand sich noch in Hirschers Nachlasse und wurde in
den von H. Rolfus herausgegebenen ,Nachgelassenen kleineren
Schriften“ veroffentlicht (S. 233—316) unter dem Titel: ,Die
heilige Geschichte. Von der Erschaffung der Welt bis zum Aus-
zuge des Volkes Israel. FHin Beitrag zur erzdhlungs- und be-
trachtungsweisen Behandlung der biblischen Geschichte.“ Im Ge-
gensatz gegen die beiden zuletzt besprochenen Biicher ist hier
die Darstellung fiir das Verstandnis des Kindesalters berechnet;
nicht als Lesebuch fiir die Kinder selbst, sondern als Muster
der Behandlungsweise zu Handen der Religionslehrer fiir den
Elementarunterricht. :

Trotz aller Bemithungen sollte der Katechismus, ,Hirschers
Herzenskind“, wie Worter ihn nennt (Gedéchtnisrede S.40), kein
Gluck haben. Er tiberlebte seinen Urheber nicht; und Hirscher
selbst musste sich zuletzt an den Gedanken gewohnen. Dies
hinderte ihn aber nicht, auch nachher noch der Frage des
katechetischen Unterrichts sein warmstes Interesse zuzuwenden.
Nochmals erhob er in seinen letzten Liebensjahren seine Stimme
in dieser Sache in der Schrift: ,Besorgnisse hinsichtlich der
Zweckmdssigheit unseres Religionsunterrichtes, der gesamten Geist-
lichkeit mitgeteilt.* (1863.) Der Religionsunterricht entspreche
vielfach den Anforderungen nicht, die man an ihn stellen
miisse, und daran sei nicht immer mangeinder Eifer von seiten
der Religionslehrer, sondern noch mehr die mangelhafte Be-
schaffenheit der Katechismen schuld, die dem Unterricht als
Leitfaden zu Grunde gelegt werden. Die vorliegende Schrift



— 268 —

stellt die Grundsatze auf, die bei der Anlage eines Katechismus
und fiir den Religionsunterricht massgebend sein miissten, und
wirft gelegentlich Streiflichter auf die zur Zeit im Gebrauch
befindlichen Katechismen und ihre Mé&ngel; besonders wird der
Katechismus von Deharbe ofter in diesem Sinne zur Exempli-
fikation beigezogen. Auf seine eigenen Katechismen weist er
hier nicht mehr hin; vielmehr erklédrt er ausdriicklich in der
Vorrede, der Umstand, dass er selber seiner Zeit zwei Kate-
chismen verfasst habe, habe nicht auf die Abfassung dieser
Schrift eingewirkt; wenn er aber nochmals einen zu schreiben
hatte, so wiirde er ihn nach den hier dargelegten Grundsitzen
abfassen. Diese Grundsitze rekapitulieren nochmals alles, was
Hirscher schon in seiner Katechetik und allen spéatern kate-
chetischen Schriften angestrebt hatte: 1. ,Das vornehmste
Augenmerk des Lehrers ist auf die Grundwahrheiten des
Christentums zu richten. Diese vor allem sind den Kate-
chumenen nach ihrer ganzen Grosse und Gewichtigkeit vor
Augen zu stellen und einzupréigen.* Zur Erreichung des letztern
Zweckes, meint Hirscher, sei es erforderlich, dass der Kate-
chismus auch- Anhaltspunkte fiir die Gefiihle und Gesinnungen
gebe, zu denen der Katechet im Anschluss an die einzelnen
Lehrstiicke anleiten solle; er verlangt geradezu (S. 11), der
Katechismus miisse nicht nur ein Lehrbuch, sondern auch ein
Erbauungsbuch sein.!) 2. Bei jeder Glaubenslehre sei das ,fir
das religivse und sittliche Leben des Menschen eigentlich Ge-
wichtige und Fruchtbare“ besonders hervorzuheben. 3. ,Unser
Unterricht soll nicht bloss lehren, sondern zugleich erziehen.”
4, Nicht alle Fragen des Katechismus seien gleichméssig zu
behandeln; ,man muss vielmehr einzelne Materien auszeichnen
und immer wieder auf dieselben zuriickkommen®“. 5. ,In seinem
Unterricht hat der Religionslehrer besonders auch die religiosen
Bediirfnisse seiner Zeit zu berticksichtigen.* Bei dem Uber-

) Dagegen bemerkt Linsenmann mit Recht, wie mir scheint (Theol. Quartal-
schrift 1889, 8. 453: ,Zum neuen Rottenburger Katechismus®): ,Nun wohl, der
Unterricht soll erziehen, aber nicht der Katechismus als Memorierbuch. Ja wir
behaupten auch gegen Hirscher, dessen Verdienste wir im iibrigen auch heute
noch anzuerkennen alle Ursachen haben, dass der Katechismus kein Erbauungs-
buch sein soll, ausser insofern als die geistige Beschiftigung mit den religitsen
‘Wahrheiten schon von selbst Erbauung ist. Das specifisch erbauliche Element
_aber mochten wir wieder der freien Thatigkeit des Katecheten zuweisen; das
muss von Herzen kommen und nicht buchstidblich vorgeschrieben sein.“



— = 269 —

handnehmen des Unglaubens in unserer Zeit sei es hochst
wichtig und notwendig, demselben durch apologetische Behand-
lung der Wahrheiten des Christentums entgegenzutreten. Hier
geht Hirscher tiber die Grenzen seines katechetischen Themas
hinaus und spricht auch von der zweckmissigen Belehrung
der Erwachsenen. Die Hauptsache aber sei es, schon der
Jugend rechtzeitig das Gegenmittel gegen das ansteckende Gift
jener Zeitkrankheit mitzugeben. So miisse besonders der Re-
ligionsunterricht in den obern Gymnasialklassen eine apolo-
getische Richtung haben (S. 99); seine Aufgabe sei es, die Zog-
linge ,im Glauben so zu befestigen, dass sie diesen auch in
den Jahren und Gefahren der akademischen Laufbahn behaupten
werden®. : ‘ '

2. Moralwissenschaftliche Schriften.

1835 zuerst erschien nach fast zwanzigjihriger Vorberei-
tung ) das grosse dreibandige Hauptwerk Hirschers, das in erster
Reihe seine bleibende Bedeutung in der Geschichte der katho-
lischen Theologie begriindet: ., Die christliche Moral als Lehre
von der Verwirklichung des gittlichen Reiches in der Menschheit.”
(6. Aufl. 1851.) Die Grundidee, auf der sich Hirschers System
der Moral aufbaut, ist schon im Titel des Werkes ausgesprochen;
es ist die Idee des Reiches Gottes und seiner Verwirklichung
in der Menschheit, die ich schon im I. Teil dieser Studien (In-
ternat. theol. Zeitschrift 1894, S. 636) als die Grundidee seines
ganzen Wirkens und Strebens tiberhaupt bezeichnet habe, und
die er hier, unter dem Gesichtspunkte der Moral, zur gross-
artigsten Darstellung gebracht hat. Diese Art der Auffassung
und Darstellung der christlichen Ethik ist eine ganz Hirscher
eigentiimliche. Darin ist sein Werk auch der in verwandtem
Geiste gehaltenen Moral Sailers tiberlegen; in vollstandigen
Gegensatz aber tritt es zu der sonst iiblichen kasuistischen Be-
handlung der Moral, der Hirscher die Berechtigung zu der be-
anspruchten Alleinherrschaft abspricht, wenn er auch ihre
Brauchbarkeit in der Praxis neben seiner Methode nicht in Ab-
rede stellen will. — ,Es war eine der Grundansichten, von
denen ich ausging,“ fithrt die Vorrede aus, ,dass das sittliche
Leben nichts anderes sei, als die christliche Offenbarungswahr-
heit, in dem Menschen wirksam. Demzufolge musste ich diesem

) Vergl. Worter, Gedachtnisrede S. 33.



-

Leben durchweg die christliche Offenbarungswahrheit zu Grund
legen, und dasselbe darstellen, getragen in seinem Ursprunge,
seinem Wachstume und seiner Wirksamkeit von dieser Wahr-
heit. Eine andere Grundansicht (von der eben erwihnten un-
trennbar) war, dass jene hochste Idee, in welcher sich alle
Wahrheiten und Anstalten Gottes durch Christus konzentrieren,
auch die hochste Idee sei, welche durch das sittliche Leben ver-
wirklicht oder in Verwirklichung dargestellt werden miisse.
Demzufolge, gleichwie die Idee des Reiches Gottes die hochste
allbegreifende ist fiir die Gesamtheit der objektiven gottlichen
Offenbarungen und deren Darstellung in der Dogmatik, so
musste dieselbe Idee auch die hochste und allbegreifende sein
fur die subjektive Verwirklichung jener Offenbarungen im christ-
lichen Leben und deren Beschreibung in der Moral.“ Damit
ist auch das christliche Moralprinzip schon gegeben, von dem
also der christliche Morallehrer als von einem Gegebenen aus-
geht, statt es wie der Darsteller der philosophischen Moral erst
suchen zu miissen. Ferner ist unter diesem Gesichtspunkte das
sittliche Lieben ein organisches, von dem einen Prinzip einheit-
lich durchdrungen ; demnach wird auch dessen Darstellung keine
ausserliche Aneinanderreihung von Pflichten, sondern eine Dar-
stellung des sittlichen Liebens in seiner organischen Einheit.
Mit Riucksicht darauf sah Hirscher auch von der gewdohnlichen
Einteilung in einen reinen und einen angewandten Teil der
Moral ab, zwischen denen ,ein rechter organischer Zusammen-
hang nicht ersichtlich® sei, Er wihlte dafur die Einteilung in
einen grundlegenden und einen ,das Grundgelegte in seiner
Ausfihrung darstellenden* Teil, wovon der erste also von
der Idee des Reiches Gottes handelt, der andere (resp. das
2. und 3. Buch der 5. Auflage) von deren Verwirklichung in
der Menschheit. ‘

Der 1. Band enthilt, nebst einer allgemeinen Einleitung in
die Moralwissenschaft und ihr Studium, das I. Buch?): ,Die
Grundlegung des gottlichen Reiches in der Menschheit. Es giebt

1) Ich lege meiner Darstellung die 5. Auflage zu Grunde. Die 1. Auflage
hatte eine andere Einteilung, indem das jetzige erste Buch in zwei Biicher geteilt
war, wihrend das jetzige 2. und 8. Buch zusammen das 3. Buch bildeten, in zwel
Teilen. Auch in der Ausfihrung des einzelnen hat sich mancher Abschnitt durch
die fortlaufende Umarbeitung in den verschiedenen Auflagen schliesslich in dex
Darstellung total veréindert.



— 271 —

die Darstellung der dogmatischen Grundlagen und Voraus-
setzungen und der daran sich kntipfenden allgemeinen Grundlagen
der Moral: von der Idee des gottlichen Reiches als des Reiches
der Liebe, des Guten, des Erhabenen und Schonen, der Selig-
keit (— der Gegensatz: das Reich des Satans —) und von der
Grundlegung desselben in der Menschheit mit den ,zur Ver-
wirklichung desselben gegebenen natiirlichen und positiven
Kraften und Mitteln“. Als Resultat ergiebt sich als Bestimmung
des Menschen (S. 456): ,Die Menschheit werde und sei durch
Entstindigung und Wiedergeburt hindurch, in dem Einen Alle
erfillenden Geiste Gottes, unter ihrem Einen Haupte, wie inner-
lich so é&usserlich, zu einem grossen Ganzen der Liebe ver-
bunden, darstellend eine unermessliche Einigung von Kriften,
Théatigkeiten und Empféanglichkeiten der Liebe, hindurchkémpfend
unter ihrem Haupte zur allseitigen Vollendung und zum ewigen
Leben, die glorreiche Verherrlichung des Vaters, des Sohnes
und heiligen Geistes jenseits und schon hienieden.“ Alles lauft
zusammen in dem Worte: ,Dein Reich komme!* Auf dieser
Grundlage behandelt das II. Buch .das Werden des gittlichen
Reiches“, und zwar 1. ,das Werden des gottlichen Reiches in
dem Menschen und der Menschheit nach seinem ordentlichen
Verlauf“. Es handelt sich hier um die Genesis des in Liebe
thiaticen Glaubens (S. 3). Von der Entfaltung der natirlichen
guten Krifte des Menschen zu diesem Ziele hin, in den ver-
schiedenen Lebensaltern, unter der erziehenden und leitenden
Mitwirkung der Kirche und der Unterstiitzung durch die ihr
anvertrauten iibernatiirlichen Gnadenmittel. Der Bestimmung
des Buches entsprechend werden dabei iiberall die Aufgaben
des Seelsorgers gegeniiber seinen Gemeindegliedern verschie-
denen Alters besonders hervorgehoben; dasselbe verbindet also
hierin die Pastoraltheologie mit der Moral. Auch iiber das
Leben des Klerus selber wird gehandelt, besonders iiber ein-
zelne Punkte desselben, Colibat, Breviergebet etec. 2. ,Das
Werden des gottlichen Reiches bei krankhaft gestértem Ver-
lauf“: Von der Stinde und ihren Arten, von ihrer Entstehung
und ihrem Fortschritt im einzelnen Menschen und von der Be-
kehrung des Stinders. ,Das gottliche Reich (auf Erden) in seiner
Herrschaft“ bildet den Inhalt des III. Buches, nach den ver-
schiedenen hier in Betracht kommenden Gesichtspunkten:
1. ,Das gottliche Reich nach der Vielgestaltigkeit seiner innern



— 272 —

Erscheinung (die unsichtbare Kirche).* Vereinigung der Menschen-
geister mit Gott und der Menschen untereinander. 2. ,Das
gottliche Reich nach der Vielgestaltigkeit seiner dusseren Er-
scheinung“, . als sichtbare Kirche, b. als Staat. Darstellung
der Pflichten und Tugenden der Christen unter allen diesen
Beziehungen, und der Verstindigungen dagegen. Der Schluss
endlich kniipft, zur Vollendung des ganzen Geb&dudes, an den
Anfang an, in einem kurzen Hinweis auf den Zusammenhang
des Reiches Gottes auf Erden mit dem Reiche Gottes jenseits.

Angriffe auf das Werk konnten bei dessen Eigenartigkeit
nicht ausbleiben; vgl. dariber Worter, Gedachtnisrede S. 34;
da dieselben die ganze theologische Richtung Hirschers iiber-
haupt beriithren, so sollen sie spater im letzten Teil meiner
Studien zur Sprache kommen. Statt dessen moge hier noch
K. Werners Urteil tber das grossartice Werk erwéhnt
werden (Gesch. der kath. Theologie, 2. Aufl. 1889, S. 590):
.In der Wechseldurchdringung (des christlichen und nationalen,
theologischen und psychologisch-anthropologischen, wissenschaft-
lichen und erbaulich betrachtenden, doktrindren und praktischen
Elements), in der organischen Fiille und Rundung, sowie end-
lich in der genetischen Entwickelung und plastischen Gestal-
tung des Lehrstoffes bestehen die Vorziige des Hirscher’schen
Werkes in Hinsicht auf seine wesentliche Form; in der tief-
innigen Christlichkeit das Verdienst des Werkes in Hinsicht
auf den Geist desselben.“?) -

Hierher gehort noch Hirschers letzte Schrift: ,Selbst-
tduschungen, aufgezeichnet und zur Beforderung der Selbsterkennt-
nis ans Licht gestellt*, (1865), deren Vorrede er an seinem letzten,
18., Geburtstag schrieb, dem 20. Januar 1865. Hirscher beginnt
mit einer Charakteristik der Pharisiier zur Zeit Jesu, die in
ihrer &usserlichen Selbstgerechtigkeit sich der Selbsttduschung
hingaben, als ob sie vollkommen wéiren, und die auch ihre
Hauptméngel, ihren Ehrgeiz und ihre Habsucht, unter frommem
Schein vor dem Volke und vor sich selbst zu beméanteln, und
selbst ihren verblendeten Hass gegen Christus vor sich zu recht-
fertigen wussten. ,Und die Folge? Die Folge war, dass jeder
~ Versuch, sie zu bekehren, scheitern musste. Sie waren in ihren

1) In seinem ,System der christlichen Ethik%, 2. Aufl. (1888), I, S. 289—298,
handelt derselbe Gelehrte ebenfalls ausfithrlich von Hirschers Moral; neben den
Vorziigen des Werkes betont er hier auch dessen Mingel in spekulativer Hinsicht.



— 273 —

Augen Sehende, darum blieb ihnen ihre Blindheit. Im Gegen-
teil, jeder Vorhalt, jeder Tadel erbitterte sie nur noch mehr,
und entfernte sie von dem, der ihnen die Augen zu offnen ver-

 suchen wollte. Zollner und offentliche Siinder weinten reuevoll

zu den Fissen Jesu, nicht aber ein Pharisder. Ach, das grosste
aller Ubel ist nicht die Siinde, sondern die Selbsttiuschung.
Bekehrung kann die Stinde tilgen, aber Selbstverblendung ver-
ewigt sie.“ (S. 8.) Die Pharisder mit ihrer Heuchelei vor der
Welt und vor sich selbst sind nicht ausgestorben; ihr Geschlecht
bliiht noch heute. Hirschers Schrift soll nun ,ein Beitrag zur
Forderung der Selbsterkenntnis“ sein, nicht durch Theorie,
sondern durch eine grosse Zahl von Beispielen der mannig-
fachen, im Leben vorkommenden Arten von Selbsttiuschung,
wodurch dem Leser ein Spiegel vorgehalten werden soll zur
Brleichterung der Selbsterkenntnis.

3. Homiletische Schriften.

Ein grosseres theoretisches Werk tiber Homiletik besitzen
wir von Hirscher nicht; doch hat er sich mehrmals iiber die
dringendsten Aufgaben des Predigers gedussert, Die zwei dltesten
hierher gehorigen Arbeiten, die er in der Theologischen Quartal-
schrift 1820 und 1825 veroffentlichte, habe ich schon friher
- besprochen (Internat. theol. Zeitschrift 1894, S. 650 ff.). Dem
schliessen sich zun#chst noch zwei kleinere Arbeiten aus der
Quartalschrift an.

In der ausfihrlichen Recension der Homilien von F. X. Wildt
(Theol. Quartalschr. 1833) spricht sich Hirscher gegen die Be-
vVorzugung der sogenannten hohern Homilie vor der sogenannten
niedern aus. Die Art der jeweiligen Behandlung miisse sich
aus dem Texte selbst ergeben. Dabei werden die Prediger
ermahns, sich von dem, was ein Text in Anregung bringt, vor.

zuglich an das am meisten Erspriessliche und wahrhaft Not-
thuende zu halten.

- Die ,praktisch-exegetische Betrachtung® , Uber Apost.-Gesch.
IX, 1—9% (Theol. Quartalschr. 1834) giebt eine Anleitung zur
Behandlung biblischer Abschnitte ,nach gewissen Gesichts-
punkten“. Der genannte Text wird nach den verschiedenen
Gesichtspunkten, nach denen eine erzihlte Begebenheit be-
trachtet werden kann, in Predigtskizzen behandelt, um durch

Revue intern. de Théologie. Hoft 10, 1895, : : . 18



= 97

dieses Beispiel jingern Geistlichen eine praktische Anleitung
zu geben,

Die wichtigste hierher gehorige Arbeit Hirschers ist die
Abhandlung: ,Die Glaubenswahrheiten als Gegenstand der Kanzel-
vortrige”, welche den ersten und grossern Teil der schon oben
(S. 265) erwahnten, 1852 erschienenen , Beitrdge zur Homiletik
und Katechetik“ bildet. (S. 1-—84.) Hirscher greift hier auf
ein Thema zurtick, dem schon sein Aufsatz ,tber die Pflicht
des Seelsorgers, Glauben zu predigen“ (Quartalschr. 1820) ge-
widmet war, und das er hier eingehender und allseitiger ent-
wickelt. Da vielfach von den Geistlichen die Wichtigkeit dog-
matischer Predigten nicht geniigend begriffen werde, oder solche
nicht zweckmissig eingerichtet werden, so will er in dieser
Schrift versuchen, dariiber die notige Belehrung zu geben.
Unter einer dogmatischen Predigt versteht er aber nicht eine
solche, die dogmatische Satze unentwickelt und unverdaulich
aneinanderreiht, sondern er hat folgende zwei Arten von Pre-
digten im Auge, die er, dem Bediirfnis der Horer entsprechend,
empfiehlt und verlangt: 1. kann eine solche Predigt die Absicht
haben, ,die sittlich erweckende und heiligende Kraft, welche
in der betreffenden Wahrheit oder Thatsache liegt, hervorzu-
heben und fiir das Lieben fruchtbar zu machen“. (S.1f.) Auf
diese Weise wird nebst dem Glauben zugleich Moral gepredigt, |
und zwar auf die einzige wirksame und fruchtbare Weise.
" Denn eine blosse Moralpredigt kann nie eindringlich und fiir
das sittliche Leben der Zuhorer fruchtbar sein, ,wenn sie ihre
Klarheit und ihren Nachdruck nicht aus den Wahrheiten des
Glaubens empfingt, sonach auf diese gegriindet ist“. (S. 2 f)
Wenn der Prediger mit Erfolg Moral predigen will, so muss er
die Zuhorer zuerst durch Erweckung lebendigen Glaubens da-
hin bringen, dass sie fragen: ,was sollen wir thun?“ dann ist
es Zeit, von den moralischen Pflichten zu reden, an die sich
sonst der Mensch so ungern erinnern lidsst. So haben Johannes
der Taufer (Luk. 3, 10—14) und der Apostel Petrus (Apostel-
gesch, 2, 14—39) gepredigt. Einer Tugend, wie sie allenfalls
durch die blosse Moralpredigt erzeugt werden kann, die sich
nur auf nattirliche Moralitatsbegriffe, nicht auf den lebendigen
Glauben stiitzt, werde es immer an dem Wesentlichsten fehlen,
an der Lauterkeit, welche die wahrhaft christliche Tugend kenn-
zeichnet, Was es iibrigens in der Regel mit einer undogmati-



— 275 —

schen Moral und ihren Friichten auf sich hat, das wird S. 11 f.
sehr gut charakterisiert (zugleich ein charakteristisches Beispiel
fur Hirschers Sprache): ,Hiernach denn was richten wir mit
unserer Moralpredigt aus? Sie scheint zu belehren, sie scheint
den Weg zum Leben zu zeigen, man kann nicht wohl etwas
Schoneres horen: so wohl geordnet alles, so gut gesagt, so
wahr. Dennoch was erwirkt sie? Sie ist ein Kleid, in welchem
man Staat machen kann, das aber weder vor Kalte noch Nasse
schiitzt. Wir ziehen die Wahrheit von dem Himmel, wo unser
Auge sie mit Ehrfurcht hitte sehen miissen, herab zur Erde,
wo sie ihre Majestiat und Ewigkeit verliert. Wir bilden mora-
lische Schwétzer — jenes Gezticht von Menschen, welche alle
Gebote an den Fingern herzidhlen und geldufig tiber dieselben
schwatzen, aber nie sie im Herzen tragen; welche, wenn man
sie handeln sieht, von Religion nichts zu wissen scheinen, und
wenn man sie reden hort, in ihrem Handeln zum Rétsel werden,
welche Gott und Tugend in Missachtung bringen, weil die Liige,
welche in dem thatlosen Gerede prunkt und heuchelt, Ekel
erregt.“ — Im Anschluss an diese prinzipiellen Erorterungen
folgen praktische Anweisungen zu zweckmaéssiger Anlage und
Ausfiibhrung solcher Predigten, mit ausgefithrten Beispielen. —
2. Dogmatische Predigten der zweiten Art, an die Hirscher
denkt, sind solche, welche die Absicht haben, ,dogmatische
- Wahrheiten oder Thatsachen zu erkliren, zu begrinden und
gegen Zweifel und Einreden zu verteidigen.* (S. 70 f.) Hier
18t nicht, wie bei der ersten Klasse, Erbauung der néchste
Zweck, sondern Beforderung der religiésen Erkenntnis und Uber-
zeugung. Um diesem Bedlirfnis zu entsprechen, empfiehlt Hirscher
einmal sogenannte Katechismuspredigten, zur Fortsetzung und
Vertiefung des Unterrichts in den Wahrheiten der Religion;
daneben Behandlung der Religionswahrheiten mit Riicksicht
auf unsere Zeiten und Verhiltnisse, in apologetischem Interesse,
zur Abwehr des modernen Unglaubens und der Angriffe Anders-
glaubiger; der Katholik soll dahin gebracht werden, dass er
Rechenschaft von seinem Glauben geben kann. Eigentliche
Polemik will aber Hirscher nicht auf der Kanzel haben, sondern
stellt als ersten Grundsatz auf (S. 76): ,Eine wahre und klare
Darlegung der katholischen Wahrheit und eine tiberzeugende
Begriindung derselben ist die beste Polemik.“



= o7e =

Ein Aufsatz , Uber den Wert der Homilien im Verhdiltnis zur
Predigt“, den Hirscher 1862 dem 2. Bande der unten noch zu
erwihnenden ,Betrachtungen tiber die sonntdglichen Episteln*
,statt einer Vorrede“ vorausschickte, bringt noch einmal
seine Vorliebe flir die Homilie zum Ausdruck, die vielfach frucht-
barer und erspriesslicher wirken konne, als die thematische
Predigt, und die mit Unrecht jetzt vernachléissigt und gering-
geschiitzt werde, obwohl auch die Kirchenviter in Homilien zu
den Glaubigen redeten.

Die praktische Ausfithrung der in diesen Aufsédtzen aus-
gesprochenen Grundsitze gaben die grossen Homiliensamm-
lungen Hirschers, von denen die erste schon 1829 erschien:
oBetrachtungen ber simitliche Evangelien der Fasten mit Hin-
schluss der Leidensgeschichte.* (8. Aufl. 1848.) Das Buch war,
wie der Zusatz zum Titel (,fur Homileten und Bibelleser“;
8. Aufl.: ,fur Seelsorger und jeden christlichen Leser“) schon
ausspricht, ebenso wie die folgenden. gleichartigen Werke ein-
mal fiir den Gebrauch der Homileten bestimmt, die Anregungen
daraus empfangen und dasselbe in der Weise praktisch ver-
wenden konnen, dass sie von den verschiedenen, tiber einen
biblischen Abschnitt gebotenen Gedanken einen herausgreifen
und speciell ausfiihren. Andrerseits sollte es aber auch der
privaten Erbauung dienen, als ein Andachtsbuch zur Vorberei-
tung auf eine wirdige Osterfeier, dem Zweck der Fastenzeit
selbst entsprechend. Im weiteren Sinne auch als Beitrag zur
praktischen Schrifterklérung fiir weitere Kreise des Volkes; mit
vollem Recht bemerkt Hirscher hier, dass die immer zuneh-
mende Bibelverbreitung unter den Katholiken .nur geringen
Nutzen bringen, ofters sogar schaden werde, wenn man nicht
gleichen Fleiss auch auf ihre Erklirung wende“. (Vorrede S. VI.)
Was die Art der Behandlung betrifft, so wandte Hirscher, wie
er auch in der Vorrede erklart, sein vorzigliches Augenmerk
auf die Erklérung des wortlichen Sinnes. Moralische Betrachtungen
habe er nur insoweit angekntipft, als sie ,der betreffende Text un-
mittelbar darzubieten schien“, wihrend er mit der Entschieden-
heit seines gesunden religiosen Sinnes erklart: ,Alles gesuchte
Moralisieren ist mir widerlich.“ In der That weht in Hirschers
Homilienbiichern, im ersten wie im letzten, eine ganz andere
Luft einer wahrhaften tieferen Religiositéit, als in der in ihrer
liberwiegenden Masse seichten und wisserigen Erbauungslitte-



— o

ratur, die er in der Zeit seines Anfangs vorfand (wobei man
noch nicht einmal an die Ausgeburten des richtigen Rationalis-
mus, wie an die bekannten ,Stunden der Andacht*, zu denken
braucht).

1837 und 1843 folgten in zwei Ba,nden die Betmchtungen
iber die sonntiglichen Evangelien des Kirchenjahrs®. (5. Aufl. 1853,
resp. 1862.) Dieses Werk giebt die Ausfithrung eines Gedankens,
den Hirscher frither einmal den Geistlichen ans Herz gelegt
hatte. (S. im 1. Teil meiner Studien, Internat. theol. Zeitschr.
1894, S. 646.) ,,Das Ganze der christlichen Religionslehre® sollte
- in diesen Betrachtungen im Kreise des Kirchenjahrs zur Sprache
 kommen, alle Hauptlehren der Dogmatik und Moral, nicht in
einer von vornherein festgestellten systematischen Ordnung,
sondern in der Folge, wie sich die Gegenstinde jeweils unge-
zwungen an die Kkirchlichen Perikopen ankniipfen lassen. Jede
Betrachtung fiihrt ein Thema, das in der Perikope gegeben ist,
homiletisch aus, wihrend sich dann noch kiirzere Fingerzeige
liber andere, ebenfalls sich daraus ergebende Gegenstinde an-
~ kntipfen, zum Nutzen der Prediger, die das Buch gebrauchen.
Auch die schwierigsten dogmatischen Gegenstinde, wie das
Weihnachtsevangelium Joh. 1, sind so dargestellt, dass sie auch
dem einfachen Christen von geniigender religioser Vorbildung
in jhrer ganzen Bedeutung verstandlich werden miissen, ohne
dass dabei dle Verstéindlichkeit durch Verwésserung erkauft
wére.

Endlich entschloss sich Hirscher noch in seinem hohen Alter,
den Betrachtungen iiber die Evangelien zwei Bande ., Betrach-
vungen dber sdimtliche somntdgliche Episteln des Kirchenjahres*
(1860 und 1862) an die Seite zu stellen, da diesem Bediirfnis
inzwischen nicht anderweitic entsprochen wurde und das Ver-
standnis der Episteln doch noch schwieriger sei, als das der
Bvangelien. Auch hier hielt er sich in der Auslegung an den
buchstéblichen Sinn. ,Ich erachte es fiir gefihrlich und auch
fur unstatthaft, sagt er in der Vorrede, ,sich ohne besondere
Grinde von dem buchstiblichen Sinn zu entfernen, Der christ-
liche Religionslehrer ist gesendet, dem Volke das Wort Gottes
einfach in dem Sinn, in welchem es die hl. Verfasser nieder-
geschrieben haben, zu erkliren. Wendet er sich einmal zu
allegorischen, mystischen, gesuchten, tberhaupt subjektiven
Deutungen SO Schwebt er in nichster Gefahr, einer ungesunden



- 278

Originalitat zu verfallen, und das ihm anvertraute Wort, wel-
ches er seinem Berufe geméss predigen sollte, hintanzusetzen.“

Ich schliesse die Ubersicht iiber diese homiletischen Werke
mit Anfiihrung des Urteils von Worter tliber dieselben (Ge-
dachtnisrede S. 27): ,In diesen Betrachtungen redete der Ver-
fasser wie ein Homilet der alten Kirche; sie sind in der That
mustergiiltige Homilien, und lange Zeit wurden sie, wie jingst
ein Schriftsteller sich ausdriickte (Worner-Gams, J. A. Mohler,
S. 127), von den Kanzeln der Residenzen wie der abgelegenen
Dorfkirchen gehort und wiederholt. Thnen besonders verdankte
der Verfasser sein hohes Ansehen bei dem Kuratklerus.*

Hier ist noch ein Erbauungsbuch anderer Art anzuschliessen,
das ,Leben der seligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria®,
(1853; 5. Aufl. 1865.) Kin Erbauungsbuch bester Art fiir das
weibliche Geschlecht, dessen Tugenden und Fehler freimiitig
besprochen werden. An die Erzéhlung der einzelnen Ereignisse
aus dem Leben der heiligen Jungfrau namlich, die in den Evan-
gelien oder von der Legende berichtet werden, fligt Hirscher
Nutzanwendungen an fir alle Altersstufen und Verhéltnisse im
weiblichen Leben. |

4, Zur Pastomltheologie.l.

Hin grosseres systematisches Werk tiber Pastoral im engern
Sinne hat Hirscher nicht verfasst, und seine Vorlesungen dariiber
blieben ungedruckt. Doch enthalten seine grossern Werke auch
dafiir sehr niitzliche Anleitungen, sowohl die Katechetik als
besonders die Moral, wie ich oben bei der Besprechung des
letztern Werkes bereits erwéhnt habe. Hier ist noch ein klei-
nerer wenig bekannter Aufsatz Hirschers zu nennen, der man-
ches Beherzigenswerte enthilt, seine Erwégungen tiber die Frage:
» Woher es komme, dass der frihere seelsorgliche Eifer bei vielen
Geistlichen in der Folge erkalte? Und wie dem abzuhelfen?’
(Archiv fiir die Geistlichkeit der oberrhein. Kirchenprovinz,
III. Band, S. 270-—280, 1840.) Er hat es hier insbesondere mit
den rationalistisch angehauchten Aufklirern im Klerus zu thun,
welche die Schuld fiir ihren mangelnden Eifer auf die herrschen-
den Zustiande schieben, die ihnen verwehren, ihre Bestrebungen
ins Werk zu setzen, sowie darauf, dass sie fiir solche Bemiihun-
gen beim Volke auch keinen Dank finden. Durch blosse negative
Aufklarung, betont er hier, werden ganz gewiss keine religiésen



= 279

Zustande im Volke geschaffen, in denen es fiir wiirdige Priester
eine Freude wire zu wirken., Die wiinschenswerten Reformen
im religitsen Leben miissen von innen heraus geschaffen wer-.
den, diejenige religiose Aufklarung, die den Weg von dem viel-
fach nur #usserlichen Mechanismus der Religionsiibung zu einer
echten Religiositit bahnen soll, muss eine positive sein, nicht
eine negative, die dem Volke noch den Rest kirchlichen Sinnes
nimmt, ohne ihm etwas dafiir zu geben. (S. 272:) ,Ach! der
Mechanismus im Kult wird nimmermehr anders gehoben, als
durch sorgfiltige Bildung der Jugend zur Frommigkeit von
frithester Kindheit an, und nie darf der Seelsorger von dem
Dasein oder Nichtdasein dusserer Formen erwarten, was allein
von einer jahrelangen gewissenstreuen und miihevollen Ein-
fihrung der Kinder in christlichen Glauben und christliche
Frommigkeit kommen kann.“ ,Das Aufrdumen® sei nicht der
Weg ,zur geistigen Hebung der Menschen“; vor allem miisse
der Seelsorger ein religioses Bediirfnis in den Leuten vorfinden,
woran er ankniipfen koénne; ,aber wo will er jene anderen
anfassen, jene Aufklérlinge, jene um ihres Negierens willen
sich weise Diinkenden, jene Klugen und Satten? Darum nur
Geist gepflanzt! Der Seelsorger ist genau in dem Mass kein
Diener des Geistlosen, als er tiberhaupt Geist weckt und ver-
breitet.“ (S. 273f.:) ,Es giebt eine Aufklarung zweifacher Art:
1. die Erhellung des Geistes durch die Erkenntnis des wahren
Gottes, durch die Erkenntnis des Menschen und seiner Siinde
und seines Elendes, durch die Erkenntnis Jesu Christi und seines
grossen Erlosungswerkes, durch die Erkenntnis des heiligen
Geistes und unserer geistigen Wiedergeburt aus ihm, durch die
Erkenntnis von dem Leben, dem Kiampfen und Hoffen der
Wiedergeborenen, kurz: die Aufklarung des Geistes durch die
Erkenntnis des Evangeliums Jesu Christi. Man kann diese Auf-
klarung die positive nennen, weil sie ist die setzende — setzend
in den Grund der Seelen alles, was diese erheben, leiten, stirken
und trosten kann. Sie ist das Licht, das in die Welt gekommen,
und zu dessen Verbreitung die Geistlichkeit da ist. Aber dass
die Anstrengung fiir diese Aufklirung von dem Volk mit Wider-
stand und Lésterung belohnt werden sollte, ist schlechthin un-
moglich. Dagegen 2. giebt es noch eine zweite Aufklirung —
die megative: darum so genannt, weil sie nur solches, was sie
fur Aberglauben und Missbrauch ansieht, verneint und befehdet.



— 280 —

S0 wenig wir nun gemeint sein konnen, die Bekdmpfung des
Aberglaubens und der Missbrauche fiir unnétig zu erachten, so
wissen wir doch, dass es zum Negieren wenig theologische
Kenntnisse, wenig Tiefsinn und wenig seelsorgliche Miithe braucht.
Reiche und tiefe Kenntnisse dagegen und jahrelange Miihe zum
Ponieren.“ Diese bloss negative Aufklirerei werde allerdings,
wie sie bei den dafiir Empfénglichen nur flache Frivolitat er-
zeuge, bei dem noch religios gesinnten Teile des Volkes Wider-
stand finden, und mit vollem Recht. ,Geistliche also, welche
bei ihrem vorherrschend negativen Wirken von seiten des Volkes
Widerstand finden, haben darin keinen Grund zur Entmutigung,
wohl aber zu der Einsicht, dass sie bei ihrer Pastoration von
einer vollig falschen Grundansicht ausgegangen seien und ihrem
Wirken eine durchaus unstatthafte Grundlage gegeben haben.”
— Die wahren Grinde des ermattenden Eifers sieht Hirscher
darin, dass entweder auch der anfangliche Eifer nicht lauter
war, sondern auf Selbstsucht, die das Ihrige suchte, beruhte,
und also bei getduschten Erwartungen nachliess, oder dass das
frithere reine Streben fremdartigen Interessen Platz gemacht
habe. Die Heilung konne also auch nur hier gesucht werden,
in der ,Bewahrung jener aufrichtigen und freudigen Liebe zu
Gott, zu Jesus Christus und zu den unsterblichen Seelen, Welcihe
gern still und rastlos an ihrem Orte schafft; demiutig sich ver-
kennen und zuriicksetzen lésst; pflanzt und begiesst und das
Gredeihen Gott anheimstellt; am Lehren und Wehren, am Mit-
leiden und Trosten, am Kummer und Sorgen um Irrende und
Ungliickliche Interesse findet ohne anderes; im Gebet, in der
Meditation, im Berufsstudium sich gehoben und gliicklich fiihlt;
willig ein niichternes und zuriickgezogenes Leben fithrt und
freudig ist in Selbstverleugnung und Entsagung®. (S. 280.)
Diese innere Disposition kann allein den rechten und wahren

Pastoral-Eifer bewirken. :
Dr. FRIEDRICH LAUCHERT,
Lic. theol.

(Schluss folgt.)




	Johann Baptist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

