
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Artikel: Études sur la latinisation de l'orient sous Louis XIV

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 217 —

ÉTUDES SUR LA LATINISATION DE L'ORIENT

SOUS LOUIS XIV.

I. L'Ambassade de M. de Hointel à Constantinople (4670—1677),

d'après

les documents inédits des Archives du ministère des Affaires
étrangères à Paris.

I.
La négociation de M. de Nointel dans le Levant se trouve

dans les tomes X et XI de la Correspondance de Constantinople,

aux archives du ministère des Affaires étrangères à Paris.
M. le ministre des Affaires étrangères et M. Girard de Rialle,
directeur des archives, ayant eu l'extrême bonté de les mettre
à ma disposition, j'ai pu les analyser avec soin, et j'en donnerai
ici les extraits qui se rapportent aux questions théologiques
et ecclésiastiques, dans le but d'éclaircir l'histoire, encore bien
incomplète et bien obscure, des efforts de latinisation faits en
Orient par les papes et par les princes soumis à l'autorité
papale, notamment par les rois de France et leurs ambassadeurs.

La Revue traitera cette question dans son ensemble;
il ne s'agit dans cette première étude que du rôle joué par
Nointel de 1670 à 1677.

La Bibliothèque de l'Institut à Paris possède aussi un
volume de Mémoires de ce même ambassadeur : il y est
surtout question, de l'état de l'empire ottoman à cette époque,
ainsi que des affaires de Hongrie et de Pologne; on y trouve
cependant aussi quelques détails relatifs aux affaires religieuses,
détails qui seront indiqués dans cette étude.



— 218 —

D'après ces documents, «Charles-François-Olier de Nointel,
conseiller du roi en tous ses conseils en sa cour de Parlement
de Paris, et son ambassadeur en Levant» apparaît, non comme
un vulgaire faiseur, puisqu'il a réussi, en juin 1673, à renouveler

les fameuses Capitulations, ce qui n'était pas facile, mais

comme un diplomate habile, plus apte toutefois à conduire des

affaires politiques et commerciales qu'à traiter des questions
théologiques et ecclésiastiques. Le vizir, on le verra plus loin,
lui a reproché ses «étranges demandes qui préjudiciaient à la
conclusion.» Il est certain, d'ailleurs, qu'il a commis des
maladresses, puisque, malgré son succès dans le renouvellement
des Capitulations, il n'a abouti qu'à une disgrâce auprès de

Louis XIV, qui n'a jamais voulu lui pardonner. Il fut cependant

courtisan adulateur; il appela même Louis XIV «le plus
grand prince du monde!»

Il chercha certainement à modeler sa conduite sur les

goûts et les désirs de son maître. Sachant celui-ci plus
dévoué au jésuitisme qu'au christianisme, plus épris de l'éclat
de la religion que de la religion même, et disposé à la
violence quand l'exécution de ses desseins l'exigeait, il a agi en

conséquence et s'est montré tel aussi: superficiel, tout à
l'extérieur et à l'éclat, cherchant à frapper les regards par des

démonstrations retentissantes, à séduire par des présents et des

faveurs, et lorsqu'il n'y réussissait pas, hautain, menaçant,
cassant, violent. C'est ainsi qu'il se montra même envers le

patriarche orthodoxe Dyonisius (Denis) et envers le vicaire
apostolique romain, Andreas Rodulphus, évêque de Calamine
(sic), qui avaient cependant su tout d'abord lui plaire, qui
avaient même accepté, paraît-il, ses faveurs, mais qui, sur des

points secondaires de politique nationale, lui opposèrent quelque
résistance. Plein de haine envers les orthodoxes, qu'il traitait
dédaigneusement de schismatiques et même de «canailles», il
ne manqua aucune occasion de leur être désagréable et de les

discréditer; et, au contraire, il défendit avec une ardeur et une

partialité manifestes les intérêts des jésuites, des capucins et

des autres missionnaires latins.
Comme théologien, il fut d'une nullité absolue. Dénué de

science, il borna son christianisme à servir la cour de Rome

et les jésuites, dont il était la créature dévouée. C'était là

toute sa théologie. Une fois cependant, en mai 1673, dans ses



— 219 —

débats personnels avec l'évêque de Calamine, il fit remarquer
au roi que les plaintes de Rome «ne manquent jamais d'être
fort exagérées, pour ne pas dire davantage, quand il s'agit
d'étendre la domination spirituelle.» Dans la question
eucharistique, agitée alors entre les protestants et les catholiques-
romains et poussée à l'extrême de part et d'autre, il confondit,
comme choses équivalentes, la présence véritable du Christ
dans l'eucharistie avec la présence substantielle et celle-ci avec
la transsubstantiation matérielle; et de ce que les orthodoxes
ne voulaient pas être traités de protestants et affirmaient la
véritable présence du Christ dans l'eucharistie, il en conclut et il
chercha à démontrer qu'ils professaient la transsubstantiation
enseignée dans l'Eglise de Rome. Les documents qu'il sut se

procurer par ses nombreux agents et qui furent traduits en
français soit par Delacroix, son second secrétaire, soit par
Renaudot, furent envoyés par lui dans ce but à M. de
Pomponne, qui les communiqua à son parent le théologien Arnauld;
et Arnauld les inséra ainsi ou les laissa insérer sans autre
contrôle dans l'ouvrage de la Perpétuité de la Foi. Telle est
la provenance de ces documents célèbres. La question dès
lors prend une gravité particulière.

En lisant attentivement les lettres de Nointel, surtout ses
lettres au roi, à l'empereur, aux reines d'Espagne et de France,
on verra qu'il est essentiellement partial et haineux, type de
ces Français étroits du dix-septième siècle qui ne voyaient que
leur roi, et de ces papistes plus étroits encore qui n'avaient
rien d'universel, rien de catholique, et qui, toujours militants
et agressifs, ne cherchaient qu'à assurer le triomphe des
doctrines et des usages romains sur l'ancienne Eglise orthodoxe.
La conquête des Lieux-Saints par les croisés suffisait à Nointel
pour lui faire déclarer que les indigènes orthodoxes étaient
des usurpateurs et que les vrais propriétaires devaient être
les Français rattachés à la cour de Rome. Ses notions en
théologie valaient ses notions en droit. Haineux envers les
protestants comme il était haineux envers les orthodoxes, il
voulait confondre les premiers sur la question de l'eucharistie,
en poussant la notion de la présence du Christ jusqu'à la
transsubstantiation physique et en cherchant par tous les
moyens possibles à faire croire en France que les orthodoxes
professaient cette même doctrine ; fait qu'il affirme avec l'aplomb



- 220 —

de l'ignorance qui s'ignore, grâce à des attestations qu'il a su
se faire donner, mais fait que l'ambassadeur d'Angleterre et
son ministre n'ont toutefois pas voulu assurer par écrit, comme
on le verra. Le zèle fiévreux déployé par Nointel dans toute
cette affaire paraît n'avoir guère été que celui d'un courtisan
intéressé, qui veut surtout se faire valoir aux yeux de son
maître, en favorisant ses passions religieuses et en lui
fournissant en particulier des armes contre les protestants, qu'il
savait lui être odieux.

On le remarquera, pas un argument n'a été formulé dans
toutes ces négociations (si toutefois il y a eu des négociations
dans le sens élevé du mot); pas une seule explication n'a été

échangée à propos des textes des attestations en question,
comme s'il n'y avait jamais eu la moindre difficulté en ces

matières! Toute cette livraison par Jtrop précipitée de
documents non contrôlés et non discutés doit évidemment être
tenue pour d'autant plus suspecte que Nointel a été attaqué

par ceux-là même qui, à l'en croire, auraient tout d'abord
abondé dans son sens.

Quoi qu'il en soit, il a été incontestablement un latinisant
à outrance, ianatique, impérieux et violent dans ses procédés,
voulant avant tout établir sa supériorité partout, exclusif,
compromettant, etc. ; et, à ce seul titre, il ne saurait être pris en
considération dans une question doctrinale et religieuse de cette

importance.

II.

Analysons la correspondance officielle de Nointel, et d'abord
le T. X, qui contient les années 1670 à 1673 inclusivement:

Instruction de Louis XIV à Nointel, 21 juillet 1670 (écriture

de Lyonne). Il est recommandé à l'ambassadeur de

protéger les capucins et leurs maisons. «Sa Majesté, qui est le

protecteur des Eglises orientales, désire que ledit sieur
ambassadeur s'emploie à son arrivée de (mot illisible) efficacement

pour obtenir des ministres de la Porte que lesdites églises qui

ont été ravies aux catholiques leur soient rendues, et qu'il
leur procure l'entière liberté de continuer l'exercice de la
religion catholique; et que les capucins de Galata soient autorisés
à faire rebâtir leur église incendiée en 1660... Le pape défunt

(Clément IX) écrivit quelque temps avant sa mort un bref



— 221 —

au roi pour lui demander d'ordonner à son ambassadeur à

Constantinople de demander au Grand Seigneur la restitution
de quelques-uns des Lieux-Saints, que les religieux grecs
schismatiques ont usurpés sur les catholiques romains moyennant
quelque argent que lesdits Grecs ont donné à des officiers de

Jérusalem, et lequel ils avaient pris des aumônes envoyées de

France et d'Espagne.»
Nointel arriva à Constantinople le 22 octobre 1670 et

débarqua incognito le 24. Le 30, il écrivit à «Monsieur» : «Je

ne puis me lasser de vous protester qu'avec quatre vaisseaux
ou un peu plus l'on obtiendra des Turcs tout ce que la raison
n'est pas capable de leur faire comprendre.»

Lettres de Nointel à Monsieur, le 24 juillet 1671: « ...J'ai
reçu dans le palais de France et sous la protection de Sa
Majesté Methodius, patriarche des Grecs, et quatre archevêques
métropolites, persécutés par Parthenius, qui est à présent dans
la dignité patriarcale.» — Le 9 novembre : «Le vizir a fait un
nouveau patriarche des Grecs, dont il a tiré douze mille écus;
mais comme il s'est ouvert de ne plus écouter les propositions
qu'on lui fera pour le changer; et que Dyonisius, archevêque
de Larisse, qu'il a choisi pour cette dignité, est une personne
de qualité et de science, qui témoigne de l'affection pour la
régularité et la discipline ecclésiastique, et autant d'aversion
pour le schisme et l'hérésie que d'inclination à la réunion, il
y a lieu de bien espérer de ce changement.»

Lettre du roi à Nointel, de St-Germain, le 6 janvier 1672,
pour lui dire que l'évêque de Calamine, vicaire apostolique,
travaille secrètement à Rome pour faire sortir de la mission

de Péra les jésuites français et leur ôter l'église de
St-Benoît, qu'ils desservent depuis que Henri IV la leur a
commise ; que cet évêque attend des ordres de Rome pour les
en chasser les uns après les autres, en commençant par le
P. Alexandre Vigraux un des principaux missionnaires. Le
même évêque ne veut pas qu'on prie Dieu publiquement pour
le roi de France dans cette église, et qu'on lui donne le titre
de roi très chrétien. Le roi avertit Nointel de s'opposer à ces
projets et de protéger la mission des jésuites français.

Lettre de Nointel à Monsieur, le 9 février 1672: «J'ai eu
l'honneur d'écrire à défunt M. de Lyonne du nouveau patriarche
des Grecs, nommé Dyonisius, comme d'une personne qui a



— 222 —

bien du mérite et de la bonne volonté, et dont les sentiments
m'ont paru fort catholiques, dans une conversation particulière
que j'ai eue avec lui lorsqu'il n'était que métropolite; et comme
toutes les apparences sont qu'il demeurera longtemps dans sa
dignité par la grande habitude qu'il a dans le sérail et par la
juste autorité qu'il prend sur ceux qui lui sont soumis, je me
persuade qu'on peut ménager son amitié, même avec avantages

pour l'Eglise romaine, dont je ne le crois pas fort éloigné,
parce qu'il est raisonnable et assez savant. Je lui ai fait
présent de toute l'histoire byzantine ; si j'avais les Pères grecs,
je les lui donnerais encore dans quelque occasion favorable,
ou je prendrai la liberté de vous représenter sur ce sujet que,
si j'avais deux ou trois histoires byzantines et des Pères et
autres auteurs grecs, bien reliés avec les armes du roi, je
m'en pourrais servir dans les conjonctures avantageuses; car,
outre que ce serait le moyen de faire éclater ici la libéralité
de Sa Majesté, je pourrais par là tirer plusieurs manuscrits
du Mont Athos et des autres endroits où il en reste.» Ensuite
Nointel propose d'acheter pour S. M. quelques-unes des
bibliothèques considérables qui se vendent à Constantinople.

Lettre de M. Arvieux l) à Monseigneur, le 25 mars 1672:

«Si M. de Nointel ne peut rien obtenir de but en blanc du

grand-vizir, de l'humeur froide dont il est, j'ai déjà fait agir
le patriarche des Grecs comme de lui-même pour préparer
l'esprit de Panayoti, interprète du G.-V., qui a bien du crédit
et de l'accès auprès de lui. Cela a réussi, et quand j'aurai
vu les personnages, je prendrai d'autres mesures et ne ferai
rien que bien à propos.»

Lettre de Nointel à Monsieur, d'Andrinople, le 3 mai 1672:

«Les principaux articles concernant la protection du roi en

faveur des chrétiens, la liberté de rebâtir l'église de St. Georges,
l'exemption du tribut imposé sur celle de Heide la conservation

des lieux saints que possèdent aujourd'hui les religieux
de Jérusalem, et la désignation des Espagnols, Portugais et

autres commettants maintenus dans cet empire à la considération

de S. M., m'ont été accordés avec beaucoup d'honnêteté.»

Autre, du 10. Après avoir dit que le grand-vizir voulait
restreindre le nouveau traité au commerce, mais que lui, Nointel,

*) Arvieux, que Nointel appelle Darvieu, était chargé de négocier aussi les

affaires du roi a Constantinople, sous la direction de Nointel.



— 223 —

a voulu procurer aussi des avantages à la religion, Nointel
ajoute : «Panajoty étant informé de mes raisons, m'est venu voir
de la part de son maître, et m'ayant insinué que le grand-vizir,
jaloux de sa puissance, ne goûtait pas qu'on attribuât à d'autres
qu'à lui la protection des sujets chrétiens, il s'est étendu sur
d'autres incidents de peu de conséquence... Depuis cette
conférence, il s'est passé plus de trois semaines qui n'ont servi
qu'à faire paraître l'esprit du vizir ou de celui qu'il emploie,
et ne s'expliquant point nettement, il a disputé ce qui concerne
l'usurpation des Grecs dans les lieux saints avec toute l'adresse
imaginable, et pour m'en faire désister, il a promis au nom de

son maître qu'on confirmerait aux religieux ce qu'ils possédaient

déjà. Il m'a fait dire que l'église de St-Georges était
accordée... Quoi qu'il en soit, j'espère que le traité se
conclura aux avantages qui suivent. Que les évêques et religieux
français, et tous les autres dépendants de l'Etat du pape, seront
conservés dans la possession des lieux qu'ils ont dans l'empire
ottoman, où ils feront les fonctions de leur religion, sans qu'il
leur soit fait aucun empêchement par avanie ou autrement...
Que les deux églises que de tout temps ont possédée et
possèdent présentement dans Galata" les jésuites et les capucins
religieux français, leur seront conservées par une libre et
entière possession; et comme l'une des deux a été brûlée, elle
sera par la permission de la justice rétablie et remise entre
les mains des capucins...» Et encore : «Panajoty, lequel sert le
grand-vizir avec une dépendance absolue, rapportant tout à
sa gloire et gardant un grand secret, et les ouvertures par
lui sont très agréables, non seulement il a fait les premières
ouvertures de la lettre de M. de Lionne, mais en conséquence
de la réponse et de l'ordre du vizir, il a lié la négociation de
telle manière qu'elle se terminera au renouvellement des
capitulations.»

Lettre de Nointel au roi: «Péra-les-Constantinople, 1er juillet
1672. Sire, ce n'est pas seulement de ceux qui vivent dans la
foi catholique du rite romain que V. M. est reconnue pour
le fils aîné de l'Eglise, et pour son protecteur, car, si étendue
que puisse être l'Eglise romaine en plusieurs parties du monde,
votre protection, Sire, va encore plus loin, les chrétiens orientaux

y recourent de tous côtés comme à un asile assuré, et l'on
peut dire que V. M. est le centre où ils se réunissent en quel-



— 224 —

que façon au chef duquel ils sont séparés, ou par une malheureuse

nécessité, ou par un reste d'opiniâtreté sur des points
qui ne sont pas essentiels quand on s'explique bien. Les ordres,
Sire, que vous m'avez donnés de prevenir ces chrétiens affligés
dans leurs besoins, sont exécutés avec toute la ponctualité
qui m'est possible, et parce qu'ils ne s'étendent pas seulement
sur le temporel, mais encore sur le spirituel, j'ai cru que je
ne devais pas borner le zèle aussi secourable que puissant de

V. M. à donner refuge à des patriarches, des archevêques
dans le palais de France à Constantinople, mais qu'il fallait
encore les avertir de la prétention d'un ministre calviniste
sujet de V. M., lequel soutient dans divers traités que les

Grecs, Arméniens et autres communions orientales séparées
de l'Eglise d'occident ne croyaient point la présence réelle de

Notre Seigneur Jésus-Christ dans l'eucharistie, ni le changement

réel et substantiel du pain et du vin en son corps, et

en son sang, et qui s'opiniâtre sur ce principe à soutenir que
les Orientaux n'adorent point du culte de latrie Jésus-Christ
présent réellement dans le saint sacrement.

«J'ai cru, Sire, ce point de fait si important que je n'ai
rien oublié pour l'éclaircir, et je puis assurer V. M., en lui
gardant toute la fidélité que je lui dois, que les Grecs et les

Arméniens croient la présence réelle de J.-C. au saint sacrement,

et la conversion substantielle du pain et du vin en son

corps et en son sang, et qu'ils adorent J.-C. présent réellement
et invisiblement dans l'eucharistie. J'ai assisté à leurs
cérémonies et à leur liturgie, où cette vérité paraît dans un éclat

invincible, et les patriarches, archevêques, évêques, prêtres,
les gentilshommes et les particuliers, même les papas et le

peuple à la campagne, me l'ont certifiée avec exécration contre

ceux qui leur imputaient une autre croyance, les traitant de

calomniateurs et d'hérétiques. Il n'y a même pas un du clergé

qui osa faire paraître un sentiment contraire quand il l'aurait;
et lorsque j'ai demandé des attestations aux patriarches grecs,
ils m'ont dit que les anciens Pères de leur Eglise, les
conférences par lettre du patriarche Jérémie avec des luthériens

d'Allemagne, les synodes tenus contre une prétendue profession

de foi de Cyrille Leucar (sic), la confession orthodoxe de

l'Eglise d'Orient, le livre d'Agapius et plusieurs autres traités

faits du temps de Cyrille Leucar étaient autant de preuves



— 225 —

incontestables de cette vérité, et que l'imagination contraire
d'un particulier destituée de tout fondement ne les engageait
pas d'assembler un synode pour les désabuser. Ils n'ont pas laissé
de me fournir plusieurs pièces de conséquence, et entre autres
une profession de foi sur les points dont ils diffèrent des Latins,
donnée par un de leurs docteurs et enregistrée dans le livre de

leur grande Eglise, dont j'ai fait certifier la copie par le
patriarche, et plusieurs prélats, et officiers; j'ai même obtenu des

attestations du patriarche général des Arméniens et de celui de

Constantinople; j'en ai eu des principales îles-de l'archipel;
j'y ai ajouté le témoignage de la plupart des ambassadeurs
et représentants qui sont en cette Porte; celui d'Angleterre et
son ministre m'ont avoué expressément que les Grecs croyaient
la présence réelle et le changement des substances, mais qu'ils
ne pouvaient à présent le témoigner par écrit. Le résident des
Etats m'a confessé que c'était lui qui avait apporté de Hollande
la confession orthodoxe, où elle avait été imprimée. Les
personnes les plus considérables du pays après ces messieurs
n'ont pas hésité de servir de témoins; et enfin le patriarche
Dyonisius, avec trois autres qui l'ont précédé dans la même
dignité, et celui d'Alexandrie, et trente-neuf métropolites se
sont assemblés et ont déterminé un acte synodal qui est
dans le livre de la Grande Eglise, où le point de l'Eucharistie
et plusieurs autres étant expliqués, ils font voir clairement
quelle est leur foi. Le patriarche m'en a envoyé un original
en bonne forme par trois métropolites et son référendaire,
avec prières très instantes et fort soumises de le faire passer
entre les mains de V. M., la priant très humblement de vouloir
qu'il soit mis en dépôt dans sa bibliothèque ou en tel autre
endroit qu'il lui plaira d'ordonner, afin que les calomniateurs
qui les persécutent en leur imputant de ne pas croire la
présence réelle et le changement des substances, et le devoir de
l'adoration à Jésus-Christ présent réellement dans l'eucharistie,
y lisent leur condamnation.

«Ceux qui m'ont porté ces paroles ayant eu un grand
entretien avec moi, je prends encore la liberté d'en faire tenir
une relation à V. M.*) Elle trouvera encore avec ces pièces

*) Eu marge, d'une autre écriture (la même que celui qui écrit à Nointel de
la part du roi, sans doute Pomponne) : «Elle ne se trottve point avec cette lettre.
Il faut qu'elle soit avec les attestations.»

Kevue intern, de Théologie. Heft 10, 1895, 15



— 226 —

une attestation du patriarche grec d'Antioche, et une de celui
des Coftes, qui est celui des Abyssins, et elle jugera mieux
que personne qu'on ne peut sans une opiniâtreté inexcusable
s'élever contre un si grand nombre d'autorités, lesquelles étant
d'elles-mêmes très fortes deviendront invincibles, lorsqu'elles se

trouveront sous la protection de V. M. et qu'elle s'en servira
pour la gloire de l'Eglise. Vous en êtes, Sire, le fils aîné;
ainsi sa défense, regardant particulièrement V. M, me servira
d'excuse si j'interromps ses grandes occupations, et de moyen
pour lui prouver le zèle et le profond respect avec lesquels
je suis, Sire, de V. M. le très humble, très obéissant et très
fidèle serviteur et sujet, Nointel.»

Lettre (non signée) de Pomponne à Nointel, de Versailles,
le 30 novembre 1672: «Le roi a reçu, Monsieur, par les mains
du sieur d'Ervieux les témoignages si authentiques que vous
lui avez envoyés des sentiments des Eglises d'Orient sur
l'Eucharistie; ce sont de grandes armes contre ceux qui se sont

séparés de la véritable Religion, et l'on peut dire que vous
combattez en quelque sorte pour elle, en lui fournissant des

preuves si fortes et si convaincantes de l'antiquité du plus
saint de ses mystères. J'en suis dépositaire jusqu'à cette heure,

parce que je dois les faire voir à M. Arnauld, qui a tant de

part aux soins que vous avez pris de les recouvrer, et qui

peut assurément plus que tout autre en faire l'usage avantageux

que vous vous en êtes promis...»
Lettre de Nointel à M. (de Pomponne), de Constantinople, le

26 février 1673. Il dit que le vizir lui manque de parole. Voici
ce que le vizir lui a écrit au sujet du renouvellement des

capitulations: «Il ne faut pas vous fatiguer en vain par des

prétentions inutiles et hors de propos, comme vous en avez usé

par le passé, vous étant conduit de telle façon qu'après mille

efforts, contenus dans vos requêtes, ayant impétré de la faveur
de sa Hautesse impériale l'article de la douane, vous avez de

nouveau par vos étranges demandes préjudicié à la conclusion.

Ce n'est pas de la sorte que l'on conduit les affaires à leur

perfection, principalement quand ceux de qui elle dépend sont

résolus de l'accorder seulement pour donner un témoignage
de leur courtoisie...»

Lettre de Nointel à Monsieur, le 8 avril 1673. Il raconte

qu'il a assisté aux offices de la fête de Pâques dans l'église



— 227 —

de Saint-François, nouvellement bâtie, avec toute la pompe
possible pour soutenir «l'éclat de la religion». «J'étais à cheval

accompagné de plus de deux cents personnes, y compris la
nation, ceux qui sont sous la protection, vingt valets de livrée,
six janissaires, douze droguemans, mes secrétaires et valets
de chambre qui marchaient tous en ordre, et outre la chaise

que l'on me portait, l'on menait un cheval de main; les Turcs
et les Juifs, par le moyen du plus grand tour que l'on fait
exprès, ont été témoins de la solennité qui s'est faite en ce

rencontre, et doivent être convaincus que leur infidélité n'est

pas assez forte pour obscurcir la véritable religion, dont S. M.

fait sa principale occupation de relever l'éclat...» Dans cette
cérémonie, l'évêque-vicaire patriarcal latin a prononcé l'oraison,
qualifiant S. M. de rex noster christianissimus. Il ajoute : «La
même vue de la gloire du christianisme m'ayant engagé de

faire des avances d'honnêteté et de protection au patriarche
des Grecs et à ceux qui vivent sous sa juridiction, je n'en ai
point manqué d'occasion, me fondant principalement sur la
sincérité de leur bonne volonté pour l'Eglise romaine; mais
lorsque j'ai su que le patriarche s'était emporté jusqu'à interdire

la fréquentation des sacrements à la manière latine et
aussi l'entrée des églises latines à ceux de son rite, et qu'il
avait accompagné son discours d'exagérations fâcheuses et
même injurieuses, et que depuis il avait fulminé excommunication

contre les contrevenants, j'ai cru que je lui en devais
témoigner mon ressentiment dans la première rencontre. J'ai
donc attendu qu'il m'envoyât souhaiter les bonnes fêtes par
des métropolites et quelques-uns de ses principaux officiers;
et sans les admettre à mon audience, je leur ai fait dire que
je ne pouvais la leur accorder; c'est ce qui les a obligés de
se retirer avec d'autant plus de confusion qu'on ne leur a
fait aucun honneur; le patriarche en étant alarmé a voulu
s'excuser de ce qui s'était passé, et a pris la médiation de
l'évêque latin pour sa réconciliation ; mais continuant de traiter
la chose de hauteur et de justice, je lui ai fait dire par
manière de reproche que toutes les honnêtetés qu'il avait reçues
de ma part jusqu'à présent étant fondées sur la croyance qu'il
était catholique, comme il me l'avait protesté lui-même, et
qu'au moins il conservait dans le cœur un désir sincère d'union
avec l'Eglise romaine, j'avais été infiniment surpris d'apprendre



— 228 —

des effets qui y fussent si directement opposés; que je l'assurais

qu'autant que S. M. protégeait avec éclat et solidement
les chrétiens affligés, elle savait aussi faire ressentir les effets
de son courroux à ceux qui méritaient sa colère, et qu'il fallait
ou qu'il réparât sa faute, ou qu'il s'exposât à des suites
fâcheuses. Je ne doute point que cette menace ne produise son
effet, et sitôt qu'il sera arrivé, j'aurai l'honneur de vous en
informer.»

Lettre de Nointel à Monsieur, le 18 avril 1673. Il se félicite
des articles que la Porte accepte (renouvellement des
capitulations) : en fait de religion, c'est le rétablissement de l'église
de St-Georges dans Galata en faveur des capucins, et la
permission de dire la messe dans l'hôpital du même lieu. Il
ajoute qu'il a obtenu quelque adoucissement aux impôts que
l'archevêque de Naxis, du rite latin, devait payer à Sa Hau-
tesse.

Lettre de Nointel au roi, le 12 mai 1673. Il s'élève contre
l'évêque de Calamine, vicaire du patriarche latin, qui, le 2 mai
1673, a défendu aux jésuites de S. Benoît en Galata de prier
publiquement pour aucun prince inter missarum solemnia. Cet

évêque dit qu'en effet on peut prier pour le roi de France
dans la chapelle de l'ambassade de France; mais qu'ailleurs
on ne le peut pas, parce qu'ailleurs on est sujet du pape et

non de la France, et que le pape Urbain VIII l'a défendu.

Nointel a défendu aux jésuites d'obtempérer à cet ordre; il a

fait afficher sa défense à la porte de l'église des jésuites; ila
ordonné au supérieur de faire la prière pour le roi, ce qu'il fit.

Cet évêque de Calamine est aussi brouillé avec M. de la

Haye *); il «voudrait trancher du légat a latere», sous prétexte
qu'il représente le pape. Nointel prie S. M. de ne point écouter
les plaintes qui pourront lui être adressés de Rome, «plaintes

qui ne manquent jamais d'être fort exagérées, pour ne pas

dire davantage, quand il s'agit d'étendre la domination
spirituelle.»

Lettre de Nointel au duc d'Estrées, ambassadeur à Rome,

pour le mettre au courant de son différend avec l'évêque de

Calamine, dans le cas où la cour de Rome se plaindrait à

l'ambassadeur de France à Rome. Il dit: «Je vous dirai que,

') Prédécesseur de Nointel à Constantinople.



— 229 —

si ce prélat continue son entreprise, qui est insolente et

insoutenable, puisqu'elle accompagne la prohibition de prier pour
le* roi de fulminations, comme s'il s'agissait d'un sacrilège ou
d'un crime de lèse-majesté divine et humaine, je saurai bien
lui montrer qu'il ne demeurera ici que tant qu'il me plaira, et

que l'autorité du roi y est assez grande pour le faire
embarquer, comme on a fait autrefois un de ses prédécesseurs.
Je suis aussi obligé de vous donner avis que, si l'on touche à

mon ordonnance, ou que, si celui qui l'a causée s'en mêle

davantage, je la soutiendrai avec la hauteur qui convient à

un ambassadeur du roi.» Il espère que Rome retirera cet

évêque de Constantinople, «qui s'en fait trop à croire.»
Lettre de Nointel à Monsieur, le 21 septembre 1673. Il

dit que l'évêque de Calamine lui a fait des excuses, et qu'il
est disposé à laisser prier pour le roi; cet évêque a dit que sa
conduite lui avait été inspirée par l'ambassadeur de Venise.
Nointel, toutefois, reste raide envers lui; il verra plus tard
comment cet évêque se conduira.

Lettre de Nointel au roi, du canal de la mer noire, le
21 septembre 1673: «Delacroix, mon second secrétaire, doit
remettre à V. M. un original d'un catéchisme de l'Eglise orientale,

approuvé des quatre patriarches qui étaient alors dans les
sièges, et qui l'est aussi par Denis de Constantinople, duquel
j'ai envoyé, il y a un an, l'attestation synodale à V. M. Ce
dernier, qui m'avait donné sujet, il y a quelque temps, de me
plaindre de sa conduite, a cru n'en pouvoir mieux expier la
faute qu'en recourant dans sa disgrâce à la protection
ordinaire qu'il a trouvée dans notre palais de cette ville, contre
les persécutions de celui qui l'a dépossédé; et ce qui est
admirable, c'est que tous ces changements qui attireront la ruine
de la dignité patriarcale de Constantinople, ne donnent point
d'atteinte à la doctrine de la présence réelle et de la
transsubstantiation de l'Eglise orientale, ainsi que V. M. en est
maintenant persuadée, et qu'elle le sera encore plus, s'il était
possible, par les attestations du patriarche de Hierusalem, du
nouveau d'Antioche, et de celui des Coftes particulière sur
l'Euscharistie (sic), que je joins aux autres, pour être disposées
dans la bibliothèque de V. M.»

Lettre de Nointel au consul anglais à Smyrne (non datée,
p. 282—3) : il l'exhorte à faciliter en toute rencontre l'union



— 230 —

entre les chrétiens, «laquelle étant nécessaire en tout pays
me paraît en celui-ci d'une nécessité plus grande et en quelque

façon plus indispensable.»

III.
Le tome XI contient les documents suivants.
Lettre du roi à Nointel, de St-Germain, le 4 janvier 1674:

«...J'ai aussi fort agréé les écrits que vous m'avez envoyés
touchant la créance de l'Eglise grecque, et je veux qu'ils
demeurent dans ma bibliothèque royale comme des témoignages
authentiques pour prouver la vérité d'un des plus grands
mystères de notre religion.»

Lettres patentes, mars 1674 (p. 17—18), pour établir les

jésuites missionnaires au Levant chapelains du roi pour les

Français établis audit pays.
Lettre de Colbert à Nointel, 23 avril 1674, pour le prier de

favoriser les efforts du sieur Delacroix, son secrétaire, qui
doit lui procurer des manuscrits pour sa bibliothèque.

Lettres de Nointel, pendant son voyage en Terre-Sainte,
au pacha du Kaire (8 avril 1674), au chiaia du pacha, au

grand-vizir, etc., pour les prier de se conformer aux capitulations

et de favoriser les Français faisant commerce avec eux,
ainsi que les missionnaires français.

Le même à la reine d'Espagne, le 15 avril 1674; à

l'empereur, même date; à la reine de France, le 23. Voir pp.19—26.
Nointel cherche toujours à discréditer les Grecs, qu'il appelle

schismatiques, ainsi que leurs offices et leur conduite. U

demande qu'on les prive des secours qu'ils reçoivent de la
chrétienté; il dit qu'ils ont usurpé les saints lieux; il se montre
ardent partisan des Latins et de l'Eglise romaine.

Dans sa lettre à l'empereur, il dit: «Qu'à l'imitation de

Jésus-Christ on prenne le fouet à la main pour en chasser ceux

qui profanent les lieux saints jusqu'à les ériger en théâtres
de leurs tragédies. Ce ne sont pas seulement des gens qui

vendent dans le temple, ils ajoutent au négoce qu'ils y font

et dont j'ai été témoin, l'empêchement qu'ils forment tous

les ans aux ornements que nos religieux veulent mettre à

l'entour du saint sépulcre; ils en viennent aux combats, aux

blessures, à l'effusion de sang et à la calomnie d'imputer aux

autres la mort d'un d'entre eux, quoique arrivée naturellement;



— 231 —

ils font leurs cérémonies en tumulte; les séculiers les

accompagnent d'hurlements; ils ont même voulu se préparer une

usurpation de ce précieux monument de la sépulture du Fils de

Dieu, mettant un cadenas à sa porte, que j'ai fait ôter, et je
puis assurer Votre Majesté qu'ils paraissent n'avoir point
d'autre but que d'empêcher l'effet de la prophétie, et erit se-

pulcrum ejus gloriosum ; les religieux latins ne laissent pas
néanmoins d'en maintenir l'accomplissement par la charité, la
dévotion et la majesté qu'ils font reluire dans leurs actions et
dans le culte de notre religion...» Il appelle les Grecs des

«usurpateurs»; il en appelle à la conquête de la Terre-Sainte

par les Français, conquête qui «détruit les prétentions de ces
faussaires.» Il dit que les secours que la chrétienté leur donne
entretiennent ces crimes. Cet argent qu'ils reçoivent, dit-il,
«peut bien être nommé le prix du sang, puisqu'il leur sert à

se maintenir auprès des Turcs dans le droit de le répandre
impunément.» U prie l'empereur de s'armer du fouet pour les
retenir dans le devoir. «J'avais cru que par la douceur on
pouvait les gagner, mais celle que j'ai pratiquée à leur égard
depuis trois ans par toute sorte de bons traitements, par des

refuges dans mon palais à Constantinople, par des passeports
et des recommandations partout, n'a pas été plus efficace
que la science que leurs principaux docteurs ont tirée des
universités d'Italie et du collège romain, s'étant servis de
l'une et de l'autre pour exercer avec plus d'éclat leur perfidie.
Je puis encore assurer V. M. qu'ils n'ont eu de la peine à
m'accorder des attestations de la vérité qu'ils professent de la
transsubstantiation du pain et du vin dans le mystère de
l'eucharistie, que parce qu'ils en prévoyaient le triomphe de l'Eglise
romaine contre les hérétiques. Ils n'ont pas moins d'aversion
pour les puissances séculières du christianisme, et ils révèrent
seulement celle qui a trouvé le secret d'abaisser leur superbe
sous la dureté de l'esclavage.» C'est Dieu, dit-il, qui l'a conduit
exprès dans les précieux sanctuaires de la Terre-Sainte, pour
le mettre à même de renseigner S. M. sur tous ces désordres.

Il dit la même chose à la reine d'Espagne, et il ajoute:
«Je m'adresse à une reine qui, préférant à tant de titres celui
de catholique, aura de la joie de le soutenir contre ceux
qui en veulent rompre l'unité dans le lieu même où elle
a été opérée par -l'effusion du sang d'un seul Dieu; contre



— 232 —

ceux, dis-je, qui témoignant en chrétienté tant de zèle apparent

pour l'Eglise romaine, lui volent non seulement ces .(sic)

aumônes, mais causent encore la consommation de celles que
nos religieux recueillent avec tant de sueur et de fatigue de
la chrétienté, n'étant pas possible de défendre autrement la
juridiction de ces précieux sanctuaires, dans laquelle ces
ennemis ne cessent point de nous troubler dans l'espérance
de nous en priver entièrement; contre ceux enfin, qui, à mon
entrée à Pâque dans le saint sépulcre, ont cessé leur coutume
d'honorer cette grande fête par leurs lampes allumées...»

Dans sa lettre à la reine de France, il prie S. M. de

«priver les Grecs des secours qu'ils reçoivent en chrétienté,
et de procurer que le roi écrive au Grand-Seigneur pour les
chasser de leur usurpation. Les religieux latins de la Terre-
Sainte, dont le vicaire recommandable par sa piété et sa

science aura l'honneur de lui rendre cette lettre, ont mis toute
leur espérance en Votre Majesté...»

Lettre du consul français de Chypre à M. d'Avaux, le
6 juin 1674. Lorsque M. de Nointel a passé dans cette île

pour se rendre à Jérusalem, il ordonna au consul français «de

lever le siège du consul vénitien dans l'église de la paroisse
et d'y mettre le sien avec les armes de France au-dessus.»

Le consul obéit, mais le consul vénitien, Santouniny, fit rétablir
les choses dans leur ancien état; et le consul français écrivit
que cette sanglante injure demandait justice, et pria Colbert
d'exposer ses plaintes au sénat; etc.

Lettre - d'Arnauld de Pomponne à Nointel, pour lui
recommander les jésuites missionnaires du Levant, notamment le

P. Saulger, qui est ami de toute la famille de Mme Ladvocat.

Lettre de Colbert à Nointel, de St-Germain, le 10 novembre
1674, pour le prier de lui acheter la bibliothèque de Panajotti,
premier drogman du grand-vizir, ainsi que celles où se trouvent
des ouvrages et des manuscrits de valeur. «Mais en cas qu'il
ne se trouvât dans cette bibliothèque que des livres de prières
ou autres servant aux rites grecques (sic), qui ne peuvent être

d'aucune utilité de deçà, en ce cas, dis-je, vous n'achepterez
point cette bibliothèque.» M. Delahaye a envoyé, dans les

dernières années de son ambassade, plus de cent manuscrits

grecs, dont trois sont fort rares.



- 233 —

Lettre de Pomponne à Nointel, pour lui ordonner, de la

part du roi, de prendre sous sa protection le sieur Timothée
de Caunuque Syrien de nation, archevêque de Mudin en

Mésopotamie, s'en retournant présentement en son pays et
nouvellement converti à l'Eglise romaine.

Lettre du roi à Nointel, le 28 mars 1675, pour lui ordonner

de demander « avec de vives instances » la restitution des

saints-lieux que les Grecs schismatiques ont usurpés, seulement
depuis trente ans, sur les religieux latins. Nointel ne doit
épargner, dans ce but, ni soin ni diligence.

Lettre de Colbert à Nointel, de Versailles, le 30 septembre
1675, pour l'avertir que le sieur Vanselebe, qui a été envoyé
dans le Levant pour la recherche de quelques manuscrits pour
la bibliothèque du roi, et qui doit être actuellement à Constantinople,

doit revenir aussitôt cette lettre reçue, « étant important

qu'il n'exécute point les ordres que je lui ai ci-devant
donnés ».

Lettre de Nointel au duc d'Estrées (ambassadeur à Rome),
le 21 octobre 1675. Il lui recommande le P. Canisares, qui a
été commissaire de son ordre pour les intérêts de la Terre-
Sainte. Il dit que le vizir est un homme altier, qui cherche à
éluder les Capitulations ; que, dans ces conditions, les Grecs
l'emportent sur les Latins; qu'il serait bon, à Rome et ailleurs,
de punir les Grecs. « Je connais ces schismatiques, et les ayant
traités jusques à présent avec toute la douceur imaginable, je
discerne par ma propre expérience l'inutilité de cette voie.
C'est aussi très inutilement que Rome s'en sert, puisque ceux
qu'elle élève et qu'elle secourt si puissamment retournent ici
ses plus grands ennemis; les serments les plus exécratoires
pour justifier leur conduite ne leur manquent pas, mais ils
sont appuyés sur la foi grecque; je vous conjure d'être
persuadé de ces vérités, qui sont aussi certaines que la passion
et le zèle avec lesquels je suis, etc. »

Lettre de Pomponne à Nointel, le 6 novembre 1675. Etant
donnés les dommages causés aux jésuites et aux Latins dans
les îles de l'archipel, « S. M. voulant remédier comme seul
protecteur de la religion dans les Etats du Grand Seigneur,
déclare qu'elle prend sous sa particulière protection et sauvegarde

les dits Pères jésuites et tous les chrétiens de l'Eglise
romaine dits du rite latin, qui sont habitants dans les îles de



— 234 —

l'archipel. » M. de Nointel doit protéger leurs personnes et
leurs biens.

Lettre d'Arnauld de Pomponne à Nointel, le 14 avril 1676,

pour lui recommander le fils de Delacroix, qui va en Perse

pour y étudier les langues orientales et qui passe par Constantinople.

Son père est interprète du roi pour les langues orientales.

Lettre de Nointel au cardinal Cibo, le 6 avril 1677. Nointel,
depuis sept ans, tâche de soutenir en Orient les intérêts
catholiques-romains. «Je veux continuer, sans me dégoûter par
les manières peu civiles de l'évêque de Calamine, qui,
manquant à reconnaître la protection que je donne par mon
caractère à la religion, s'exempte des devoirs les plus communs,
ou, s'il s'en acquitte, c'est avec des preuves d'un mépris qui
attirerait de fâcheuses suites, s'il avait à faire à une personne
moins modérée que je le suis. »

Lettre de Nointel à l'abbé de Bourlemont (auditeur de

Rote), le 9 avril 1677. Il le prie de faire confirmer le P. Boschi
comme provincial de S. François de Galata. Il se plaint aussi
des dégoûts que lui cause l'évêque de Calaminne (sic); il
demande qu'on « le retire d'un lieu, où par sa conduite irrégulière
et arrogante il ne s'est jamais rendu à aucun expédient que
dans la vue de profiter par ses subtilités de beaucoup plus
qu'il n'avait cédé; c'est un prélat tout à fait déraisonnable et

ennemi de la France ; il se sert d'un indigne religieux,
qu'il a fait prêtre je ne sais comment, puisqu'il est fort ignorant

et dans une méchante réputation; le nom duquel est fra
Bernardin; enfin, s'il n'était rappelé, ma modération pourrait
cesser et j'ai assez d'autorité pour le chasser ...»

Lettre de Nointel au cardinal Cibo, le 12 avril 1677. Il
dénonce les agissements de l'évêque de Calamine, qu'il désire

voir corriger, châtier.
Lettre de Pachau à Nointel, de Versailles, le 2 oct. 1677.

11 compatit à ses peines; le roi et les ministres ont mal pris

que, dans l'état de gêne où il était, il ait contraint le
commerce de lui prêter 18,000 écus sur ses appointements; les

marchands de Marseille en ont fait grand bruit. Nointel a eu

recours aux ordres du Grand-Seigneur pour les contraindre,
ce qui a fait croire à l'abandon de l'ambassadeur de France.
« Tous vos amis ont fait ici leur devoir pour adoucir les choses,



— 235 —

et quoiqu'il ait été public que l'on voulait vous envoyer un

successeur, le roi ne s'en est pas toutefois déclaré, et il faut
espérer que cela n'arrivera pas de longtemps...» Pachau dit
qu'il a cherché à tout adoucir.

Lettre de Nointel au cardinal d'Estrées, le 23 déc. 1677

(une croix f est en tête de la lettre). Il recommande à ce
cardinal Ignatio Rosa, évêque de l'île d'Andros, persécuté (dit-il)
par les schismatiques, et qui est venu à Constantinople ne

pouvant vivre dans son diocèse; les jésuites de Galata lui sont
venus en aide. Il demande que la congrégation de la Propaganda

lui envoie des secours. «Je lui aurais très volontiers
obtenu un commandement de la Porte très fort pareil à celui
dont je viens de gratifier, an nom de S. M., l'évêque de Patos
(sic), de l'ordre de S. François, mais les armes sont inutiles à
celui qui n'a pas la force de les porter; il s'en va à Rome
dans l'espérance de s'y fortifier ...»

Tels sont les passages les plus intéressants des documents
contenus dans le T. XL

Dans le volume de Mémoires, de la Bibliothèque de l'Institut,

dont j'ai fait mention précédemment, il est dit que Nointel
attendait, depuis cinq ans, la grâce de pouvoir rendre compte
de son ambassade à Sa Majesté. D'où venait cette disgrâce?
Nointel avait-il donné au roi des renseignements inexacts? Je
l'ignore. On a insinué, mais sans le prouver, que ses dépenses
et ses dettes avaient été le motif de sa disgrâce.

Il raconte, au commencement de ses Mémoires (p. 37), que
son premier acte, en arrivant à Constantinople comme
ambassadeur, a été de visiter l'église des jésuites en grande pompe
et d'y entendre la messe. Ce détail suffirait déjà à lui seul à
montrer les attaches de Nointel avec la célèbre Société.

Dans une lettre au roi, datée de Constantinople le 26 mars
1678, il est dit que les religieux latins ont été chassés depuis
trois ans du saint-sépulcre. « Quoique les Turcs aient toujours
avancé que tous les lieux-saints appartenaient aux Grecs
d'antiquité», cependant Nointel s'indigne et dit que le moufti et
tout le ministère othoman montre une partialité criante « en
faveur de ces canailles (p. 336).»

En 1679, il s'éleva de nouveau contre les «schismatiques»,
leur reprochant leurs changements fréquents de patriarches,
etc. (p. 485).



— 236 —

Nointel mourut à Paris en 1685.
On remarquera les lacunes considérables de cette

correspondance, notamment en ce qui concerne son voyage à
Jérusalem en 1674 et ses relations avec le patriarche de cette

ville, soit avant soit après le synode tenu en 1672 pendant le

patriarcat de Dosithée. Nous serions bien surpris si les archives
des patriarcats de Jérusalem et de Constantinople ne contenaient
pas des documents importants sur Nointel et sur son
prédécesseur immédiat, M. de la Haye. Quelques-uns de nos amis
d'Athènes et M. le professeur Isaac ne pourraient-ils pas faire
ces recherches?

IV.
On trouve toutefois, dans Renaudot, Richard Simon, Bayle,

Aymon, etc., des renseignements intéressants, qui, groupés,
jettent sur l'activité et le rôle de Nointel une lumière qui, sans

être complète, paraît cependant suffisamment décisive.
Renaudot reconnaît que Louis XIV faisait envoyer à

Nointel des extraits des réponses que le ministre protestant

Claude faisait aux doctrines de MM. de Port-Royal sur

l'eucharistie et la communion, et que Nointel était chargé

d'envoyer au roi des documents pour réfuter les thèses du

ministre *). 11 reconnaît que les documents fournis par Nointel

et par de Lacroix étaient loin d'être péremptoires. « Nous

avons déjà dit, écrit-il expressément, que M. de Lacroix n'était

pas un auteur fort grave sur ce qu'il a écrit touchant les

religions du Levant. Il avait eu les mémoires bons et mauvais
de M. de Nointel, dont il avait été secrétaire; on n'accusera

pas sa bonne foi, car il était fort honnête homme; mais il
n'avait ni l'érudition, ni le discernement nécessaire pour traiter
de pareils sujets (col. 236). »

Il est certain que les pièces envoyées du Levant en

France et utilisées par les auteurs de la Perpétuité de la foi
ne furent pas toujours exactes; car Renaudot a écrit (col. 126).

« La liste qui fut insérée dans le troisième volume de l'édition
de Paris est très fautive et très défectueuse ; car elle ne marque

que deux fois le rétablissement de Cyrille Lucar, et il fut
rétabli trois fois. Il y a quelques autres fautes, et une capitale

qui est au pénultième article, où il y a Parthénius pour la

x) Défense de la Perpétuité de la foi, édit. Migne 184.1, col. 244.



— 237 —

troisième fois, qui cependant ne se trouve nommé qu'une fois.

Il est très difficile de rectifier ces catalogues, à cause des

fréquents changements des patriarches de Constantinople, et les

Grecs mêmes y sont embarrassés. » Ailleurs, parlant de la
Confession de foi du concile de Jérusalem de 1672, Renaudot
dit (col. 75) : « Les extraits qui en ont été tirés et insérés dans
le tome 3 de' la Perpétuité (part. 2 de notre vol. 2), et les
traductions de plusieurs autres pièces qui s'y trouvent aussi

insérées, arrivèrent la plupart lorsqu'on imprimait ce dernier
tome, et ces extraits furent faits avec un peu de précipitation.
Celui qui les fit ne les revit pas durant l'impression parce
qu'il était hors de Paris, et ceux qui furent chargés de la
correction des épreuves s'en acquittèrent avec si peu de soin
qu'z7 resta un tris grand nombre de fautes.» Et col. 130—131:
«Les signatures du concile de Jérusalem ne sont pas originales,
comme on le peut aisément juger, puisque c'est une pièce
insérée dans le corps de leur récit; que quelques noms soient
transposés, cela peut être arrivé sans aucun dessein, parce que
dans une copie on ne se donne pas la peine, à moins qu'on
ne la fasse figurée, de marquer la même disposition des noms
qui se trouvent sur différentes colonnes dans l'original La
copie d'Allatius peut avoir été défectueuse. »

En lisant attentivement Renaudot, on constate qu'il ne
réfute pas les assertions d'Aymon au sujet du propagandisme
de Nointel. Cet ambassadeur, il est vrai, s'est plaint à
Pomponne et à Louis XIV « de l'insolence et de l'ingratitude des
Grecs, et du peu de respect qu'ils lui ont rendu pendant son
séjour (col. 187) ». Cette plainte prouve seulement que Nointel
n'a pas obtenu tous les succès qu'il espérait, mais non qu'il
n'en ait obtenu aucun, encore moins qu'il n'ait pas fait de
tentatives de séduction et que des Grecs latinisés n'aient pas
été pensionnés par lui (col. 128). Ce que Renaudot dit du
patriarche Nectarius paraît même embarrassé et singulier. A l'en
croire, Nectarius, à l'approche de Nointel, aurait quitté
Jérusalem en 1674 pour éviter son ressentiment, parce que des
religieux grecs avaient été tués quelque temps auparavant par
des religieux latins (col. 187). Ne semble-t-il pas, au contraire,
que le ressentiment, en pareil cas, aurait dû être du côté des
coreligionnaires des victimes, c'est-à-dire des Grecs, plutôt que
du côté des assassins, c'est-à-dire des Latins



— 238 —

Bayle, dans son article sur Arnauld, dit (p. 343, note O),
au sujet de la Perpétuité de la foi et de la discussion que cet
ouvrage provoqua entre Arnauld et Claude : « Chaque parti
prétend avoir remporté la victoire, sans que les peines
incroyables que le Port-Royal s'est données pour faire venir à

grands frais un grand nombre d'attestations du Levant, aient
presque de rien servi contre la persuasion où étaient les Réformés
touchant la foi des chrétiens de ce pays-là par rapport à

l'eucharistie. L'ignorance qui règne parmi ces chrétiens, le décri
de la nation grecque de temps immémorial sur le chapitre de

la bonne foi, la vénalité de signature dont on les croit capables,

etc., énervent, à l'égard des protestants, les attestations

que le Port-Royal a produites. » Et plus loin, note S : « On lit
dans la Bibliothèque universelle, T. XI, p. 445: «M. Arnauld
« produisit plusieurs attestations de prêtres grecs, pour montrer
« qu'ils étaient là-dessus dans les hypothèses des catholiques
« romains ; mais il est vrai aussi qu'on en obtint la plupart
« à force d'argent. M. Wheler assure, dans ses Voyages de

« Grèce, qu'il a parlé à plusieurs papas, que M. de Nointel, ne-

« veu de M. Arnauld, a tâché de corrompre de cette manière. »

Notez que M. de Nointel, poursuit Bayle, n'est pas neveu de

M. Arnauld; on le dit là apparemment pour avoir lu dans la

réponse de M. Claude que M. de Pomponne, neveu de M.
Arnauld et ambassadeur alors en Suède, lui avait procuré des

matériaux. Quoi qu'il en soit, M. Simon a soutenu, dans son

Histoire critique de la créance du Levant, qu'il y a même des

catholiques qui ne s'en rapportent pas tout à fait à ce grand
nombre d'attestations; et il rapporte,les fondements de leurs
doutes. M. Arnauld examine tout cela avec une extrême
ferveur. »

Aymon, dans ses Monuments authentiques de la religion
grecque, va beaucoup plus loin et est beaucoup plus explicite.
Loin de moi la pensée de me faire l'écho de tous ses griefs,
encore moins de ses gros mots, absolument déplacés, contre
les patriarches Denys de Constantinople et Dosithée de

Jérusalem. Mais cependant l'histoire est l'histoire, et l'on ne saurait
taire les accusations formelles dirigées par lui et par toute

son Eglise contre Nointel et contre ceux que ce dernier aurait
séduits vénalement. Il prétend que la déclaration doctrinale
attribuée au concile de Jérusalem de 1672 est l'œuvre du seul



— 239 —

patriarche Dosithée; que celui-ci l'a rédigée uniquement pour
plaire à Nointel, dont il était la créature plus encore que le

patriarche Denys et que Panajotti. Il prétend que la campagne
menée contre la mémoire de Cyrille Lucar en 1672, l'a été à

l'instigation de Nointel, qui, voulant rendre à jamais impossible l'union
des orthodoxes et des protestants contre Rome, voulant au
contraire fortifier Rome par une division de plus en plus profonde
entre les orthodoxes et les protestants, a cherché à discréditer,
à perdre, à faire condamner comme hérétique Cyrille Lucar,
qui était le représentant de l'union susdite, l'incarnation de la
réconciliation de l'orient et de l'occident en dehors de la
papauté et contre la papauté. Et c'est à cette déplorable tactique
que Denys, Panajotti et surtout Dosithée se seraient prêtés,
pour entrer dans les vues de Nointel, vues qui étaient celles
de Louis XIV, des jésuites et de la cour de Rome. Louis XIV
voulait ruiner les calvinistes; et, dans ce but, il voulait faire
démontrer qu'ils étaient en opposition non seulement avec
Rome, mais aussi avec les orthodoxes d'orient, particulièrement
dans la question eucharistique. De là les ordres et tout le plan
de conduite qu'il avait donnés à Nointel en l'envoyant à

Constantinople ').

Aymon raconte que, dans les îles de l'archipel, par exemple,

il y avait plus de Latins que de Grecs, et qu'il était facile
d'y faire fabriquer les documents en question ; qu'avec de
l'argent les Latins y gagnèrent quelques Grecs, qui les rédigèrent;
que ces documents ont peut-être été rédigés par des Grecs
latinisés, qui les ont attribués à des Grecs non latinisés2).
Aymon affirme que « les prélats de la communion de
Rome ne donnent aucune preuve que ce sont de véritables
Grecs antipapaux qui ont signé ces dogmes (sic). » Il rejette
ainsi dix des confessions de foi publiés dans la Perpétuité de
la foi. Il soutient que les Port-Royalistes ont publié des
traductions de ces pièces non légalisées ; que huit sont sans date ;
qu'une est datée du 22 juillet 1671, jour où M. de Nointel était
dans les îles des Princes, « où il mendiait plusieurs attestations
(p. 470). » Dans unes des Relations de cet ambassadeur il est
dit3) que, le 21 du même mois, l'abbé de S. George de l'île

x) Ouvr. cité, p. 463—464.
Ó p. 468—470.

'
¦

3) P. 438 de la Perpétuité.



— 240 —

de Prinkipo lui apporta une attestation de sa créance, et que
« c'est le seul des religieux de cette île qui lui en ait voulu
donner. » Aymon cite (p. 471) l'attestation de l'île de Sifanto,
attestation d'un moine détesté des Grecs non latinisés, et dont
le témoignage n'a été confirmé que par un seul prêtre de son
archevêché, où il y en a cependant plus de mille, et par un
sacristain d'Andros. Deux signatures dans un diocèse entier!
Denys, ancien archevêque de Milo, qui a signé une profession
de foi, était un prélat dégradé et chassé de son Eglise. Aymon
fait remarquer que, dans ces professions de foi, on donne des

noms romains (confirmation, pénitence, ordre) à certains
sacrements que les Orientaux désignaient autrement, (p. 474) ;

et il en conclut qu'elles ont pour auteurs des Latins. Il insiste
sur ce que les signataires des pièces en question sont des noms
latins; et il en conclut que Nointel n'a pas eu prise sur les

vrais Grecs, mais seulement sur des Pérotes (habitants de Péra),
prétendus Grecs latinisés (p. 479). Il reproche donc aux
docteurs de Port-Royal. d'avoir accepté trop crédulement du parti
jésuitique beaucoup de pièces fausses (p. 491 et 495).

Il cite une lettre fort intéressante de Nectaire, patriarche
de Jérusalem en novembre 1671, à Païsius, patriarche d'Alexandrie;

lettre dans laquelle la position intermédiaire des Grecs

entre les Latins (romains) et les protestants est très nettement
précisée, et dans laquelle il est dit (p. 494) : « Il est manifeste

que les calvinistes-luthériens ne sont point d'accord avec nous

en toutes choses. Les Latins assurent que nous sommes
d'accord avec eux, quoique nous ne trouvions point cette conformité

qu'ils prétendent. Si donc les Latins et les Luthériens se

combattent les uns les autres sur cela, qu'ils combattent tant
qu'ils voudront puisque leurs hérésies sont toutes sorties de

l'Eglise latine, et qu'ils nous laissent conserver en repos les

bons sentiments que nous avons. » Dans cette lettre, Nectaire
dit aux protestants de se mettre d'accord entre eux sur tous les

dogmes de la foi, et qu'alors ils trouveront dans les orientaux «des

hommes de même opinion et qui combattent pour la même

cause ». Il affirme que les patriarches n'ont point donné aux

Latins des confessions de foi par écrit, parce qu'ils savent que

c'est un jeu des Latins, jeu plein de dissimulation et d'hypocrisie.

D'où Aymon conclut que « les confessions de foi dont

les docteurs de Port-Royal et les prélats de France se sont



— 241 —

servis pour combattre les réformés et pour donner à entendre

que la créance de tous les Grecs est conforme à celle de

l'Eglise romaine, sont défausses pièces, mendiées parmi les Grecs
latinisés ou forgées clandestinement dans le papisme par quelques

imposteurs (p. 495) ».

Aymon raconte que Dosithée, après sa trahison, ayant
appris que les Grecs fidèles (non latinisés) voulaient le châtier,
s'enfuit de Jérusalem à Constantinople, pour se mettre sous la
protection de Nointel, qui le recueillit dans son palais, et qui,
au commencement de 1674, le reconduisit à Jérusalem pour le

réintégrer sur son siège; qu'alors il y eut un combat entre
les Grecs et les Latins (p. 447—451).

Aymon appelle Nointel « le protecteur et le père nourricier

» des Grecs latinisants. Il dit que Nointel leur a glissé les
expressions des théologiens scolastiques occidentaux et qu'il
leur en a fait adopter plusieurs.

A l'en croire, le patriarche de Constantinople, Denys
(ancien archevêque de Larisse), était, en 1672, criblé de dettes.
Son siège devait des arrérages de 350,000 écus, soit plus d'un
million de livres. Menacé de déposition, il fit sa cour à Nointel,
dont la protection lui était nécessaire et « qui était le principal
appui de tous ceux qui voulaient le munir de quelque confession

de foi conforme aux sentiments de l'Eglise romaine ».

C'est ainsi que Denys « lui fit sa cour en dressant un acte de

quelques articles de religion, que ses métropolitains et surtout
ceux qui recevaient pension du roi de France, ou de la cour
de Rome, n'osèrent refuser de signer; en suite de quoi, ce
patriarche en envoya l'original à M. de Nointel par trois
métropolitains (p. 454—455) ».

« Il ne faut pas s'étonner, dit encore Aymon, que M. de

Nointel, qui était un habile ministre d'Etat, ait employé des
jésuites pour forger des pièces propres à combattre les réformés

; car il savait fort bien qu'ils sont capables d'en faire pour
toutes sortes d'entreprises. » C'est une allusion particulière au
P. Michel, jésuite, qui fut envoyé par Nointel en 1673 au
patriarche d'Antioche, Néophite, et qui a « instruit » ce dernier
« M. de Nointel a envoyé des jésuites dans tout l'orient pour
séduire les Grecs, comme il a séduit lui-même ceux de
Constantinople et des îles- de l'archipel, pour se faire un mérite
auprès du roi son maître, et pour seconder les pernicieux

Uevue intern, de Théologie. Heft 10,1895. 16



— 242 —

desseins des prélats de l'Eglise gallicane, qui cherchaient divers
moyens pour confondre et détruire les réformés (p. 461—463).»

Telles sont les assertions d'Aymon.
Evidemment, le dernier mot sur toutes ces questions est

loin d'être dit; beaucoup d'obscurités sont encore à éclaircir.
Il faut, dans ce but, d'une part, les rattacher à la campagne
en règle que Rome et ses agents n'ont cessé de poursuivre
vis-à-vis de l'orient, dès le neuvième siècle ; et, d'autre part,
les replacer dans le milieu même où elles ont été agitées,
dans l'esprit militant des XVe, XVIe et XVIIe siècles, qui seul

peut achever de les rendre intelligibles. Pour nous, théologiens
du XIXe siècle et anciens-catholiques, qui sommes heureusement

indépendants de tout esprit de parti, confessionnel ,pu
autre, et qui nous mouvons complètement en dehors du plan et de

l'orbite papistes, nous comprendrons d'autant plus facilement ces

questions que nous ne sommes nullement solidaires des rivalités

ecclésiastiques du passé, et que nous sommes plus libres
de toute passion, de tout préjugé et de tout antagonisme d'Eglise.
Déjà même à la fin de cette première étude, nous pouvons tirer
cette conclusion: que les documents et les faits en question
sont trop discutés et trop discutables, trop pénétrés de l'esprit
de polémique haineuse et de ruse jésuitique, pour pouvoir
jamais faire autorité dans une question de doctrine, encore
moins dans une question de dogme.

E. MlCHAUD.


	Études sur la latinisation de l'orient sous Louis XIV

