
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Artikel: Warum die orientalischen Kirchen von den Hexenprozessen sich frei
erhielten?

Autor: Weibel, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193

7> <$

WARUM
DIE

ORIENTALISCHEN KIRCHEN VON DEN HEXEN¬

PROZESSEN SICH FREI ERHIELTEN

Uns allen ist die schmerzliche Thatsache bekannt, dass

um die Wende des ersten Jahrtausends ein grosser Riss durch
die ganze Christenheit gegangen ist; dass sich damals der
Orient von dem Occident, das Morgen- von dem Abendland
kirchlich geschieden hat, wie es ja politisch seit früher schon
vollständig getrennt war. Allerdings waren im Morgenlande
schon früher die einzelnen Kirchen nach den Patriarchaten,
zum Teil auch nach politischen Verhältnissen geschieden und
unabhängig; immerhin wusste die Kirche die alte Einheit des
ganzen römischen Kaiserreiches auch noch später festzuhalten,
als dieses zerfallen war. Wir wissen auch, dass neben der
politischen Trennung wesentlich die wachsenden Ansprüche
Roms die kirchliche Scheidung des Orientes vom Abendlande
bedingten. Der Orient, der vom Feudalwesen nichts wusste,
konnte dessen kirchliche Ausgestaltung — nichts anderes ist
das mittelalterliche und heutige Papsttum — nicht ertragen.
Wie mit dem Wachsen der Ansprüche der römischen Kirche,
die sich das Abendland unterworfen, der römischen Bischöfe,
die sich allein Papst nennen lassen wollten x)7 die Kluft sich

x) Papa heisst z. B. noch jetzt der orthodoxe Patriarch von Alexandrien.
früher nannte man die Bischöfe unterschiedslos Papa (Vater), wie sie die
Engländer noch jetzt Father in God nennen.

Revue intern, de Théologie. Heft 10, 1895. 13



— 194 —

erweitern musste, ist leicht verständlich. Tröstlich und
lehrreich ist für uns, zu sehen, wie die orientalischen Kirchen die
alte, gemeinsame Verfassung, Lehre und daneben ihre besondern
Eigenarten bewahrten. Das hat sie vor vielem behütet, vorab
auch vor der grössten und schmerzlichsten Verirrung der Christenheit.

Unter dem vielen Peinlichen, das die Geschichte der
christlichen Kirche uns zeigt, bezeichne ich als das Entsetzlichste

die Thatsache, dass viele Hunderttausende von Männern
und Frauen unter der falschen Vorgabe, dass sie mit dem Teufel
sich eingelassen und abgegeben hätten, den Scheiterhaufen
besteigen mussten. Nichts, glaube ich, ist dem Christen in der
gesamten Kirchengeschichte so peinlich zu hören, wie jene
hässlichen Bilder der Hexenprozesse.

Die Thatsache aber, dass die morgenländischen Kirchen,
sowohl die griechische Kirche des Patriarchats Byzanz mit ihrer
russischen Tochterkirche, wie alle andern, d. h. die Kirchen
von Jerusalem, Antiochia, Alexandria, die armenische und

koptische, von den Hexenprozessen frei geblieben sind, ist nicht
so allgemein bekannt, wie .sie es sein sollte. Es ist begreiflich,
dass das Abendland diese Ehre lieber mit andern teilen möchte,
und man hat es wohl versucht, die Sache so darzustellen, als
ob die orientalischen Kirchen in den Hexenprozessen mitgespielt
hätten, mit dem gleichen Fluche belegt worden wären, als ob.
die Hexenprozesse eine allgemein christliche und nicht bloss

eine abendländisch-römische Institution gewesen wären. Die
Thatsache steht aber fest, dass das nicht der Fall ist, dass die

anatolischen Kirchen von dieser Makel frei blieben. Dagegen
ist allerdings richtig, dass auch die orientalischen Kirchen von
den Irrtümern und den verschiedenen Arten Aberglaubens,
welche in der griechisch-römischen Kulturwelt und dann auch

in der alten Kirche spukten, nicht frei geblieben sind. Wir
wissen, wie weit verbreitet damals der Glaube an Zauberei in
den verschiedensten Formen war. Die Kirchenväter eiferten

dagegen, allein im Volke wurzelte die Sache zu tief, um rasch

beseitigt zu sein. Dazu kam bei den Christen der Glaube an

die Realität der heidnischen Götter als schädlicher Dämonen.

Das bot dem Aberglauben grossen Spielraum. Darin waren

Orient und Occident einig. Ja, das Abendland erhielt vom

Morgenland auch in dieser Richtung Nahrung; z. B. stammt

die Theophilussage, welche den Bund mit dem Teufel popular



— 195 —

machte, aus dem Orient.1) Alle Arten Aberglauben, die man
mit dem Worte Dämonismus zu bezeichnen pflegte, waren in
der alten Kirche ziemlich allgemein. Auch in der orientalischen
Kirche, vielleicht hier sogar noch mehr als in der abendländischen,

hat sich allerlei Aberglaube breit und lästig gemacht.
So zeigten sich dort in der Frage der Bilderverehrung
Auswüchse, die sogar einen prinzipiellen Widerstand des Abendlandes

hervorriefen.
Es ist auch durchaus begreiflich, dass die alten Vorstellungen

von Zauberei, die ganz gleich bei den neubekehrten
germanischen Stämmen sich fanden, nur sehr schwer beseitigt
werden konnten und dass die Götter, vom Olymp vertrieben,
sich in die Schlupfwinkel der Nacht und der Heimlichkeit
verkrochen. Erst nach und nach hatte sich das Christenvolk hiervon
losgerissen, sich von diesen Ideen frei zu machen gesucht, und
zwar merkwürdigerweise das Abendland mehr als das Morgenland.

Dort hat freilich frühzeitig der grosse Bischof Chrysostomus

mit der ganzen Gewalt seiner Person, seiner Rede, seines
Amtes allen Aberglauben von der Kanzel bekämpft und das
Vertrauen auf den einen Gott, die kindliche Hingabe an den
Vater im Himmel gepredigt, die Hingabe an Dämonen verhöhnt.
Er dachte und redete freier als der grosse Kirchenlehrer des

Abendlandes, der auch bezüglich des Hexenwesens die
landläufigen Fabeln gläubig hinnahm wie bezüglich des
Priscillianismus.2)

Die morgenländischen Kirchen traten gegen Zauberei in
allen Formen auch amtlich auf. So verbot die Synode von Kon-

•) Vergi Janus, Anm. 265. „So bedeutungsvoll erschien die Fabel von dem
dem Teufel sich ergebenden Theophilus „qui diabolo homagium fecit et per dia-
bolum ad quod volebat, promotus erat", dass Martinus Polonus und Leo von
Orvieto sie in ihre Kompendien der Papst- und Kaisergeschichte aufnahmen. Und
nun seit Ende des 13. Jahrhunderts häufen sich auch die Anklagen, dass
Personen, wie z. B. der Bischof von Coventry 1301, dem Teufel gehuldigt hätten. —
Sommer, de Theophili cum diabolo foedere, Berol. 1844. Döllinger, Akad. Vorträge
I, 74."

2) Augustinus meldet : Quoniam fama est multique se expertes vel ab iis,
qui experti essent, de quorum fide dubitandum non est, audisse confirmant, Sil-
vanos et Panes quos vulgo incubos vocant, improbos saepe extitisse mulieribus et
earum appetiisse et peregisse poncubitum et quosdam daemones quos Dusios Galli
nuncupant, hanc assidue immunditiam et tentare et efficere, plures talesque asse-
verant, ut hoc negare impudentiae videatur. Civ. Dei 15, 23.



— 196 —

stantinopel vom Jahre 692 die Wahrsagerei, das Nativitäts-
stellen, das Wolkenvertreiben, das Zaubern, das Austeilen von
Amuletten (wogegen auch Chrysostomus eiferte) u. v. a. m. als
Götzendienst.

Die abendländischen Kirchen — so kann man ja bis zu
Gregor VII. sprechen — thaten dasselbe. So z. B. beschlossen
Konzilien von Tours 567, Auxerre 578, Lenia 630, Toledo 693

ähnliche Verbote. Allein — und das ist für unsre Frage bedeutsam

—- das Abendland ging weiter. Man verbot die Zauberei
nicht nur als eine Art Abgötterei, man verpönte den Glauben
daran als eiteln Spuk. Da finden wir wohl einen interessanten
Beschluss der Synode von Braga vom Jahre 563, interessant
auch, weil er zeigt, wie die Verleumdung gegen Priscillian
schon zum festen Glaubenssatze entwickelt war. Der Beschluss
lautet :

(can. 8) : „Wer da glaubt, dass der Teufel, weil er einige
Dinge in der Welt hervorgebracht hat, auch mit eigener Macht
Donner und Blitz, Gewitter und Dürre mache, wie Priscillian
gelehrt, der sei im Banne)1-

Ähnlich die Synode von Paderborn 785 (can. 6) : „Wer
vom Teufel verblendet nach Weise der Heiden glaubt, es sei

jemand eine Hexe und fresse Menschen, und diese Person
deshalb verbrennt oder durch andere essen lässt, der soll mit
dem Tode bestraft werden."

Diese hoffnungsvolle Entwickelung ging aber noch weiter.
Von 816—840 lebte als Erzbischof von Lyon Agobard, wohl
der im besten Sinne des Wortes aufgeklärteste Bischof seiner
Zeit. In allen Fragen hatte er stets sich bemüht, dem
Aberglauben seiner Zeit auf den Leib zu rücken. So verfasste er

z. B. eine Schrift, worin er den Aberglauben des Volkes
bezüglich Entstehung von Hagel- und Donnerwettern bekämpft
und sich über jene Leute lustig macht, welche glauben, es

könne ein altes Weib Wetter machen (Contra insulsanl vulgi
opinionem de grandine et tonitruis). „So weit ist es mit der

Dummheit des armseligen Menschen gekommen — ruft er aus

dass man jetzt unter den Christen einfältiges Zeug glaubt, wie

es sich in frühern Zeiten nie ein Heide aufbinden liess!"1) S°

stand es um die Mitte des IX. Jahrhunderts im Abendlande.

') Was würde der h. Agobard wohl sagen, wenn er heute zurückkehren könnte?



— 197 —

Dem entsprechend taxierte auch die Synode von Paris anno
829 den Glauben an Hexerei, Wettermachen u. dgl. als heidnischen

Aberglauben.
Dabei blieb diese hoffnungsvolle Entwicklung im Abendlande

nicht einmal stehen. Ums Jahr 906 findet sich bei Regino

von Prüm zuerst der Canon Episcopi, den Burkard von Worms

(f 1025) dann fälschlich der Synode von Ancyra (314) zuschrieb.
Diesen Kanon nahm der Mönch Gratian in sein Dekret auf
(Pars II, caus. XXVI, quaestio V, c. 12), und so ging der höchst
interessante, seinem Entstehen nach unbekannte Kanon ins
offizielle kirchliche Gesetzbuch über, kennzeichnete so aufs
schärfste die Stellung der abendländischen Kirche zum
Hexenglauben ; der Glauben an Hexerei wird als Illusion erklärt und
diejenigen, welche diesen Glauben hegen, aus der Kirche
ausgeschlossen. Der Kanon lautet im wesentlichen :

„Die Bischöfe und Pfarrer sollen in jeder Weise dahin
streben, die gefährliche, vom Teufel erfundene schädliche
Zauberei und Wahrsagerei in ihren Pfarreien auszurotten. Es giebt
verbrecherische Weibsleute, welche, durch die Vorspiegelungen
und Einflüsterungen des Satans verführt, glauben und bekennen,
sie seien nächtlicher Weile mit der heidnischen Göttin Diana
oder der Herodias und einer zahllosen Menge von Weibern
ausgefahren, sie eilen durch vieler Herren Länder heimlich
und in aller Stille dahin und lassen sich in bestimmten Nächten
zum Dienste ihrer Herrin Diana aufbieten. Leider haben nun
die Weibsleute diesen Glauben nicht für sich behalten, vielmehr
hat eine zahllose Menge, getäuscht durch die falsche Meinung,
dass diese Dinge wahr seien, sich vom rechten Glauben
abgewendet und der heidnischen Irrlehre sich hingegeben, indem
sie annehmen, dass es ausser Gott noch eine übermenschliche
Macht gebe. Daher sind die Geistlichen verpflichtet, den ihnen
anvertrauten Gemeinden von der Kanzel herab nachdrücklichst
einzuschärfen, dass all das durchaus falsch und ein Blendwerk
ist, welches nicht vom göttlichen, sondern vom bösen Geiste
eingegeben sei. — Es ist daher allen Leuten laut zu verkündigen,

dass derjenige, der dergleichen Dinge glaubt, den Glauben

verloren hat. Wer aber den wahren Glauben nicht hat,
der gehört nicht Gott, ¦ sondern dem Teufel an." J)

') Der lateinische Text ist folgender : Episcopi eorumque ministri omnibus
modis elaborare studeant, ut perniciosam et a Diabolo inventam sortilegam et



— 198 —

Wir haben also das Resultat, dass am Ende des 1.

Jahrtausends im Abendlande die christliche Kirche lehrte, es sei
ein Irrtum, eine Fabel zu glauben, dass man mit Hülfe des

Teufels überirdische Werke machen könne, dass auch diese
Lehre im 12. Jahrhundert in das offizielle Rechtsbuch der Kirche,
das corpus juris canonici, übergegangen ist. Die morgenländischen

Kirchen konnten sich einer so fortgeschrittenen Gesetzgebung

auf diesem Punkte gar nicht rühmen. Und trotzdem ist die
abendländische Kirche zu den Hexenprozessen gekommen, während die

morgenländischen Kirchen davon frei geblieben sind. Aber wie
ist denn das möglich geworden?

Da müssen wir uns vorab daran erinnern, dass eine grosse
Anzahl Menschen in der abend- und morgenländischen Kirche
meinten, ums Jahr 1000 sei das Ende der Welt da. Und da-

magicam artem ex parochiis suis penitus eradicent; et si aliquem virum et mu-
lierem huiuscemodi sceleris sectatorem invenerint turpiter dehonestatum de

parochiis suis ejiciant. — Illud non est omittendum, quod quaedam sceleratae mu-
lieres — daemonum illusiouibus et phantasmatibus deductae credunt et profitentur,
se nocturnis horis cum Diana, dea paganorum, vel cum Herodiade et innumera

multitudine mulierum equitare super quasdam bestias et multarum terrarum

spatia intempestae noctis silentio pertransire eiusque iussionibus velut Domino

obedire, et certis noctibus ad eius servitium evocari. — Innumera multitudo hac

falsa opinione decepta haec vera esse credunt et credendo a recta fide deviant

et errore paganorum involvuntur, cum aliquid divinitatis aut numinis extra unum
Deum arbitrantur. Qua propter sacerdotes per ecclesias sibi commissas.populo
Dei omni instantia praedicare debent, ut noverint, haec omnino falsa esse, et non

a divino sed a maligno spiritu talia phantasmata mentibus fidelium irrogari. Si-

quidem ipse Satanas, — cum mentem cuiuscunque mulierculae ceperit et hanc

sibi per infidelitatem subjugaverit, illico transformât se in diversarum species

personarum atque similitudines, et mentem, quam captivam tenet, in somniis de-

ludens modo laeta modo tristia, modo cognitas modo incognitas personas osten-

dens per devia quaeque deducit ; et cum solus spiritus hoc patitur, infidelis mens

hoc non in animo sed in corpore evenire opinatur. Quis enim non in somniis et

nocturnis visionibus extra se educitur et multa videt dormiendo, quae nunquam

viderat vigilando? Quis vero tam stultus et hebes sit, qui haec omnia, quae in

solo spiritu fiunt, etiam in corpore accidere arbltretur, cum Ezéchiel propheta

visiones Domini in spiritu non in corpore vidit et Johannes apostolus sacramentum

in spiritu non in corpore vidit et audivit? — Omnibus itaque publice annun-

tiandum est, quod qui talia et his similia credit fidem perdidit; et qui fidem m

Domino non habet, hic non est eius, sed illius, in quem credit, i. e. Diaboli. —

Quisquis ergo aliquid credit posse fieri, aut aliquam creaturam in melius aut m

deterius immutari, aut transformari in aliam speciem vel similitudinem, nisi ab

ipso creatore, qui omnia fecit et per quem omnia facta sunt, procul dubio infidelis

est et pagano deterior.



— 199 —

mais sind in dem Wahne, mit dem Jahr 1000 höre alles auf,
vorab aller irdische Besitz nehme ein Ende, viele von ganz
massloser Schwärmerei erfasst worden. Sie entäusserten sich

ihres Besitzes zur Ehre Gottes, d. h. an die Kirche. Wie nun
nach dem Jahre 1000 die Welt nicht unterging, gereute es die
Menschen. Da sahen sie ihren Irrtum ein und fingen zu zweifeln

an und es regten sich vielfach aufrührerische Gedanken,
namentlich gegen die Häupter der Kirche, die sich damals so

sehr bereichert hatten, und den weltlichen Besitz der Kirche.
Man erinnerte sich verschiedener Vorschriften des Evangeliums,
man sagte, die Kirche sei der dreifachen Versuchung des Satans

erlegen, vorab der Habsucht; „das alles will ich dir geben,
wenn du niederfällst und mich anbetest" ; und daher schieden
eine Anzahl Christen, und nicht die schlimmsten, von der
offiziellen Kirche aus. Sie suchten eine höhere Vollkommenheit zu
erreichen. Das Beispiel hatte grosse Anziehungskraft. Die
Verweltlichung der Kirche, die Teilnahme an den politischen
Händeln, der päpstliche Anspruch auf das Imperium mundi, auf
Anerkennung als Statthalter Gottes und oberster Feudalherr,
der Kampf gegen das Kaisertum, die Wirren um die gregorianische

Kirchenreform, die Vermönchung des Klerus : das alles
machte die Gläubigen irre an der Kirche und führte sie zur
offenen oder geheimen Opposition, wobei religiöse, kirchliche,
politische und sociale Reformen zusammenliefen. Albigenser,
Katharer und Waldenser : das sind die verschiedenen Formen
dieser Opposition, die wegen des kirchlichen Gewandes, in
welches damals alle Ansprüche gekleidet wurden, auch eine
kirchliche Gestalt annahm und annehmen musste. Es war klar,
dass die Hierarchie mit allen seit Priscillians Zeiten geläufigen
Mitteln, mit Ehrlosigkeit (infamia), Armut (Vermögenskonfiskation),

mit Körperstrafen, Kerker, mit Feuer und Schwert
solche Regungen verfolgen musste und auszurotten suchte.
Sonst wäre sie nicht die Hierarchie gewesen. Zuerst freilich
galt es die staatliche Opposition, das Kaisertum zu beseitigen.
Doch lief der Kampf gegen die Ketzer parallel. Sobald der
Papst im Kampfe mit dem Kaiser nur einigermassen Sieger
war, oder wo dieser Kampf momentan ruhte, ward der Krieg
gegen die Ketzer gepredigt. Die Kreuzzüge hatten nicht
umsonst Armeen gegen die Ungläubigen zur Organisation gebracht.



— 200 —

Der Kampf gegen die Ketzerei nahm mit der hierarchischen

Entwickelung eine andre Richtung an. Die alte Kirche
hatte die Leugnung der Grundlehren des Christentums als Abfall

mit dem Ausschluss aus der Kirche und den kirchlichen
Ehrenrechten bestraft. Die Nichtübereinstimmung des Einzelnen
in einzelnen Punkten der kirchlichen Lehrmeinung ward zwar
auch, und zwar je nach dem Temperamente der einzelnen
Bischöfe mehr oder weniger heftig, verfolgt, aber ohne Strafe
an Leib und Leben.

Mit dem Siege der Hierarchie nahm jede, auch die
geringste, Abweichung von der Kirchenlehre den Charakter der
Leugnung der Autorität der Hierarchie, als Auflehnung gegen
sie, an oder wurde doch so angesehen und verfolgt.

Die anatolischen Kirchen machten diese Entwickelung nicht
mit, sie blieben im allgemeinen auf dem altkirchlichen
Standpunkte; wenn auch da und dort gegen einzelne, z. B. schon
frühe gegen Origenes, sehr scharf vorgegangen ward, so kannten

sie doch das ganze Ketzerrecht, das sich nun im Abendlande

entwickelte, gar nicht, sie blieben davon frei, weil sie

von der Übertragung des Feudalwesens auf die Kirche und
den daraus sich ergebenden Folgen sich frei erhalten hatten.

Im Abendlande aber hatte man nicht umsonst ^den Papst
zum obersten Lehensherrn gemacht, zum Mittler zwischen Gott
und der Welt, zum Herrn der Welt, dessen Lehenträger (homines)
auch die Fürsten seien.x)

Da entwickelte sich von selbst die Idee, dass jeder Widerstand

gegen den Papst auf irgend einem Punkte des Glaubens
direkt gegen das Papsttum selber gerichtet sei und dass jeder
Widersacher ein gefährlicher Gegner sei und indirekt das ganze
kirchliche Lehrgebäude und indirekt sogar die Erlösung
antaste; so erschien jede noch so nebensächliche Abweichung,
jede Irrlehre als eine Ketzerei, ein Aufruhr gegen den Herrn
und daher schwer strafbar. Die alte Kirche, die nicht ein stets

aktives oberstes Lehramt gekannt hatte, war viel freier
gewesen, auch noch in den spätem Jahrhunderten, sie wahrte
zudem die Freiheit und das Recht der einzelnen Bischöfe und

Kirchen.

*) Man braucht nur an jenen Vers zu erinnern : Tunc (sc. rex) homo fit

papae, sumit quo dante coronam.



— 201 —

Je mehr das Papsttum in seinen Kämpfen siegte, je mehr
es die Könige und Kaiser unterwarf, je mehr es die alte Kirchenordnung

zerstörte und die Bischöfe ihrer Selbständigkeit
beraubte, um so mehr und entschiedener suchte es den Bischöfen

einzuschärfen, wie sie in jedem Falle von Ketzerei einzu-.
schreiten, die Schuldigen zu verfolgen und zur Strafe zu bringen
haben, und zwar nach Angabe des alten, römischen
Kaisergesetzes mit der Todesstrafe.

Das erste Beispiel einer Hinrichtung hatte zu Ende des

4. Jahrhunderts das Abendland gegeben, als der Kaiser Maximus

den Priscillian und seine Anhänger trotz des Widerspruchs
des heiligen Ambrosius hinrichten liess.

Nach Jahrhunderten ging die Drachensaat, die man
damals ausgestreut hatte, auf und das damals aufgestellte Beispiel
wurde fortan zum Muster für das Vorgehen gegen die Ketzer
insgesamt, vorab die Katharer und Albigenser. Umsonst eiferte
noch der heilige Bernhard gegen dieses Vorgehen. Seine sonst
gewaltige Stimme blieb auf diesem Punkte machtlos, denn hier
stand der Sieg des mittelalterlichen Systems in Frage. Es war
im Jahre 1184, als der Papst Lucius III. mit Kaiser Friedrich
Barbarossa in Verona die Lehre, dass jeder Widerstand gegen
die „Kirche" Häresie sei, aufstellte. Synod. Veron. anno 1184
(Décret, c. 9 de haeret. 5, 7): contra ipsos haereticos, quibus
diversa vocabula diversarum indidit professio falsitatum, prae-
sentis decreti sanctione consurgimus, et omnem haeresim, generali

quocumque nomine censeatur, per huiusmodi constitutionis
seriem auctoritate ap. condemnamus. In primis ergo Catharos
et Patarinos et eos qui se humiliates vel Pauperes de Lugduno
falso nomine mentiuntur, Passaginos, Mesopinos, Arnaldistas
perpetuo decernimus anathemati subjacere Universos, qui de
sacramento corporis et sanguinis D. N. J. C, vel de baptismate,
seu de peccatorum confessione, matrimonio, vel reliquis ecclesias-
ticis sacramentis aliter sentire aut docere non metuunt, quam
sacros. Rom. ecclesia praedicat et observât vinculo perpetui
anathematis innodamus. Praesenti nihiiominus ordinatione
sancimus, ut quicumque manifeste fuerint in haeresi deprehensi,
si clericus est, vel cuiuslibet religionis obumbratione fuscatus
totius ecclesiastici ordinis praerogativa nudetur, et sie omni
officio et beneficio spoliatus ecclesiastico, saecularis relinquatur
arbitrio potestatis animadversione debita puniendus Im



— 202 —

gleichen Jahre liess der Papst das neue Verfahren erproben
und durch den Erzbischof von Rheims, als seinen Legaten, eine
Anzahl Ketzer verbrennen. So war der Anfang gemacht.

Da ward im Jahre 1198 Innocenz III. zum Papste gewählt,
der grösste Mann, der je den römischen Stuhl bestiegen hat,
erfüllt von der Hoheit des Papsttums über alles Irdische, ein
Mann auf der Höhe des Wissens seiner Zeit, sittlich streng mit
sich und mit allen andern, rücksichtslos auf Befestigung des

apostolischen Stuhles und seiner Machtfülle bedacht. Er stellte
sich nun die Aufgabe, die Kirche zu reinigen von aller Ketzerei.
Mit kühner Hand verfolgte er seine Ziele. Der Beicht- und

Kommunionszwang einerseits, die Gestattung der kirchlichen
Bussgewalt an die Mönche, welche damit dem ordentlichen
Geistlichen, dem man beichten sollte, Konkurrenz machten,
war die eine Seite seiner Thätigkeit: eine Zerstörung der
bisherigen Freiheit bezüglich des Empfanges der heiligen Sakramente

und zugleich ein Einbruch in die Kirchenverfassung.
Ähnliches verfügte er auf dem Gebiete des Ketzerrechtes. Die

Anklage und Verfolgung wegen Häresie war bis dahin das

freie Recht jedes Bischofs und musste es nach altkirchlicher
Ordnung sein, weil der Satz galt: „Episcopatus unus est, cuius
tarnen a singulis in solidum pars tenetur", d. h. jeder einzelne
Bischof hat die ganze Fülle der bischöflichen Amtsgewalt, er hat
sie solidarisch. Nun hatte aber die Erfahrung gelehrt, dass die

Bischöfe in Glaubenssachen nicht immer so vollständig den in
Rom gewünschten Eifer entwickelten in der Verfolgung der

Ketzer, welche dem Papst angezeigt wurden. So richtete nun
Innocenz III. 1215, auf der Lateransynode, auch hierin eine neue

Kirchenordnung ein. Er liess das Recht und die Kompetenz der

Bischöfe in diesen Sachen bestehen, setzte jedoch daneben päpstliche

Legaten ein, welche neben den Bischöfen das Werk der

Nachspürung nach den Ketzern besorgen sollten. Speciell war
es auf Südfrankreich abgesehen, auf die Albigenser, gegen
welche der Papst einen Kreuzzug predigen liess. Es waren aber

diese Legaten eine allgemeine Einrichtung, bestimmt für die

ganze (abendländische) Kirche, man richtete überall ein
päpstliches Glaubensgericht neben dem bischöflichen ein. In allen

Diöcesen, wo Ketzer wohnten und wohnen möchten, sollten

päpstliche Legaten die Bischöfe in deren Auffindung
unterstützen. Zugleich verordnete der Papst mit seiner Synode,



— 203 —

dass die Bischöfe regelmässig nach den Ketzern fahnden und
überall die angesehensten Leute eidlich befragen sollten, was
ihnen etwa für Häretiker bekannt seien. Dadurch machte
der Papst einen Eingriff in das bisherige materielle Recht.
Bisher hatte die Kirche mit dem alten römischen Strafrecht
und entsprechend der allgemeinen Praxis des deutschen
Strafrechtes bestimmt, dass nur auf die Klage eines Ehrenmannes hin
ein Strafverfahren eingeleitet werde. Erst dann durfte ein
Strafgericht einschreiten, wenn ein Kläger dafür einstand, dass die
oder die bestimmte Person ein bestimmtes Verbrechen begangen
habe, und wo der betreffende Kläger die volle Verantwortlichkeit

für seine Klage übernahm. Eine Ausnahme hatte bisher
bestanden für Disciplinaruntersuchungen gegen Geistliche.
Innocenz III. machte die Ausnahmen zur Regel. So war die
verhängnisvolle Bahn betreten, die Inquisition geschaffen. Bald
erwiesen sich neue Bestimmungen als nötig, und wo ein Wille
ist, da ist auch ein Weg. Da die Bischöfe trotz der Kontrolle
der päpstlichen Legaten noch nicht genug Eifer entwickelten,
entriss Gregor IX. ihnen im wesentlichen die Aufgabe der
Ketzerverfolgung und schuf das heilige Offizium, die Inquisitio generalis
haereticae pravitatis, die er den Dominikanern übertrug (1232).

Es erwiesen sich aber noch weitere Änderungen des
bisherigen Rechtes als bequem und handlich, und gegenüber dem
Verbrechen des Abfalles von Gott und seiner Kirche schien
alles wohl berechtigt zu sein. Es ist ja nichts Eigentümliches,
dass die Machthaber diejenigen, die ihre Macht prinzipiell
bedrohen, am schärfsten und in jeder Weise verfolgen. Nachdem
man die Kompetenz errungen und die uralte ordinaria potestas
der Bischöfe beseitigt hatte, ergab sich das Weitere wie von
selbst. Bisher war das Strafverfahren ein öffentliches, und nun
verordneten die Päpste im Anschlüsse an die Denunziation und
zu deren Schutze, dass das Verfahren ein geheimes sein dürfe.
Dem Angeklagten mussten bisher die Zeugen namhaft gemacht
werden, damit er ihr Interesse, ihre Leidenschaft, ihre Unglaub-
würdigkeit nachweisen könne. Jetzt wurde das anders. Zuerst
wurde die Heimlichkeit des Zeugnisses als eine Prämie für die
persönliche Sicherheit der Zeugen möglich gemacht. Die Sache
erwies sich als praktisch. Unter dem Schutze der Heimlichkeit

waren erbärmliche Subjekte leichter zum Zeugnisse zu
haben. Die Heimlichkeit wurde also Übung. Schon im Jahre



— 204 —

1235 wird die Nennung der Zeugen an den Verklagten
verboten. Zudem wurden alle als Zeugen angenommen, auch
notorische Verbrecher.

Auch so waren die Päpste noch nicht am Ziel. Nach allen
Prozessordnungen giebt es gewisse Familienverhältnisse, welche

den Menschen von der Zeugnispflicht in Strafsachen befreien, der
Vater und das Kind, der Bruder und die Schwester, der Gatte
und die Gattin sollen nicht Zeugnis zu geben verpflichtet sein,
wie andrerseits ihr Zeugnis auch kein vollgültiges sein kann.
Das wurde hier geändert. Der Papst verpflichtete nicht nur
sogar Kinder, gegen ihre eigenen Eltern zu zeugen, sondern
bedrohte die Kinder, welche den Vater zu befreien suchten,
mit den schwersten Strafen.

Der Unersättliche war auch so noch nicht zufrieden.
Das römische und das alte Kirchenrecht forderten zur

Verurteilung ein freies ungezwungenes Geständnis. Jetzt führte
man die Folter ein. Innocenz IV. sanktionierte deren Gebrauch
förmlich in der Const, ad extirpanda 1252 und gestattete deren

Anwendung auf blossen Verdacht, den man sofort konstruieren
konnte.

Es versteht sich von selbst, dass nach den Beschlüssen der
Synode von Verona (1183) die Todesstrafe als -Strafe der
Ketzerei in Kraft blieb und mit dem Feuer vollzogen ward.
Dazu kam, um die Sache praktisch zu machen und die
Inquisitoren gehörig daran zu interessieren, die Vermögenskonfiskation,

mit einer Tantieme von Vs—-2/b für die Inquisitoren. Das

genügte dem frommen Eifer und der geistlichen Herrschsucht
noch nicht. Die ganze Familie sollte gestraft werden. Man
erklärte die Kinder der Ketzer als ehrlos und daher unfähig,
Ämter zu bekleiden. Ja, man ging sofort so weit, dass man
das Vermögen nicht den Kindern liess, sondern der heiligen
Kirche gab. Nur aus Barmherzigkeit lasse man den Kindern
der Ketzer das Leben, sagte Innocenz III. Décret, c. 10 de

haeret. (V, 7): Nee huiusmodi severitatis (sc. bonis tempora-
libus spoliari) censuram orthodoxorum exhaeredatio flliorum
quasi cuiusdam miserationis praetextu debet ullatenus impedire,

cum in multis casibus (etiam secundum divinum iudicium)

filii pro patribus temporaliter puniantur, et iuxta canonicas

sanetiones quandoque feratur ultio non solum in auetores sce-

lerum, sed etiam in progeniem damnatorum.



— 205 —

Damit hatte man das System der Verfolgung der Ketzer
abgeschlossen und es bewährte sich. Alsbald fing man in
Südfrankreich an, es loderten die Feuerbrände mit dem Opfer
christlicher Männer und Frauen zum Himmel empor.

Da und dort regte sich der Widerstand. Nachdem die

Opposition der Bischöfe beseitigt war, blieb noch die Renitenz
der staatlichen Gewalten. Allein die römischen Hierarchen
wussten auch hier das Mittel zum Ziele zu finden. In Frankreich

erliess der königliche Knabe Ludwig IX., als man ihm
die Länder des Grafen von Toulouse opferte, auf Betreiben
päpstlicher Legaten 1229 das Gesetz, das die Ketzer zu
verbrennen gebot. Gleichzeitig bei Errichtung der inquisitio hae-
reticae prav. verordnete Gregor IX., dass die weltliche Gewalt,
bei Vermeidung des Interdikts, der Exkommunikation und des

Bannes, sich den Anordnungen der heiligen Kirche, beziehungsweise

ihres Gerichtes, den Dominikanern, zu unterwerfen habe
und alle verbrennen müsse, welche diese „Hunde des Herrn"
aufgespürt hätten. Die staatliche Gewalt beugte sich. Kaiser
Friedrich IL, einst im Verdachte, das hässliche Spottwerk de
tribus impostoribus inspiriert oder verfasst zu haben, erliess, als
er zur Bekämpfung der Weifen Frieden mit Rom haben wollte,
noch viel grausamere Gesetze, worin er neben Feuertod auch
Vermögenskonfiskation gegen die Ketzer verordnete und den Hehler
mit den schärfsten Strafen bedrohte, ein Beweis, wie ihn
auch unsere Zeit leistete, dass sogenannte freisinnige
Staatsmänner, wenn sie einmal die Prinzipien preisgeben, zu allem
fähig sind. Man kann sich denken, welchen Eifer die Inquisitoren

bei Verfolgung der Ketzer entwickelten. Die Fanatiker
glaubten Gott einen Dienst zu thun, andere lockte der Gewinn,
der Anteil am konfiszierten Vermögen, oft flössen beide Motive
wohl auch zusammen. Die Folter gab das bequeme Mittel, zum
Ziele zu gelangen: zeitliche und ewige Güter, zeitliches und
ewiges Heil zu erlangen. Als Innocenz IV. den Gebrauch der
Folter den Inquisitionsgerichten sanktionierte, fügte er weislich
bei, man dürfe nur foltern ohne Gefahr des Lebens und
Zertrümmerung der Glieder (citra membrorum diminutionem- et
vitae periculum). Er setzte nachdrücklich hinzu, wenn ein Richter
in jener verbotenen- Weise foltere, dann solle er irregulär
werden, d. h. unfähig, geistliche Funktionen zu verrichten,
z. B. die heil. Messe zu lesen. Die Skrupulosität der Inquisì-



— 206 —

toren trug kein Bedenken, so scheusslich zu foltern, aber man
scheute die Irregularität.. Allein da gab es Abhülfe. Schon
1261 verordnete Alexander IV. : Wenn einer im löblichen Eifer
zu weit geht, soll ihn jeder Mitbruder absolvieren und ihn von
dem Blute reinigen, damit er das Werk der Kirche gegen die
Ketzer vollende. So that das Werk seinen Dienst. Man brachte
sofort eine Menge von Ketzern an den Tag und es wurde ihre
Bestrafung gehörig bekannt gemacht. Der Schrecken wirkte,
namentlich als der Staat seine Hand zum Werke lieh.

Speciell zeigte es sich auf der Folter, dass die Leute, welche
von der Kirche sich abgewandt haben, die Albigenser, Wal-
denser, nach dem, was man ihnen zumutete und was sie selber
auf der Folter gestanden hatten, einen förmlichen Kultus des

Satans übten, dass sie an den Sonntagen an bestimmten Orten
zusammenkommen und dass ihre Versammlungen ein Zerrbild
der heiligen Messe, aber nach teuflischer Weise, darstellten, dass

sie den Teufel in Gestalt eines Bockes oder einer Kröte
anbeteten, ihm huldigten, Treue schwuren, dabei Gott und Christentum

verleugneten. Man beschuldigte sie, dass sie Kinder schlachten,

das Blut der Kinder mit Mehl vermengen und diese Speise

genössen, und endlich, dass sie, wenn am Schluss des
Gottesdienstes die Lichter ausgelöscht werden, der wüstesten Unzucht
sich hingäben. Das waren die Anklagen, die man dem frommen
Volke gegen die Ketzer aufgebunden hatte, um seinen Hass

zu entzünden.
Die Folter, verstärkt durch Hunger und Durst, vermochte

die Leute wahnsinnig zu machen, sie vermochte auch, diese

Geständnisse zu erzielen.
Wenn wir diese Sache lesen und hören, erinnern wir uns

sogleich, dass die alten Römer die gleichen Dinge den Christen

vorgeworfen hatten: thyesteische Mahle und Unzucht in den

Versammlungen. Von Anfang an hatten die Christen den

Montanisten, Manichäern und Priscillianisten das Gleiche
nachgesagt.

Jetzt kam der förmliche Bund mit dem Teufel, im
Volksglauben genährt durch die Theophilussage, dazu. Anlass zu dem

Gerede mussten die Aufnahmefeierlichkeiten bieten, die bei

den Katharern z. B. üblich waren, und welche in dem
sogenannten consolamentum, dem Friedenskusse, den Abschluss

fanden. Man kann sich leicht denken, dass die Phantasie des



— 207 —

Volkes an dem blossen Bunde mit dem Teufel nicht genug
hatte, sehr bald kam die Buhlschaft mit dem Teufel dazu und
wurde gehörig ausgemalt.

Von da bis zu den Hexenproz'essen war nur ein kleiner
Schritt. Er wurde auch sehr bald gethan. Schon Alexander IV.
(1254—1261) sah sich veranlasst, zu verordnen, dass man Wahrsager

und Zauberer nicht vor die Inquisition ziehen, sondern
sie -dem ordentlichen weltlichen Richter zur Bestrafung
überlassen solle, wenn ihr Vergehen nicht offenbar ketzerischen

Beigeschmack habe. So lautet die Stelle, welche ins Corpus iuris
can. (Lib. 2, c. 8, in VI0) überging: „Cum negotium fidei
(quod summe privilegiatum existit) per occupationes alias non
debeat impediri, pestis inquisitores haereticae a sede apostolica

deputati, de divinationibus aut sortilegiis (nisi haeresin

sapèrent manifeste) intromittere se non debent, nec punire talia
exercentes, sed eos relinquere suis iudicibus puniendos."

Diese Verordnung war für die Frauen wohlwollend, aber
sie wurde für sie verderbnisbringend. Was der Papst als
Ausnahme behandelt wissen wollte, wurde nun zur Regel, was
jederzeit mit Hülfe einiger theologischer Argumente — und
wenn diese versagten, auf der Folter —¦ leicht festzustellen.

Es liegt ja klar: es lag in der Luft, zu sagen, derjenige, der
sich in irgend einer Weise mit dem Teufel einlässt, verlässt
ebenso den lieben Gott, er wendet sich ab von Gott und wendet
sich zu dem Höllenfürsten. Und wie er sich mit dem Teufel
einlässt, widersteht er Gott. Dass der Abfall von Gott ein Abfall

vom Glauben sei, das war nicht schwer zu beweisen.
Als die Ketzer abnahmen und man überall sich einer sehr

¦ scheinbaren Frömmigkeit und korrekter Kirchlichkeit befliss,
da wollten die Inquisitoren doch Arbeit und Lohn und dazu
Opfer. Die Maschine durfte nicht einrosten. Dazu machte
man sich jetzt an die Zauberei, die einen ketzerischen
Beigeschmack hatte, an die Zauberei im Bunde mit dem Teufel.
Und man sagte sich, dass übernatürliche Dinge nur mit
übernatürlicher Hülfe geschehen können; die Gnade Gottes
vermittelte die Kirche. Also, wer sonst etwas Besonderes leistete,
that es mit Hülfe des Satans — so war die ketzerische
Zauberei fertig. Die Sache war für den Untersuchungsrichter sehr
bequem. Man brauchte keinen objektiven Thatbestand; der
Teufel konnte ja die Spuren verwischen. Den subjektiven



— 208 —

Thatbestand, das Geständnis, lieferte die Folter, die man auf
blossen Verdacht hin, wie man es wollte und suggerierte,
anwendete. Der Verdacht fand sich.

Zu allen Zeiten hat es Hass und Leidenschaft und Neid
und sonstige Bosheit gegeben. Da geschieht ein Unglück in
Haus oder Stall, auf dem Felde oder in der Scheune. Jetzt
wird die böse Nachbarin verdächtigt, sie habe ein Wetter
gemacht, oder sie habe dem Teufel ihr Kind gebracht und dafür
Salbe bekommen und damit das Kind der Nachbarin gelähmt.
Durch die Bosheit und Verfolgungssucht der Menschen war
solche Verdächtigung jederzeit etwas Tägliches. Ist die
verdächtige Frau vor dem Unfall vorbeigegangen oder war sie

vor dem Ausbruch der Seuche in der Nähe des verhexten
Stalles, so ist der Zusammenhang bald gegeben, sie ist der
Grund. Nun sind Möglichkeiten : entweder ist die betreffende
Frau eine liederliche, übel beleumdete Person, sie hat schon

so und so oft mit dem Strafrichter Berührung gehabt, sie ist
eine Verbrecherin, redet wüst, sie hat sich Diebereien zu

schulden kommen lassen und ist verdächtig, so darf man sich
dessen von ihr versehen und zur Folter schreiten. Oder es ist
eine sehr ehrbare brave Frau, welche viel zur Kirche geht,
ihre Kinder tüchtig erzieht : da heisst es, der Teufel hat sie

umsponnen, sie heuchelt, sie ist der Scheinheiligkeit verdächtig,
auch sie wird auf die Folter gebracht und peinlich gefragt und

einmal um das andere und nun kann man sich vorstellen, dass

das arme Weib vor Schmerz sagt, was man von ihr verlangt.
Weil der Papst verordnet hatte, dass nur ketzerische Zauberei

vor die Inquisition gehöre, so musste in jedem einzelnen Falle
zuerst die Kompetenz festgestellt werden. Da war die
regelmässige Frage, ob sie nicht mit dem Teufel Umgang, ob sie

nicht Gott, die heilige Dreifaltigkeit abgeschworen hätte. Vom

Schmerze überwältigt, sagten die Ärmsten: ja. — Allerdings
gab es solche, welche auf der Folter starben, ohne etwas zu

gestehen ; aber die meisten sagten, was man ihnen vorsagte.
Es gab sozusagen kein Entrinnen für denjenigen, der einmal

verdächtigt und gefoltert war.
War die angeklagte Person mit den Anklagen und Zeugen

in Widerspruch, so war sie verdächtig. Stimmten die Aussagen,

so war die Sache abgeredet und wieder verdächtig. Und wenn

der Angeklagte Furcht verriet, so war er verdächtig, und wenn



— 209 —

er mutig war, vermutete man, der Teufel spiele ihm Kraft zu.
Und so war es durchweg.

Bekennt die Angeklagte, so ist sie schuldig; leugnet sie,

so ist anzunehmen, sie sei mit der Kraft des Leugnens — ma-
leficium taciturnitatis — verhext. Nicht umsonst ruft der Jesuit
Spee in seiner — entgegen den Ordensvorschriften gedruckten
— cautio criminalis (1631), einer Schutzschrift zu gunsten der
Hexen : „0 du unglückliches Weib Worauf hast du etwa gehofft?
Warum sagtest du nicht sofort beim Betreten des Gefängnisses, du
seiest des Lasters schuldig? 0 du Thörin! Warum willst du
so oft sterben, da du anfangs mit einem Tode abmachen konntest

Folge meinem Rate und sage sofort, du seiest eine Hexe,
und stirb Vergebens hoffest du frei zu werden ; so etwas lässt
der Eifer der Gerechtigkeit bei uns Deutschen nicht zu!"

Doch kann ich mich nicht in die Schilderung der
Hexenprozesse einlassen. Es waren nicht mehr die Prozesse wegen
Zauberei, diese verschwanden sozusagen ; es waren nicht blosse
Ketzerprozesse. Es war ein Gemisch von beiden, ausgestattet
mit pikanter Lüsternheit in der stets wiederkehrenden Frage
nach der Buhlschaft mit dem Teufel — etwas, was bis dahin
in der ganzen Christenheit nicht dagewesen war und was sich
nun epidemisch verbreitete, soweit das päpstliche Glaubensgericht
Fuss fasste. Die Dekretale Alexanders VI. : Cum negotium fidei,
welche der Sache den Riegel stossen sollte, brachte sie recht
in Fluss, die Juristen und Theologen aber in System, besonders
der italienische Jurist Bartolo (fi 357) und der spanische
Generalinquisitor Nicol. Eymericus (f 1393).

Bald bewies Thomas v. Aquino, dass der Glaube an die
Teufelsbuhlschaft, an ein Teufelsreich, an die Möglichkeit, mit
des Teufels Hülfe Wetter zu machen, Kinder zu erzeugen
u. dgl., richtig und katholisch sei. „Fides catholica vult, quod
dsemones sint aliquid et possint nocere suis operationibus et
impedire carnalem copulam", sagt der 1567 zum Kirchenlehrer
erhobene Scholastiker und ward damit das Orakel für den
Dominikanerorden und die Inquisitoren.

Diese waren inzwischen nicht müssig, mit Hülfe der Folter
der abendländischen Menschheit die tollsten Hexengeschichten
zu beweisen. Zwar gab es, wie eine Äusserung des Aquinaten
beweist, immer noch Leute, die wohl gestützt auf den Canon Episcopi

den ganzen Spuk als solchen hinstellten und die Möglichkeit
¦Revne intern, de Théologie. Heft 10, 1895. 14



— 210 —

des Hexenwesens bestritten.x) Im Jahr 1274 wurde zu
Carcassonne eine Hexe verbrannt, kurz nachher zu Toulouse
mehrere Hexenmeister und eine Hexe. In Toulouse erscheint
auch die erste Spur des Hexentanzes. 1344 wird in Ireland
eine vornehme Frau mit ihrer Zofe als Hexe verfolgt. In der
Westschweiz fanden 1430 und 1431 sieben Ketzerprozesse statt,
die allen Wahnsinn der entwickelten Hexenprozesse zeigen,
aber gegen Männer sich richteten und mit deren Feuertod
endeten. Um die gleiche Zeit schrieb der Dominikaner J. Nider
(f 1440) seinen Formicarius, einen Dialog, worin er den
Hexenglauben mundgerecht zu machen und mit vielen Beispielen zu
erhärten bemüht ist. Darin erzählt er, es seien im Berner
Gebiete, wozu die Waadt damals noch nicht gehörte, viele
zauberische Ketzer verbrannt worden. In Basel ward 1451

eine Hexe hingerichtet. Im Jahre 1447 wird zu Ettiswil (Luzern)
eine Hexe verbrannt, welche eine Hostie entweiht habe. In
Boudry (Neuenburg) wurde 1481 am 27. November ein Rolet
Croschet als Hexenmeister hingerichtet, er gab auf der Folter
die interessantesten Aufschlüsse über das Hexenwesen, die.

ganze Synagoge des Satans und deren Kultus. Die eidgenössischen
Abschiede enthalten vom Jahre 1482 folgenden Beschluss:

„Heimbringen das Anbringen derer von Luzern der Hexen

wegen, welche sie gefangen und verbrannt haben, was die

über die von ihnen angerichteten Wetter eingestanden haben,
ferner dass noch viele Bettler und Niederländer (d. i. alle aus
dem deutschen Norden) herumgehen, die auch Hexen seien,
wie jeder Bote weiter zu sagen weiss."

Luzern und der grössere Teil der- deutschen Schweiz
gehörten zur Diöcese Konstanz, wo damals Heinrich Institor
(Krämer) als inquisitor haereticae pravitatis thätig war,2) während

*) De maleficiis autem sciendum est, quod quidam dixerunt, quod maleficium

nihil est. Darauf folgt dann obige Antwort. Quodlib. XI, 10.

2) In jene Zeit fällt das Auftreten eines Inquisitors bei Bruder Klaus im Kanft,

der als Gottesfreund der Ketzerei verdächtig war. Darüber schrieb der Rat von

Obwalden an denjenigen von Luzern (vgl. den schönen Vortrag von Bischof Herzog

Bruder Klaus, Bern 1887) was folgt:
„1482. 25. Brachmonat.

Den strengen fürsichtigen Ersamen wysen Schultheis vnd rätt zu lutzem

vnsern besundern lieben gutten fründen, vnd getrüwen eitgenossen.
Vnnser fründtlich gantz willig diennst, Und was wir Treu liebe vnd guttes

vermögen allezit zuvor, strengen fürsichtigen Ersamen wysen Sunder lieben vnd



— 211 —

sein Ordensbruder Jakob Sprenger die Rheinlande unsicher
machte. Trotz des Eifers, den die eidgenössische Tagsatzung in
Verfolgung der Hexen zeigte, wurde den Inquisitoren vielfach
ihre Kompetenz bestritten, es scheint auch, dass einzelne, wohl
unter Berufung auf den Canon Episcopi, die ganze Hexensache
als unwahr bezeichneten. Da wandten sich die beiden Ketzerrichter

nach Rom und am 5. Dezember 1484 erliess InnocenzVIIL,
der mit Kindern mehr als mit Weisheit gesegnete heil. Vater,
die Bulle Summis desiderantes, welche den Hexenglauben förmlich

sanktionierte, das Verfahren einheitlich ordnete und natür-

gutten fründe und gtrüwen eidgenossen. Wir werdent warlichen vnderricht von
Clausen von flu dem andechtigen Bruder, unserm gtrüwen vattern, Ouch von den

sinen ; Wie dann vnlangest Inzit Ein fremder priester by Imm gewesen sy, der Inn
dann so merklich vnd vast von der heiligen drivaltigkeit, Ouch wider den Heiligen
Christenlichen glouben, vnd andrer Christenlicher Ordnung angelassen, versucht,
vnd gsträft hab ; vnd als wir verstand, Inn ouch In derselben Versuchung vnd sträffung
nit anders dann Handvest, grächt, vnd vollkommen funden. Vnd aber über söllichs,
so er Inn nit hat mögen überwinden, Imm gtröwet, vnd gsprochen : Er wolle Imm
ein andern vf den Hals schicken vnd senden, der Inn denn bas probieren Aid
versuchen müsse. Söllichs vnd anders wir von bruder Clausen wegen jetzt, ouch vor
zumm dickermäl vernomen hand, Das vns nit lützel noch wenig, besunder merklich

vertatst vnd beschwacht. Harumb Insunders lieben gutten Fründe vnd gtrüwen
eidgenossen, Sölichs mit üwer gtrüwen Hilf ze verkomen, Ist vnser flisig vnd ernstlich

bitt vnd begär zu üwer Ersamen wysheit, wo Ir vernämen, das sölich frömd
vnd unbekant personen In oder durch üwer stat, gricht, oder gbiett kämen vnd
wandleten das Ir dieselben förschin, erkunneten, vnd rechtuertigtent ; vnd ob Ir
Innen wurdent, das sy zu bruder Clausen weltent, das Ir Inen dis Kuntschaft gebent,
das wir fürerhin niemant zu Imm laussent, Es bring dann einer Ein frommen Aid
erbern botten mit Imm, dem ze truwen, das bruder Claus solicher Versuchung,
damit er bekümert werden möcht, erlassen sye. Vnd ob aber einer solicher kunt-
lüt Aid ander botten mit Imm ze gän In sinem kosten nit bekomen, so möcht einer
zu vnsers lands amman, welicher dan ye amman ist Aid zu sinem stathalter, keren,
vnd Im sin sach ertzellen vnd kunt tun; Derselb sol vnd mag Imm dann ,ein botten
zu geben In desselben kosten, der mit Imm zu bruder Clausen vnd widerumb mit
Imm dannen gang; dann wo wir solichs nit versechen, Sunnder weiten lassen für-
gän, zwivelt vns nit, wan das dem gutten bruder Clausen Einsmäls von Sölichen
fremden Schelmen vntzucht erbotten wurde, Vnd Imm gschächen möcht, damit wir
noch In grösser vnruwe kämen. Sölich vnser bitt vnd begär wellend vns nit
versagen, Sunder üch Har In so flisig vnd gutwillig bewysen, Als wir des vnd alles

gutten vntzwivellich vertruwen zu üch haben, vnd Ir bishar allwäg gtän hand. Wa
wir das alles yemen vmb üch gdiennen könnend als mügent, wellend wir alezit In
sundrigen flis willig vnd bereit funden werden. Datum vf zinstag nach Sant Jo-
hans baptisten tag, Anno Domini MCCCCLXXXH.

Landaman vnnd landtlüt zu
vnderwalden ob dem Kernwalde."



— 212 —

lieh den geistlichen Gerichten zuwies. Bei den damaligen
Zuständen im Reiche war ein solcher Einbruch in die staatliche
Ordnung wohl möglich; nach dem öffentlichen Rechte jener
Zeit zog die Exkommunikation nach Jahr und Tag die Reichsacht

nach sich. Die Bulle beginnt mit den Worten : „Mit
sehnlichstem Verlangen wünschen wir gemäss der Pflicht unseres
obersten Hirtenamtes, dass der katholische Glaube, besonders in
unsern Tagen, wachse und blühe und dass alle ketzerische
Bosheit weit von den Grenzen der Kirche vertrieben werde.
Daher erklären und gewähren wir gerne alles, was zur
Verwirklichung dieses unseres frommen Wunsches dienlich ist."
Der Papst erzählt dann, wie in ganz Deutschland viele
Personen beiderlei Geschlechtes vom Glauben abgefallen und sie

mit dem Teufel gottlose Bündnisse eingegangen seien und
Buhlschaft gepflogen haben (Cum daemonibus ineubis et suceubis

abuti). Dadurch erlangten sie die Kraft, in der verschiedensten
Weise zu schaden, wie der Papst einzeln ausführt. Leider
haben einige Kleriker und Laien, „die mehr wissen wollen, als

nötig ist", den bestellten Inquisitoren die richterliche Kompetenz
bestritten und dadurch die Bestrafung der genannten Gräuel
zum grossen Seelennachteil der Beteiligten gehindert. Deshalb
werden die beiden Dominikaner Institor und Sprenger nebst
dem Notar J. Gremper, einem Geistlichen der Diöcese Konstanz,
als Inquisitoren für das Verbrechen teuflischer Zauberei für
fast ganz Deutschland bestellt. Sie erhalten zugleich
Vollmacht, gegen die Übelthäter mit Kerker und andern Strafen
einzuschreiten und das Volk von den Kanzeln herab über das

Hexenwesen zu belehren und vor demselben zu warnen. Speciell
wird der Bischof von Strassburg aufgefordert, diese Inquisitoren
in jeder Weise zu schützen und zu schirmen, die Gegner ohne

Ansehen der Person mit Suspension, Bann und Interdikt zu

belegen und nötigenfalls auch den weltlichen Arm gegen sie

anzurufen.
Jetzt war die Sache völlig ins Geleise gebracht. Im

Jahre 1485 wurden in der Grafschaft Wormserbad 41 Unglückliche

auf Grund des neuen Rechtes verbrannt, in der Diöcese

Konstanz in 5 Jahren 48 Personen. In Tirol leisteten der

Bischof von Brixen und der Landtag Opposition und der Jurist
Ulr. Molitoris erstattete 1489 ein Gutachten, worin er den

Hexenwahn bekämpft und zum Schlüsse kommt, dergleichen



—: 213 —

böse Weiber können in der That nichts ausrichten, dagegen
seien sie wegen ketzerischer Bosheit mit dem Tode zu
bestrafen, weil sie mit dem Teufel einen Bund geschlossen.
Gegen solche Opposition verfassten die beiden Ketzerrichter
Institor und Sprenger den Hexenhammer — „Malleus male-

ficarum, in très partes divisus, in quibus concurrentia ad male-

ficia, maleficiorum effectus, remedia adversus maleflcia et modus

denique procedendi ac puniendi maleflcos abunde continetur."
Das Buch wurde 1487 von der theologischen Fakultät zu Köln
mit einem Vorbehalte approbiert, erschien zu Köln 1489 und
erlebte zahlreiche Auflagen. Mit dem ganzen theologischen
und juridischen Apparate jener Zeit wird darin die Hexerei
als wirkliches Verbrechen nachgewiesen, die Kompetenz der
geistlichen Gerichte zur Bestrafung festgestellt, das Verfahren
— natürlich mit der Folter — eingehend und mit reicher
Kasuistik dargelegt.

Nun ging das Unwesen erst recht los. Zu Hunderten und
Tausenden wurden die Hexen verbrannt: in Deutschland, den
Niederlanden, Frankreich, Spanien, Italien, Österreich, Ungarn.
Durch ungezählte Geständnisse wurden die abscheulichen That-
sachen „bewiesen". Im wesentlichen ist es überall die gleiche
scheussliche Sache: Verleugnung des christlichen Glaubens,
Bündnis und Buhlschaft mit dem Teufel mit allerlei
Ausschmückungen, Schädigung von Menschen und Vieh. Nach
Zeit und Ort nimmt die Sache natürlich ein lokales Kolorit an.
So haben die Hexen in Obwalden durchweg nicht nur Gott
und allen Heiligen, sondern auch dem seligen Landesvater
Bruder Klaus abgeschworen. Überall wurden eigene Gefängnisse
für die Hexen nötig, Hexentürme, Kaibentürme, Stanklöcher u.s.f.
genannt. Einige aufgeklärte Geister wagten noch Opposition,
vorab der Advokat Cornelius Agrippa von Nettesheim zu Metz,
der dafür ein Jahr im Kerker schmachtete, der Arzt Joh. Weier
von Cleve, sein Schüler, dann die Philosophen Jean Bodin (f 1596),
Mich, de Montaigne und W. A. Scribonius, der Engländer
Reginald Skot (f 1599), der Geistliche Corn. Callidius Loos von
Gonda (f 1593), der dafür Widerruf und Gefängnis erntete,
trotzdem er sich auf den Canon Episcopi berief. Im grossen
und ganzen aber eiferten die Fakultäten im Herbeischaffen
von Beweisen für und in der Anleitung zur Verfolgung gegen
das Hexenwesen. Auch die für ihre Zeit wahrhaft fortschritt-



— 214 —

liehe Strafprozessordnung, welche der gebildete Freiherr von
Schwarzenberg entwarf, die Bambergensis und ihr nach die
Carolina bestraften Zauberei. Da heisst es: „So jemand den
Leuten durch Zauberei Schaden oder Nachteil zufügt, soll man
strafen vom Leben zum Tode und soll man die Strafe gleich
der Ketzerei mit dem Feuer thun. So aber jemand Zauberei
gebraucht und damit niemand Schaden gethan hätte, soll er
sonst gestraft werden nach Gelegenheit der Umstände." Leider
kam auch diese Milde in Bestrafung der unschädlichen Zauberei
nachher in Abgang. Juristen wie Carpzow, Theologen wie
Balth. Bekker wussten sich nicht genug zu thun im Eifer für
die gute Sache.

Man hat sich oft gewundert, dass die Reformation das Übel
nicht beseitigte, nicht einmal linderte. Allein dieser Vorhalt
wurzelt in einer ganz unhistorischen Anschauung. Wie sollten
gläubige Theologen die Thatsachen, welche durch ungezählte
Richtersprüche „erwiesen" waren und vielfach in der heiligen
Schrift zu wurzeln schienen, anzweifeln Auch die Reformatoren
waren Kinder ihrer Zeit und konnten nicht aus derselben

herausgehen. Wir dürfen uns nicht wundern, wenn jene ganz
unhistorische und unphilosophische Theologie, die in dem
Buchstaben zumal auch des Alten Testaments alles Heil sah, fast
noch schroffer gegen die armen Hexen auftrat als sogar die

Väter der Gesellschaft Jesu, die nachmals mit den Dominikanern
im litterarischen Kampfe zu gunsten der Hexenprozesse
wetteiferten und z. B. von Luzern aus den letzten grossen Hexen-

prozess in Zug (1737) dirigierten.
Soweit abendländische „Kultur" drang, soweit der Einfluss

des kanonischen Rechtes reichte — und wenn er auch durch
die Reformationskirchen vermittelt war — überall loderten die

Hexenbrände empor, in Schweden, Polen, Siebenbürgen und

Ungarn, sogar im fernen Amerika (in Massachusetts), in Mexiko, Goa.

Überall derselbe Wahn, dieselben Orgien des theologischen und

juristischen Wahnsinnes.
Von all dem sind die ehrwürdigen orientalischen Kirchen

frei geblieben; so nahe es an ihre Grenzen kam, sie blieben

damit verschont. Sie hatten Ketzerprozesse, zwar nicht sehr

viele, sie hatten den Glauben an Zauberei, sie hatten sogar
die Idee des Bundes mit dem Teufel und hatten diese in der

Theoph'ilussage dem Abendlande vermittelt. Die Elemente des



— 215 —

Hexenwesens finden sich also bis auf die Buhlschaft auch im
Oriente. Die orientalischen Kirchen hatten dagegen keinen
Canon Episcopi, ihre Konzilien hatten nicht so scharf, wie es

namentlich zur Zeit Karls des Grossen im Abendlande geschah,
den Glauben an Zauberei als Aberglauben verpönt. Die Völker
des Abendlandes rühmen sich zudem mit Recht, seit den Tagen
des Humanismus und der Reformation das Banner der Civilisation

vorangetragen zu haben. Und trotzdem sind die
orientalischen Kirchen von der scheusslichsten Erscheinung, welche
die Geschichte der abendländischen Kirchen entehrt, völlig frei
geblieben. Wieso das?

Die Thatsache ist für sich selber schon ein Beweis. Denn
die gleiche Ursache erzeugt dieselbe Wirkung.

Die Hexenprozesse sind eben das Produkt des Papsttums
und seiner Inquisition Und da die orientalischen Kirchen sich
von diesen Mächten und Instituten frei hielten, blieben sie auch
von ihrer Ausgeburt verschont.

Umsonst haben römische Schriftsteller, z. B. Hergenröther
im Anti-Janus, die Hexenprozesse auf andere Ursachen
zurückzuführen versucht. Ja, Hergenröther ist so weit gegangen., zu
fragen, ob die Päpste das Hexenwesen auch zu den
schismatischen Griechen verpflanzt hätten. Allein hier ist eben die
Frage auf falsche Voraussetzung gestellt. Die morgenländischen
Kirchen sind, obschon sie die Elemente dazu besassen, vom
Hexenwesen befreit geblieben, weil sie dem oraculum apostolicae
sedis nicht lauschten, weil sie von den römischen Einrichtungen
nichts wissen wollten, weil sie vom kirchlichen wie vom
politischen Feudalwesen sich frei erhielten.

Umgekehrt hat die römische Kirche, seit sie den Papalis-
mus in seiner schroffen Gestalt wieder zu Ehren zog, auch das
Hexenwesen und den Hexenglauben zu neuem Leben gebracht.
Wo die Wurzel ist, da treibt auch die Frucht. *)

Für alle romfreien Kirchen und für uns Altkatholiken
insbesondere, die wir den kirchlichen Feudalismus abgeworfen
haben und nach der Neugestaltung der alten Kirche ringen,
sind die Lehren, welche die Hexenprozesse geben, erfreulich

') Vergi. Nippold, Die gegenwärtige Wiederbelebung des Hexenglaubens.
G. Längin, Der Wunder- und Dämonenglaube der Gegenwart. — Religion und
Hexenprozess.



— 216 —

und ermutigend. Sie erfüllen uns mit neuer Hochachtung für
jene Kirchen, welche sich von diesen Scheusslichkeiten frei zu
halten wussten, und zeigen uns zugleich, wie sehr so viele mit
Unrecht das Christentum als solches für die Hexenprozesse
verantwortlich machen. Wir wollen das Urheberrecht mit
allen Folgen der Kirche lassen, die darauf unfehlbar
Anspruch hat.

Dr. J. L. Weibel.


	Warum die orientalischen Kirchen von den Hexenprozessen sich frei erhielten?

