Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 10

Artikel: Warum die orientalischen Kirchen von den Hexenprozessen sich frei
erhielten?

Autor: Weibel, J.L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WARUM

DIE

ORIENTALISCHEN KIRCHEN VON DEN HEXEN-
'PROZESSEN SICH FREI ERHIELTEN ?

Uns allen ist die schmerzliche Thatsache bekannt, dass
um die Wende des ersten Jahrtausends ein grosser Riss durch
~ die ganze Christenheit gegangen ist; dass sich damals der
Orient von dem Occident, das Morgen- von dem Abendland
kirchlich geschieden hat, wie es ja politisch seit frither schon
vollstandig getrennt war. Allerdings waren im Morgenlande
schon frither die einzelnen Kirchen nach den Patriarchaten,
zum Teil auch nach politischen Verh#ltnissen geschieden und
unabhangig; immerhin wusste die Kirche die alte Einheit des
ganzen romischen Kaiserreiches auch noch spiter festzuhalten,
als dieses zerfallen war. Wir wissen auch, dass neben der
politischen Trennung wesentlich die wachsenden Anspriiche
Roms die kirchliche Scheidung des Orientes vom Abendlande
bedingten. Der Orient, der vom Feudalwesen nichts wusste,
Konnte dessen kirchliche Ausgestaltung — nichts anderes ist
das mittelalterliche und heutige Papsttum — nicht ertragen.
Wie mit dem Wachsen der Anspriiche der romischen Kirche,
die sich das Abendland unterworfen, der romischen Bischofe,
die sich allein Papst nennen lassen wollten Hedie Kty sich

) Papa heisst z B. noch jetzt der orthodoxe Patriarch von Alexandrien.
F:ruher nannte man die Bisechofe unterschiedslos Papa (Vater), wie sie die Eng-
lander noch jetzt Father in God nennen. :

Revue intern. de Théologie. Heft 10, 1895, 13



- joqg -

erweitern musste, ist leicht wverstédndlich. Trostlich und lehr-
reich ist fiir uns, zu sehen, wie die orientalischen Kirchen die
alte, gemeinsame Verfassung, L.ehre und daneben ihre besondern
Eigenarten bewahrten. Das hat sie vor vielem behiitet, vorab
auch vor der grossten und schmerzlichsten Verirrung der Christen-
heit. Unter dem vielen Peinlichen, das die Geschichte der
christlichen Kirche uns zeigt, bezeichne ich als das Entsetz-
lichste die Thatsache, dass viele Hunderttausende von Mannern
und Frauen unter der falschen Vorgabe, dass sie mit dem Teufel
sich eingelassen und abgegeben hétten, den Scheiterhaufen
besteigen mussten. Nichts, glaube ich, ist dem Christen in der
gesamten Kirchengeschichte so peinlich zu héren, wie jene
hasslichen Bilder der Hexenprozesse.

Die Thatsache aber, dass die morgenlandischen Kirchen, so-
wohl die griechische Kirche des Patriarchats Byzanz mit ihrer

russischen Tochterkirche, wie alle andern, d. h. die Kirchen

von Jerusalem, Antiochia, Alexandria, die armenische und
koptische, von den Hexenprozessen frei geblieben sind, ist nicht
so allgemein bekannt, wie sie es sein sollte. Es ist begreiflich,
dass das Abendland diese Ehre lieber mit andern teilen mochte,
und man hat es wohl versucht, die Sache so darzustellen, als
ob die orientalischen Kirchen in den Hexenprozessen mitgespielt
hitten, mit dem gleichen Fluche belegt worden wéren, als ob
die Hexenprozesse eine allgemein christliche und nicht bloss
eine abendlandisch-romische Institution gewesen wiren. Die
Thatsache steht aber fest, dass das nicht der Fall ist, dass die

anatolischen Kirchen von dieser Makel frei blieben. Dagegen

ist allerdings richtig, dass auch die orientalischen Kirchen von
den Irrtimern und den verschiedenen Arten Aberglaubens,
welche in der griechisch-romischen Kulturwelt und dann auch
in der alten Kirche spukten, nicht frei geblieben sind. Wir
wissen, wie weit verbreitet damals der Glaube an Zauberei i
den verschiedensten Formen war. Die Kirchenvater eiferten
dagegen, allein im Volke wurzelte die Sache zu tief, um rasch

beseitigt zu sein. Dazu kam bei den Christen der Glaube an
die Realitit der heidnischen Gotter als schédlicher Damonen.
Das bot dem Aberglauben grossen Spielraum. Darin wareh
Orient und Occident einig. Ja, das Abendland erhielt vom
Morgenland auch in dieser Richtung Nahrung; Zz. B. stammt
die Theophllussaioe welche den Bund mit dem Teufel POPUIar .



— 195 -

machte, aus dem Orient.') Alle Arten Aberglauben, die man
mit dem Worte Damonismus .zu bezeichnen pflegte, waren in
der alten Kirche ziemlich allgemein. Auch in der orientalischen
Kirche, vielleicht hier sogar noch mehr als in der abendléndi-
schen, hat sich allerlei Aberglaube breit und lastig gemacht.
So zeigten sich dort in der Frage der Bilderverehrung Aus-
wiichse, die sogar einen prinzipiellen Widerstand des Abend-
landes hervorriefen. ;

Es ist auch durchaus begreiflich, dass die alten Vorstellun-
gen von Zauberei, die ganz gleich bei den neubekehrten ger-
manischen Stdimmen sich fanden, nur sehr schwer beseitigt
werden konnten und dass die Gotter, vom Olymp vertrieben,
sich in die Schlupfwinkel der Nacht und der Heimlichkeif ver-
krochen. Erst nach und nach hatte sich das Christenvolk hiervon
losgerissen, sich von diesen Ideen frei zu machen gesucht, und
zwar merkwirdigerweise das Abendland mehr als das Morgen-
land. Dort hat freilich friuhzeitig der grosse Bischof Chrysosto-
mus mit der ganzen Gewalt seiner Person, seiner Rede, seines
Amtes allen Aberglauben von der Kanzel bekampft und das
Vertrauen auf den einen Gott, die kindliche Hingabe an den
Vater im Himmel gepredigt, die Hingabe an Damonen verhohnt.
Br dachte und redete freier als der grosse Kirchenlehrer des
Abendlandes, der auch beziiglich des Hexenwesens die land-
laufigen Fabeln gliubig hinnahm wie beziiglich des Priscil-
lianismus.?)

Die morgenldndischen Kirchen traten gegen Zauberei in
allen Formen auch amtlich auf. So verbot die Synode von Kon-

) Vergl. Janus, Anm. 265. ,So bedeutungsvoll erschien die Fabel von dem
dem Teufel sich ergebenden Theophilus ,qui diabolo homagium fecit et per dia- -
bolum ad quod volebat, promotus erat®, dass Martinus Polonus und Leo von Or-
vieto sie in ihre Kompendien der Papst- und Kaisergeschichte aufnahmen. Und
nun geit Ende des 18. Jahrhunderts hiiufen sich auch die Anklagen, dass Per-
sonen, wie z B. der Bischof von Coventry 1801, dem Teufel gehuldigt hatten. —

Sommer, de Theophili cum diabolo foedere, Berol. 1844, Dollinger, Akad. Vortrige
I, 74.¢

®) Augustinus meldet: Quoniam fama est multique se expertos vel ab iis,
qui experti essent, de quorum fide dubitandum non est, audisse confirmant, Sil-
vanos et Panes quos vulgo incubos vocant, improbos saepe extitisse mulieribus et
earum appetiisse et peregisse concubitum et quosdam daemones quos Dusios Galli
nuncupant, hanc assidue immunditiam et tentare et efficere, plures talesque asse-
verant, ut hoc negare impudentiae videatur. Civ. Dei 15, 23.



- 196 —

stantinopel vom Jahre 692 die Wahrsagerei, das Nativitéits-
stellen, das Wolkenvertreiben, das Zaubern, das Austeilen von
Amuletten (wogegen auch Chrysostomus eiferte) u. v. a. m. als
Gotzendienst. 7

Die abendlandischen Kirchen — so kann man ja bis zu

Gregor VII. sprechen — thaten dasselbe. So z. B. beschlossen
Konzilien von Tours 567, Auxerre 578, Lenia 630, Toledo 693
sdhnliche Verbote. Allein — und das ist fiir unsre Frage bedeut-
sam — das Abendland ging weiter. Man verbot die Zauberei
nicht nur als eine Art Abgbtterei, man verponte den Glauben
daran als eiteln Spuk. Da finden wir wohl einen interessanten
Beschluss der Synode von Braga vom Jahre 563, interessant
auch, weil er zeigt, wie die Verleumdung gegen Priscillian
schon zum festen Glaubenssatze entwickelt war. Der Beschluss
lautet : ' :
(can. 8): ,Wer da glaubt, dass der Teufel, weil er einige
Dinge in der Welt hervorgebracht hat, auch mit eigener Macht
Donner und Blitz, Gewitter und Dirre mache, wie Priscillian
gelehrt, der sei im Banne.“ ' .

- Ahnlich die Synode von Paderborn 785 (can. 6): ,Wer
vom Teufel verblendet nach Weise der Heiden glaubt, es sei
jemand eine Hexe und fresse Menschen, und diese Person des-
halb verbrennt oder durch andere essen lisst, der soll mit
dem Tode bestraft werden.“

Diese hoffnungsvolle Entwickelung ging aber noch weiter.
Von 816—840 lebte als Erzbischof von Lyon Agobard, wobl
der im besten Sinne des Wortes aufgeklirteste Bischof seiner
Zeit. In allen Fragen hatte er stets sich bemitht, dem Aber-
glauben seiner Zeit auf den Leib zu rtucken. So verfasste er
z. B. eine Schrift, worin er den Aberglauben des Volkes be-
zuglich Entstehung von Hagel- und Donnerwettern belkampft
und sich tiber jene Leute lustig macht, welche glauben, ©s
konne ein altes Weib Wetter machen (Contra insulsam vulgl
opinionem de grandine et tonitruis). ,So weit ist es mif der
Dummbheit des armseligen Menschen gekommen — ruft er aus —
dass man jetzt unter den Christen einfiltiges Zeug glaubt, wie
es sich in frihern Zeiten nie ein Heide aufbinden liess!“?’) S0
stand es um die Mitte des IX. Jahrhunderts im Abendlande.

1) Was wiirde der h. Agobard wohl sagen, wenn er heute zurtickkehren leonnte ?



— 197 =

Dem entsprechend taxierte auch die Synode von Paris anno
829 den Glauben an Hexerei, Wettermachen u. dgl. als heidni-
schen Aberglauben

Dabei blieb diese hoffnungsvolle Entwmklung im Abend-
lande nicht einmal stehen. Ums Jahr 906 findet sich bei Regino
von Priim zuerst der Canon Episcopi, den Burkard von Worms
(+ 1025) dann filschlich der Synode von Ancyra (314) zuschrieb.
Diesen Kanon nahm der Monch Gratian in sein Dekret auf
(Pars IT, caus. XX VI, quaestio V, ¢. 12), und so ging der hochst
interessante, seinem Entstehen nach unbekannte Kanon ins
offizielle kirchliche Gesetzbuch tiber, kennzeichnete so aufs
scharfste die Stellung der abendlandischen Kirche zum Hexen-
glauben; der Glauben an Hexerei wird als Illusion erkliart und
diejenigen, welche diesen Glauben hegen, aus der Kirche aus-
geschlossen. Der Kanon lautet im wesentlichen :

,Die Bischofe und Pfarrer sollen in jeder Weise dahin
streben, die gefahrliche, vom Teufel erfundene schadliche Zau-
berei und Wahrsagerei in ihren Pfarreien auszurotten. Es giebt
verbrecherische Weibsleute, welche, durch die Vorspiegelungen
und Einflisterungen des Satans verfiihrt, glauben und bekénnen,
sie seien néchtlicher Weile mit der heidnischen Gottin Diana
oder der IHerodias und einer zahllosen Menge von Weibern
ausgefahren, sie eilen durch vieler Herren Linder heimlich
und in aller Stille dahin und lassen sich in bestimmten Néachten
zum Dienste ihrer Herrin Diana aufbieten. Leider haben nun
die Weibsleute diesen Glauben nicht fiir sich behalten, vielmehr
hat eine zahllose Menge, getiuscht durch die falsche Meinung,
dass diese Dinge wahr seien, sich vom rechten Glauben ab-
gewendet und der heidnischen Irrlehre sich hingegeben, indem
sie annehmen, dass es ausser Gott noch eine iibermenschliche
Macht gebe. Daher sind die Geistlichen verpflichtet, den ihnen
anvertraaten Gemeinden von der Kanzel herab nachdricklichst
einzuschérfen, dass all das durchaus falsch und ein Blendwerk
st, welches nicht vom géttlichen, sondern vom bosen Geiste
eingegeben sel. — Ts ist daher allen Leuten laut zu verkin-
digen, dass derjenige, der dergleichen Dinge glaubt, den Glau-
ben verloren hat. Wer aber den wahren Glauben nicht hat,
der gehort nicht Gott,-sondern dem Teufel an.“ )

') Der lateinische Text ist folgender : Episcopi eorumque ministri omnibus
modis elaborare studeant, ut perniciosam et a Diabolo inventam gortilegam et



— 198 —

Wir haben also das Resultat, dass am Ende des 1. Jahr-
tausends im Abendlande die christliche Kirche lehrte, es sei
ein Irrtum, eine Fabel zu glauben, dass man mit Hilfe des
Teufels tlberirdische Werke machen konne, dass auch diese
Lehre im 12, Jahrhundert in das offizielle Rechtsbuch der Kirche,
das corpus juris canonici, tibergegangen ist. Die morgenlindi-
schen Kirchen konnten sich einer so fortgeschrittenen Gesetzgebung
auf diesem Punkte gar wichi rihmen. Und trotzdem ist die abend-
limdische Kirche zu den Hexenprozessen gekommen, wdhrend die
morgenldndischen Kirchen davon frei geblieben smd Aber wie
ist denn das moglich geworden? ' o

Da miissen wir uns vorab daran erinnern, dass eine grosse

Anzahl Menschen in der abend- und morgenliandischen Kirche

meinten, ums Jahr 1000 sei das Ende der Welt da. Und da-

magicam artem ex parochiis suis penitus eradicent; et si aliquem virum et mu-
lierem huiuscemodi sceleris sectatorem invenerint turpiter dehonestatum de pa-
rochiis suis ejiciant. — Illud non est omittendum, quod quaedam sceleratae mu-
lieres — daemonum illusionibus et phantasmatibus deductae credunt et profitentur,
ge nocturnis horis cum Diana, dea paganorum, vel cum Herodiade et innumera
multitudine mulierum equitare super quasdam bestias et multarum terrarum
gpatia intempestae noctis silentio pertransire eiusque iussionibus velut Domino
obedire, et certis noctibus ad eius servitium evocari. — Innumera. mu]mtudo hae
falsa opinione decepta haec vera esse credunt et credendo a recta fide deviant
et errore paganorum involvuntur, cum aliquid divinitatis aut numinis extra unum
Deum arbitrantur. Qua propter sacerdotes per ecclesiag sibi commissas’ populo
Dei omni instantia praedicare debent, ut noverint, haec ommino falsa esse, et non
a divino sed a maligno spiritu talia phantasmata mentibus fidelium irrogari. Si-
quidem ipse Satanas, — cum mentem cuiuscunque mulierculae ceperit et hanc
sibi per infidelitatem subjugaverit, illico transformat se in diversarum species
personarum atque similitudines, et mentem, quam captivam tenet, in somniis de-
ludens modo laeta modo tristia, modo cognitas modo incognitas personas osten-
dens per devia quaeque deducit; et cum solus spiritus hoc patitur, infidelis mens
hoc non in animo sed in corpore evenire opinatur. Quis enim non in somniis et
nocturnis visionibus extra se educitur et multa videt dormiendo, quae nungquam
viderat vigilando? Quis vero tam stultus et hebes sit, qui haec omnia, quae in
solo spiritu fiunt, etiam in corpore accidere arbitretur, cum Ezechiel propheta
visiones Domini in spiritu non in corpore vidit et Johannes apostolus sacramen-.
tum in spiritu non in corpore vidit et audivit? — Omnibus itague publice annun-
tiandum est, quod quz talia et his simialia credit fidem perdidit; et qui fidem in
Domino non habet, hic non est eius, sed illius, in quem credit, i. e. Diaboli. —
Quisquis ergo aliquid credit posse ﬁeu, aut aliquam creaturam in melius aut in
deterius immutari, aut transformari in aliam speciem vel similitudinem, nisi ab
ipso creatore, qui omnia fecit et per quem omnia fa.cta sunt, procul dubio mﬁdehsl _
est et pagano deterior.



— 199 —

mals sind in dem Wahne, mit dem Jahr 1000 hore alles auf,
~ vorab aller irdische Besitz nehme ein Ende, viele von ganz
massloser Schwiarmerei erfasst worden. Sie entiusserten sich
ihres Besitzes zur Ehre Gottes, d. h. an die Kirche. Wie nun
nach dem Jahre 1000 die Welt nicht unterging, gereute es die
Menschen. Da sahen sie ihren Irrtum ein und fingen zu zwei-
feln an und es regten sich vielfach aufrihrerische Gedanken,
namentlich gegen die Haupter der Kirche, die sich damals so
sehr bereichert hatten, und den weltlichen Besitz der Kirche.
Man erinnerte sich verschiedener Vorschriften des Evangeliums,
man sagte, die Kirche sei der dreifachen Versuchung des Satans
erlegen, vorab der Habsucht; ,das alles will ich dir geben,
wenn du niederfillst und mich anbetest“; und daher schieden
eine Anzahl Christen, und nicht die schlimmsten, von der offi-
ziellen Kirche aus. Sie suchten eine hohere Vollkommenheit zu
erreichen. Das Beispiel hatte grosse Anziehungskraft. Die Ver-
weltlichung der Kirche, die Teilnahme an den politischen Hén-
deln, der papstliche Anspruch auf das imperium mundi, auf
Anerkennung als Statthalter Gottes und oberster Feudalherr,
der Kampf gegen das Kaisertum, die Wirren um die gregoria-

 nisehe Kirchenreform, die Vermonchung des Klerus: das alles

machte die Glaubigen irre an der Kirche und fiihrte sie zur
offenen oder geheimen Opposition, wobei religiose, Kirchliche,
politische und sociale Reformen zusammenliefen. Albigenser,

Katharer und Waldenser : das sind die verschiedenen Formen
dieser Opposition, die wegen des kirchlichen Gewandes, in
welches damals alle Anspriiche gekleidet wurden, auch eine
kirchliche Gestalt annahm und annehmen musste, Es war klar,
dass die Hierarchie mit allen seit Priscillians Zeiten geldufigen
Mitteln, mit Ehrlosigkeit (infamia), Armut (Vermogenskonfis-
kation), mit Korperstrafen, Kerker, mit Feuer und Schwert
solche Regungen verfolgen musste und auszurotten suchte.
Sonst ware sie nicht die Hierarchie gewesen. Zuerst freilich
galt es die staatliche Opposition, das Kaisertum zu beseitigen.
Doch lief der Kampf gegen die Ketzer parallel. Sobald der
Papst im Kampfe mit dem Kaiser nur einigermassen Sieger
war, oder wo dieser Kampf momentan ruhte, ward der Krieg
gegen die Kétzer gepredigt. Die Kreuzziige hatten nicht um-
sonst Armeen gegen die Unglidubigen zur Organisation gebracht.



o

Der Kampf gegen die Ketzerei nahm mit der hierarchi-
schen Entwickelung eine andre Richtung an. Die alte Kirche
hatte die Leugnung der Grundlehren des Christentums als Ab-
fall mit dem Ausschluss aus der Kirche und den kirehlichen
Ehrenrechten bestraft. Die Nichtiibereinstimmung des Einzelnen
in einzelnen Punkten der kirchlichen L.ehrmeinung ward zwar
auch, und zwar je nach dem Temperamente der einzelnen
Bischofe mehr oder weniger heftig, verfolgt, aber ohne Strafe
an Leib und Leben. :

Mit dem Siege der Hierarchie nahm jede, auch die ge-
ringste, Abweichung von der Kirchenlehre den Charakter der '
Leugnung der Autoritit der Hierarchie, als Auflehnung gegen
sie, an oder wurde doch so angesehen und verfolgt.

Die anatolischen Kirchen machten diese Entwickelung nicht
mit, sie blieben im allgemeinen auf dem altkirchlichen Stand-
punkte; wenn auch da und dort gegen einzelne, z. B. schon
frithe gegen Origenes, sehr scharf vorgegangen ward, so kann-
ten sie doch das ganze Ketzerrecht, das sich nun im Abend-
lande entwickelte, gar nicht, sie blieben davon frei, weil sie
von der Ubertragung des Feudalwesens auf die Kirche und
den daraus sich ergebenden Folgen sich frei erhalten hatten.

Im Abendlande aber hatte man nicht umsonst den Papst
zum obersten Lehensherrn gemacht, zum Mittler zwischen Gott
und der Welt, zum Herrn der Welt, dessen Lehentréiger (homines)
auch die Firsten seien.?)

Da entwickelte sich von selbst die Idee, dass jeder Wider-
stand gegen den Papst auf irgend einem Punkte des Glaubens
direkt gegen das Papsttum selber gerichtet sei und dass jeder
Widersacher ein gefihrlicher Gegner sei und indirekt das ganze
kirchliche Lehrgebaude und indirekt sogar die Erlosung an-
taste; so erschien jede noch so nebensichliche Abweichung,
jede Irrlehre als eine Ketzerei, ein Aufruhr gegen den Herrn
und daher schwer strafbar. Die alte Kirche, die nicht ein stets
aktives oberstes Lehramt gekannt hatte, war viel freier ge-
_wesen, auch noch in den spitern Jahrhunderten, sie wahrte
zudem die Freiheit und das Recht der einzelnen Bischofe und
Kirchen.

1) Man braucht nur an jenen Vers zu erinnern: Tunc (sc. rex) homo fif
- papae, sumit quo dante coronam.



o0

Je mehr das Papsttum in seinen Kampfen siegte, je mehr
es die Konige und Kaiser unterwarf, je mehr es die alte Kirchen-
ordnung zerstorte und die Bischofe ihrer Selbsténdigkeit be-
raubte, um so mehr und entschiedener suchte es den Bischofen
einzuschéirfen, wie sie in jedem Ialle von Ketzerei einzu-
schreiten, die Schuldigen zu verfolgen und zur Strafe zu bringen
haben; und zwar nach Angabe des alten, romischen Kaiser-
gesetzes mit der Todesstrafe.

Das erste Beispiel einer Hinrichtung hatte zu Ende des
4. Jahrhunderts das Abendland gegeben, als der Kaiser Maxi-
mus den Priscillian und seine Anhénger trotz des Widerspruchs
des heiligen Ambrosius hinrichten liess.

Nach Jahrhunderten ging die Drachensaat, die man da-
mals ausgestreut hatte, auf und das damals aufgestellte Beispiel
wurde fortan zum Muster fir das Vorgehen gegen die Ketzer
insgesamt, vorab die Katharer und Albigenser. Umsonst eiferte
noch der heilige Bernhard gegen dieses Vorgehen. Seine sonst
gewaltige Stimme blieb auf diesem Punkte machtlos, denn hier
‘stand der Sieg des mittelalterlichen Systems in Frage. Es war
im Jahre 1184, als der Papst Lucius III. mit Kaiser Friedrich
Barbarossa in Verona die Lehre, dass jeder Widerstand gegen
die ,Kirche* Héresie sei, aufstellte. Synod. Veron. anno 1184
(Decret. c¢. 9 de haeret. 5, 7): contra ipsos haereticos, quibus
diversa vocabula diversarum indidit professio falsitatum, prae-
sentis decreti sanctione consurgimus, et omnem haeresim, gene-
rali quocumque nomine censeatur, per huiusmodi constitutionis
seriem auctoritate ap. condemnamus. In primis ergo Catharos
et Patarinos et eos qui se humiliatos vel Pauperes de Lugduno
falso nomine mentiuntur, Passaginos, Mesopinos, Arnaldistas
perpetuo decernimus anathemati subjacere . . . Universos, qui de
sacramento corporis et sanguinis D. N. J. C., vel de baptismate,
seu de peccatorum confessione, matrimonio, vel reliquis ecclesias-
ticis sacramentis aliter sentire aut docere non metuunt, quam
sacros. Rom. ecclesia praedicat et observat . . . vinculo perpetui
anathematis innodamus. . . . Praesenti nihilominus ordinatione
sancimus, ut quicumque manifeste fuerint in haeresi deprehensi,
sl clericus est, vel cuiuslibet religionis obumbratione fuscatus
totius ecclesiastici ordinis praerogativa nudetur, et sic omni
officio et beneficio spoliatus ecclesiastico, saecularis relinquatur
arbitrio potestatis animadversione debita puniendus I



— 202 —

gleichen Jahre liess der Papst das neue Verfahren erproben
und durch den Erzbischof von Rheims, als seinen Legaten, eine
Anzahl Ketzer verbrennen. So war der Anfang gemacht.

Da ward im Jahre 1198 Innocenz III. zum Papste gewéhlt,
der grosste Mann, der je den romischen Stuhl bestiegen hat,
erfullt von der Hoheit des Papsttums tber alles Irdische, ein
Mann auf der Hohe des Wissens seiner Zeit, sittlich streng mit
sich und mit allen andern, riicksichtslos auf Befestigung des
apostolischen Stuhles und seiner Machtfiille bedacht. Er stellte
sich nun die Aufgabe, die Kirche zu reinigen von aller Ketzerei.
Mit kiihner Hand verfolgte. er seine Ziele. Der Beicht- und
Kommunionszwang einerseits, die Gestattung der kirchlichen
Bussgewalt an die- Monche, welche damit dem ordentlichen
Greistlichen, dem man beichten sollte, Konkurrenz machten,
war die eine Seite seiner Thétigkeit: eine Zerstorung der bis-
herigen Freiheit beziiglich des Empfanges der heiligen Sakra-
mente und zugleich ein Einbruch in die Kirchenverfassung.
Ahnliches verfiigte er auf dem Gebiete des Ketzerrechtes. Die
Anklage und Verfolgung wegen Hiresie war bis dahin das
freie Recht jedes Bischofs und musste es nach altkirchlicher
Ordnung sein, weil der Satz galt: ,Episcopatus unus est, cuius
tamen a singulis in solidum pars tenetur“, d. h. jeder einzelne
Bischof hat die ganze Fiille der bischoflichen Amtsgewalt, er hat
sie solidarisch. Nun hatte aber die Erfahrung gelehrt, dass die
Bischofe in Glaubenssachen nicht immer so vollstindig den in
Rom gewi:‘inschten Eifer entwickelten in der Verfolgung der
Ketzer, welche dem Papst angezeigt wurden. So richtete nun In-
nocenz I1I. 1215, auf der Lateransynode, auch hierin eine neue
Kirchenordnung ein. Er liess das Recht und die Kompetenz der
Bischofe in diesen Sachen bestehen, setzte jedoch daneben papst-
liche Legaten ein, welche neben den Bischofen das Werk der
Nachspiirung nach den Ketzern besorgen sollten. Speciell war
es auf Studfrankreich abgesehen, auf die Albigenser, gegen
welche der Papst einen Kreuzzug predigen liess. s waren aber
diese Legaten eine allgemeine Einrichtung, bestimmt fur die
ganze (abendlandische) Kirche, man richtete tiberall ein papst-
liches Glaubensgericht neben dem bischoflichen ein. In allen
Didcesen, wo Ketzer wohnten und wohnen mdochten, sollten
pipstliche Legaten die Bischofe in deren Auffindung unter-
stiitzen. Zugleich verordnete der Papst mit seiner Synode,



=

dass die Bischofe regelmissig nach den Ketzern fahnden und
tiberall die angesehensten Leute eidlich befragen sollten, was
ihnen etwa fir Haretiker bekannt seien. Dadurch machte
der Papst einen Eingriff in das bisherige materielle Recht.
Bisher hatte die Kirche mit dem alten romischen Strafrecht .
und entsprechend der allgemeinen Praxis des deutschen Straf-
rechtes bestimmt, dass nur auf die Klage eines Ehrenmannes hin
ein Strafverfahren eingeleitet werde. Erst dann durfte ein Straf-
gericht einschreiten, wenn ein Kliger dafiir einstand, dass die
oder die bestimmte Person ein bestimmtes Verbrechen begangen
habe, und wo der betreffende Klager die volle Verantwortlich-
keit fiir seine Klage iibernahm. Eine Ausnahme hatte bisher
bestanden fiir Disciplinaruntersuchungen gegen Geistliche. In-
nocenz III. machte die Ausnahmen zur Regel. So war die
verhidngnisvolle Bahn betreten, die Inquisition geschaffen. Bald
erwiesen sich neue Bestimmungen als notig, und wo ein Wille
ist, da ist auch ein Weg. Da die Bischofe trotz der Kontrolle
~ der papstlichen Legaten noch nicht genug Hifer entwickelten,
entriss Gregor IX. ilmen im wesentlichen die Aufgabe der Ketzer-
verfolgung und schuf das heilige Offizium, die Inquisitio generalis
haereticae pravitatis, die er den Dominikanern ubertrug (1232).

Es erwiesen sich aber noch weitere Anderungen des bis-
herigen Rechtes als bequem und handlich, und gegeniiber dem
Verbrechen des Abfalles von Gott und seiner Kirche schien
alles wohl berechtigt zu sein. Es ist ja nichts Rigentiimliches,
dass die Machthaber diejenigen, die ihre Macht prinzipiell be-
drohen, am schérfsten und in jeder Weise verfolgen. Nachdem
man die Kompetenz errungen und die uralte ordinaria potestas
der Bischofe beseitigt hatte, ergab sich das Weitere wie von
selbst. Bisher war das Strafverfahren ein offentliches, und nun
verordneten die Pipste im Anschlusse an die Denunziation und
zu deren Schutze, dass das Verfahren ein geheimes sein diirfe.
Dem Angeklagten mussten bisher die Zeugen namhaft gemacht
werden, damit er ihr Interesse, ihre Leidenschaft, ihre Unglaub-
~ wiirdigkeit nachweisen koénne. Jetzt wurde das anders. Zuerst
wurde die Heimlichkeit des Zeugnisses als eine Pramie fiir die
personliche Sicherheit der Zeugen mbglich gemacht. Die Sache
erwies sich als praktisch. Unter dem Schutze der Heimlich-
keit waren erbarmliche Subjekte leichter zum Zeugnisse zu
haben. Die Heimlichkeit wurde also Ubung. Schon im Jahre



=~ o0

1235 wird die Nennung der Zeugen an den Verklagten ver-
boten. Zudem wurden alle als Zeugen angenommen, auch noto-
rische Verbrecher. ,

Auch so waren die Papste noch nicht am Ziel. Nach allen
Prozessordnungen giebt es gewisse Familienverhdltnisse, welche
den Menschen von der Zeugnispflicht in Strafsachen befreien, der
Vater und das Kind, der Bruder und die Schwester, der Gatte
und die Gattin sollen nicht Zeugnis zu geben verpflichtet sein,
wie andrerseits ihr Zeugnis auch kein vollgiiltiges sein kann.
Das wurde hier gedndert. Der Papst verpflichtete nicht nur
sogar Kinder, gegen ihre eigenen Eltern zu zeugen, sondern
bedrohte die Kinder, welche den Vater zu befreien suchten,
mit den schwersten Strafen.

Der Unersittliche war auch so noch nicht zufrieden.

Das romische und das alte Kirchenrecht forderten zur
Verurteilung ein freies ungezwungenes Gestindnis. Jetzt fithrte
man die Folter ein. Innocenz IV. sanktionierte deren Gebrauch
formlich in der Const. ad extirpanda 1252 und gestattete deren
Anwendung auf blossen Verdacht, den man sofort konstruieren
konnte. - ‘ -

~ Es versteht sich von selbst, dass nach den Beschliissen der
Synode von Verona (1183) die Todesstrafe als ~Strafe der
Ketzerei in Kraft blieb und mit dem Feuer vollzogen ward.
Dazu kam, um die Sache praktisch zu machen und die Ingui-
sitoren gehorig daran zu interessieren, die Vermdgenskonfiska-
tion, mit einer Tantieme von !/s—2/; fiir die Inquisitoren. Das
geniigte dem frommen Eifer und der geistlichen Herrschsucht
noch nicht. Die ganze Familie sollte gestraft werden. Man
erklarte die Kinder der Ketzer als ehrlos und daher unféhig,
Amter zu bekleiden. Ja, man ging sofort so weit, dass man
das Vermdgen nicht den Kindern liess, sondern -der heiligen
Kirche gab. Nur aus Barmherzigkeit lasse man den Kindern
der Ketzer das Leben, sagte Innocenz IIL. Decret. ¢. 10 de
haeret. (V, 7): Nec huiusmodi severitatis (sc. bonis tempora- '
libus spoliari) censuram orthodoxorum exhaeredatio filiorum
quasi cuiusdam miserationis praetextu debet ullatenus impe-
dire, cum in multis casibus (etiam secundum divinum indicium)
filii pro patribus temporaliter puniantur, et iuxta. canonicas
sanctiones quandoque feratur ultio non solum in auctores SCe-
lerum, sed etiam in progeniem damnatorum.



Damit hatte man das System der Verfolgung der Ketzer
abgeschlossen und es bewihrte sich. Alsbald fing man in Sud-
frankreich an, es loderten die Feuerbrande mit dem Opfer
christlicher Manner und Frauen zum Himmel empor.

Da und dort regte sich der Widerstand. Nachdem die
Opposition der Bischofe beseitigt war, blieb noch die Renitenz
der staatlichen Gewalten. Allein die romischen Hierarchen
wussten auch hier das Mittel zum Ziele zu finden. In Frank-
reich erliess der konigliche Knabe Ludwig IX., als man ihm
die Lander des Grafen von Toulouse opferte, auf Betreiben
papstlicher Legaten 1229 das Gesetz, das die Ketzer zu ver-
brennen gebot. Gleichzeitig bei Errichtung der inquisitio hae-
reticae prav. verordnete Gregor IX., dass die weltliche Gewalt,
bei Vermeidung des Interdikts, der Exkommunikation und des
Bannes, sich den Anordnungen der heiligen Kirche, beziehungs-
weise ihres Gerichtes, den Dominikanern, zu unterwerfen habe
und alle verbrennen miisse, welche diese ,Hunde des Herrn*
aufgesptrt hatten. Die staatliche Gewalt beugte sich. Kaiser
Friedrich II., einst im Verdachte, das héassliche Spottwerk de
tribus impostoribus inspiriert oder verfasst zu haben, erliess, als
er zur Bekampfung der Welfen Frieden mit Rom haben wollte,
noch viel grausamere Gesetze, worin er neben Feuertod auch Ver-
mogenskonfiskation gegen die Ketzer verordnete und den Hehler
mit den schérfsten Strafen bedrohte, ein Beweis, wie ihn
auch unsere Zeit leistete, dass sogenannte freisinnige Staats-
manner, wenn sie einmal die Prinzipien preisgeben, zu allem
fahig sind. Man kann sich denken, welchen Eifer die Inquisi-
toren bei Verfolgung der Ketzer entwickelten. Die Fanatiker
glaubten Gott einen Dienst zu thun, andere lockte der Gewinn,
der Anteil am konfiszierten Vermogen, oft flossen beide Motive
wohl auch zusammen. Die Folter gab das bequeme Mittel, zum
Ziele zu gelangen: zeitliche und ewige Giiter, zeitliches und
ewiges Heil zu erlangen. Als Innocenz IV. den Gebrauch der
Folter den Inquisitionsgerichten sanktionierte, fiigte er weislich
_bei, man dirfe nur foltern ohne Gefahr des Liebens und Zer-
trimmerung der Glieder (citra membrorum diminutionem: et
vitae periculum). Er setzte nachdriicklich hinzu, wenn ein Richter
in jener verbotenen: Weise foltere, dann solle er irregulir
werden, d. h. unfiahig, geistliche Funktionen zu verrichten,
z. B. die heil. Messe zu lesen. Die Skrupulositit der Inquisi-



— 206 —

toren trug kein Bedenken, so scheusslich zu foltern, aber man
scheute die Irregularitit.. Allein da gab es Abhtlfe. Schon
1261 verordnete Alexander IV.: Wenn einer im loblichen Eifer
zu weit geht, soll ihn jeder Mitbruder absolvieren und ihn von
dem Blute reinigen, damit er das Werk der Kirche gegen die
Ketzer vollende. So that das Werk seinen Dienst. Man brachte
sofort eine Menge von Ketzern an den Tag und es wurde ihre
Bestrafung gehorig bekannt gemacht. Der Schrecken wirkte,
namentlich als der Staat seine Hand zum Werke lieh.

Speciell zeigte es sich auf der Folter, dass die Leute, welche
~von der Kirche sich abgewandt haben, die Albigenser, Wal-
denser, nach dem, was man ihnen zumutete und was sie selber
auf der Folter gestanden hatten, einen foérmlichen Kultus des
Satans tbten, dass sie an den Sonntagen an bestimmten Orten
zusammenkommen und dass ihre Versammlungen ein Zerrbild
der heiligen Messe, aber nach teuflischer Weise, darstellten, dass
sie den Teufel in Gestalt eines Bockes oder einer Krote an-
beteten, ihm huldigten, Treue schwuren, dabei Gott und Christen-
tum verleugneten. Man beschuldigte sie, dass sie Kinder schlach-
ten, das Blut der Kinder mit Mehl vermengen und diese Speise
genossen, und endlich, dass sie, wenn am Schluss des Gottes-
dienstes die Lichter ausgeloscht werden, der wiistesten Unzucht
sich hingédben. Das waren die Anklagen, die man dem frommen:
Volke gegen die Ketzer aufgebunden hatte, um semen Ha,s&,\
zu entzinden.

Die Folter, verstarkt durch Hunger und Durst, vermochte
die Leute wahnsinnig zu machen, sie vermochte auch, diese -
Gestandnisse zu erzielen.

Wenn wir diese Sache lesen und horen, erinnern wir uns
sogleich, dass die alten Romer die gleichen Dinge den Christen
vorgeworfen hatten: thyesteische Mahle und Unzucht in den
Versammlungen. Von Anfang an hatten die Christen den Mon-
tanisten, Manichéern und Priscillianisten das Gleiche nach-
gesagt. _

Jetzt kam der formliche Bund mit dem Teufel, im Volks-
glauben gen#hrt durch die Theophilussage, dazu. Anlass zu dem
Gerede mussten die Aufnahmefeierlichkeiten bieten, die bei
den Katharern z. B. tiblich waren, und welche in dem soge-
nannten consolamentum, dem Friedenskusse, den Abschluss
fanden. Man kann sich leicht denken, dass die Phantasie des



— 207 —

Volkes an dem blossen Bunde mit dem Teufel nicht genug
hatte, sehr bald kam die Buhlschaft mit dem Teufel dazu und
wurde gehorig ausgemalt.

Von da bis zu den Hexenprozessen war nur ein kleiner
Schritt. Er wurde auch sehr bald gethan. Schon Alexander IV.
(1254—1261) sah sich veranlasst, zu verordnen, dass man Wahr-
sager und Zauberer nicht vor die Inquisition ziehen, sondern
sie ‘dem ordentlichen weltlichen Richter zur Bestrafung tiber-
lassen solle, wenn ihr Vergehen mnicht offenbar ketzerischen Bei-
geschmack habe. So lautet die Stelle, welche ins Corpus iuris
can. (Lib. 2, c¢. 8, in VI°) tiiberging: ,Cum negotium fidei
(quod summe privilegiatum existit) per occupationes alias non
debeat impediri, pestis inquisitores haereticae a sede aposto-
lica deputati, de divinationibus aut sortilegiis (nisi haeresin
- saperent manifeste) intromittere se non debent, nec punire talia
exercentes, sed eos relinquere suis iudicibus puniendos.®

Diese Verordnung war fir die Frauen wohlwollend, aber
sie wurde fir sie verderbnisbringend. Was der Papst als
Ausnahme behandelt wissen wollte, wurde nun zur Regel, was
jederzeit mit Hiilfe einiger theologischer Argumente — und
wenn diese versagten, auf der Folter — leicht festzustellen.

Es-liegt ja klar: es lag in der Luft, zu sagen, derjenige, der -
sich in irgend einer Weise mit dem Teufel einlésst, verldsst
ebenso den lieben Gott, er wendet sich ab von Gott und wendet
sich zu dem Héllenfirsten. Und wie er sich mit dem Teufel
einlasst, widersteht er Gott. Dass der Abfall von Gott ein Ab-
fall vom Glauben sei, das war nicht schwer zu beweisen.

Als die Ketzer abnahmen und man iiberall sich einer sehr
-scheinbaren Frommigkeit und korrekter Kirchlichkeit befliss,
.da wollten die Inquisitoren doch Arbeit und Lohn und dazu
Opfer. Die Maschine durfte nicht einrosten. Dazu machte
man sich jetzt an die Zauberei, die einen ketzerischen Bei-
geschmack hatte, an die Zauberei im Bunde mit dem Teufel.
Und man sagte sich, dass iibernatiirliche Dinge nur mit tiber-
nattrlicher Hiilfe geschehen konnen; die Gnade Gottes ver-
mittelte die Kirche. Also, wer sonst etwas Besonderes leistete,
that es mit Hiilfe des Satans — so war die ketzerische Zau-
berei fertig. Die Sache war fiir den Untersuchungsrichter sehr
bequem. Man brauchte keinen objektiven Thatbestand; der
Teufel konnte ja die Spuren verwischen. Den subjektiven



— 208 —

Thatbestand, das Gestémdnis lieferte die Folter, die man auf
blossen Verdacht hin, wie man es wollte und suggerierte, an-
wendete. Der Verdacht fand sich.

Zu allen Zeiten hat es Hass und Leidenschaft und Neid ‘ :

und sonstige Bosheit gegeben. Da geschieht ein Ungliick in
Haus oder Stall, auf dem Felde oder in der Scheune. Jetzt
wird die bose Nachbarin verdachtigt, sie habe ein Wetter ge-
macht, oder sie habe dem Teufel ihr Kind gebracht und dafiir
Salbe bekommen und damit das Kind der Nachbarin geldahmt.
Durch die Bosheit und Verfolgungssucht der Menschen war
solche Verdiachtigung jederzeit etwas Tégliches. Ist die ver-
dachtige Frau vor dem Unfall vorbeigegangen oder war sie
vor dem Ausbruch der Seuche in der Nihe des verhexten
Stalles, so ist der Zusammenhang bald gegeben, sie ist der
Grund. Nun sind Moglichkeiten : entweder ist die betreffende
Frau eine liederliche, tubel beleumdete Person, sie hat schon
g0 und so oft mit dem Strafrichter Berithrung gehabt, sie ist
eine Verbrecherin, redet wiist, sie hat sich Diebereien zu
schulden kommen lassen und ist verdéchtig, so darf man sich
~dessen von ihr versehen und zur Folter schreiten. Oder es ist
eine sehr ehrbare brave Frau, welche viel zur Kirche geht,
ihre Kinder tiichtiz erzieht: da heisst es, der Teufel hat sie
umsponnen, sie heuchelt, sie ist der Scheinheiligkeit verdachtig,

auch sie wird auf die Folter gebracht und peinlich gefragt und

einmal um das andere und nun kann man sich vorstellen, dass
das arme Weib vor Schmerz sagt, was man von ihr verlangt.
Weil der Papst verordnet hatte, dass nur ketzerische Zauberel
vor die Inquisition gehore, so musste in jedem einzelnen Falle
zuerst die Kompetenz festgestellt werden. Da war die regel-
missige Frage, ob sie nicht mit dem Teufel Umgang, ob sie
nicht Gott, die heilige Dreifaltickeit abgeschworen hétte. Vom
Schmerze iiberwiltigt, sagten die Armsten: ja. — Allerdings
gab es solche, welche auf der Folter starben, ohne etwas Zu
gestehen ; aber die meisten sagten, was man ihnen vorsagte.
Bs gab sozusagen kein Entrinnen fir denjenigen, der einmal
verdachtigt und gefoltert war.

War die angeklagte Person mit den Anklagen und Zeugen
in Widerspruch, so war sie verddchtig. Stimmten die Aussagern,
so war die Sache abgeredet und wieder verdéachtig. Und wenn
der Angeklagte Furcht verriet, so war er verdéchtig, und wenn



~ %09

er mutigc war, vermutete man, der Teufel spiele ihm Kraft zu.
Und so war es durchweg.

Bekennt die Angeklagte, so ist sie schuldig; leugnet sie,
so ist anzunehmen, sie sei mit der Kraft des Leugnens — ma-
leficium taciturnitatis — verhext. Nicht umsonst ruft der Jesuit
Spee in seiner — entgegen den Ordensvorschriften gedruckten
— cautio criminalis (1631), einer Schutzschrift zu gunsten der
Texen: ,0 du ungliickliches Weib! Worauf hast du etwa gehofft?
Warum sagtest du nicht sofort beim Betreten des Gefangnisses, du
seiest des Lasters schuldig? O du Thorin! Warum willst du
so oft sterben, da du anfangs mit einem Tode abmachen konn-
test? Folge meinem Rate und sage sofort, du seiest eine Hexe,
und stirb! Vergebens hoffest du frei zu werden; so efwas lasst
der Eifer der Gerechtigkeit bei uns Deutschen nicht zu!“

Doch kann ich mich nicht in die Schilderung der Hexen-
prozesse einlassen. Es waren nicht mehr die Prozesse wegen
Zauberei, diese verschwanden sozusagen ; es waren nicht blosse
Ketzerprozesse. Es war ein Gemisch von beiden, ausgestattet
mit pikanter Listernheit in der stets wiederkehrenden Frage
-nach der Buhlschaft mit dem Teufel — etwas, was bis dahin
in der ganzen Christenheit nicht dagewesen war und was sich
nun epidemisch verbreitete, soweit das papstliche Glaubensgericht
Fuss fasste. Die Dekretale Alexanders VI.: Cum negotium fidei,
welche der Sache den Riegel stossen sollte, brachte sie recht
in Fluss, die Juristen und Theologen aber in System, besonders
der italienische Jurist Bartolo (+1357) und der spanische General-
inquisitor Nicol. Eymericus (+ 1393).

Bald bewies Thomas v. Aquino, dass der Glaube an die
Teufelsbuhlschaft, an ein Teufelsreich, an die Moglichkeit, mit
des Teufels Hiilfe Wetter zu machen, Kinder zu erzeugen
u. dgl., richtig und katholisch sei. ,Fides catholica vult, quod
deemones sint aliquid et possint nocere suis operationibus et
impedire carnalem copulam®, sagt der 1567 zum Kirchenlehrer
erhobene Scholastiker und ward damit das Orakel fiir den
Dominikanerorden und die Inquisitoren.

Diese waren inzwischen nicht miissig, mit Hiilfe der Folter
der abendlandischen Menschheit die tollsten Hexengeschichten
zZu beweisen. Zwar gab es, wie eine Ausserung des Aquinaten
beweist, immer noch Leute, die wohl gestiitzt auf den Canon Epis-
copl den ganzen Spuk als solchen hinstellten und die Moglichkeit

Revue intern. de Théologie. Heft 10, 1895. 14



— 210 —

des Hexenwesens bestritten.!) Im Jahr 1274 wurde zu Car-
cassonne eine Hexe verbrannt, kurz nachher zu Toulouse
mehrere Hexenmeister und eine Hexe. In Toulouse erscheint
auch die erste Spur des Hexentanzes. 1344 wird in Ireland
eine vornehme Frau mit ihrer Zofe als Hexe verfolgt. In der
Westschweiz fanden 1430 und 1431 sieben Ketzerprozesse statt,
die allen Wahnsinn der entwickelten Hexenprozesse zeigen,
aber gegen Minner sich richteten und mit deren Feuertod
endeten. Um die gleiche Zeit schrieb der Dominikaner J. Nider
(t 1440) seinen Formicarius, einen Dialog, worin er den Hexen-
glauben mundgerecht zu machen und mit vielen Beispielen zu
erhirten bemiiht ist. Darin erzadhlt er, es seien im DBerner
Gebiete, wozu die Waadt damals noch nicht gehorte, viele
zauberische Ketzer verbrannt worden. In Basel ward 1451
eine Hexe hingerichtet. Im Jahre 1447 wird zu Ettiswil (Luzernj)
eine Hexe verbrannt, welche eine Hostie entweiht habe. In
Boudry (Neuenburg) wurde 1481 am 27. November ein Rolet
Croschet als Hexenmeister hingerichtet, er gab auf der Folter
die interessantesten Aufschliisse iliber das Hexenwesen, die
ganze Synagoge des Satans und deren Kultus. Die eidgendossisehen
Abschiede enthalten vom Jahre 1482 folgenden Beschluss:
,Heimbringen das Anbringen derer von Luzern der Hexen
wegen, welche sie gefangen und verbrannt haben, was die
tiber die von ihnen angerichteten Wetter eingestanden haben,
ferner dass noch viele Bettler und Niederlander (d.i. alle aus
dem deutschen Norden) herumgehen, die auch Hexen seien,
wie jeder Bote weiter zu sagen weiss.“

Luzern und der grossere Teil der- deutschen Schweiz ge-
horten zur Ditcese Konstanz, wo damals Heinrich Institor
(Kramer) als inquisitor haereticae pravitatis thatig war,?) wahrend

1) De maleficiis autem sciendum est, quod quidam dixerunt, quod maleficium
nihil est. Darauf folgt dann obige Antwort. Quodlib. XI, 10. =

2) In jene Zeit fallt das Auftreten eines Inquisitors bei Bruder Klaus im Ranft,
der als Gottesfreund der Ketzerei verdichtig war. Dariiber schrieb der Rat von
Obwalden an denjenigen von Luzern (vgl. den schonen Vortrag von Bischof Herzog
Bruder Klaus, Bern 1887) was folgt:

»1482. 25. Brachmonat. _ = _

‘Den strengen fiirsichtigen Krsamen wysen Schultheig ynd ratt zu lutzern
vnsern besundern lieben gutten friinden, vnd getriiwen eitgenossen.

Vnnser frindtlich gautz willig diennst, Und was wir Treu liebe vnd guttes
vermogen allezit zuvor, strengen firsichtigen Ersamen wysen Sunder lieben vnd



— 211 —

sein Ordensbruder Jakob Sprenger die Rheinlande unsicher
machte. Trotz des Eifers, den die eidgendossische Tagsatzung in
Verfolgung der Hexen zeigte, wurde den Inquisitoren vielfach
ihre Kompetenz bestritten, es scheint auch, dass einzelne, wohl

unter Berufung auf den Canon Episcopi, die ganze Hexensache
‘als unwahr bezeichneten. Da wandten sich die beiden Ketzer-
~ richter nach Rom und am 5. Dezember 1484 erliess Innocenz VIII.,
der mit Kindern mehr als mit Weisheit gesegnete heil. Vater,
die Bulle Summis desiderantes, welche den Hexenglauben form-
lich sanktionierte, das Verfahren einheitlich ordnete und natiir-

gutten friinde und gtritwen eidgenossen. Wir werdent warlichen vnderricht von
Clausen von flit dem andechtigen Bruder, unserm gtritwen vattern, Ouch von den
sinen; Wie dann vnlangest Inzit Ein frémder priester by Imm gewesen sy, der ITnn
dann so merklich vnd vast von der heiligen drivaltigkeit, Ouch wider den Heiligen
Christenlichen glouben, vnd andrer Christenlicher ordnung angelassen, versucht,
vnd gstraft hab; vnd als wir verstind, Inn ouch In derselben versuchung vnd striffung
nit anders dann Handvest, gracht, vnd vollkommen funden. Vnd aber iiber séllichs,
so er Inn nit hat mégen tiberwinden, Imm gtréwet, vnd gsprochen: Er wolle Imm
ein andern vf den Hals schicken vnd senden, der Inn denn bas probieren Ald ver-
suchen miisse. Sollichs vnd anders wir von bruder Clausen wegen jetzt, ouch vor
zumm dickermél vernomen hand, Das vns nit litzel noch wenig, besunder merk-
lich verdrust vnd besechwacht. Harumb Insunders lieben gutten Friinde vnd gtriiwen
eidgenossen, Solichs mit twer gtriiwen Hilf ze verkomen, Ist vnser flisig vnd ernst-
lich bitt vnd begir zu twer Ersamen wysheit, wo Ir vernimen, das solich fromd
vnd unbekant personen In oder durch awer stat, gricht, oder gbiett kimen vnd °
wandleten das Ir dieselben forschin, erkunneten, vnd rechtuertigtent; vnd ob Ir
Imnen wurdent, das sy zu bruder Clausen weltent, das Ir Inen dis Kuntschaft gebent,
das wir furerhin niemant zu Imm laussent, Es bring dann einer Ein frommen Ald
erbern botten mit Imm, dem ze truwen, das bruder Claus solicher Versuchung,
damit er bekiimert werden mdcht, erlissen sye. Vnd ob aber einer s¢licher kunt-
lit Ald ander botten mit Imm ze gin In sinem kosten nit bekomen, so mécht einer
zu vnsers lands amman, welicher dan ye amman ist Ald zu sinem stathalter, keren,
vnd Im sin sach ertzellen vnd kunt tun; Derselb sol vnd mag Tmmm dann ein botten
zu geben In desselben kosten, der mit Imm zu bruder Clausen vnd widerumb mit
Imm dannen gang; dann wo wir solichs nit versechen, Sunnder welten lassen fiir-
gin, zwivelt vns nit, wan das dem gutten bruder Clausen Einsméls von Sélichen
fromden schelmen vntzucht erbotten wurde, Vnd Imm gschichen mocht, damit wir
~noch In grésser vnruwe kimen. Solich vnser bitt vnd begir wellend vns nit ver-
Bagen, Sunder tich Har In so flisig vnd gutwillig bewysen, Als wir des vnd alles
gutten vntzwivellich vertruwen zu tich haben, vnd Ir bishar allwig gtin hand. Wa
wir das alles yemen vmb tich gdiennen kénnend als miigent, wellend wir alezit In
sundrigen flis willig vnd bereit funden werden. Datum vf zinstag nach Sant Jo-
hans baptisten tag, Anno Domini MCCCCLXXXIL.
Landaman vnnd landtlit zu
ynderwalden ob dem Kernwalde.“



— 212 —

lich den geistlichen Gerichten zuwies. Bei den damaligen Zu-
standen im Reiche war ein solcher Einbruch in die staatliche
Ordnung wohl moglich; nach dem offentlichen Rechte jener
Zeit zog die Exkommunikation nach Jahr und Tag die Reichs-
acht nach sich. Die Bulle beginnt mit den Worten: ,Mit sehn-
lichstem Verlangen wiinschen wir geméss der Pflicht unseres
obersten Hirtenamtes, dass der katholische Glaube, besonders in
unsern Tagen, wachse und blihe und dass alle kefzerische
Bosheit weit von den Grenzen der Kirche vertrieben werde.
Daher erklidren und gewihren wir gerne alles, was zur Ver-
wirklichung dieses unseres frommen Wunsches dienlich ist.“
Der Papst erzihlt dann, wie in ganz Deutschland viele Per-
sonen beiderlei Geschlechtes vom Glauben abgefallen und sie
mit dem Teufel gottlose Biindnisse eingegangen seien und Buhl-
schaft gepflogen haben (Cum daemonibus incubis et succubis
abuti). Dadurch erlangten sie die Kraft, in der verschiedensten
Weise zu schaden, wie der Papst einzeln ausfiihrt. Leider
haben einige Kleriker und Laien, ,die mehr wissen wollen, als
notig ist“, den bestellten Inquisitoren die richterliche Kompetenz
bestritten und dadurch die Bestrafung der genannten Griuel
zum grossen Seelennachteil der Beteiligten gehindert. Deshalb
werden die beiden Dominikaner Institor und Sprenger nebst
dem Notar J. Gremper, einem Geistlichen der Ditcese Konstanz,
als Inquisitoren fiir das Verbrechen teuflischer Zauberei fur
fast ganz Deutschland bestellt. Sie erhalten zugleich Voll-
macht, gegen die Ubelthiter mit Kerker und andern Strafen
einzuschreiten und das Volk von den Kanzeln herab iiber das
Hexenwesen zu belehren und vor demselben zu warnen. Speciell
wird der Bischof von Strassburg aufgefordert, diese Inquisitoren
in jeder Weise zu schiitzen und zu schirmen, die Gegner ohne
Ansehen der Person mit Suspension, Bann und Interdikt zu
belegen und notigenfalls auch den weltlichen Arm gegen sie
anzurufen. : :

Jetzt war die Sache vollig ins Geleise gebracht. Im
Jahre 1485 wurden in der Grafschaft Wormserbad 41 Ungliick-
liche auf Grund des neuen Rechtes verbrannt, in der Diocese
Konstanz in 5 Jahren 48 Personen. In Tirol leisteten der
Bischof von Brixen und der Landtag Opposition und der Jurist
Ulr. Molitoris erstattete 1489 ein Gutachten, worin er den
 Hexenwahn bekémpft und zum Schlusse kommt, dergleichen



=

bose Weiber konnen in der That nichts ausrichten, dagegen
seien sie wegen ketzerischer Bosheit mit dem Tode zu be-
strafen, weil sie mit dem Teufel einen Bund geschlossen.
Gegen solche Opposition verfassten die beiden Ketzerrichter
Institor und Sprenger den Hexenhammer — ,Malleus male-
ficarum, in tres partes divisus, in quibus concurrentia ad male-
ficia, maleficiorum effectus, remedia adversus maleficia et modus
denique procedendi ac puniendi maleficos abunde continetur.“
Das Buch wurde 1487 von der theolegischen Fakultat zu Koln
mit einem Vorbehalte approbiert, erschien zu Koln 1489 und
erlebte zahlreiche Auflagen. Mit dem ganzen theologischen
und juridischen Apparate jener Zeit wird darin die Hexerei
~ als wirkliches Verbrechen nachgewiesen, die Kompetenz der
geistlichen Gerichte zur Bestrafung festgestellt, das Verfahren
— npattirlich mit der Folter — eingehend und mit reicher
Kasuistik dargelegt. :

Nun ging das Unwesen erst recht los. Zu Hunderten und
Tausenden wurden die Hexen verbrannt: in Deutschland, den
Niederlanden, Frankreich, Spanien, Italien, Osterreich, Ungarn.
Durch ungezahlte Gestéandnisse wurden die abscheulichen That-
sachen ,bewiesen“. Im wesentlichen ist es iiberall die gleiche
scheussliche Sache: Verleugnung des christlichen Glaubens,
Biindnis und Buhlschaft mit dem Teufel mit allerlei Aus-
schmiickungen, Schédigung von Menschen und Vieh. Nach
Zeit und Ort nimmt die Sache natiirlich ein lokales Kolorit an.
So haben die Hexen in Obwalden durchweg nicht nur Gott
und allen Heiligen, sondern auch dem seligen Landesvater
Bruder Klaus abgeschworen. Uberall wurden eigene Gefiingnisse
fir die Hexen nétig, Hexentirme, Kaibentiirme, Stanklscher u.s.f.
genannt. FKinige aufgeklirte Geister wagten noch Opposition,
vorab der Advokat Cornelius Agrippa von Nettesheim zu Metz,
der dafiir ein Jahr im Kerker schmachtete, der Arzt Joh. Weier
von Cleve, sein Schiiler, dann die Philosophen Jean Bodin (+ 1596),
Mich. de Montaigne und W. A. Scribonius, der Englander Re-
ginald Skot (+1599), der Geistliche Corn. Callidius Loos von
Gonda (1 1593), der dafiir Widerruf und Gefdngnis erntete,
trotzdem er sich auf den Canon Episcopi berief. Im grossen
und ganzen aber eiferten die Fakultiten im Herbeischaffen
von Beweisen fiir und in der Anleitung zur Verfolgung gegen
das Hexenwesen. Auch die fur ihre Zeit wahrhaft fortschritt-



= oiq

liche Strafprozessordnung, welche der gebildete Freiherr von
Schwarzenberg entwarf, die Bambergensis und ihr nach die
Carolina bestraften Zauberei. Da heisst es: ,So jemand den
Leuten durch Zauberei Schaden oder Nachteil zufiigt, soll man
strafen vom Leben zum Tode und soll man die Strafe gleich
der Ketzerei mit dem Feuer thun. So aber jemand Zauberei
gebraucht und damit niemand Schaden gethan hétte, soll er
sonst gestraft werden nach Gelegenheit der Umsténde.“ Leider
kam auch diese Milde in Bestrafung der unschédlichen Zauberei
nachher in Abgang. Juristen wie Carpzow, Theologen wie
Balth. Bekker wussten sich nicht genug zu thun im Eifer fir
die gute Sache.

Man hat sich oft gewundert, dass die Reformation das Ubel
nicht beseitigte, nicht einmal linderte. Allein dieser Vorhalt
wurzelt in einer ganz unhistorischen Anschauung. Wie sollten
glaubige Theologen die Thatsachen, welehe durch ungezihlte
Richterspriiche ,erwiesen“ waren und vielfach in der heiligen
Schrift zu wurzeln schienen, anzweifeln? Auch die Reformatoren
waren Kinder ihrer Zeit und konnten nicht aus derselben
herausgehen. Wir diirfen uns nicht wundern, wenn jene ganz
unhistorische und unphilosophische Theologie, die in dem Buch-
staben zumal auch des Alten Testaments alles Heil sah, fast
noch schroffer gegen die armen Hexen auftrat als sogar die
Vater der Gesellschaft Jesu, die nachmals mit den Dominikanern
im litterarischen Kampfe zu gunsten der Hexenprozesse wett-
eiferten und z. B. von Luzern aus den letzten grossen Hexen-
prozess in Zug (1737) dirigierten.

Soweit abendléndische ,Kultur“ drang, soweit der Einfluss
des kanonischen Rechtes reichte — und wenn er auch durch
die Reformationskirchen vermittelt war — iiberall loderten die
Hexenbrénde empor, in Schweden, Polen, Siebenbtirgen und Un-
garn, sogar im fernen Amerika (in Massachusetts), in Mex1ko, Goa.
Uberall derselbe Wahn, dieselben Orgien des theologischen und
juristischen Wahnsinnes.

Von all dem sind die ehrwiirdigen omenmlzschen Kirchen
frei geblieben; so nahe es an ihre Grenzen kam, sie blieben
damit verschont. Sie hatten Ketzerprozesse, zwar nicht sehr
viele, sie hatten den Glauben an Zauberei, sie hatten sogar
die Idee des Bundes mit dem Teufel und hatten diese in der
Theophilussage dem Abendlande vermittelt. Die Elemente des



Hexenwesens finden sich also bis auf die Buhlschaft auch im
Oriente. Die orientalischen Kirchen hatten dagegen Kkeinen
Canon Episcopi, ihre Konzilien hatten nicht so scharf, wie es
namentlich zur Zeit Karls des Grossen im Abendlande geschah,
den Glauben an Zauberei als Aberglauben verpont. Die Volker
des Abendlandes riihmen sich zudem mit Recht, seit den Tagen
des Humanismus und der Reformation das Banner der Civili-
sation vorangetragen zu haben. Und trotzdem sind die orien-
talischen Kirchen von der scheusslichsten Erscheinung, welche
die Geschichte der abendldndischen Kirchen entehrt, vollig frei
geblieben. Wieso das?

Die Thatsache ist fiir sich selber schon ein Beweis. Denn
die gleiche Ursache erzeugt dieselbe Wirkung.

Die Hexenprozesse sind eben das Produkt des Papsttums
und seiner Inquisition Und da die orientalischen Kirchen sich
von diesen Machten und Instituten frei hielten, blieben sie auch
von ihrer Ausgeburt verschont.

Umsonst haben romische Schriftsteller, z. B. Hergenrother
im Anti-Janus, die Hexenprozesse auf andere Ursachen zuriick-
zufiihren versucht. Ja, Hergenrother ist so weit gegangen, zu
fragen, ob die Pipste das Hexenwesen auch zu den schis-
matischen Griechen verpflanzt hitten. Allein hier ist eben die
Frage auf falsche Voraussetzung gestellt. Die morgenlindischen
Kirchen sind, obschon sie die Elemente dazu besassen, vom
Hexenwesen befreit geblieben, weil sie dem oraculum apostolicse
sedis nicht lauschten, weil sie von den rémischen Einrichtungen
nichts wissen wollten, weil sie vom kirchlichen wie vom poli—'
tischen Feudalwesen sich frei erhielten. '

Umgekehrt hat die romische Kirche, seit sie den Papalis-
mus in seiner schroffen Gestalt wieder zu Ehren zog, auch das
Hexenwesen und den Hexenglauben zu neuem Leben gebracht.
Wo die Wurzel ist, da treibt auch die Frucht.?)

Fur alle romfreien Kirchen und fiir uns Altkatholiken ins-
besondere, die wir den kirchlichen Feudalismus abgeworfen
haben und nach der Neugestaltung der alten Kirche ringen,
sind die Lehren, welche die Hexenprozesse geben, erfreulich

= Vergl'. Nappold , Die gegenwartise Wiederbelebung des Hexenglaubens.
G. Léngin, Der Wunder- und Damonenglaube der Gegenwart. — Religion und
Hexenprozess.



— 216 —

und ermutigend. Sie erfillen uns mit neuer Hochachtung fiir
jene Kirchen, welche sich von diesen Scheusslichkeiten frei zu
halten wussten, und zeigen uns zugleich, wie sehr so viele mit
Unrecht das Christentum als solches fiir die Hexenprozesse
verantwortlich machen. Wir wollen das Urheberrecht mit
allen Folgen der Kirche lassen, die darauf unfehlbar An-

spruch hat.
Dr. J. L. WEIBEL.




	Warum die orientalischen Kirchen von den Hexenprozessen sich frei erhielten?

