
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 137

CORRESPONDANCES.

I. — A Letter of the Right Hon. W. E, GLADSTONE, M. P.,
on the Old Catholicism.

To Madame Novikoff, London.

Hawarden Castle, Chester. — Oct. 6, 1894.

My dear Madame Novikoff,

I can hardly ever write anything upon suggestion, what
is more, is that I have before me continuous operations, long
ago planned and must refrain from those that are fragmentary.
So I can undertake nothing new.

My interest in the Old Catholics is cordial. A Sister of mine
died in virtual union with them after having been Roman for
over 30 years.

I remember suggesting to Dr Döllinger that their future
would probably depend in great measure upon their being able
to enter into some kind of solid relations with the Eastern
Church. And I earnestly hope this may go forward. Dr
Döllinger agreed in this opinion. They may do great good, and
prevent the Latin Church by moral force from further
Extravagances. All this you will think disheartening with reference
to the object of your Letter. But I have a little more to say.

I have been drawn into writing a Preface to a Pictorial
Edition of the Bible, which will probably have a very wide
circulation in America, but will be confined to English-speakers.
My Preface will have no reference to that Edition, but to the
Authority and Value of the Scriptures. I think there will be
nothing to which you or Old Catholics would object

Believe me sincerely yours,
W. E. Gladstone.



138

II. — Letter in reply to General KIRÉEFF
by Canon Meyrick.

To the Editor of the Revue internationale de Théologie.

Sir,
General Kiréeff's very able letter sets before us the theory

of the Oriental Church in a light somewhat different from that
which we have generally understood it. We have supposed
that the Oriental Church held that Holy Scripture and the
Dogmatic Decrees of the CEcumenical Councils were infallibly
true, and that we might take Holy Scripture interpreted by the
Councils or the Dogmatic Decrees of the Councils interpreting
Holy Scriptures, as the standard of the Catholic Faith, accordance

with which was the test of truth and discordance with
which was a proof of heresy or error. With this view we have
no quarrel (putting aside the question of the so-called Seventh

Council). We might express it rather differently, but we mean
the same thing. We should say that our Lord Jesus Christ
consigned his revelation to the Holy Scriptures and entrusted it to

the guardianship of the Church, that the Church faithfully
fulfilled her office at first and that the dogmatic decrees of the

six oecumenical Councils are in fact true, sound and orthodox
enunciations of the faith once for all delivered to the Saints.

But General Kiréeff goes far beyond this. He is not contented
with saying that the decrees of the Councils are true, sound

and orthodox, but he says that they must be, and the reason
of this is that the Church exercised her gift of Infallibility in
pronouncing those decrees, and further he proceeds to say that
she has this power of Infallibility at the present time and will
always have it in the future.

Is my friend here expressing the authorised views of his

Church or a theological opinion which may or may not be held

within her? If the former, the matter is very grave. For it
overthrows the special characteristic which we have attributed
to the Oriental Church, that is, its stability of doctrine. Hitherto
we have considered that the Oriental Churchman's answer to

the question, "What is Christian Truth", would be, "That which
Christ revealed and which has found expression in the Holy



— 139 —

Scriptures and in the records of the Early Church : what is not

there, is not of the Faith". But on the theory of Infallibility
both Scripture and Church decrees are superseded. The appeal
is not to either one or the other, but (as in the Church of Rome)
to the living voice of the existing Church, and whatever that
voice declares, must be regarded as the utterance of the Holy
Ghost. And what is the meaning here of these words "the
existing Church" on the theory of present Infallibility?

The phrase cannot include the Roman Church, for I am
sure that an Eastern Churchman does not regard it as infallible.
It cannot include the Old Catholic or the Anglican Communion
or the Protestant bodies for the same reason. Then it must be
confined to the Oriental Church. And who are they within her
that are infallible? Not all her members—it is they that have
to be taught : not the several Bishops—that need not be argued.
Is infallibility attached to the see of Constantinople or to the
Synod of S. Petersburg, as the Papal Church holds it to
belong to the Bishop of Rome? I suppose that the answer will
be that it resides in the Oriental Bishops assembled in Council.
I think that it will be very difficult to make any persons but
Oriental Churchmen believe that a Synod of Oriental Prelates
would be infallible, even on the hypothesis that an oecumenical

Council of the whole Church—East, West, North, South—
would be so. Nor does it seem as if the Oriental Church can
have believed it herself; else surely she would have
summoned Councils and not let this mighty power of Infallibility,
which appears so much needed, lie dormant for a thousand
years.

Human nature, writhing under the consciousness of its ignorance,

seeks desperately to find some infallible authority on
which it may rest. There appear to be five theories..

1. The Roman theory, which represents the Latin Church
as infallible, and its infallibility summed up and concentrated
in the Bishop of Rome. •

2. The Oriental theory, which (as now urged by General
Kiréeff) represents the Church exclusive of the Latin, the
Anglican, the Old Catholic and the Protestant Communions, as

infallible, its infallibility (which exists at the present moment)
necessarily residing in, or finding expression through, the
Bishops in communion with the see of Constantinople.



— 140 —

3. The Anglican and Primitive theory, which finds infallibility

in the written Word of God, that Word being interpreted,
where interpretation is needed, by the witness borne to its meaning

by the historical records of the Church and specially by
the decrees of Councils.

4. The Mystical theory, which dreams that God acts upon
and through the individual soul, immediately, in such a way
as to give it infallible certainty.

5. The Rationalist theory, which holds that the reason of
man can of its own power infallibly discern such truth as exists
and is capable of apprehension by man.

With the Mystical and Rationalist theories we are not
concerned, as they are individualistic. To the Latin and Oriental

theories (which are identical in character) there are serious
objections.

(1) There is no promise of Infallibility. The texts of Scripture

usually relied upon as proving it are inadequate for the

purpose. They are Matt. XVI, 18, XXVIII, 20, John. XVI, 13.

The first is fulfilled by the continued existence of the Church
—the gates of hell have not prevailed against it, for it has not
been destroyed. The second promises that Christ will always
be with His Church: So God promised to be with His people
the Jews—but they were not thereby rendered infallible. The

third, referring to the expected descent of the Holy Ghost, was
addressed only to his immediate disciples.

(2) We have no right to assume that God must do what
we a priori might expect Him to do.

(3) The argument from analogy is against Infallibility. God's
earlier Church was not infallible, or it would have accepted
the Messiah.

(4) The early Christian Church shows an entire
unconsciousness of possessing any such power : For (a) the Fathers
uniformly make Scripture, not the living voice of the Church,
the infallible standard of true doctrine, (b) The Councils did
not merely meet and put the question at once to the vote knowing

that they would be infallibly led to a true decision by a

mechanical process, but they placed the Holy Scriptures in the
centre as the judge and then demanded of the various Bishops
the tradition of their Churches as to its meaning on the point
at issue. All this would be surplusage if they knew they were



— 141 —

infallible, (c) Vincentius Lirinensis writing an elaborate treatise
to show how to distinguish between true and false doctrine, does

not say, "Ask the infallible Church", but lays down a number
of propositions, which issue in the famous, Quod semper, quod

ubique, quod ab omnibus. A rule which I venture to think
incompatible with the theory of a present infallibility in the

existing Church.
But while not holding the infallibility of the existing Church

in such sense as that she can ex cathedra declare infallibly at

any moment what is or what is not the truth on any question
at issue, we nevertheless pay the greatest deference to the
Authority of the Church. For example the Church of Rome
propounds to us as a dogma the Monarchy of the Pope of Rome.
Our first step is to go to Holy Scripture. We find there a passage
which may or may not be regarded as favourable to the
Roman claim. We do not then say, "This or that view approves
itself to me and therefore I embrace it" (as my honourable
opponent charges me with doing, p. 530), but we ask, "What
has been the judgment of the Church Catholic on this point?"
We turn to the commentaries and statements of the great Fathers

of the East and West, and having considered them, we
say, "The Catholic Church through its great teachers assures
us that the meaning of this text is not to erect a Papal
Monarchy", and therefore in deference to the Authority of the
Church we reject the theory of the Papal Monarchy. So with
Purgatory, Rome says, "The doctrine is taught by 1 Cor. Ill,
13". We find that the Doctors of the Church saw no such
teaching in 1 Cor. Ill, 13: therefore we reject the interpretation
and the doctrine on the authority of the Church.

So with regard to the acceptance of doctrines. We find a
consensus of primitive Doctors, or decrees of Councils, assuring
us that certain passages of Holy Scripture teach the doctrines
of the Trinity, the Incarnation, the Atonement, Future Judgment.
Therefore we accept these doctrines as Scriptural and therefore

infallibly true. But if the existing Church—its Western or
its Eastern division or both—should come together and tell us,
"You must believe Papal Infallibility, the Immaculate Conception,

Transsubstantiation, Saintworship, because I order you to
do so and I am infallible", we should reject such arrogant
decrees on the ground of their being unscriptural and uncatholic.



— 142 —

Our reverence for the authority of the Church would compel
us to do so, because the doctrines will not bear the Vincentian
test, Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus. We feel that
we should be wanting in respect to the authority of the Church
of the first three centuries if we accepted doctrines which it
did not comprise in the deposit of the faith. Even if the
ubique at any unhappy period of the Church's history were able
to be predicated of any of them, they would still have to be

rejected because not satisfying the condition of semper.
There is indeed one sense of the words in which we can

admit the infallibility of the Church, but that is when we mean
the invisible Church, consisting of members of the Church Triumphant

and some members, known alone to God, of the Church
Militant, but it is not this mystical Church with which we are
now dealing, but the visible Church with its official heads and
rulers on Earth.

The difference between my honourable opponent and myself
on this point seems grave, but, after all, it is not so great as
at first sight appears. For the Eastern Churchman cannot, I am

sure, believe that Infallibility resides in one man, whether Pope
or Patriarch. And he cannot believe that union in a Synod makes
Prelates infallible, else the Council held at Constantinople in
754 must have been infallible though it approved everything that
the Council of 787 condemned, and condemned everything that
the latter Council approved. He can then only mean that a
doctrine propounded by a Council and approved by all the
members of the whole Church is infallibly true. We too believe
that God will not allow his Church universally and permanently
to be carried away by error. Every part of the Church we
believe has fallen into error and may fall into error again; but
as God will not forsake the Church, we believe that there will
ever be within her a witness to the truth though that witness
should be borne only "by a remnant". At the present time we
believe that the Church of Rome, the Church of the East, the
Old Catholics, the Anglican Communion, the Protestant Churches

of Scandinavia and Germany, each bear witness to some truth
or truths that the others overlook, and that together they witness
to the whole revealed truth. But that Pope Leo XIII, or the
Patriarchs of Constantinople, Alexandria, Antioch and Jerusalem,

or the Metropolitan of Moscow, or the Archbishop of Athens,



— 143 —

or the Archbishops of Canterbury and York, or the Bishop of
New York, or the Archbishops of Paris and Toledo, or the
Scandinavian Prelates, either apart from one another or united
together, are infallible, I see no reason for believing and I do
not believe. God can preserve His truth on earth without making
men as gods in order to do so. The Oriental Church has, I
believe, borrowed from the Church of Rome the practice of
Episcopal Celibacy and has been influenced by her in several of
her doctrines; I trust she will not borrow from her the
doctrine of Infallibility.

Before concluding I must answer the question, En quoi la
fédération de M. le Chanoine devrait-elle différer de l'Eglise
universelle? I reply, "In no respect". The Church Catholic is, in
my estimation, the sum total of the particular or national
Churches which compose it, but I regard these Churches as
federally not organically combined into a unity, because they
each have a modified independence of their own. May the day
come when we all recognise these local differences as exhibiting,

not destroying, our essential unity
F. Meyrick.

III. — Réponse du Général KIRÉEFF
à M. le Chanoine Meyrick.

Monsieur le Directeur de la Revue internationale de Théologie,.

Vous avez dit, dans un de vos discours au Congrès de
Rotterdam, qu'une question bien posée était à demi résolue.
Vous avez mille fois raison; et, sous ce rapport, je me plais.
à le reconnaître, une polémique avec mon ami et adversaire
M. le Chanoine Meyrick ne laisse rien à désirer. Il pose la
question franchement et résolument ; et si, de mon côté, je ne
puis pas toujours accepter ses arguments, je dois dire qu'il
me facilite l'exposition des miens. C'est au lecteur d'apprécier
leur valeur respective.

Avant de répondre aux arguments du très révérend
Chanoine, je crois devoir rappeler en deux mots l'origine de
notre polémique. Il s'agissait de préciser les rapports qui



— 144 —

doivent et peuvent exister entre deux Eglises autocéphales,
qui, après avoir été séparées, se réunissent, se reconnaissent
sœurs. Le Chanoine supposait que je prêchais Vabsorption de

l'une de ces Eglises par l'autre. Je me suis empressé de dire
que c'était une erreur; que, tout en demandant l'unité dans le
dogme, j'affirmais de la façon la plus explicite l'indépendance
la plus complète dans tout le reste, cette unité dans le dogme
n'entraînant nullement la perte de l'autonomie des Eglises
sœurs et autocéphales. C'est précisément de cette façon que
nous, Orthodoxes d'Orient, nous comprenons, par exemple,
les rapports qui s'établiraient entre nous et les anciens-catholiques,

si Dieu voulait que notre réunion s'accomplît; réunion
qui correspondrait au plus sincère, au plus cher de nos vœux;
réunion qui me paraît de plus en plus réalisable, et qui n'est
plus, ce semble, qu'une question de temps.

Cette question-là est donc vidée.
Union, et non pas Absorption!
A cette question, primordiale est venue s'en joindre une

autre, qui ne manque pas d'importance et sur laquelle, avant de

clore notre polémique, je me permettrai de m'arrêter encore.
Mon honorable antagoniste et moi comprenons différemment

l'autorité de l'Eglise : moi, je crois l'Eglise infaillible dans ses

décisions dogmatiques ; il est bien entendu qu'il s'agit de

l'Eglise universelle, et non d'une Eglise locale, quelle que soit
son importance numérique ou historique. M. Meyrick, tout en

exprimant des sentiments de haute vénération pour ces
décisions, ne leur donne qu'une valeur relative et leur prête plutôt
le caractère d'interprétations, d'explications de l'Ecriture sainte.
De plus, M. Meyrick fait une très grande différence entre les

décisions de l'Eglise ancienne (early) dont il admet la très
grande importance et qu'il paraît accepter dans leur plénitude,
et celles des siècles ultérieurs, surtout celles que l'Eglise pourrait

prendre dans l'avenir. Sous ce rapport aussi, nous différons ;

pour ma part, je ne saurais voir aucune différence entre les

décisions des conciles œcuméniques, soit des temps anciens,

soit des temps à venir, leur importance n'étant en aucune

façon liée à l'époque où ces décisions sont formulées.
Jusqu'à présent, dit M. Meyrick, qui accuse les Orientaux

d'avoir perdu la stabilité de leur doctrine, jusqu'à présent nous

avons cru qu'en réponse à notre question: «Qu'est-ce que la



— 145 —

vérité chrétienne?. (What is Christian truth?)», l'orthodoxe
disait: «C'est ce qui a été révélé par le Christ et ce qui a

trouvé son expression dans la sainte Ecriture et dans les
décisions (protocoles, records) de l'ancienne Eglise (early Church).»
Et ce qui ne s'y trouve pas, n'est pas de foi.

Cette réponse est juste (excepté qu'au lieu de "early",
ancienne, il faudrait dire l'Eglise universelle); mais elle n'est

pas complète, la question elle-même ne l'étant pas. La question
et la réponse ne parlent que du passé et ne touchent pas à

l'avenir. Pour que la réponse soit complète, il faut y ajouter :

dans la sainte Ecriture et dans les décisions de l'Eglise
universelle réunie en concile œcuménique; car ce ne sont que
les définitions des conciles œcuméniques qui ont force de loi,
qui sont irréformables et obligatoires pour tout le monde
chrétien. L'époque où le concile a lieu n'a aucune influence
sur les décisions qui y sont prises, et sur les vérités qui y
sont décrétées ; les décisions de tous les conciles œcuméniques
anciens ou futurs sont également obligatoires pour toute
l'Eglise, au même titre que les décisions des sept premiers
(ou des six1), comme le veut M. Meyrick). Je crois donc que
nous (Orientaux), nous avons parfaitement le droit d'affirmer
que notre doctrine dogmatique est absolument stable, en ce
sens que nous acceptons tous les dogmes reconnus tels par les
conciles œcuméniques, et que nous n'en acceptons aucun autre,
ni le filioque, protégé par Charlemagne, ni ceux de Pie IX.

M. Meyrick me demande où est cette Eglise infaillible et
qu'est-ce que cette infaillibilité. Je réponds que cette Eglise
peut être partout, qu'elle n'est liée à aucun lieu, à aucun siège
episcopal, à aucune époque, à aucun peuple, à aucune race;
elle est composée de tous ceux qui adoptent l'enseignement
dogmatique de l'Eglise universelle toujours unie. Qu'ils comptent
par millions ou seulement par milliers, ils forment l'Eglise
universelle et dès lors l'Eglise infaillible. Le Divin Fondateur
de l'Eglise reste avec cette Eglise, peut-être diminuée en nombre,
mais non en puissance, tout comme il restait avec l'Eglise des

*) C'est évidemment le culte des images qui rend le septième concile peu
sympathique à M. le Chanoine. U me paraît pourtant incontestable que ce culte a
été reconnu par toute l'Eglise, que les persécutions iconoclastes n'ont reparu en Europe
que du temps de Luther et de Henri Vili, et que dans cette question il faut faire
la différence entre l'abus et l'usage (usum non tallii aòusus).

"Revue intern, de Théologie. Heft 9, 1895. 10



— 146 —

temps anciens, empêchant que les portes de l'enfer ne
prévalussent contre elle. On pourrait croire que M. Meyrick nous
demande non seulement la stabilité, mais encore V immobilité;
or, ceci est bien différent.

Mon honorable adversaire semble envisager l'infaillibilité
de l'Eglise comme une erreur. Cette infaillibilité, il la met
dans l'Ecriture. La tradition, la voix de l'Eglise ne servent
d'après lui que de guides à travers l'Ecriture sacrée. Si c'est
le cas, nous sommes d'avis très différents et il me semble que
M. Meyrick se met sur un terrain qui doit l'amener au libre
examen protestant.

Je ne saurais me contenter de ce rôle d'interprète de

l'Ecriture, que donne à l'Eglise M. Meyrick. N'est-ce pas l'Eglise
qui a donné sa sanction à cette même Ecriture, en choisissant
les livres qui étaient vrais, et en écartant ceux qu'elle a trouvés
incomplets ou entachés d'erreur? Peut-elle dès lors ne servir
que d'interprète de l'Ecriture? Son rôle n'est-il pas plus large
et plus indépendant? N'est-elle pas active par elle-même? Pour
éviter tout malentendu, j'ajoute qu'il ne saurait y avoir de

contradiction entre la voix de l'Eglise et celle de l'Ecriture,
le Dieu qui a inspiré l'Ecriture étant le même que celui qui
assiste l'Eglise.

En faisant la critique des différentes théories de l'infaillibilité,

M. Meyrick en indique cinq: la théorie romaine, qui
représente l'autorité infaillible concentrée dans la personne du.

pape; la théorie orientale, qui, au dire de M. Meyrick, la fait
résider dans (ou exprimer par) les évêques qui sont en
communion avec le siège de Constantinople ; la théorie anglicane,
qui place l'infaillibilité dans la parole écrite de Dieu,
interprétée par les décisions (records) de l'Eglise et spécialement
par les décrets des conciles; la théorie mystique, et enfin la
théorie rationaliste, qui suppose que l'esprit humain peut
discerner la vérité, sans aide extérieure.

Avant tout, je me permettrai de rectifier ce que dit
l'honorable Chanoine sur notre théorie orientale. Le siège de

Constantinople jouit parmi nous d'une grande autorité; mais

ce n'est pas le fait qu'on est en union sacramentelle avec ce

siège, qui fait qu'on appartient à l'Eglise infaillible; ce serait
là du pur romanisme, et nous n'avons jamais affirmé quelque
chose de semblable. Pour le faire, il faudrait oublier l'histoire



— 147 —

de l'Eglise. Le siège de Constantinople a plus d'une fois été

occupé par des hérétiques. Oublierons-nous le patriarche Serge,
l'émule du pape Honorius? Non. Tout évêque peut errer, et

même toute Eglise particulière peut errer; la majorité même
des chrétiens peut tomber dans l'erreur; ce n'est que l'Eglise
universelle, quelle que soit sa dimension, qui n'erre pas.
Admettre le contraire serait admettre qu'il pût arriver qu'en face
d'une difficulté dogmatique quelconque, d'une nouvelle hérésie

par exemple, l'Eglise entière ne sût que faire, qu'elle fût dans

l'ignorance de ce qu'elle aurait à dire, qu'elle ne sût où trouver
la vérité. Dans ce cas, ce serait donc chaque chrétien, chaque
individu, qui devrait s'adresser à sa propre opinion pour
décider une aussi grave question La vérité certaine cesserait
donc d'exister! Elle serait tarie dans sa source! Est-ce
admissible

M. Meyrick englobe dans une seule et même condamnation

Rome et l'Orient. N'est-ce pas là une criante injustice?
Nous admettons l'infaillibilité de l'Eglise, tandis que les romanistes

écartent l'Eglise et mettent l'infaillibilité dans le bon
vouloir du Pape. Peut-on ne pas voir une différence aussi
capitale? Laissons donc là les romanistes et leur pape infaillible,

et voyons ce que nous donne la théorie anglicane que
M. Meyrick appelle la théorie primitive. Ici se manifeste la
différence de nos points de vue, différence profonde, je l'avoue.
J'affirme la nécessité de l'infaillibilité et son existence dans
l'Eglise; je la trouve absolument indispensable à l'humanité,
comme le soleil à la nature; j'ajoute que cette infaillibilité
s'impose au chrétien. M. Meyrick se borne à entourer l'Eglise
de déférence et de respect, mais se réserve, dans certains cas,
le droit de suivre sa propre opinion. Or, n'est-il pas évident
que, si chacun n'est tenu qu'au respect et à la déférence, on
en arrive, en fin de compte, à n'accepter comme critérium de
la vérité que sa propre opinion? Et c'est bien là du protestantisme,

quoique mitigé dans les formes. M. Meyrick dit, il est
vrai, qu'il faut prendre en considération le jugement des Pères
de l'Eglise, les décrets des conciles, etc. Bien ; mais qui est-ce
qui décide la question? Si ce n'est pas l'Eglise, c'est donc
l'individu lui-même, c'est chaque chrétien pris isolément!

M. Meyrick dit, il est vrai, qu'il accepte aussi une infaillibilité,

— nommément celle de la Parole écrite, de l'Ecriture



— 148 —

sainte therefore we accept these doctrines as scriptural
and therefore infallibly true). Mais ne sait-il pas que cette
Ecriture, comme je l'ai dit plus haut, ne doit sa canonicité qu'à
l'Eglise? Ne sait-il pas que l'Ecriture, étudiée non pas au
flambeau de l'Eglise, mais à celui de l'intelligence individuelle,
particulière, peut donner et donne parfois des résultats
diamétralement opposés et absolument imprévus? Ne sert-elle
pas à étayer les sectes les plus divergentes, les plus extrêmes,
parfois monstrueuses? M. Meyrick fait, il est vrai, des réserves;
mais elles sont absolument illusoires. L'homme qui se
trouverait en face d'un dogme qui lui semblerait peu orthodoxe,
doit, conformément à l'idée de M. Meyrick, se demander quel
était sur ce point le jugement de l'Eglise universelle; il doit
s'adresser aux commentaires et aux décisions des grands
docteurs et des Pères de l'Orient et de l'Occident; il doit
coordonner tout cela, etc. Mais combien trouverait-on de personnes
capables de faire ce travail N'est-ce pas livrer ces malheureux
à une incertitude irrémédiable?

Le Rév. Chanoine espère que nous n'emprunterons pas la
théorie de l'infaillibilité de l'Eglise à Rome, comme nous l'avons
fait pour d'autres doctrines. Notre théologie a effectivement
subi, pendant un certain temps, l'influence romaine; mais la
théorie de l'infaillibilité de l'Eglise date de plus loin; elle a

toujours été acceptée par l'Eglise. Quant aux doctrines, je dois
faire une distinction très importante : parmi nos théologiens,
il s'en trouvera quelques-uns qui ont des opinions privées
entachées de romanisme; il y avait autrefois tout un courant
romanisant dans notre théologie et même dans notre pratique
ecclésiastique; mais jamais nous n'avons accepté des dogmes
romains.

Si je ne me trompe, le centre de gravité de la lettre de

M. Meyrick se trouve dans le passage où il dit (p. 143): Je ne
vois pas de raison pour croire à l'infaillibilité de l'Eglise, et

je n'y crois pas; Dieu peut sauvegarder sa vérité (preserve
his truth) sur la terre sans pour cela transformer les hommes

en dieux (making men as gods). — Mais quel serait, quel

pourrait être le moyen qu'il emploierait? Ce serait évidemment
un moyen extraordinaire, « surnaturel », et il me semble que
M. Meyrick aurait de la peine à en indiquer un meilleur que



— 149 —

celui qu'a précisément choisi le Sauveur, c'est-à-dire de rendre

l'Eglise infaillible.
En terminant sa lettre, M. Meyrick répond à la question

que je lui posais dans ma lettre précédente. Je demandais en

quoi la fédération des Eglises, proposée par lui, devrait différer
de l'Eglise universelle (unie) que je lui opposais. Il me répond :

« In no respect, sous aucun rapport » ; et il ajoute : Dans mon
opinion, l'Eglise universelle est la somme de toutes les Eglises
particulières ou nationales. Chacune de ces Eglises (celles de

Rome, d'Orient, les Eglises protestantes, l'Eglise anglicane, etc.)
est un témoin (un porteur, bear witness) de quelques vérités,
qui, mises toutes ensemble, forment la vérité révélée entière
(the whole revealed truth). — Il me semble que si, pour
atteindre la vérité, il fallait la découvrir sous cette montagne,
dans cet amalgame de doctrines différentes et le plus souvent
contradictoires, s'excluant l'une l'autre, elle ne serait l'apanage
que de bien peu de personnes!

De deux choses l'une : Ou bien la soi-disant unité de cette
fédération ne sera qu'illusoire; ou bien il faudrait que les
contradictions doctrinales de cette tour de Babel ecclésiastique
fussent résolues et ramenées à l'unité. On aurait beau être
conciliant, on ne pourrait cependant pas admettre dans une
seule et même communauté chrétienne, dans une seule et
même Eglise, des membres professant des dogmes différents
et contradictoires! Ai-je besoin de les citer? Je ne parle pas
des rites, des opinions théologiques, je parle du dogme, des
necessaria. Donc, je crains bien que, sous ce rapport, l'entente
entre nous soit difficile.

M. Meyrick termine sa lettre (et notre polémique) en
émettant le vœu que nous arrivions un jour à reconstruire
notre unité religieuse, au moins dans ce qui est indispensable
(our essential unity). Il y a actuellement entre nous des points
sur lesquels, je le crains, nous ne nous entendons pas; mais
je puis assurer mon antagoniste et ami que je partage pleinement

son espoir, et que beaucoup, beaucoup de mes coreligionnaires,

s'associent du fond de leur cœur au vœu qu'il émet.
Puisse-t-il se réaliser bientôt! A. Kiréeff.

Note de la Direction. La Direction remercie ses honorables
et savants correspondants des lettres si intéressantes qu'ils lui



— 150 —

ont fait l'honneur de lui adresser. Puisqu'ils veulent bien
terminer d'eux-mêmes leur polémique sur le point particulier qui
l'a provoquée, à savoir, que l'Eglise orientale ne songe nullement

à absorber les autres Eglises particulières avec lesquelles
elle est ou sera unie par la profession du même dogme ; puisqu'il

est acquis et admis par eux que les Eglises particulières,
unies entre elles par la profession du même dogme et formant
ainsi l'Eglise universelle, restent autonomes pour tout ce qui
n'est que discipline, spéculation théologique, administration, etc.,
la Direction, heureuse de constater ce premier et important
résultat, espère qu'ils voudront bien lui continuer leur précieuse
collaboration sur d'autres questions théologiques, encore
obscures, dont l'éclaircissement, sinon la solution, favoriserait
considérablement l'entente des esprits et l'union des Eglises.


	Correspondances

