Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)
Heft: 9
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

= {3y

CORRESPON DANCES.

I —— A Letter of the Right Hon. W. E, GLADSTONE, M. P.,
on the 0Old Catholicism.

To Madame NoVIKOFF, London.

Hawarden Castle, Chester. — Oct. 6, 1894.
My dear Madame Novikoff,

I can hardly ever write anything upon suggestion, what
is more, is that I have before me continuous operations, long
ago planned and must refrain from those that are f‘mgmentary.
So I can undertake nothing new.

My interest in the Old Catholics is cordial. A Sister of mine
~died in virtual union with them after having been Roman for
over 30 years.

I remember suggesting to Dr Dollinger that their future
would probably depend in great measure upon their being able
to enter into some kind of solid relations with the Kastern
Church. And I earnestly hope this may go forward. Dr Dol-
linger agreed in this opinion. They may do great good, and
prevent the Latin Church by moral force from further Extra-
vagances. All this you will think disheartening with reference
to the object of your Letter. But I have a little more to say.

I have been drawn into writing a Preface to a Pictorial
Edition of the Bible, which will probably have a very wide
circulation in America, but will be confined to English-speakers.
My Preface will have no reference to that Edition, but to the
Authority and Value of the Scriptures. I think there will be
nothing to which you or Old Catholics would object . . .

Believe me sincerely yours,
W. E. GLADSTONE.



— 138 —

II. — Letter in reply to General KIREEFF
by Canon MEYRICK.

To the Editor of the Revue internationale de Théologie.
Sir, |

: General Kiréeff’s very able letter sets before us the theory
of the Oriental Church in a light somewhat different from that
- which we have generally understood it. We have supposed
that the Oriental Church held that Holy Scripture and the
Dogmatic Decrees of the (Fcumenical Councils were infallibly
true, and that we might take Holy Scripture interpreted by the
Councils or the Dogmatic Decrees of the Councils interpreting
Holy Scriptures, as the standard of the Catholic Faith, accord-
ance with which was the test of truth and discordance with
which was a proof of heresy or error. With this view we have
no quarrel (putting aside the question of the so-called Seventh
Council). We might express it rather differently, but we mean
the same thing. We should say that our Lord Jesus Christ con-
signed his revelation to the Holy Scriptures and entrusted it to
the guardianship of the Church, that the Church faithfully ful-
filled her office at first and that the dogmatic decrees of the
six cecumenical Councils are in fact true, sound and orthodox
enunciations of the faith once for all delivered to the Saints.

But General Kiréeff goes far beyond this. He is not contented
with saying that the decrees of the Councils are true, sound
and orthodox, but he says that they must be, and the reason
of this is that the Church exercised her gift of Infallibility in
pronouncing those decrees, and further he proceeds to say that
she has this power of Infallibility at the present time and will
always have it in the future.

Is my friend here expressing the authorised views of his
Church or a theological opinion which may or may not be held
within her? If the former, the matter is very grave. For it
overthrows the special characteristic which we have attributed
to the Oriental Church, that is, its stability of doctrine. Hitherto
we have considered that the Oriental Churchman’s answer to
the question, “What is Christian Truth”, would be, “That which
~ Christ revealed and which has found expression in the Holy



-

Scriptures and in the records of the Early Church: what is not
there, is not of the Faith”. But on the theory of Infallibility
both Scripture and Church decrees are superseded. The appeal
is not to either one or the other, but (as in the Church of Rome)
to the living voice of the existing Church, and whatever that
voice declares, must be regarded as the utterance of the Holy
Ghost. And what is the meaning here of these words “the
existing Church” on the theory of present Infallibility ?

The phrase cannot include the Roman Church, for I am
sure that an Bastern Churchman does not regard it as infallible.
It cannot include the Old Catholic or the Anglican Communion
or the Protestant bodies for the same reason. Then it must be
confined to the Oriental Church. And who are they within her
that are infallible? Not all her members—it is they that have
to be taught: not the several Bishops—that need not be argued.
Is infallibility attached to the see of Constantinople or to the
Synod of S. Petersburg, as the Papal Church holds it to be-
long to the Bishop of Rome? I suppose that the answer will
be that it resides in the Oriental Bishops assembled in Council.
I think that it will be very difficult to make any persons but
Oriental Churchmen believe that a Synod of Oriental Prelates
would be infallible, even on the hypothesis that an cecumeni-
cal Council of the whole Church—Iast, West, North, South—
would be so. Nor does it seem as if the Oriental Church can
have believed it herself; else surely she would have sum-
moned Councils and not let this mighty power of Infallibility,
which appears so much needed, lie dormant for a thousand
years.

Human nature, writhing under the consciousness of its ignor-
ance, seeks desperately to find some infallible authority on
- which it may rest. There appear to be five theories.

1. The Roman theory, which represents the Latin Church
as infallible, and its infallibility summed up and concentrated
in the Bishop of Rome. :

2. The Oriental theory, which (as now urged by General
Kiréeff) represents the Church exelusive of the Latin, the An-
glican, the Old Catholic and the Protestant Communions, as
infallible, its infallibility (which exists at the present moment)
necessarily residing in, or finding expression through, the
Bishops in communion with the see of Constantinople.



— 140 —

3. The Anglican and Primitive theory, which finds infalli-
bility in the written Word of God, that Word being interpreted,
where interpretation is needed, by the witness borne to its mean-
ing by the historical records of the Church and specially by
the decrees of Councils.

4. The Mystical theory, which dreams that God acts upon
and through the individual soul, immediately, in such a way
as to give it infallible certainty.

5. The Rationalist theory, which holds that the reason of
man can of its own power infallibly discern such truth as exists
and is capable of apprehension by man.

With the Mystical and Rationalist theories we are not
concerned, as they are individualistic. To the Latin and Orien-
tal theories (which are identical in character) there are serious
objections. _ 7

(1) There is no promise of Infallibility. The texts of Scrip-
ture usually relied upon as proving it are inadequate for the
purpose. They are Matt. XVI, 18, XXVIII, 20, John. XVI, 13.
The first is fulfilled by the continued existence of the Church
—the gates of hell have not prevailed against it, for it has not
been destroyed. The second promises that Christ will always
be with His Church: So God promised to be with His people
the Jews—but they were not thereby rendered infallible. The
third, referring to the expected descent of the Holy Ghost, was
addressed only to his immediate disciples.

(2) We have no right to assume that God must do what
we a priori might expect Him to do. '

(3) The argument from analogy is against Infallibility. God’s
earlier Church was not infallible, or it would have accepted
the Messiah. -

- (4) The early Christian Church shows an entire uncon-
sciousness of possessing any such power: For (a) the Fathers
uniformly make Scripture, not the living voice of the Church,
the infallible standard of true doctrine. (b) The Councils did
not merely meet and put the question at once to the vote know-
_ing that they would be infallibly led to a true decision by & .
mechanical process, but they placed the Holy Scriptures in the
centre as the judge and then demanded of the various Bishops
the tradition of their Churches as to its meaning on the point
at issue. All this would be surplusage if they knew they were



— 141 —

infallible. (¢) Vincentius Lirinensis writing an elaborate treatise
to show how to distinguish between true and false doctrine, does
not say, “Ask the infallible Church”, but lays down a number
of propositions, which issue in the famous, Quod semper, quod
ubique, quod ab ommibus. A rule which I venture to think in-
compatible with the theory of a present infallibility in the
existing Church. ' |

But while not holding the infallibility of the existing Church
in such sense as that she can ex cathedra declare infallibly at
any moment what is or what is not the truth on any question
at issue, we nevertheless pay the greatest deference to the Awu-
thority of the Church. For example the Church of Rome pro-
pounds to us as a dogma the Monarchy of the Pope of Rome.
Our first step is to go to Holy Scripture. We find there a passage
- which may or may not be regarded as favourable to the Ro-
man claim. We do not then say, “This or that view approves
itself to me and therefore I embrace it” (as my honourable
opponent charges me with doing, p. 530), but we ask, “What
has been the judgment of the Church Catholic on this point?”
We turn to the commentaries and statements of the great Fath-
ers of the Hast and West, and having considered them, we
say, “The Catholic Church through its great teachers assures
us that the meaning of this text is not to erect a Papal Mon-
archy”, and therefore in deference to the Authority of the
Church we reject the theory of the Papal Monarchy. So with
Purgatory, Rome says, “The doctrine is taught by 1 Cor. III,
13”. We find that the Doctors of the Church saw no such
teaching in 1 Cor. III, 13: therefore we reject the interpretation
and the doctrine on the authority of the Church.

So with regard to the acceptance of doctrines. We find a
consensus of primitive Doctors or decrees of Councils, assuring
us that certain passages of Holy Scripture teach the doctrines
of the Trinity, the Incarnation, the Atonement, Future Judgment.
Therefore we accept these doctrines as Scriptural and there-
fore infallibly true. But if the existing Church—its Western or
its Eastern division or both—should come together and tell us,
“You must believe Papal Infallibility, the Immaculate Concep-
tion, Transsubstantiation, Saintworship, because I order you to
do so and I am infallible”, we should reject such arrogant
decrees on the ground of their being unscriptural and uncatholic.



— 142 —

Our reverence for the authority of the Church would compel
us to do so, because the doctrines will not bear the Vincentian
test, Quod semper, quod ubique, quod ab ommibus. We feel that
we should be wanting in respect to the authority of the Church
of the first three centuries if we accepted doctrines which it
did not comprise in the deposit of the faith. Even if the
- ubique at any unhappy period of the Church’s history were able
to be predicated of any of them, they would still have to be
rejected because not satisfying the condition of semper.

There is indeed one sense of the words in which we can
admit the infallibility of the Church, but that is when we mean
theinvisible Church, consisting of members of the Church Triumph-
ant and some members, knowh alone to God, of the Church
Militant, but it is not this mystical Church with which we are
now dealing, but the visible Church with its official heads and
rulers on Karth. :

_ The difference between my honourable opponent and myself
on this point seems grave, but, after all, it is not so great as
at first sight appears. For the Eastern Churchman cannot, I am
sure, believe that Infallibility resides in one man, whether Pope
or Patriarch. And he cannot believe that union in a Synod makes

Prelates infallible, else the Council held at Constantinople in
154 must have been infallible though it approved everything that
the Council of 787 condemned, and condemned everything that
the latter Council approved. He can then only mean that a
doctrine propounded by a Council and approved by all the
members of the whole Church is infallibly true. We too believe
that God will not allow his Church universally and permanently

to be carried away by error. Every pasrt of the Church we be-
lieve has fallen into error and may fall into error again; but
as God will not forsake the Church, we believe that there will
ever be within her a witness to the truth though that witness
should be borne only “by a remnant”. At the present time weé
believe that the Church of Rome, the Church of the East, the
Old Catholics, the Anglican Communion, the Protestant Churches
of Scandinavia and Germany, each bear witness to some Vtruth
or truths that the others overlook, and that together they witness
to the whole revealed truth. But that Pope Leo XIII, or the Pa-

_triarchs of Constantinople, Alexandria, Antioch and Jerusalem,
~or the Metropolitan of Moscow, or the Archbishop of Athens,



or the Archbishops of Canterbury and York, or the Bishop of
New York, or the Archbishops of Paris and Toledo, or the Scan-
dinavian Prelates, either apart from one another or united to-
gether, are infallible, I see no reason for believing and I do
not believe. God can preserve His truth on earth without making
men as gods in order to do so. The Oriental Church has, T be-
lieve, borrowed from the Church of Rome the practice of Epi-
scopal Celibacy and has been influenced by her in several of
her doctrines; I trust she will not borrow from her the doc-
trine of Infallibility.

Before concluding I must answer the question, Fn quoi la
fédération de . le Chanoine devrait-elle différer de UEHglise uni-
verselle? 1 reply, “In no respect”. The Church Catholic is, in
my estimation, the sum total of the particular or national
Churches which compose it, but I regard these Churches as fe-
derally not organically combined into a unity, because they
each have a modified independence of their own. May the day
come when we all recognise these local differences as exhibi-
ting, not destroying, our essential unity! _

- F. MEYRICK.

III. — Réponse du Général KIREEFF

a2 M le Chanoine MEYRICK.

Monsieur le Directeur de la Revue internationale de Théologie,

Vous avez dit, dans un de vos discours au Congres de
Rotterdam, qu’une question bien posée était & demi résolue.
Vous avez mille fois raison; et, sous ce rapport, je me plais
a le reconnaitre, une polémique avec mon ami et adversaire
M. le Chanoine Meyrick ne laisse rien a désirer. Il pose la
question franchement et résolment; et si, de mon co6té, je ne
puis pas toujours accepter ses arguments, je dois dire qu’il
me facilite I’exposition des miens. Clest au lecteur d’apprécier
leur valeur respective.

Avant de répondre aux arguments du trés révérend
Chanoine, je crois devoir rappeler en deux mots l'origine de
notre polémique. Il s'agissait de préciser les rapports qui



e

dotvent et pemveni exister entre deux Eglises autocéphales,
qui, aprés avoir €té séparées, se réunissent, se reconmaissent
seurs. Le Chanoine supposait que je préchais l'absorption de
I'une de ces Eglises par l'autre. Je me suis empressé de dire
que c'était une erreur; que, tout en demandant 'unité dans le
dogme, j'affirmais de la facon la plus explicite I'indépendance
la plus complete dans tout le reste, cette unité dans le dogme
n’entrainant nullement la perte de l'autonomie des Eglises
sceurs et autocéphales. Clest précisément de cette facon que
nous, Orthodoxes d’Orient, nous comprenons, par exemple,
les rapports qui s’établiraient entre nous et les anciens-catho-
liques, si Dieu voulait que notre réunion slaccomplit; réunion
qui correspondrait au plus sincere, au plus cher de nos veeux,
réunion qui me parait de plus en plus réalisable, et qu1 n'est
plus, ce semble, qu'une question de temps.

Cette question-12 est donc vidée.

Union, et non pas Absorption !

A cette question primordiale est venue s'en joindre une
autre, qui ne manque pas d'importance et sur laquelle, avant de
clore notre polémique, je me permettrai de m’arréter encore.

Mon honorable antagoniste et moi comprenons différemment
Pautorité de 1'Eglise : moi, je crois I’Eglise infaillible dans ses
décisions dogmatiques; il est bien entendu qu'il s’agit de
I'Eglise universelle, et non d'une Eglise locale, quelle que soit
son importance numérique ou historique. M. Meyrick, tout en
exprimant des sentiments de haute vénération pour ces déci-
sions, ne leur donne qu'une valeur relative et leur préte plutot
le caractere d'interprétations, d'explications de I'Ecriture sainte.
De plus, M. Meyrick fait une trés grande différence entre les
décisions de 1'Eglise ancienne (early) dont il admet la tres
grande importance et qu'il parait accepter dans leur plénitude,
et celles des siecles ultérieurs, surtout celles que I’Eglise pout-
rait prendre dans I'avenir. Sous ce rapport aussi, nous différons;
pour ma part, je ne saurais voir aucune différence entre les
décisions des conciles cecuméniques, soit des temps anciens,
soit des temps a venir, leur importance n'étant en aucune
_facon liée & I’époque ol ces décisions sont formulées.

Jusqu'a présent, dit M. Meyrick, qui accuse les OrienfauX
d’avoir perdu la stabilité de leur doctrine, jusqu'a present nous
avons cru qu'en réponse & notre question: «Qu'est-ce que la



— 5

vérité chrétienne?. (What is Christian truth?)», l'orthodoxe
disait: «C'est ce qui a été révélé par le Christ et ce qui a
trouvé son expression dans la sainte Ecriture et dans les dé-
cisions (protocoles, records) de I'ancienne Eglise (early Church).»
Et ce qui ne s'y trouve pas, #'est pas de fot.

Cette réponse est juste (excepté qu'au lieu de “early”,
ancienne, il faudrait dire 'Eglise universelle); mais elle n’est
pas compléte, la question elle-méme ne I'étant pas. La question
et la réponse ne parlent que du passé et ne touchent pas a
Pavenir. Pour que la réponse soit complete, il faut y ajouter:

.. dans la sainte Ecriture et dans les décisions de I Eglise
universelle véunie en concile wcuménique,; car ce ne sont que
les définitions des conciles cecuméniques qui ont force de loi,
qui sont irréformables et obligatoires pour tout le monde.
chrétien. L’époque ou le concile a lieu n’a aucune influence
sur les décisions qui y sont prises, et sur les vérités qui y
sont décrétées; les décisions de tous les conciles cecuméniques
anciens ow jfuturs sont également obligatoires pour toute
IEglise, au méme titre que les décisions des sept premiers
{ou des six?'), comme le veut M. Meyrick). Je crois donc que
nous (Orientaux), nous avons parfaitement le droit d’affirmer
que notre doctrine dogmatique est absolument stable, en ce
sens que nous acceptons tous les dogmes reconnus tels par les
conciles oecuméniques, et que nous n'en acceptons aucun autre,
ni le filiogue, protégé par Charlemagne, ni ceux de Pie IX.

M. Meyrick me demande oil est cette Eglise infaillible et
qu'est-ce que cette infaillibilité. Je réponds que cette Eglise
peut étre partout, qu’elle n'est liée & aucun lieu, & aucun siege
€piscopal, a aucune époque, a aucun peuple, & aucune race;
elle est composée de tous ceux qui adoptent l'enseignement
dogmatique de I'Eglise universelle toujours unie. Qu'ils comptent
par millions ou seulement par milliers, ils forment I’Eglise
universelle et des lors I'Eglise infaillible. Le Divin Fondateur
de I’ Eglise reste avec cette Eglise, peut-étre diminuée en nombre,
mais non en puissance, tout comme il restait avec 'Eglise des

!) Clest évidemment le culte des images qui rend le septitme concile peu
sympathique & M. le Chanoine. Il me parait pourtant incontestable que ce culte a
€té reconnu par toute ’Eglise, que les persécutions iconoclastes n’ont reparu en Europe
que du temps de Luther et de Henri VIII, et que dans cette question il faut faire
la différence entre U'abus et I'usage (wsum non tollit abusus).

Revue intern. de Théologie. Heft 9, 1895, 10



— 146 —

temps anciens, empéchant que les portes de ’enfer ne préva-
lussent contre elle. On pourrait croire que M. Meyrick nous
demande non seulement la siabilité, mais encore Uimmobilité
or, ceci est bien différent.

Mon honorable adversaire semble envisager l'infaillibilité
de ['Eglise comme une erreur. Cette infaillibilité, il la met
dans I'Ecriture. La tradition, la voix de 1'Eglise ne servent
d’apres lui que de guides a travers I’Ecriture sacrée. Si clest
le cas, nous sommes d'avis trés différents et il me semble que
M. Meyrick se met sur un terrain qui doit l'amener au libre
examen protestant. :

Je ne saurais me contenter de ce rodle dlinterpréte de
I'Ecriture, que donne a 'Eglise M. Meyrick. N’est-ce pas I'Eglise
qui a donné sa sanction a cette méme Ecriture, en choisissant
les livres qui étaient vrais, et en écartant ceux qu'elle a trouvés
incomplets ou entachés d’'erreur? Peut-elle dés lors ne servir
que d’interprete de I'Ecriture? Son role n'est-il pas plus large
et plus indépendant? N’'est-elle pas active par elle-méme? Pour
éviter tout malentendu, j’ajoute qu’il ne saurait y avoir de
contradiction entre la voix de 1'Eglise et celle de I’Ecriture,
le Dieu qui a inspiré I'Ecriture étant le méme que celui qui
assiste I'Eglise.

En faisant la critique des différentes théories de linfailli-
bilité, M. Meyrick en indique cing: la théorie romaine, qui
représente l'autorité infaillible concentrée dans la personne du
pape; la théorie orientale, qui, au dire de M. Meyrick, la fait
résider dans (ou exprimer par) les évéques qui sont en com-
munion avec le siege de Constantinople (I); la théorie anglicane,
qui place linfaillibilité dans la parole écrite de Dieu, inter-
prétée par les décisions (vecords) de I'Eglise et spécialement
par les décrets des conciles; la théorie mystique, et enfin la
théorie rationaliste, qui suppose que l'esprit humain peut dis-
cerner la vérité, sans aide extérieure.

Avant tout, je me permettrai de rectifier ce que dit I'ho-
norable Chanoine sur notre théorie orientale. Le siege de
Constantinople jouit parmi nous d'une grande autorité; mais
ce n'est pas le fait qu'on est en union sacramentelle avec Ce
sitge, qui fait qu’on appartient a I'Eglise infaillible; ce serait
la du pur romanisme, et nous n'avons jamais affirmé quelque
chose de semblable. Pour le faire, il faudrait oublier I'histoire



=~

~ de I'Eglise. Le sitge de Constantinople a plus d’'une fois été
occupé par des hérétiques. Oublierons-nous le patriarche Serge,
I’émule du pape Honorius? Non. Tout évéque peut errer, et
méme toute Eglise particuliere peut errer; la majorité méme
des chrétiens peut tomber dans l'erreur; ce n'est que I'Eglise
universelle, quelle que soit sa dimension, qui n’erre pas. Ad-
mettre le contraire serait admettre qu’il pfit arriver qu’en face
d’une difficulté dogmatique quelconque, d'une nouvelle hérésie
par exemple, I'Eglise entiere ne sfit que faire, qu’elle fit dans
Iignorance de ce qu’elle aurait a dire, qu'elle ne stit ol trouver
la vérité. Dans ce cas, ce serait donc chaque chrétien, chaque
individu, qui devrait s'adresser a sa propre opinion pour dé-
cider une aussi grave question! La wvérité certaine cesserait
donc d’exister! Elle serait tarie dans sa source! Est-ce ad-
missible ?

M. Meyrick englobe dans une seule et méme condamna-
tion Rome et I'Orient. N’est-ce pas 14 une criante injustice?
Nous admettons l'infaillibilité de I’ Eglise, tandis que les roma-
nistes écartent I'Eglise et mettent l'infaillibilité dans le bon
vouloir du Pape. Peut-on ne pas voir une différence aussi
capitale? Laissons donc 14 les romanistes et leur pape infail-
lible, et voyons ce que nous donne la théorie anglicane que
M. Meyrick appelle la théorie primitive. Ici se manifeste la
différence de nos points de vue, différence profonde, je lavoue.
Jaffirme la nécessité de linfaillibilité et son existence dans
I'Eglise; je la trouve absolument indispensable a 'humanité,
comme le soleil & la nature; j'ajoute que cette imfarllibilité
s‘impose au chréiien. M. Meyrick se borne a4 entourer 1'Eglise
de déférence et de respect, mais se réserve, dans certains cas,
le droit de suivre sa propre opinion. Or, n'est-il pas évident
que, si chacun n’est tenu qu’au respect et a la déférence, on
en arrive, en fin de compte, & n'accepter comme critérium de
la vérité que sa propre opinion? Et c’est bien la du protestan-
tisme, quoique mitigé dans les formes. M. Meyrick dit, il est
vrai, qu’il faut prendre en considération le jugement des Peres
de I'Eglise, les décrets des conciles, etc. Bien; mais qui est-ce
qui décide la question? Si ce n'est pas I'Eglise, c'est donc
Pindividu lui-méme, c’est chaque chrétien pris isolément!

M. Meyrick dit, il est vrai, qu’il accepte aussi une infailli-
bilité, — nommément celle de la Parole écrite, de I'Ecriture



— 148 —

sainte (... .therefore we accept these doctrines as scriptural
and thervefore infallibly trme). Mais ne sait-il pas que cette
Ecriture, comme je ’ai dit plus haut, ne doit sa canonicité qu’a
I'Eglise? Ne sait-il pas que 1'Ecriture, étudiée non pas au
flambeau de ’Eglise, mais a celui de lintelligence individuelle,
particuliere, peut donner ef domwe parfois des résultats dia-
métralement opposés et absolument imprévus? Ne sert-elle
pas a étayer les sectes les plus divergentes, les plus extrémes,
parfois monstrueuses? M. Meyrick fait, il est vrai, des réserves;
mais elles sont absolument illusoires. L’homme qui se trou-
verait en face d'un dogme qui lui semblerait peu orthodoxe,
doit, conformément a l'idée de M. Meyrick, se demander quel
était sur ce point le jugement de I'Eglise universelle; il doit
s'adresser aux commentaires et aux décisions des grands doc-
teurs et des Péres de I'Orient et de I'Occident; il doit coor-
donner tout cela, etc. Mais combien trouverait-on de personnes
capables de faire ce travail? N’est-ce pas livrer ces malheureux
a4 une incertitude irrémédiable?

Le Rév. Chanoine espére que nous n’emprunterons pas la
théorie de l'infaillibilité de I'Eglise & Rome, comme nous 'avons
fait pour d’autres doctrines. Notre théologie a effectivement
subi, pendant un certain temps, l'influence romaine; mais la
théorie de linfaillibilité de I'Eglise date de plus loin; elle a
toujours été acceptée par 'Eglise. Quant aux doctrines, je dois
faire une distinction trés importante: parmi nos théologiens,
il s'en trouvera quelques-uns qui' ont des opinions privées en-
tachées de romanisme; il y avait autrefois tout un courant
romanisant dans notre théologie et méme dans notre pratique
ecclésiastique; mais jamais nous n’avons accepté des dogmes
romains. '

Si je ne me trompe, le centre de gravité de la lettre de
- M. Meyrick se trouve dans le passage ou il dit (p. 143): Je ne
vois pas de raison pour croire a l'infaillibilité de I'Eglise, et
je n’y crois pas; Dieu peut sauvegarder sa vérité (preserve
his truth) sur la terre sans pour cela transformer les hommes
en dieux (making men as gods). — Mais quel serait, quel
pourrait étre le moyen qu’il emploierait? Ce serait évide_mment
un moyen extraordinaire, «surnaturel», et il me semble que
M. Meyrick aurait de la peine & en indiquer un meilleur que



— 149

celui qu'a précisément choisi le Sauveur, c'est-a-dire de rendre
I'Eglise infaillible. :

En terminant sa lettre, M. Meyrick répond a la question
que je lui posais dans ma lettre précédente. Je demandais en
quoi la fédération des Eglises, proposée par lui, devrait différer
de I’Eglise universelle (unie) que je lui opposais. Il me répond:
«In no respect, sous aucun rapport»; et il ajoute: Dans mon
opinion, ’'Eglise universelle est la somme de toutes les Eglises
particulieres ou nationales. Chacune de ces Eglises (celles de
Rome, d'Orient, les Eglises protestantes, I'Eglise anglicane, etc.)
est un témoin (un porteur, bear witness) de quelques vérités,
qui, mises toutes ensemble, forment la vérité révélée entiere
(the whole revealed truth). — Il me semble que si, pour at-
teindre la vérité, il fallait la découvrir sous cette montagne,
dans cet amalgame de doctrines différentes ef le plus souvent
contradictoires, s'excluant U'une I'autre, elle ne serait 'apanage
que de bien peu de personnes!

De deux choses l'une: Ou bien la soi-disant unité de cette
fédération ne sera qu'illusoire; ou bien il faudrait que les
contradictions doctrinales de cette tour de Babel ecclésiastique
fussent résolues et ramenées a l'unité. On aurait beau étre
conciliant, on ne pourrait cependant pas admettre dans une
seule et méme communauté chrétienne, dans une seule et
méme FEglise, des membres professant des dogmes différents
et contradictoires! Ai-je besoin de les citer? Je ne parle pas
des rites, des opinions théologiques, je parle du dogme, des
necessaria. Donc, je crains bien que, sous ¢e rapport P'entente
entre nous soit difficile.

M. Meyrick termine sa lettre (et notre polémique) en
€mettant le veeu que nous arrivions un jour 2 recomstruire
notre unité religieuse, au moins dans ce qui est indispensable
(our essential unity). Il y a actuellement entre nous des points
sur lesquels, je le crains, nous ne nous entendons pas; mais
je puis assurer mon antagoniste et ami que je partage pleine-
ment son espoir, et que beaucoup, beaucoup de mes coreligion-
naires, s’associent du fond de leur cceur au veeu qu'il émet.
Puisse-t-il se réaliser bientot! ~ A. KIREEFF.

Note de la Dirvection. La Direction remercie ses honorables
€t savants correspondants des lettres si intéressantes qu'ils lui



— 150 —

ont fait 'honneur de lui adresser. Puisqu’ils veulent bien ter-
miner d’eux-mémes leur polémique sur le point particulier qui
I’'a provoquée, & savoir, que I'Eglise orientale ne songe nulle-
ment & absorber les autres Eglises particulieres avec lesquelles
elle est ou sera unie par la profession du méme dogme; puis-
qu’il est acquis et admis par eux que les Eglises particulieres,
unies entre eclles par la proféssi‘on du méme dogme et formant
ainsi 'Eglise universelle, restent autonomes pour tout ce qui
n’est que discipline, spéculation théologique, administration, etc.,
la Direction, heureuse de constater ce premier et important
résultat, espere qu'ils voudront bien lui continuer leur précieuse
collaboration sur d'autres questions théologiques, encore obs-
cures, dont ['éclaircissement, sinon la solution, favoriserait
considérablement l'entente des esprits et I'union des Eglises.




	Correspondances

