
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


122 —

VARIÉTÉS.

I. Römische Fälschungen griechischer Schriftsteller.

Die Fälschungen, welche man sich zur Begründung der
päpstlichen Gewalt und Unfehlbarkeit im Laufe der Zeit
gestattet, sind noch lange nicht alle ans Tageslicht gezogen. Die
grossartigsten und wirkungsvollsten wurden "zwar seit dem
15. Jahrhundert so gründlich und überzeugend als das
nachgewiesen, was sie waren, dass, freilich erst nach jahrhundertelangem

Widerstreben, selbst die Kanonisten und Theologen der

Kurie sie preiszugeben mit blutendem Herzen sich gezwungen
sahen. Man verschanzte sich nun hinter der andern Täuschung,
auch ohne jenes Blendwerk von papiernen Wällen und Mauern
die Festung halten zu können. Die Schicksale der Konstantinischen

Schenkungsurkunde, der pseudoisidorischen Dekretalen,
der gregorianischen und gratianischen Fälschungen, des Pseudo-

Cyrillus, der arabischen Kanones von Nicäa u. s. w. sind
hinlänglich bekannt. Eingehender Untersuchung bedürfen noch

; die Unterschiebungen und Interpolationen in der griechischen
und orientalischen Litteratur, die seit dem 13. Jahrhundert
besonders von Dominikanern und Jesuiten bei der zur „Bekehrung" -

der Schismatiker im Orient unternommenen Mission versucht
worden sind. Vorzüglich scheinen die syrischen Schriftwerke
an solchen reich zu sein. Für ein u. W. noch unbekanntes

Beispiel dieser Art aus der mittelalterlich-byzantinischen
Litteratur werden sich die orientalischen Leser dieser Zeitschrift
wohl besonders interessieren.

Einer der namhaftesten griechischen Schriftsteller des

12. Jahrhunderts war der Erzbischof Theophanes Kerameus von



- 123 —

Taormina in Sizilien. Er lebte unter dem Könige Roger IL
(1129—52) und gehörte zu dem griechischen Episkopate,
welcher in Unteritalien und Sizilien sich noch von der byzantinischen

Zeit her behauptete. Fortgesetzte Kämpfe mit dem
römischen Stuhle waren selbstverständlich. Von Theophanes
veröffentlichte der gleichfalls sizilianische Jesuit Franz Scorsus

lß44 zu Paris 62 Homilien, die er mit einer lateinischen
Übersetzung und gelehrten Anmerkungen begleitete. Uns interessiert

hier die 55. Homilie auf das Fest Peter und Paul. In ihr
spricht der Verfasser natürlich in den ehrfurchtsvollsten
Ausdrücken von dem Apostel Petrus, den er den Fels des Glaubens,

den Grundstein der Kirche, den Ersten der Apostel nennt.
Der Herausgeber verfehlt nicht, hieraus Kapital für seine päpstliche

Tendenz zu schlagen, während die Griechen, sowohl die
alten wie die spätem, selbstverständlich an solchen im N. T.

begründeten Bezeichnungen nicht den mindesten Anstoss
nehmen. Die Kontroverse entsteht erst bei der Frage, ob und
wiefern dieselben Schlussfolgerungen für die Stellung der
römischen Bischöfe zulassen. Unser Jesuit sucht nun Theophanes
zu einem dem Papst ergebenen und die schismatischen Griechen

leidenschaftlich bekämpfenden Schriftsteller zu machen.
Er versetzt ihn, was jetzt allgemein aufgegeben ist, ins 9.

Jahrhundert, in die Zeit des Photius, als dessen Gegner er erscheinen

soll.
Die Frage, ob Theophanes der griechischen oder der

lateinischen Überlieferung folgte, ist mit Sicherheit nach einer
Stelle der 56. Homilie zu entscheiden, an welcher er lehrt, der
hl. Geist habe seinen Ausgang zwar vom Vater, werde aber
von beiden (Vater und Sohn) gesendet. Der Herausgeber
bemüht sich in einer sehr wortreichen Anmerkung den Verfasser
wegen dieses Ausspruches zu „entschuldigen", welcher gethan
worden, da das Filioque noch nicht definiert gewesen sei. Er
sage nicht „von dem Vater allein", um gegen die Lateiner zu
polemisieren, und darum könne seine Äusserung im Sinne des

Filioque verstanden werden. Diese Rabulisterei, die sich übrigens

selbst richtet, wird auch äusserlich hinfällig, da der
Verfasser nicht ins 9., sondern ins 12. Jahrhundert gehört, in
welchem sich die beiden Kirchen über ihre abweichende Trinitäts-
lehre vollständig im klaren waren. Der prägnante Gegensatz:
er wird von beiden gesandt, seinen Ausgang vom Vater habend,



— 124 —

schliesst die abendländische Lehre, freilich ohne die dem
Verfasser überhaupt fremde Polemik, bestimmt aus.

Man kann sich deshalb auch nicht darüber wundern, dass

Theophanes in der 55. Homilie die berühmte Stelle Matth. 16,
18 nicht in päpstlicher Tendenz, sondern nach der Überlieferung

früherer Väter der griechischen Kirche exegesiert. „Du,
sagt er, der du der Fels (Petrus) bist, sollst der Fels des

Offenbarungsglaubens werden und das Fundament der darauf ruhenden

Kirche und der erste Anfang des geistigen Baues. Denn
auf diesem deinem Bekenntnis, dass ich zugleich der Sohn
Gottes und des Menschen sei, wird das Fundament der Kirche
stehen. Nachdem nämlich diese Grundlage gelegt ist, werden
auch die übrigen Dogmen sicher darauf gebaut werden Er
sagte nicht: ich gebe dir die Schlüssel jetzt, sondern ich werde
sie dir geben, indem er die Zeit nach der Auferstehung meinte,
in der er ihm auch die Gnade des hl. Geistes verlieh, und die

Macht, zu binden und zu lösen, und ihn zum Hirten seiner
geistigen Schafe machte. Aber was für Schlüssel waren das,

und zu welcher Thüren Pförtner wird Petrus bestellt? Die
Thüre ist Christus selbst, der da sagte : ich bin die Thüre. Der
Schlüssel zu dieser Thüre aber ist der Glaube, den der Herr
dem Anführer anvertraut Er giebt also dem Petrus und
denen die ihm gemäss sind (xoîç xaf- sxstvov) die Schlüssel,
damit den Häretikern die Thüre zum Himmelreich unzugänglich
sei, und das Heiligtum den Gläubigen zugänglich werde zur
Bestätigung des Ausspruches des Herrn: wenn einer nicht
wiedergeboren ist durch Wasser und Geist, kann er in das

Himmelreich nicht eingehen. Die Gegner und Feinde des

Glaubens wurden die Pforten der Hölle genannt, der Herr Emmanuel

aber die Thüre und Pforte des Himmelreiches."
Der Apostel Petrus selbst wird also hier das Fundament

der Kirche genannt wegen seines christologischen Bekenntnisses,

welches seinerseits wieder als die Grundlage der übrigen

Dogmen bezeichnet wird. Auch unter den Schlüsseln des

Himmelreichs versteht Theophanes den Glauben, vermittelst
dessen die Gläubigen durch Christus als die Thüre ins Himmelreich

gelangen. Bei ersterm Bilde kann an Amtsnachfolger schon

darum nicht gedacht werden, weil nur einer „den ersten Anfang
des geistigen Baues" bilden konnte. Auch bei dem Bilde von den

Schlüsseln ist daran nicht gedacht, da der Verfasser dem Petrus



— 125 —

ähnliche erwähnt, die er aber nicht als dessen Nachfolger
bezeichnet. Nachfolger in einem Amte werden bekanntlich im
Griechischen âidêoxoi genannt, ein Ausdruck, dem man auch
bei Theophanes begegnet. Der Jesuit Scorsus scheut sich
allerdings nicht, das xoïç xaf sxsivov mit successoribus ejus zu
übersetzen und die Anmerkung dazu zu machen, dass dies die
deutlichste Anerkennung des päpstlichen Primates sei. Als ob xaxd
die chronologische Aufeinanderfolge und nicht die Ähnlichkeit
bezeichnete! Bei den Griechen war die Anwendung der
Matthäusstelle auf alle, die wie Petrus glaubten, nicht ungewöhnlich,
wie wir bereits Vatik. Dogma I, 67 f. und die Kirchenväter und
das N. T. S. 131 zeigten. Theophanes hat aber, wie eine
Vergleichung der beiderseitigen Texte beweist, aus Gregor von
Nyssa geschöpft, den auch Prokopius von Gaza (zu Cant. V, 5)

benutzte, wo sich auch wieder der Ausdruck xotg xaxd üs'xqov
in dem angegebenen Sinne findet. Wollte man Theophanes die

Vorstellung von einer amtlichen Schlüsselgewalt unterschieben,
so musste man ihn den Gedanken des Areopagiten (Eccl.
hier. VII, 3, 7) aussprechen lassen, dass dasselbe von jedem
Petrus ähnlichen Bischöfe (xax' avxòv îsQaQxqç) gelte, ein
Gedanke, der sich auch bei dem Papste Leo I. (Serm. 4, 2. 83, 2)
findet. Von päpstlicher Tendenz wie in der alten Kirche so

auch bei Theophanes keine Spur. Durch die unscheinbare
Veränderung des xotg xax' sxsivov in successoribus ejus vollzieht
unser Jesuit eine Fälschung von der grössten Tragweite.

Nun kommen wir aber zur Hauptsache. Angeblich fährt
Theophanes fort: „Aber die, welche den Betrug der Griechen
wie Hefe verschlangen und gegen unseren gesunden Glauben
viele Verleumdungen wie Mist ausspeien, haben zu dem übrigen

Wahnsinn auch dies zu sagen gewagt, wie Petrus, dieser
Seligpreisung gewürdigt, und nach Empfang der Offenbarung
vom Vater gemäss dem Zeugnisse Jesu, und nach Verleihung
der Schlüssel des Himmelreiches in der Zeit des Leidens dreimal

den Meister verleugnete, da eine einfältige Magd ihn wie
ein Kind in Schrecken setzte. Das sagen die, welche gegen
die Wahrheit kämpfen. Solche Schläge der Gegner für
Kindergeschosse erachtend, wehren wir sie auf solche Weise ab. Wir
sagen nämlich, die Zulassung der Verleugnung des Petrus habe
auf göttlichem Plane beruht u. s. w."



— 126 —

Die Stelle enthält eine handgreifliche Interpolation. Unsere
Gründe für diese Behauptung sind folgende:

1. Die Homilien des Theophanes zeichnen sich durch eine
edle und schöne Sprache aus in dem Tone der altern griechischen

Väter, auf deren Ausführungen sie beruhen. Gemeine
Schimpfreden wie „Verschlingen von Hefe" und „Ausspeien
des Mistes" passen nicht in seinen Mund.

2. Selbst ein Grieche, konnte Theophanes unmöglich die
„Schismatiker" schlechtweg als Griechen bezeichnen und von
dem „griechischen Betrüge" reden. Hier hat offenbar ein
Lateiner dem Griechen seine eigene Ausdrucksweise in den Mund
gelegt.

3. Die Frage, wie Petrus nach den empfangenen Auszeichnungen

später den Herrn verleugnen konnte, ist auch von den
fanatischsten Griechen nicht zur Beschimpfung des Apostels
verwertet worden, einmal, weil sie nie gegen den hl. Petrus,
sondern nur gegen die Päpste- polemisierten, und dann, weil
jene Frage sich für jeden aus der Lektüre der Evangelien
von selbst ergiebt, und zur Herabsetzung Petri in keiner Weise
sich eignet.

4. Was hier den „Griechen" als „Irrtum, Verleumdung
und Wahnsinn" in den Mund gelegt wird, die eben erwähnte
Frage nämlich, ist zahllos oft in der patristischen Litteratur
behandelt worden, und mitunter in viel schärferen Ausdrücken

gegen den Apostel, als es hier „verleumderischer und
wahnsinniger" Weise die „Griechen" thun sollen, die sich ohne

Schimpfreden einfach an die Thatsache halten. Den griechischen

Vätern, namentlich Johannes von Damaskus (in Sabb. s.

n. 33), ist denn auch die Antwort auf jene Frage entnommen,
welche Theophanes hier erteilt.

Wir vermuten darum, dass Theophanes in Wirklichkeit
nur geschrieben hat: „Aber, wie verleugnete Petrus dieser

Seligpreisung gewürdigt u. s. w. Wir sagen, die Zulassung der

Verleugnung u. s. w." So folgen Frage und Antwort einander

ganz natürlich wie bei den altern Vätern. Wer die Schimpfreden

zwischeneingeschoben hat, ist natürlich nicht mehr zu

ermitteln. Den Herausgeber selbst wollen wir nicht beschuldigen,

mit welch blindem Fanatismus er sich auch bemüht hat,



127

an dem auf der griechischen Überlieferung fussenden
Theophanes die päpstliche Metamorphose zu vollziehen.

J. Langen in Bonn.

n. Die Echtheit der beiden apologetischen Jugend¬
schriften des hl. Athanasius gegen den neulichen
Angriff verteidigt.

Unter dem Titel: „Athanasiana. Untersuchungen über die
unter Athanasios' Namen überlieferten Schriften »Gegen die
Hellenen« und »Von der Menschwerdung des Logos«", hat
J. Dräseke in den „Theologischen Studien und Kritiken" 1893

(S. 251—315) versucht, die genannten unter dem Namen des
hl. Athanasius überlieferten und bis in die Gegenwart nicht
angezweifelten apologetischen Schriften diesem abzusprechen
und einem antiochenischen Semiarianer, dem Eusebius von
Emesa, beizulegen, der sie c. 350 verfasst habe. Ich habe schon
einmal in dieser Zeitschrift (1894, S. 556 ff.) mein Urteil darüber
abgegeben, was von diesem Versuch zu halten sei, und konnte
dabei auch auf G. Krüger hinweisen, der denselben ebenfalls

mit voller Entschiedenheit ablehnt (Theol. Litteraturzeitung"
1893, S. 359; und Theol. Jahresbericht für 1893, S. 194 f.); da die
einzelnen Argumente Dräsekes aber bis jetzt noch nirgends öffentlich

einer Beleuchtung unterzogen worden sind (abgesehen von
einer Probe, die ich a. a. 0. gab), so mag dies hier geschehen, nachdem

ich einmal das Material dafür in der Hand habe, und da die
Sache für die altchristliche Literaturgeschichte wichtig genug ist.

Was zunächst die Zeugnisse der Alten für die beiden
Schriften betrifft, von denen Dräseke behauptet, sie „lassen uns
ziemlich im Stich" (S. 253), so sind dieselben vielmehr so gut
und ausreichend, als man es nur erwarten und wünschen kann.
Zuerst das Zeugnis des hl. Hieronymus, der noch als Zeitgenosse
berichtet und in seinem 392, also noch nicht 20 Jahre nach
dem Tode des Athanasius, vollendeten Werke de viris illustribus
unter dessen Schriften aufzählt (c. 87) : feruntur eius adversum
gentes libri duo. Es ist doch kaum gerechtfertigt, zu bezweifeln,
dass dies unsere beiden Bücher angeht, die ja wirklich zusammengehören

und mit gutem Recht als ein einheitliches apologetisches
Werk in zwei Büchern „contra gentes" nach dem Titel des



— 128 —

1. Buches allein genannt werden können. Was Dräseke S. 253 f.
und 311 ff. dagegen sagt, zeigt nur, wie unbequem ihm dieses
Zeugnis dafür ist, dass thatsächlich schon im 4. Jahrhundert
die beiden Bücher unter dem Namen des Athanasius im
Umlauf waren. — Der nächste Zeuge ist um die Mitte des 5.
Jahrhunderts Theodoret von Cyrus, der mehrere Stellen des zweiten
Buches unter dem Namen des Athanasius, nsçi ivavlïQu>nfjOsu>ç,

citierte, was auch Dräseke nicht in Abrede stellen kann.
Dann citiert wieder P. Hadrian I. das zweite Buch in

seinem Schreiben an den Kaiser Konstantin und die Kaiserin
Irene, das in die Akten des 7. ökumenischen Konzils, des 2.

von Nicäa von 787 aufgenommen wurde; die Stelle lautet (bei
Mansi T. XII, p. 1068): Item sancti Athanasii episcopi
Alexandrini de humanatione Domini, cujus initium est: Sufficienter
quidem de multis pauca sumentes, intimavimus: (der Anfang
der Or. de incarn. : avxdgxooç sv xoìg tvqò xovxmv sx noXXcòv óXìya

SiaXaßövxsg et post : Et ipsa quse scribuntur in lignis, abolita
forma per exteriores sordes, iterum idipsum necesse est in omnibus

resumere et unire, cujus est forma, [ut] renovari possit imago
in eadem materia et elemento. Per eamdem enim formam et

materia, ubi et conscribitur, non dejicitur, sed in ea ipsa

configuratur. Eine (ein paar Ungenauigkeiten abgerechnet)
ziemlich wörtliche Übersetzung des Anfangs von cap. 14.

Dräseke kannte die Existenz dieses Zeugnisses aus den

Anmerkungen der Ausgaben der Opera Äthan, zu der Stelle,
hatte aber kein Interesse daran, sich die Konzilienakten zu

verschaffen, um dessen Wortlaut kennen zu lernen, sondern

begnügte sich mit der Bemerkung (S. 254 f.) : Ob diese

Anführung „wirklich der Schrift, von der wir reden, und

zwar als einer des Äthan., angehört, habe ich aus der kurzen,
in der Migneschen Ausgabe sich findenden Bemerkung über
die von dem griechischen Wortlaut abweichende lateinische
Fassung nicht erkennen können". Auf Grund seiner Unkenntnis
der Stelle baut er aber sofort, nachdem er noch konstatiert
hat, dass in der Bibliothek des Photios1) keine Rede von den

*) Die Bibliothek des Photios will bekanntlich kein systematisches und

erschöpfendes litterarhistorisches Werk sein ; das Schweigen dieses Werkes ist also

lediglich von gar keinem Belang. Zahllose andere unzweifelhaft echte Väterschriften
sind darin ebensowenig genannt; und von den ihm bekannten Schriften des hl.

Athanasius speciell giebt der gelehrte Patriarch nirgends in diesem Werke eine



— 129 —

beiden Büchern sei (da die paar unbestimmten Citate, die man
früher wohl darauf bezog, nicht hierher gehören), das Resultat

auf (S. 255) : „Gesetzt, wir lassen die von Papst Hadrianus I.
herrührende (Anführung) gänzlich ausser Frage, so bleibt als

Ergebnis die Thatsache stehen, dass um die Mitte des 5.

Jahrhunderts die äussere Überlieferung über die zweite der Schriften,
welche Theodoretos dem Athanasios beilegte, völlig abbricht." Und
S. 256 : ausser Theodoret zeuge nur die handschriftliche Überlieferung

für Athanasius, und das sei eine unsichere Stütze. Ein solcher
Beweis von Oberflächlichkeit, wie wir ihn gleich hier am
Anfang von Dräsekes Arbeit finden, ist nicht geeignet, gute
Erwartungen für den weitern Verlauf der Untersuchung zu
erwecken ; wir werden weiterhin finden, dass der hier gewonnene
Eindruck sich durch das Ganze hin bestätigt.

Das erste innere Argument, das nun Dräseke gegen die
Autorschaft des Athanasius glaubt beibringen zu können, ist
das aus der Jugend desselben, wenn er wirklich, wie man
seit Montfaucon annimmt, noch vor dem öffentlichen Ausbruch
der arianischen Streitigkeiten, etwa 318 oder 319, die beiden
Bücher sollte verfasst haben. Wie alt Athanasius um diese
Zeit war, steht nicht so ganz fest. Nach der Annahme von
Montfaucon, Möhler u. a. wäre er c. 296 geboren, damals also
etwa 23 Jahre alt gewesen. Ein vor einigen Jahren entdecktes
Zeugnis, nach dem er 33 Jahre alt war, als er im Jahre 328
Bischof wurde, führt sogar noch ein Jahr weiter zurück. (Lemm,
Koptische Fragmente zur Patriarchengeschichte Alexandriens,

Zusammenstellung, erwähnt vielmehr nur einige wenige derselben, und zwar an
verschiedenen Stellen. — Übrigens ignoriert Dräseke das Fragment eines Briefes
des Photios an seinen Bruder Tarasios, das, in der Basler Handschrift der Werke
des Athanasius enthalten, zuerst von P. Nannius lateinisch, in den spätem
Ausgaben griechisch veröffentlicht wurde, und eine solche Aufzählung enthält. (Bei
Migne, T. 25, p. CCLXXVIII: (Dwxiov dqx^rciGxónov KwvOxavxivovTcóXscog
ttqoç xòv l'âiov dâsXcpàv TagaGiov tcsqì xcöv Xóycov xov sv dyîoiç
jxsydXov 'Ad-avaGlov aQxismGxórcov 'Alsï-avâgstaç.) Die Aufzählung beginnt :

xai ßdXiGxd ys 6 xaxd 'EXXrjvmv, o xs 7Vsqì xrjç êvGco^axwosmç xov
@iov Aóyov sIqï]j.isvoç, xai y xaxd Agsiov nsvxdßißXog. Wenn D. diesen
Brief etwa nicht für echt hält, so musste er ihn wenigstens in diesem Sinne
erwähnen, wenn er aus dem Stillschweigen des Photios argumentieren will.
Notwendig ist übrigens dieses Zeugnis durchaus nicht mehr, da die obenerwähnte
Tradition von Hieronymus bis zum 7. ökumenischen Konzil, zusammen mit der
handschriftlichen Überlieferung, durchaus genügt.

Bevue intern, de Theologie. Heft 9, 1895. 9



— 130 —

St. Petersburg 1888.) Vergi. Krüger, Theol. Litteraturzeitung
1893, Sp. 359, der an der historischen Richtigkeit dieses
Zeugnisses festhält. Dem entgegen steht der einmal von arianischer
Seite erhobene Vorwurf, er habe bei seiner Wahl zum Bischof
das kanonische Alter von 30 Jahren noch nicht gehabt; daran
hält sich Dräseke, nimmt demnach als Geburtsjahr etwa 298
oder 299 an, so dass man auf ein Alter von etwa 19 oder 20
Jahren in der angenommenen Abfassungszeit der beiden Schriften
käme; dass er sie aber in diesem Alter verfasst habe, ist nach
Dräsekes Meinung (S. 261) „nach den Gesetzen der menschlichen

Entwicklung" unmöglich. Darauf hat bereits Krüger
a. a. 0. geantwortet, dass auch in dem Falle, dass man die

von Dräseke vorausgesetzten Daten gelten lasse, „auch bei
dem 19- oder 20jährigen Orientalen" kein Grund vorliege, von
„ungewöhnlicher Frühreife" zu sprechen. In der That übersieht

Dräseke ganz, dass man die Stufe geistiger Reife und die

Leistungsfähigkeit eines solchen jungen Orientalen nicht nach
dem Massstabe eines deutschen Primaners bemessen darf.
Nimmt man aber ein Alter von 23 oder 24 Jahren an, so

bleibt vollends gar nichts Befremdliches mehr übrig. Wäre
die Sache wirklich so absurd, so wäre es auch gewiss nicht
dem modernen Kritiker überlassen geblieben, dies zu entdecken,
nachdem sich zuvor Männer wie Montfaucon und Möhler so

eingehend 'mit der Sache befasst hatten, denen wir doch mindestens
ebensoviel Urteilsfähigkeit auch noch zutrauen dürfen.

Besonders die hohe rhetorische Vollendung und der Grad

von allgemeiner Bildung, den die beiden Bücher zeigen, soll

gegen den jungen Athanasius nicht nur, sondern gegen
Athanasius überhaupt als Verfasser sprechen, dem Dräseke eine

solche Bildung nicht zutraut. Diesen Mangel an Bildung will
er aus einer Stelle der Gedächtnisrede des Gregor von Nazianz
auf Athanasius herleiten, wo wir lesen (Or. XXI. in lauderà

Athanasii, n. 6) : sxsîvoç sxçd(pr] jisv svd-vç sv xotg UsCoig ìjD-sGi xai

Tcaiâsvjj,aGi, oXlya xoöv syxvxXlcov <piXoGocprjOag, xov j.irj âoxsîv navxa-
nuGi xcov xowvxwv dnsÎQwç sx«iv, jMrjâè dyvoslv wv vjxsqiôsïv saoxi-

/.laGsv ovô'è ydg yjvsGxsxo xò xrjç ipvxrjç svysvèç xai <piXóxi(.wv sv xoiç

[.laxaioig aGxoXrjd-rjvai. Damit ist doch gerade nicht gesagt,
dass Athanasius in den Gegenständen der allgemeinen Bildung*

der Zeit so unwissend gewesen sei, wie dies Dräseke für seinen

Zweck will, sondern das Gegenteil, wenn auch der Panegyriker



— 131 —

ebenso wie der Held der Denkrede auf diese Dinge das geringere

Gewicht legten. Der junge Kleriker, der unter der
besondern Fürsorge seines Bischofs Alexander ausgebildet wurde,
erhielt gewiss eine so sorgfältige wissenschaftliche Bildung, als
sie in Alexandrien zu erreichen war. Übrigens sollte man doch
meinen, auch die spätem Schriften des hl. Athanasius zeigen
den Mann von gediegener Bildung (nicht nur in Bezug auf die

hervorragend gründliche Schriftkenntnis, die auch Dräseke nicht
in Abrede stellt), wenn er es auch nicht nötig fand, in
theologischen Streitschriften und meist rasch verfassten
Gelegenheitsschriften mit Brocken einer nicht zur Sache gehörigen
Gelehrsamkeit zu prunken. Aus demselben Grunde kehrt auch die
sorgfältige rhetorische Ausarbeitung der Jugendschriften in den

spätem Schriften nicht wieder ; der im Kampfe stehende Bischof
hatte keine Zeit mehr, sich in der in der Schule erlernten
Rhetorik zu üben. Im einzelnen übersteigen die in den beiden
Jugendschriften gezeigten Kenntnisse in Philosophie, heidnischer
Mythologie (Homer), Astronomie, das Mass dessen sicherlich nicht,
was sich ein strebsamer Jüngling in den alexandrinischen
Schulen aneignen konnte, ohne darüber die als Hauptsache
betriebenen theologischen Studien zu vernachlässigen. — In meinem

Buche über die Lehre des hl. Athanasius hatte ich in der
That auch öfter Veranlassung, auf jugendlich unklare Vorstellungen

in den beiden Jugendschriften hinzuweisen, in denen sich
der später überwundene Einfluss der in der Schule erlernten
platonischen Philosophie über Gebühr geltend machte.

Neben der unverkennbar ganz alexandrinischen Bildungssphäre,

aus der die Schriften hervorgegangen sind, wie auch
Dräseke nicht leugnen kann, will er aber gewisse „antiochenische
Besonderheiten" gefunden haben, die auf einen in Alexandrien
nur einige Jahre ausgebildeten Antiochener als Verfasser
hinweisen. Neben einem dogmatischen Punkte, den ich nachher
erledigen will, legt Dräseke besonders Gewicht darauf, dass
„die gesamte Schriftbehandlung in beiden Büchern" „antioche-
nisches Gepräge, antiochenische Art und Weise" zeige. Zwei
Stellen, an denen angeführte Bibelstellen etwas eingehender
erläutert werden, führt er S. 287 f. als angebliche Belege an,
sonst wüsste man in der That nicht, mit was er diese Be-,

hauptung stützen wollte. Das vermeintlich Antiochenische
der beiden Stellen besteht lediglich darin, dass Athanasius be-



•

— 132 —

tont, schon der Wortlaut dieser und jener Schriftstelle spreche
für die christliche Lehre (xai avxrj de f> Xsl-iç âstxwoi, c. gentes
45; mg xai avrà xd çrjfiaxa nQÓòrjXa, de incanì. 33). Ganz
ähnliche Ausdrücke sind auch dem spätem Athanasius im ariani-
schen Kampfe nicht fremd, und im übrigen kann ich allen,
denen die eigene Kenntnis fehlt, zum Tröste sagen, dass
überhaupt die gesamte Schriftbehandlung in diesen Büchern durchaus

dieselbe ist, wie die des spätem Athanasius. *)

Ich verweise z. B. noch auf die mystische und
symbolisierende Erklärung der Bedeutung des Kreuzestodes, De incarn.
n. 25, die ganz nach der Art der altern alexandrinischen Theologie

gehalten ist. (Vgl. meine „Lehre des hl. Athanasius des

Grossen", Leipzig 1895, S. 153 f.)
Nun sollen sich aber auch Zeitverhältnisse in den beiden

Büchern abspiegeln, die der von Dräseke gewollten spätem Zeit
entsprechen. Wenn man bisher annahm, dieselben müssen vor
dem Ausbruch der arianischen Streitigkeiten geschrieben sein,

weil sonst sich irgend eine Beziehung auf dieselben finden

musste, so findet Dräseke eine solche Beziehung in den Worten
der Or. de incarn. n. 24, Christus habe deshalb den Tod am
Kreuze erlitten, nicht den Tod des Johannes oder des Jesaias,

„um auch im Tode seinen Leib ungeteilt und ganz zu bewahren
und nicht denen einen Vorwand zu geben, welche die Kirche
teilen wollen". Dies, meint Dräseke, könne sich nur auf die

durch den arianischen Streit hervorgerufene Spaltung beziehen;
er fährt fort: „Dass der Verfasser die Worte selbst so
verstanden wissen wollte, sagt er deutlich durch die unmittelbar
angeschlossene Erläuterung: »Und das soll sich auf die
beziehen, welche ausserhalb der Kirche für sich selbst
Spitzfindigkeiten häufen.« Ich denke, hier sind Arius und seine
Anhänger, die aus der Kirche hinausgewiesen sind und zanksüchtig

sich in Spitzfindigkeiten ergehen, deutlich gekennzeichnet.
Damit befinden wir uns in einer Zeit, welche die Nicänische

Kirchenversammlung bereits hinter sich hat." (Nur beiläufig
sei bemerkt, dass Dräseke an einer spätem Stelle, nachdem er

entdeckt hat, der Verfasser sei ein Semiarianer gewesen, die

widersprechende Angabe macht, die vorliegende Stelle richte

*) Vgl. auch Or. I. c. Arian. n. 54, wo Athanasius die Grundsätze
historischer Schriftauslegung darlegt. (S. meine „Lehre des hl. Ath.", S. 182 Anm.)



— 133 —

sich gegen Athanasius und die Katholiken S. 302 f.) Gegen
Dräsekes Interpretation der Stelle muss ich zunächst bemerken,
dass er dieselbe gründlich missverstanden hat. Die von ihm
falsch übersetzten Worte besagen vielmehr : „Und dies (der
angegebene Grund, warum Christus diese Todesart erlitt) soll für
die draussen Stehenden (d. h. doch wohl für die heidnischen
Gegner und Bestreiter des Christentums) gesagt sein, die für
sich Spitzfindigkeiten anhäufen" ; für Leute aus unserer Mitte
aber, die nicht um zu streiten, sondern um zu lernen die nämliche

Frage stellen und gern noch nähere Auskunft hätten, sei
das Folgende gesagt (xai)xavxa fisv ttqoç xovç sÇmê-sv savxoîç

XoyiGfioi'ç smGcoQsvovxaç ccv âè xai xwv s'Ç rjj.io!îv xiç j.cr] wç (fiXovsixoç,
dXX' wç (piXo/.ia-9-rjç Çrtxfj, did xi [lij sxsqwç, dXXd Gxavgòv vns^isivsv,
dxovk'xco Und ausserdem ist zu sagen, dass es doch auch
schon vor Arius Häresien gab, an die der Verfasser gedacht
haben kann. Er spricht doch auch noch an einer andern, von
Dräseke übersehenen Stelle (c. gentes 6) von Häretikern (ol
dna xwv aiQsGsmv), die neben Gott einen Demiurgen als
Weltschöpfer und Urheber des Bösen annehmen, also von Gnostikern.

Weiter wird geltend gemacht (S. 271), die Art, wie im
2. Buch vom Schwinden des Götzendienstes gesprochen wird,
weise auf eine spätere Zeit; so zu sprechen, habe am Anfang
des 4. Jahrhunderts „noch keinen Sinn gehabt". (Auch
V. Schultze, Geschichte des Untergangs des griechisch-römischen
Heidentums, 1,1887, S. 118, hatte sich schon dahin ausgesprochen,
„die geschichtliche Lage des Heidentums, wie sie in den beiden
Büchern gezeichnet sei, schliesse eine so frühe Abfassung aus".)
Auch dieser Einwand ist nicht stichhaltig; gerade in diesen
Jahren, nach dem Aufhören der Verfolgungen und nach dem
Mailänder Edikt, konnte ein Christ so schreiben; zumal in
rhetorisch gehobener Sprache konnte er dabei anticipieren,
was zwar noch nicht ganz so weit war, aber doch schon im
Gange war und mit unfehlbarer Sicherheit sich weiter
entwickeln musste.

Dass die beiden Bücher vollends einem Semiarianer
angehören sollen, diese abenteuerliche Behauptung wird kein
theologisch Gebildeter annehmen, der dieselben nur einmal
angesehen hat. Den Beweis liefert mein ganzes Buch über
die Lehre des hl. Athanasius, dass die Dogmatik der beiden
Schriften durchweg die katholische, näherhin die des Atha-



— 134 —

nasius ist. Das einzige, was man vermisst, ist das Wort
o^oovGioç, und dieser Umstand erklärt sich aus der Entstehungszeit

vor dem Streit, nicht aber, wie Dräseke will, daraus, dass
der Verfasser ein friedliebender, semiarianisch gesinnter Mann
gewesen sei, der nichts auf dogmatische Stichwörter gab. Die
wahre Gottheit des Logos wird an vielen Stellen auf das
Bestimmteste gelehrt, wovon nur ein paar Beispiele : Contra
gentes 41 : ovxwç wv sx naxgoç Aoyoç. ib. xcp savuov xai dïâhp

Aóyoi. 46 : xai oxi dyadòv s£ dyadov ys'vvrifia, xai dXrjDivoç vioç

VTcéqx • v, dvva/.iiç sGxi xov naxçoç, xai Gocpia, xai Aoyoç, ov xaxà

f.isxoxr}v xavxa wv, ovdh sÇwO-ev STCiyivojASVWv xovxwv avxcp xaxd xovç

avxov [isxe'xovxaç, dXX' avxoGocpia, avioXâyoç, avxoât'vafuç Idia

xov naxgoç sGxiv, uvxocpwç, avxoaXijdsta, avxodixaioGvvT], avxoaosxrj
xai /.isv xai xagaxcrjQ xai dnavyaG/Äa xai slxwv. De incarn. 32 :

Dsov vioç dXrjUivoç, sx tcuxqoç ïdioç Aoyoç. 47 : fiôvoç ris o

XgiGxàç sv dvfl-QWTtoiç syvwQiGlt-rj O-soç dXrjD-ivôç Osov d-soç Aoyoç.
55 : xòv dXrj&ivòv xov rcaxgoc &sòv Aóyov. ib. O-sòv xai 3-sov vlóv,

dXiqirivòv fiovoysvfj ¦ Aóyov. Ich denke, diese Stellen werden
genügen, um die echt nicänische, wenn auch vornicänische Logoslehre

des Verfassers zu kennzeichnen. Ich will nur noch

erwähnen, dass ich in diesen Stellen allerdings polemische

Beziehungen auf die jedenfalls auch schon vor 318 in Alexandrien

privatim vorgetragene Lehre des Arius sehe. Ich hebe

nur einige Schlagwörter der Arianer heraus: Äthan, de decr.

Nie. syn. 6: ovxs cpvGsi xai dXrj&ivoç Aoyoç xov naxQoç sGxiv o

vioç, ovxs rj fióvr] xai dXrj&ivrj Gocpia avxov sGxiv, dXXd x%iG\.ia ¦

wv, xauaxçrjGxixwç Xs'ysxai Aoyoç xai Gocpia. Contra Ar. I, o: der

Sohn heisst nur deshalb Gocpia und Aoyoç, weil er Anteil hat

an der Gocpia und dem Logos in Gott; ib. I, 6: er ist nicht
¦S-SOÇ dXrjd-ivoç. In dem Schreiben des Bischofs Alexander von

Alexandrien (Opera Athanasii ed. Montfaucon, I. 397, Migne

T. 18, p. 573): ovxs dXrjllivoç xai cpvGsi xov naxqoç Aoyoç sGxiv,

ovxs dXrjd-ivrj Gocpia avxov sGxiv xaxaxQrjGxixcoç de Xs'ysxai Aoyoç

xai Gocpia, ysvofisvoç xai avxoç tip idicp xov &sov Adym xai xfj sv

xw llsw Gocpia Der ausdrückliche Gegensatz gegen diese

Lehren scheint mir in den angeführten Stellen aus den beiden

Büchern unverkennbar; jeder Kundige musste dies auch ohne

Nennung von Personen sofort verstehen. Dass die Polemik sich

nicht deutlicher gegen die Person des Häretikers gerichtet hat,

erklärt sich einmal aus der apologetischen Bestimmung der



— 135 —

Schriften, andrerseits daraus, dass die Häresie noch nicht
ausdrücklich von der Kirche verdammt war. Wenn ich recht
gesehen habe, so haben wir in diesen dogmatischen Stellen, die
sich noch sehr vermehren lassen, ein direktes und bestimmtes
Zeugnis für die Abfassung der beiden Bücher durch Athanasius,

und zwar allerdings in der Zeit vor dem Nicänischen
Konzil.

Dräseke will aber noch antiochenische Eigentümlichkeiten
in der Dogmatik gefunden haben, die schon auf den spätem
Nestorianismus hinweisen. (S. 292 ff.) Einmal in der De incarn.
20 ff. vorgetragenen Lehre von Tod und Auferstehung Christi.
Was steht nun hier? dass es der Leib Christi war, der den
Tod erlitt, während der Logos in göttlicher Kraft ihn wieder
auferweckte. Das ist doch nicht specifisch antiochenisch ; und
dafür, dass es vollends nicht im Sinne nestorianischer Trennung
der beiden Naturen gemeint ist, kann ich nur auf die
Darstellung in den genannten Kapiteln selbst hinweisen, die man
eben im Zusammenhang lesen muss. Gewiss nicht nestorianisch
ist auch der Satz De incarn. 19: xavxa de xòv sv xqi Gxavgcp

Xqigxòv Ssòv sdsixvvov. Im gleichen Sinne soll es antiochenisch
und vornestorianisch sein (S. 290 ff.), wenn De incarn. 8 der
Leib Christi der Tempel heisst, den der Logos sich bereitet
habe, für welchen Ausdruck ein paar Belege aus antiocheni-
schen Autoren beigebracht werden. Nur vermisst man den
Beweis, dass sich sonst niemand so ausgedrückt habe. In der
That war dieser bildliche Ausdruck doch überall da von selbst
gegeben, wo es sich um die Exegese von Joh. 2, 19 handelte.
Ich verweise, um einen nicht-antiochenischen Autor zu haben,
nur auf Origenes, Comm. in Ev. Joh. X, 20. 21. 23. Vergi, auch
den Vers des Gregor von Nazianz, Carm. II, 2, 7, v. 183:
[i-rjxrjQ ydg XqigxoÏo vaóc, XgiGxòc de Aóyoio. Athanasius selbst
liebt es sonst, die Stelle Prov. 9, 1 gleichartig zu gebrauchen :

¦fj Gocpia cpxodófxiqGsv savxfj olxov, so C. Ar. II, 44. III, 52. Und
nicht nur das, sondern in der Epist. ad Epictetum n. 10 nennt
er den Leib Christi ebenfalls vaòc xov Aóyov. Das genügt.

Einen vermeintlichen Beweis aus dem Sprachgebrauch
habe ich bereits an dem schon citierten frühern Ort in dieser
Zeitschrift, 1894, S. 556 ff., ins Licht gesetzt.

Ich denke, ich habe nichts übersehen, was einer ausdrücklichen

Widerlegung wert zu sein scheinen könnte. Die übrigen



— 136 —

angeblichen Beweisgründe, die mehr auf ästhetisierende
Betrachtungen hinauslaufen oder lediglich der Phantasie ihres
Urhebers entspringen und sich wieder an die Phantasie der
Leser wenden, kann ich mit gutem Gewissen sich selbst
überlassen. Es wird meinen Lesern klar geworden sein, dass es

nach der von Dräseke in der hier beleuchteten Arbeit (wie in
einigen früheren) angewandten Methode ein leichtes ist, gerade
so jede beliebige andere noch so feststehende Thatsache der
Litteraturgeschichte in ihr Gegenteil zu verkehren, und
überhaupt die ganze kirchliche und profane Litteraturgeschichte
auf den Kopf zu stellen.

Dr. Friedrich Lauchert,
Lie. theol.


	Variétés

